
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 2

Artikel: Deux sermons de Pierre Viret : leurs thèmes théologiques et leur
actualité

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Deux sermons de Pierre Viret
Leurs thèmes théologiques et leur actualité

Au rebours de ce qui s'est passé chez les luthériens, les réformés
ont témoigné une certaine indifférence à l'égard des sermons
prononcés par leurs pasteurs. C'est ainsi que durant un siècle entier,
ou presque, ils n'ont guère songé à les publier. De Farel, de Viret,
nous n'avons aucun sermon imprimé de leur vivant. Bèze publie des

prédications tout à la fin de sa carrière. En Suisse alémanique il en

va de même. Deux exceptions seulement à ce tableau : Bullinger et
Calvin. Le réformateur de Genève a publié lui-même, en somme, un
petit nombre de ses prédications. Par bonheur, un réfugié français,
des plus humbles, Denis Raguenier, eut l'idée de «prendre au vol»
à Saint-Pierre ou à la Madeleine, les prédications de celui qu'il
admirait et chérissait.

Quant à Pierre Viret (1511-1571), le réformateur de l'Eglise
vaudoise1, c'est quasi par hasard que cinq de ses sermons ont
été recueillis par Raguenier et ses collaborateurs. Une de ces

prédications a été publiée en 19112. Les quatre autres, sur Esaïe 65,

qui forment un tout, prêchés en mars 1559 à Genève, étaient inédits
jusqu'ici. Grâce aux bons soins du professeur Henri Meylan, la
Faculté de théologie de l'Université de Lausanne en a fait une
plaquette à l'occasion du jubilé de 19613.

A diverses reprises, les historiens de la réforme ont signalé en
Viret un disciple fidèle de Calvin, dont il reproduit la doctrine sans
la marquer de son empreinte. Ils ont également noté que la manière
dont Viret traite les textes de l'Ecriture sainte est très proche de
celle de son maître. Vaut-il la peine, dès lors, de consacrer un exposé

aux thèmes théologiques de cette prédication? Nous le croyons, et
nous espérons que les observations qui vont suivre en convaincront
le lecteur.

Nous nous limitons aux sermons III et IV. Nous jugeons mutile
d'en donner un résumé. Ils ont pour texte Esaïe 65: 10, 11 et 12:

1 En automne 1961, l'Eglise vaudoise a célébré de façon simple et digne
le 450° anniversaire de la naissance de Pierre Viret.

2 E. Choisy, Pierre Viret d'après lui-même (1911), p. 184.
3 Pierre Viret, Quatre sermons français sur Esaïe 65 (mars 1559), publiés

par Henri Meylan (1961).



E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret 117

Et Saron sera pour la demeure des barcailx (troupeaux de moutons), et la
valee d'Achor pour Vhebergement de Vomail (bêtes à cornes, confiées aux soins
des armaillis) de mon peuple qui m'a requis. Et vous qui avez délaissé le Seigneur,
qui avez oublié ma sainte montaigne, aprestans la table a fortune et accomplissans
le nombre de l'aspersion, - je vous eonteray tous avec l'epee et serez ruez jus par
ocision, pour ce que j'ay apellé et n'avez pas respondu, j'ay parlé et n'avez point
escouté, et faisiez le mal devant mes yeux, et avez eleu les choses que je ne vouloie

pas.

Sermon III
1. La fausse Eglise et la vraie, et les marques de celle-ci

Le troisième sermon sur Esaïe 65: 10, 11 introduit les paroles du
prophète par des considérations tirées de I Tim. 3: 15: «Je veux
que tu saches la conduite que tu dois tenir dans la maison de Dieu,
qui est l'Eglise du Dieu vivant, la colonne et le fondement de la
vérité. » Et d'emblée nous sommes placés en face de ce grand thème
théologique : la vraie Eglise et la fausse, et les marques qui permettent

de les distinguer. C'est là un sujet fréquent chez les réformés
du XVIe siècle. Calvin a comme résumé sa pensée à ce propos en
une phrase, dans l'indice des matières de l'Institution: «Eglise

vraye est bien autre que celle qui est bastarde.» Dans ce débat
l'élément subjectif joue forcément un rôle. La notion de la foi entre
nécessairement dans la définition de l'Eglise, puisque, pour les

réformateurs, il faut connaître quelle est la vraie foi chrétienne avant
de pouvoir connaître la vraie Eglise; et le rapport foi - Eglise est

en réalité un rapport Ecriture - Eglise. Il y a donc là, d'entrée,
une position théologique préalable, antiromaine.

Dira-t-on qu'à notre époque de large œcuménisme, le problème
ne se pose plus du tout de la même manière? qu'au siècle de la
Réforme la polémique a tout faussé? Il convient, croyons-nous, de

ne rien exagérer. Que certaines positions protestantes, alors, aient
été durcies par la controverse paraît incontestable. Qu'il les faille
aujourd'hui nuancer, également. Pourtant de tout ce que les
réformateurs disent à propos de l'Eglise, de la «vraie» comme de la
«fausse», se dégage pour nous un rappel précieux: aux yeux de ces

théologiens nourris de l'Evangile, par rapport à la foi et au salut,
la question de l'Eglise est une question seconde. Seulement - fait
très remarquable - cette conviction ne compromet pour eux ni



118 E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret

l'existence de l'Eglise, ni sa capitale importance. Il y a là des
certitudes profondément évangéliques. Notre époque aurait profit à ne

pas les oublier.
Fausse Eglise, vraie Eglise... Dans ce débat, comment trancher

L'unique moyen efficace selon Viret: en venir aux marques de

l'Eglise. Car, à eux seuls, les noms dont on pare l'Eglise sont sans
valeur: maison de Dieu, colonne de la vérité, etc. En effet, de tout
temps des hypocrites se sont glissés et se glissent parmi les enfants
de Dieu. L'Antéchrist lui-même, à en croire le Nouveau Testament.
Dès lors il faut examiner les marques. Une seule compte pour Viret :

savoir si, dans cette Eglise, «règne en premier lieu» la vérité de

Dieu, c'est-à-dire sa Parole. «Nous avons là un ferme arrest, une
certitude et asseurance de ce qu'il veut que nous facions ou que
nous ne facions pas.» C'est affirmer le caractère suffisant de l'Ecriture

pour notre foi. Or, au lieu de cette Parole certaine et infaillible,
les papistes n'ont que les traditions forgées par les hommes

C'est frappant précisément à propos des marques de l'Eglise,
dont les catholiques eux aussi font état : unité, sainteté, catholicité,
apostolicité. L'Eglise romaine est une parce qu'elle n'a qu'un chef,
le Pape; elle est sainte parce qu'elle compte des saints parmi ses

membres; elle est catholique parce qu'établie pour tous les hommes;
elle est apostolique parce qu'elle remonte aux apôtres par une suite
ininterrompue de papes et d'évêques. Or - Viret le montre bien par
le rôle qu'il fait jouer à la Parole divine et au Saint-Esprit - pour
les réformateurs le problème des marques se situe à l'intérieur de la

religion chrétienne, et non à l'extérieur. Et de la solution de ce

problème va dépendre le discernement le plus net, le plus sûr aussi,
de la vraie Eglise. Sur ce point capital nous sommes leurs héritiers.
On l'a bien vu lors des Assemblées œcuméniques d'Amsterdam et
d'Evanston. Dans les travaux préparatoires, les Eglises réformées
ont relevé ce fait: la théologie évangélique peut parfaitement
reprendre à son actif les quatre termes dont se sert l'Eglise romaine

pour qualifier les marques. Mais pour elle, ces affirmations ont une
tonalité très différente, parce que fondées non sur la lettre de l'Ecriture,

mais sur l'action de l'Esprit. L'Eglise est une parce qu'elle ne
subsiste que par Christ et en Christ; sainte, de par la justification
en Christ dont bénéficient ses membres; catholique parce qu'elle
ne connaît pas de frontières, donc le Royaume de Dieu peut y
plonger ses racines; apostolique: elle est reliée directement aux



E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret 119

apôtres, mais cela dans un sens spirituel (action du pneuma liagion)
et non pas juridique et matériel.

2. La continuité dans l'Eglise de Dieu

Cette façon de voiler la Parole de Dieu sous les traditions des

hommes n'est certes pas nouvelle, dit Viret. Ce fut le cas depuis
toujours. Au temps de Jérémie, par exemple (cf. 14: 13s.), il y avait
des faux prophètes, gens de mensonge qui se prétendaient les

envoyés de Dieu et abusaient le peuple. Le seul critère qui permette
de juger de l'authenticité de la Parole que l'on nous propose: sa
conformité à celle que Dieu nous a laissée par ses prophètes, par
Jésus-Christ et par les apôtres que le Sauveur a envoyés.

Le Pape et les évêques se disent les successeurs des apôtres.
Voire (vraiment)? demande Viret. La Bible ne parle pas d'une
succession, mais d'une continuité sur le plan spirituel. «Il y a un fil
continuel en la doctrine, qui dès le commencement a toujours été

en l'Eglise de Dieu.» La doctrine des patriarches, celle du Christ,
celle des apôtres a toujours été une. Et elle doit demeurer telle dans

l'Eglise aussi longtemps qu'une Eglise existera. La preuve, c'est que
le Eils de Dieu s'est constamment référé au témoignage des

prophètes. De plus, quand il a promis le Saint-Esprit à ses disciples, il
a déclaré: l'Esprit «prendra du mien et le vous annoncera et vous
réduira en memoire ce que vous avez ouy de moy, non pas que je
vous aye rien dit de moy-mesmes, mais de celuy qui m'a envoié».
La certitude de la continuité dans l'œuvre du Dieu vivant nous
donne la règle permettant de juger de la vraie et de la fausse Eglise :

savoir si la pure doctrine de la Loi, des prophètes et de l'Evangile
y est annoncée «comme il appartient» (convient).

Or, sur ce point, la réponse ne fait aucun doute : les papistes n'ont
pas la doctrine pure, et ne peuvent pas non plus prétendre être les

messagers de Jésus-Christ. Si c'était le cas, ils feraient à leur tour
ce pour quoi le Sauveur a été envoyé : prêcher l'Evangile et annoncer

la volonté de Dieu au monde. Fait frappant, quand Jésus envoie
ses disciples pour prêcher la Bonne Nouvelle à toutes les créatures,
il limite soigneusement leur charge; il les envoie, non pas du tout
pour «faire des lois à leur apetit», mais exclusivement pour annoncer
au monde «celles qui ont esté faictes par notre Seigneur Jésus-

Christ», le Chef de l'Eglise et prince souverain du peuple de Dieu.



120 E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret

Il s'agit, pour eux, d'enseigner exactement ce que le Seigneur a
lui-même enseigné. A cet égard la Loi est on ne peut plus nette:
«Vous n'adjouterez rien à ces parolles et aussi n'en diminuerez rien,
vous n'en déclinerez ni à dextre ni à senestre» (Deut. 4: 2; 5: 32).
Or en l'Eglise de Rome, on fait «tout le contraire». Comment donc

prétendrait-elle être l'Eglise de Dieu?
Une fois de plus l'histoire se répète. Dans les temps anciens, les

faux prophètes flattaient le peuple d'Israël. Us parlaient constamment

des promesses de Dieu, et taisaient ses menaces. Aussi avaient-
ils grande audience: «plus grande suyte beaucoup et plus grand
suport.» Les vrais prophètes, eux, avaient la tâche difficile: au
peuple apostat et infidèle, ils annonçaient les menaces divines et
étaient «fort rigoreux». C'est pure vanité, clamait Jérémie, que de

dire: «Nous sommes le temple du Seigneur, le temple du Seigneur,
le temple du Seigneur!» Dieu certes a habité dans son temple aux
jours où il y était honoré. Maintenant, «dechassé» par les iniquités
de ses enfants, Dieu ne reconnaît plus ce temple pour sa Maison.
C'est donc en vain que les faux prophètes parlent de grâce, de

continuité de l'Eglise, d'élection divine. Autant de grands mots,
autant de mensonges

Il en va de même du Pape et des siens. Au lieu de demeurer
fermes en la pureté de la Parole divine, ils sont «du tout corrompus».

C'est pourquoi les promesses de Dieu dont ils se réclament se

retournent contre eux.
Continuité de l'Eglise, et non pas succession plus ou moins

juridique. Continuité uniquement à cause de l'action fidèle et puissante
de la Parole divine et de l'Esprit saint. Cela ne dirait-il plus rien
aux chrétiens évangéliques d'aujourd'hui?

3. On croit l'Eglise, on ne la voit pas

Comment donc se fait-il que tant de gens se laissent égarer?
Beaucoup cherchent l'Eglise là où elle n'est pas. Le nombre, le
faste, la pompe suffisent à les obnubiler. Où était l'Eglise au temps
des faux prophètes? Rois, princes, sacrificateurs, suivis de la grande
majorité du peuple les écoutaient parce qu'ils parlaient «au gré des

hommes». Les vrais prophètes, eux, étaient en nombre infime, et
comptaient assez exactement pour rien! Et quand Jésus a été
«manifesté en terre», où était-elle, l'Eglise? Certes pas chez les



E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret 121

prêtres, les sacrificateurs, les docteurs de la Loi! Emporté
vraisemblablement par l'ardeur de la polémique, Viret dépasse les données

des évangiles canoniques et accuse Anne et Caïphe d'avoir
acheté l'office de la sacrificature «à bel argent contant». Où donc
était l'Eglise au moment où le Christ est né? La vraie Eglise, alors,
c'étaient Zacharie et Elisabeth, Siméon, Anne la prophètesse: un
tout petit nombre de gens «meslé parmi les hipocrites». Tellement
cachés qu'ils étaient à peu près inconnus. «Il y avait Joseph et
Marie et Jesus Christ qui est nay dans une estable, en ceste petite
ville de Béthléem, et là estoit l'Eglise.» Chercher l'Eglise à Jérusalem,

parmi les grands de l'heure, serait la chercher parmi les ennemis

jurés de son Chef, ceux qui l'ont condamné
Et Viret de saisir l'occasion de mettre en doute l'autorité des

Conciles, dont se réclame l'Eglise romaine. Allons-nous, demande-
t-il, rejeter le Seigneur «pour ce qu'il a esté condamné au concile,
auquel présidait... Caïphe, et luy-même a baillé la sentence contre
Jesus Christ?» Si l'on prétend alléguer l'autorité des Conciles, nous
en avons pourtant ici «un beau mirouer»: un concile remarquable
en tous points, semble-t-il, qui réunit tous les prélats de l'Eglise. Il
y a unanimité entre eux quand il s'agit de condamner l'accusé.
Mais, malgré leurs titres, ces gens ne sont l'Eglise qu'en apparence,
puisqu'ils jettent dans la mort le Fils même de Dieu!

Utilisant de façon frappante le cantique de la vigne (Esaïe 5:
1-9), Viret souligne combien souvent les apparences sont
trompeuses : pas plus qu'il ne faut juger une vigne sur la longueur ou la
largeur du sol qu'elle occupe, pas davantage ne doit-on juger de

l'Eglise «selon la multitude». Le prophète le sait bien qui voit
l'Eglise dans les seuls petits bourgeons demeurés en la vigne quand
tout le reste a été arraché, ou dans les quelques grains de raisin
laissés ici et là. Ce «reste» n'est pas le résultat de circonstances
occasionnelles; c'est l'effet de la bonté de Dieu et de sa fidélité à
l'alliance qu'il «a faite à son Eglise». Viret ne s'étend pas sur la
notion d'alliance (berît), si heureusement remise en lumière par la
théologie biblique d'aujourd'hui. Mais - tout ce qu'il dit de la fidélité

de Dieu le montre - il en pressent la décisive importance. «Il
y aura toujours Eglise au monde», même si elle est une vigne qui
aura été «dissipée» et où les bêtes sauvages «auront entré». Les
vrais membres de l'Eglise: ceux-là seuls qui auront «retenu» la foi
et qui seront demeurés fermes au service de Dieu. Dispersés, peut-



122 E. Orin, Deux sermons de Pierre Viret

être, mais unis en Christ, puisqu'ils sont tous membres de son

corps.
Ces considérations font comprendre la déclaration du Symbole:

Je crois la sainte Eglise universelle. L'Eglise de Dieu, on la croit;
on a par la foi la certitude que toutes les assemblées «qui sont par
tout le monde» sont l'Eglise; car Dieu a ses élus partout. On croit
l'Eglise, on ne peut pas la voir. Dieu seul sait lesquels sont à lui.

Objectera-t-on qu'une Eglise si faible numériquement ne saurait
être la vraie Eglise? L'Ancien Testament est là pour nous ouvrir les

yeux : Quand Dieu a mis un terme à l'exil de son peuple et a permis
le retour de Babylone en Terre sainte, combien sont rentrés? Très

peu. Seuls les «gens de bien», les vrais fidèles. Les autres - la
majorité - ne s'en sont guère souciés, faisant passer l'attachement à

leurs aises et commodités avant l'attachement à leur foi. Et pourtant,

aux yeux de Dieu, le petit noyau de fidèles constituait le
peuple de l'alliance, que Viret nomme déjà l'Eglise.

Il y a là, selon le Réformateur, un avertissement et un encouragement

pour nous. Tout comme Israël autrefois, nous et nos pères
avons délaissé notre Dieu, oublié notre Rédempteur et bu «aux
cisternes puantes de l'Antéchrist». C'était là pour Dieu un motif
suffisant de détruire toute la chrétienté en envoyant contre elle les

Turcs, ou «les nations les plus barbares du monde». Après quoi Dieu
eût «dressé ici un peuple tout nouveau». Cela, il ne l'a pas fait. Il a

agi de façon bien plus positive: ceux qu'il a suscités dans le monde

pour redresser la bannière de sa Parole, il les a pris... de l'Eglise de

l'Antéchrist, de la fausse Eglise. Il n'a pas permis qu'elle fût
entièrement corrompue. Il y avait là encore quelque semence cachée.

Et voici que les premiers à prêcher l'Evangile, au temps de la
Réforme, ont été des prêtres et des moines, que Dieu a préservés. D'où
avons-nous la pure doctrine «tant du vieil que du Nouveau
Testament?» Des bibliothèques des couvents, où Dieu a veillé à «contre-
garder» son trésor, réservant par un miracle singulier «en ces creux
de l'Eglise papale» quelque bonne semence.

Dans le monde bouleversé qui est le nôtre, cet encouragement
nous demeure indispensable.



E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret 123

4. Remise en honneur des devoirs des princes et des magistrats

Les faux prophètes et les Antéchrists d'aujourd'hui sont allés plus
loin encore dans le mensonge. Ils n'ont pas seulement trompé le

«povre peuple» au sujet de l'Eglise, ils ont fait grave tort aux
magistrats: désireux d'«estendre plus au long leur tirannye», ils leur
ont ôté le glaive des poings, et ont usurpé la juridiction civile et
temporelle, sous prétexte d'exercer le gouvernement spirituel de

façon entière. Ce faisant ils ont si bien aveuglé et les rois et les

princes, qu'ils les ont rendus incapables de comprendre les enseignements

de l'Evangile à propos de ceux qui gouvernent: qu'ils sont
ministres de Dieu chargés de faire régner l'ordre sur la terre, et que
leurs sujets leur doivent obéissance et sont astreints à l'impôt. Tout
cela est oublié, pour le plus grand dommage - du corps et de l'âme -
des gouvernants et des gouvernés.

Et Viret de repartir en guerre, non plus contre les faux
prophètes, mais contre les faux princes et les faux magistrats, qui
revendiquent le nom de chrétiens, alors que ce n'est qu'une étiquette
fallacieuse, parce qu'ils n'accomplissent pas l'office auquel Dieu les

a appelés. Aucune vie publique chrétienne n'est possible en dehors
de cette condition posée par l'Ecriture: que magistrats, ministres
de la Parole, et peuple - chacun à sa place - obéissent tous à Jésus-

Christ, le prince des princes et le Chef de l'Eglise. Saint-Paul est

particulièrement explicite à ce sujet (Eph. 5: 23, 24): l'Eglise est

l'épouse du Christ, qui seul est habilité à lui «bailler des lois». Cela

étant il n'appartient ni à ministre, ni à magistrat, ni à peuple
quelconque de «mettre la main après ce grand roy». Ce serait agir de

même façon que le Pape et usurper une puissance tout comme lui.
Un magistrat est chrétien dans la mesure où il se sait ordonné de
Dieu pour faire observer ce qui doit l'être dans l'Eglise du Christ.
Dès qu'il gouverne «selon sa phantasie», c'est comme s'il prétendait
«se mettre au throsne de Dieu». Le plus grand bien que nous
puissions recevoir du Seigneur, ce sont des magistrats conscients de leur
vocation particulière, s'employant à maintenir la gloire et l'honneur
du Seigneur Jésus-Christ, la pure doctrine en son Eglise, ainsi que
la vraie discipline. Ceux qui déclineraient de ce chemin-là, se

refusant au nom de leur bon plaisir à toute réforme de l'Eglise, il les

faut tenir pour «vrais Antéchristz». En quoi sont-ils «milleurs» que
les papistes pleinement satisfaits d'avoir ouï la messe, couru à tel



124 E. Erin, Deux sermons de Pierre Viret

pèlerinage et fait quelques «agioz» (vaines redites)? Exactement en
rien!

5. L'Evangile et la Loi

Viret, nous l'avons vu, ne ménage pas les papistes, victimes de
leur satisfaction ecclésiastique. Leur attitude est à ses yeux l'opposé
de l'Evangile, qui fait de nous des viatores, jamais arrivés, toujours
en marche sur la voie de la sanctification. Mais il n'est pas plus
tendre à l'adresse de ceux, très nombreux, qui se réclament de la
Réformation... tout en se refusant catégoriquement à réformer leur
vie! Il leur semble que ce soit assez d'avoir «laissé» le Pape, les
idoles et la messe pour avoir place en l'Eglise de Dieu. Us font fi de
l'essentiel: l'amendement d'eux-mêmes. Obéir au Seigneur,
connaître vraie repentance, se remettre avec confiance entre les mains
du Christ, pour eux «il n'en est point de question». Et pourtant le
commencement de l'Evangile, c'est l'appel à la repentance et la
promesse du pardon des péchés. La promesse, ils l'acceptent ; l'appel,
ils le repoussent, voulant avoir la rémission de leurs péchés sans
nullement se repentir. Mais le Seigneur ne l'entend pas ainsi. Il
montre l'ordre à suivre pour prêcher l'Evangile, le vrai: commencer

par la Loi; «remonstrer aux hommes leurs pechez, et que, les con-
naissans, ils viennent à Dieu et qu'ilz ordonnent leur vie selon sa
bonne volonté».

Au premier abord la façon dont Viret présente les choses peut
surprendre. Surtout des gens de notre époque, marquée par une
protestation vigoureuse contre le moralisme protestant, et par la
redécouverte que la morale chrétienne est une morale de la grâce.
Dès lors commencer par la Loi, par la vision de nos péchés pour
être amenés à nous en repentir, et pour obtenir par cette repentance

le pardon divin, n'est-ce pas un retour à la religion des œuvres
On ferait grossière injure au Réformateur d'Orbe en lui adressant
pareil reproche. Pour comprendre le sens, et la véritable portée
théologique et spirituelle du passage qui nous occupe, il importe de
le situer dans l'ensemble de sa pensée religieuse. N'oublions pas la
place faite à la prédestination, à l'élection par Calvin et ses disciples.
L'élection divine est le fait de la seule grâce. Cette grâce est
toujours première. Mais, pour bénéficier de cette élection, il faut que
nous répondions à notre vocation. Car si, comme dit le proverbe,



E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret 125

noblesse oblige, l'élection de Dieu, donc sa grâce, nous oblige bien
plus impérieusement encore.

Signalons à ce propos ce très beau fragment (p. 78). Après que le

prophète a donné aux Juifs le titre de serviteurs de Dieu, dit Viret,
il les appelle ses élus, le peuple de Dieu, «voire un peuple qui m'a
requis». Et il poursuit: «Nous faut bien noter toutes ces marques
ici, car il nous faut toujours conjoindre les menaces avec les promesses.
Ainsi regardons (ayons garde) de ne les prendre jamais à part.»
Faute de quoi les promesses à elles seules peuvent pousser à la
licence, et les menaces à elles seules au désespoir. Les promesses sont
générales, sans doute; elles concernent tous les hommes. Mais «elles

n'appartiennent qu'aux repentans», à ceux qui sont des enfants de

Dieu.
Le Réformateur souligne par là, de façon remarquable, la

dialectique particulière de l'Evangile : les chrétiens sont élus par Dieu,
sans aucun mérite de leur part. Mais en même temps, ce sont eux
qui ont «requis» Dieu; ceux qui, par leur repentance, montrent qu'ils
prennent au sérieux la grâce qui leur est faite par un Seigneur
infiniment généreux. N'est-ce pas là, exprimé en d'autres termes, ce

que la théologie contemporaine entend marquer par le mot
reconnaissance? L'attitude naturelle au chrétien, dit-elle volontiers, la
reconnaissance. Pas seulement la gratitude; mais le fait de reconnaître

(nous dirions: prendre au sérieux) la grâce toujours première
de Dieu en Jésus-Christ.

6. «Manière et façon» de présenter la prédestination

Elle est intéressante dans ce qu'elle a de simple, de direct.
Les chrétiens, des élus, donc des prédestinés... Certes. Mais

comment savoir que nous sommes de ceux-là, puisque nous ne pouvons
pas «entrer au conseil éternel de Dieu»? Nous avons avec nous la
Parole divine, répond Viret, que fait retentir pour nous l'Ecriture
sainte ; elle nous déclare ouvertement les signes et marques de notre
élection. Nous avons davantage encore, nous avons Jésus-Christ lui-
même, qui dit en Jean 6 : «Tout ce que mon Père m'a donné viendra
à moy et je ne le jecteray point dehors, mais le garderay jusques au
dernier jour.» Toujours la même dialectique: d'abord la grâce de

Dieu, qui nous donne à son Fils; puis notre réponse à nous: venir



126 E. Grin, Deux sermons de Pierre Virel

à lui, c'est-à-dire le recevoir comme Sauveur dans un acte de foi.
«Si donc on allégué qu'on ne peut pas entrer au conseil estrict de
Dieu pour lire en son registre et savoir si on est de ses eleuz ou non,
vien à Jésus-Christ, et si tu [le] reçois pour ton Sauveur..., tu peux
conclure que tu es des eleuz de Dieu.» Pourquoi? Parce que le Père

nous a donnés à son Fils, et que, dès lors, le Fils ne peut plus nous
délaisser. La volonté de son Père, c'est qu'il ne perde aucun de ceux
qui lui ont été ainsi donnés. C'est comme s'il disait: «s'il s'en perdoit
quelqu'un, il faudrait que j'en respondisse à Dieu.» Ainsi, rien à

craindre : la mort même ne pourra pas nous ôter de ses mains.
Viret ne parle pas ici de la prédestination à damnation. Mais ses

auditeurs peuvent découvrir eux-mêmes le sort qui attend les hommes

qui se refusent à répondre «par toute leur vie» à la grâce de la
vocation.

Actualité, pérennité du thème théologique de la prédestination!

7. Misère et grandeur de l'Eglise

Elus, les chrétiens? Assurément. Mais point parfaits pour autant.
En tout chrétien il demeure «quelques vices et infirmitez». Toutefois

- miracle de la grâce - cette misère spirituelle et morale de ceux
qui sont le corps du Christ n'empêche pas que nous soyons les élus
de Dieu, et de vrais membres de son Eglise. A une condition:
qu'après chaque désobéissance, nous retournions à lui en sincère

repentance. Non pas poussés par un esprit de calcul ; pas davantage
convaincus que le pardon nous est dû; mais appuyés sur sa seule
miséricorde.

En effet - et l'on peut alors parler de grandeur - Dieu conserve
son Eglise tout autrement qu'il ne protège les royaumes de ce monde.
Combien de rois, de princes qui semblaient devoir demeurer à
jamais, ainsi que leurs peuples... Une peste, une guerre, et tout est
détruit, trône, monarque, nation! Assurément la «povre Eglise de
Dieu» peut aussi être «désolée» au point qu'on ne sait même plus
où la chercher. Mais puisqu'elle est gardienne de cette Parole qui
demeure, Dieu garde son Eglise fidèle, fût-ce «parmi de petits reliefz».

Cet autre aspect de la misère de l'Eglise trompe beaucoup de

gens. D'instinct ils cherchent l'Eglise auprès de ceux «qui sont tant
magnifiques au monde»: Pape, cardinaux, etc. Quelle aberration!



E. Orin, Deux sermons de Pierre Viret 127

Vouloir trouver l'Eglise de Jésus-Christ... auprès de ceux qui en
sont les plus grands ennemis! L'Eglise - la vraie - on la trouvera
plutôt «en de petites compaignies, en de petites villes». Ce sera
«quelque morceau d'Eglise», de petites assemblées qui, néanmoins,
seront fort précieuses aux yeux de Dieu. C'est cette Eglise-là que
Dieu conserve miraculeusement à travers les guerres, les troubles
«et toutes les mutations qui adviennent en ce monde». Eglise
«contemptible» et méprisée, même presque «incongneue au monde». Et
pourtant Eglise de Dieu.

En lisant ces lignes-là du réformateur vaudois, on pense
irrésistiblement à certaines pages du livre poignant écrit au temps de

l'oppression nazie: Le village sur la montagne. La geste de Dieu se

répète de siècle en siècle. Et son amour pour sa «povre Eglise» ne
faiblit pas.

8. Abandon et pauvreté: leur signification théologique
et spirituelle

« Saron sera l'habitation des brebis...» En divers passages de la
Bible, il est parlé de Saron et d'Achor, lieux où il y avait «de grasses
bestes». Selon Viret, cela signifie que la vraie religion comporte
aussi des bénédictions temporelles. Car Dieu nous a créés corps et
âme, et il nous donne fidèlement tout le nécessaire et pour l'âme et

pour le corps. L'une ne saurait aller sans l'autre.
A ce propos le réformateur fait un usage inattendu et fort original

de Romains 8: 22, qu'il traduit: «toutes créatures gémissent à cause
du péché de l'homme». Partant de la promesse relative à Saron et
Achor, il dit: La bénédiction que Dieu «espand» sur son Eglise
s'étend jusqu'aux bêtes, et celles-ci le sentent. Dès lors qu'en sera-
t-il de nous? 11 est parfaitement possible de dire que le bétail des

fidèles est plus heureux que celui des infidèles. En effet, en Rom.
8: 22, saint Paul déclare que toutes les créatures soupirent par suite
de la désobéissance de l'homme. Pour s'être détourné de Dieu, le

premier homme est devenu esclave du mal. Et avec lui - parce que
la création divine constitue un tout - les animaux ont été comme
réduits en servitude; ils gémissent, ils sont «en peyne et en
destresse» comme un peuple qui serait sous un tyran; car, dans sa

méchanceté, l'homme déchu les fait «servir à Sathan». Mais comme



128 E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret

les enfants de Dieu sont délivrés de la malédiction qui pèse sur le
monde par la foi qu'ils mettent en Jésus-Christ - comme ils servent
Dieu et non plus Satan, les créatures qui leur sont soumises sont
bienheureuses, car elles sont comme des enfants qui sont sous un
bon père. Elles jouissent de la bénédiction que Dieu accorde à son
Eglise.

Dans cette façon, particulière, de concevoir la portée cosmique
des conséquences de la chute, on retrouve l'amour du Réformateur
d'Orbe pour toute la création, l'amour pour les bêtes (si faussement
dénommées telles selon Viret), ces bêtes qui auraient tant de choses

à nous enseigner. Mais, en parlant comme il le fait à la fin de son

sermon, Viret vise un but précis et très grand : exhorter les fidèles
à la confiance, parce qu'ils peuvent être certains que Dieu pourvoira

à tous leurs besoins. Et en même temps leur rappeler que Dieu
est assez sage, assez paternel pour ne pas les exposer aux dangers
d'une prospérité continue. Avoir tout à souhait n'est jamais bon

pour un croyant. Ses fidèles, Dieu les entretient maigrement - et
cela par amour - afin de leur donner (toujours) «plus grande occasion

d'aspirer après les choses célestes».

Les dangers d'une prospérité continue... A notre époque de haute
conjoncture, il y a là, pour les concitoyens de Viret, fidèles et
pasteurs, matière à abondantes réflexions

Sermon IV
Le quatrième sermon nous retiendra moins longtemps : il renferme

peu de thèmes d'ordre nettement dogmatique.

1. Le Dieu Providence

Au gré de Viret, certaines paroles du texte d'Esaïe sont fort
obscures. Notamment ces mots: «Hz ont préparé la table à la multitude
et ont fourny l'aspersion au nombre.» Certains exégètes ont compris
le terme multitude dans le sens de fortune. Le prophète voudrait
dire: ils ont préparé la table à la déesse qui porte ce nom, afin
d'avoir abondance de tous biens. Esaïe signalerait donc une
influence païenne. A propos de cette interprétation, le réformateur a

dit des choses justes et belles. Croire à la fortune, c'est abandonner



E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret 129

Dieu. Quiconque connaît la sainte Ecriture sait pertinemment qu'il
n'y a pas de fortune. Prétendre le contraire, c'est anéantir la Providence

de Dieu. Et Viret de parler comme tant de dogmaticiens
contemporains, pour qui le Dieu créateur au sens biblique n'est pas
seulement Celui qui a appelé le monde à l'existence, mais aussi
Celui qui continue à le porter jour après jour, de toute sa force et
de tout son amour.

Le fragment vaut d'être cité: Selon la Bible «Dieu, qui a créé

toutes choses, en est aussi le gouverneur, tellement que, quand nous
confessons que nous croyons en Dieu... créateur du ciel et de la
terre, nous entendons aussi que c'est luy qui les maintient, et qu'il
gouverne toutes choses qui y sont... Ne pensons pas que Dieu ait
fait ce monde pour le laisser puis après à l'adventure et sans
conduite certaine.» Un père et une mère, ajoute Viret, ne sont pas
vraiment père et mère s'ils se contentent d'avoir engendré des
enfants. De même Dieu ne serait pas Dieu si, après avoir créé le ciel
et la terre, l'homme et toutes les autres créatures, il laissait là son
œuvre sans en avoir soin.

Nous pouvons faire nôtres, aujourd'hui encore, ces affirmations.
Tout au plus pourrait-on observer qu'au sens strictement scriptu-
raire, la foi au Dieu créateur déclare: Tout vient de Dieu et tout
repose sur la volonté de Dieu. Alors que la foi au Dieu Providence
affirme: Dans le monde, tout est disposé jour après jour par Dieu
en vue de la réalisation de sa volonté. Mais les deux notions sont à

ce point imbriquées qu'il est vain de les vouloir trop distinguer.

2. La pluralité des dieux et ses conséquences sur le plan spirituel

La polémique anti-romaine abonde dans ce sermon. On peut le

regretter. On ne saurait contester pourtant qu'elle amène Viret à des

observations d'une réelle justesse et d'une grande actualité. Dominé
qu'il est par sa prise de position anti-papiste, il se rallie, pour
l'interprétation du passage «fort obscur», à une troisième explication

: préparer la table à la multitude est une allusion à la multitude
des dieux que les Juifs infidèles adoraient. «Tu as autant de dieux

que de villes, ô Juda!», lit-on en Jérémie 2: 28 et 11: 13. On peut
faire un reproche identique aux papistes et même le pousser plus
loin: non seulement autant de villes, mais autant de maisons, au-

9



130 E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret

tant de têtes... autant y a-t-il de dieux: «Chacune ville aura son

patron à part, et le semblable sera des païs... Et puis il y aura les

paroisses... Et puis, si on vient aux maisons, le mary aura un patron
pour soi, la femme ung autre, les enfants chacun le leur...; brief,
autant qu'il y aura de testes, il y aura de dieux.»

A lire la conclusion du réformateur sur ce point, à contempler le

tableau qu'il brosse de ses contemporains, on doit reconnaître qu'en
dehors de l'Evangile, l'homme demeure semblable à lui-même à

travers les siècles et les générations. A notre époque, combien de

dieux différents sont adorés par des gens qui, presque tous, ont reçu
le baptême: l'argent, la femme, l'auto, la vitesse... Et malgré la
frénésie qui emporte le monde, c'est l'insatisfaction générale. A eux
s'adressent les mots du réformateur, visant les papistes d'il y a

quatre cents ans: «Il ne se faut point esbahir, si ceux qui ne se

peuvent contanter d'un seul Dieu, ne sont jamais rassasiez, mais
sont toujours languissans et se tourmentent à cercher de costé et
d'autre pour trouver ce qu'ils n'ont point en eulx-mesmes. » Comme
ils ne viennent point «droit à Dieu», il est normal qu'ils soient «en

peyne et en solicitude souci, tourment)» tout le temps de leur
vie. En effet l'esprit de l'homme est insatiable. «Quand il aura tout
le monde, encores se trouvera-t-il toujours affamé, d'autant (vu)
qu'il n'a point tout. Or... qui a Dieu, il a tout» (p. 90).

3. Le rôle de la conscience morale

II y a un quart de siècle, la «redécouverte» de la théologie de la
grâce a mis en péril la valeur théologique de la conscience morale.
Dans une éthique de la grâce - seule vraiment évangélique - la
conscience ne saurait plus avoir aucune place, disaient par exemple
les enfants terribles de Zwischen den Zeiten. Viret n'aurait pas été
d'accord avec eux. Preuve en soit le long passage de son quatrième
sermon, consacré à ceux dont la conscience est troublée. Il les
déclare tourmentés de façon toute semblable à ceux qui «tracassent»
après plusieurs dieux.

Notre Réformateur connaît la gravité du péché, en lui-même
comme en tout homme. La chute nous a entraînés dans la perdition.
Seule la grâce de Dieu peut procurer le salut. Et pourtant il ne croit
pas à la corruption totale de l'être humain: «Combien que le péché



E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret 131

ait merveilleusement profondément) obscurcy nos entendemans,
si est-ce toutesfois qu'il y est toujours demouré quelque étincelle
de ceste première lumière en laquelle l'homme a esté créé, et que
nous sommes toujours convaincuz qu'il y a quelque Dieu qui a

toute supériorité et maistrise par dessus nous; brief, la conscience
est une chose que l'homme ne peut jamais despouiller... Cela est de

la loy naturelle, qui est imprimée au cœur de tous les hommes»

(pp. 90, 91). On croit revivre tels moments de la violente controverse

de 1934/35 (Natur und Gnade) entre Emile Brunner et Karl
Barth.

Viret, qui pense pouvoir se référer à Esaïe 57: 30: «Les méchants
sont comme la mer agitée, qui ne se peut calmer... il n'y a point
de paix pour eux...», croit à la valeur religieuse de la mauvaise
conscience. Elle «fait beaucoup d'offices», dit-il: «elle nous accuse,
elle nous condamne, elle prononce sentence contre nous ; et puis elle
fait office de bourreau, car elle exécute quant et quant en même

temps) la sentence.» Et par là elle rend témoignage à Dieu, qui l'a
mise en nous à cette intention, et qui l'a préservée de disparition
totale à travers la chute. En contraignant les hommes à chercher
quelque repos, à échapper aux tourments intérieurs qu'ils endurent,
elle atteste «qu'il y a quelque roy souverain» auquel on est obligé
de rendre compte quand on l'a offensé. Par cette attestation même,
elle nous jette «dans les bras de la grâce». En effet tous nous
offensons Dieu chaque jour, et de bien des manières. Et le seul

moyen de trouver la paix intérieure, c'est d'écouter la Parole de

Dieu, qui nous assure qu'il est prêt à nous recevoir en grâce. Alors
seulement «nous ne vagons plus à travers champs, comme nous
avions accoustumé.» A maladie spirituelle, il faut remède spirituel:
le pardon, la grâce qui ne sont qu'en Jésus-Christ.

L'homme d'aujourd'hui est-il capable encore d'entendre ce

langage? La question doit être posée. Elle l'a été par D. Bonhœffer,
et il a tenté de la résoudre par son «interprétation non religieuse des

notions bibliques». Peut-être le problème est-il davantage d'ordre
apologétique et homilétique que d'ordre dogmatique. L'essentiel,
dans tout cela, nous paraît de faire ce qu'a fait Viret: non pas
écarter la conscience sous prétexte de mieux prêcher la grâce. Mais
montrer, en termes accessibles à nos contemporains, que la présence
d'une conscience morale en tout être humain est elle aussi une
preuve de l'amour de Dieu envers tous ses enfants.



132 E. Grin, Deux sermons de Pierre Viret

Conclusion

L'élément le plus personnel de la pensée de Viret, au gré de

plusieurs, est sa doctrine du ministère ecclésiastique. Il se peut. Néanmoins

la théologie dogmatique du Réformateur vaudois mérite
qu'on s'y arrête.

Dans son ouvrage de 1911: «Pierre Viret, sa vie et son oeuvre»,
le théologien français Jean Barnaud accuse Viret de friser la théo-
pneustie. Son souci d'assurer l'orthodoxie aboutirait à faire
prédominer fâcheusement, dans sa pensée religieuse, l'élément doctrinal.

Dans ces deux sermons, cela ne nous paraît pas être le cas:
grâce à l'importance qu'il accorde à la Parole divine, et à l'action
du Saint-Esprit, il échappe - dans une très large mesure tout au
moins - à ce danger.

Pour notre part nous n'hésitons pas à dire: dans cette pensée,
vieille de quatre siècles, on découvre richesse certaine et incontestable

actualité.
Edmond Grin, Lausanne


	Deux sermons de Pierre Viret : leurs thèmes théologiques et leur actualité

