Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 2

Artikel: Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10
Autor: Friedrich, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Lied vom Hohenpriester
im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10

1.

a) M. Dibelius hat in seinem Aufsatz «Der himmlische Kultus
nach dem Hebréderbrief» einen eindrucksvollen Aufril des Ge-
dankenganges von Hebr. 5, 1-10 gegeben'. Danach werden in den
Abschnitten 5, 1-4 und 5, 5-10 ganz parallele Aussagen gemacht.
Zuerst werden 7 Merkmale hohenpriesterlichen Tuns dargelegt: 1. Er
ist von Gott berufen (5, 4); 2. er wird von Menschen genommen
(5, 1); 3. er tut fiir Menschen Priesterdienst (5, 1); 4. er kann mit
den Menschen mitfiithlen (5, 2); 5. er ist in Schwachheit verstrickt
(5, 2); 6. er mull vor dem Eintritt in das Heiligtum fiir sich opfern
(5, 3); 7. er mub fiir das Volk opfern (5, 3). Dem entspricht das Bild
Christi 5, 5-10. Auch bei ihm lassen sich diese 7 Merkmale fest-
stellen: 1, er ist von Gott berufen (5, 5. 6); 2. er war Mensch ; denn
er hat Zeiten des Fleisches gehabt (5, 7); 3. er tut Priesterdienst
fiir Menschen ; denn er wird Urheber ewigen Heils fiir sie und darum
Hoherpriester (5, 91.); 4. er ist als Gehorsamlernender mit den Ge-
horchenden verbunden (5, 8f.); 5. er kennt die menschliche Schwa-
che, wie es sich in seinem Schreien und Weinen und bei seiner Angst
zeigt (5, 7); 6. auch Christus bringt fiir sich Opfer dar, ndmlich
Gebet und Flehen (5, 7); 7. das Opfer fiir das Volk besteht im Leiden
Jesu (5, 8).

Vergleicht man die beiden Parallelreihen etwas genauer mit-
einander, so bemerkt man, daB die herausgearbeiteten Uberein-
stimmungen von 5, 1-4 mit 5, 5-10 an einigen Stellen gewaltsam
hergestellt sind, an andern die gegebene Interpretation nicht stim-
men kann, weil sie der in Kap. 7f. folgenden, ausfiihrlich ent-
wickelten Darstellung vom Verhéltnis des levitischen Hohenpriesters
zum melchisedekschen Hohenpriester nicht entspricht. Bei 4. ist
z. B. das Umakovev in 5, 8 doch noch etwas anderes als das puetpromadelv
in 5, 2. uerpronodeiv beriihrt sich mit cvuradeivin 4, 15, es ist das
rechte MaBhalten zwischen leidenschaftlicher Entriistung tber die
Verfehlungen der Schuldigen und mitfiithlender Nachgiebigkeit ge-

1 M. Dibelius, Der himmlische Kultus nach dem Hebrierbrief: Botschaft
und Geschichte, 2 (1956), S. 169-172.



96 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

geniiber Unwissenden und Irrenden. Das petpiomadeiv richtet sich
auf Menschen, die einem anvertraut oder sogar untergeben sind.
Ganz anders verhilt es sich mit dem Umukoverv, das vom Gehorchen
eines Untergebenen dem Ubergeordneten gegeniiber handelt. Zwar
ist Jesus als Gehorsam-Lernender mit den Menschen, die gehorchen
sollen, verbunden, da er Urheber ihres Heils ist. Das hat aber mit
dem petpromadeiv nichts zu tun. In 2, 18 und 4, 15 wird das Mit-
fithlen mit der Versuchung begriindet. Aber davon wird, wie Di-
belius selbst zugibt, in 5, 8 gar nicht gesprochen, sondern es wird
gesagt, dafl Jesus, obwohl er der Sohn ist, Gehorsam gelernt hat.
Das Gegeniiber und damit auch die Reaktion, die das Gegeniiber
auslost, sind bei perpriomadelv und vmakoverv jeweils verschieden. Ein-
mal ist es Gott, dem der Sohn gehorcht, dann die Menschen, mit
deren Unwissenheit und Irrtum der Hohepriester Mitleid hat.
Auch bei 6. entsprechen sich die beiden Aussagen nicht. Zunichst
scheint es so, als ob mpooépewv in 5, 7 direkt das mpoogéperv von
5, 2f. aufnimmt. Aber bereits O. Schmitz? hat sehr wohl gemerkt,
daf3 die Sache nicht ganz stimmt, dall «die ganze Vergleichung an
diesem Punkt nur kiinstlich und halb durchzufiihren war». Es
«folgt... der infolge der Inadiquatheit beider Situationen... doch
etwas verschidmte und nicht ganz koncinne Nachweis, dall Jesus
analog dem normalen Hohenpriester auch fiir sich selber geopfert
habe». Es ist zu beachten, dall die Objekte bei mpoogéperv an beiden
Stellen andere sind. In 5, 2f. geht es um Opfer und Gaben, die der
Hohepriester darbringt (vgl. 8, 3; 9, 9; 10, 11; 11, 4). Diese sind
notwendig, weil das Volk sindigt und der Hohepriester ebenfalls
stindig ist (5, 3; 7, 27; 9, 7). Davon ist in 5, 7 nichts gesagt. Der
Gedanke, dafl Jesus fiir sich selbst opfern mul}, ist dem Hebréer-
brief fremd. Eine solche Auslegung von 5, 7 wiirde direkt im Gegen-
satz zu 7, 26f. stehen, wo es heil}t, dal} Jesus als Hoherpriester
heilig ist, frei von Bosem, unbefleckt, geschieden von den Siinden,
so dal} er «nicht taglich notig hat, wie die Hohenpriester zuerst fiir
die eigenen Siinden Opfer darzubringen, dann fiir die des Volkes».
npoo@épery ist wohl ein kultischer Terminus. Aber er ist nicht aus-
schlieBlich als Opferbegriff zu deuten, sondern er wird im Judentum
und auch sonst fiir das Darbringen des Gebetes verwendet, ohne
daBl man dabei direkt an das Opfer denken mul}. So spricht Achill.

2 0. Schmitz, Die Opferanschauung des spaten Judentums und die Opfer-
aussagen des N. T. (1910), S. 265.



m Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 97

Tat. VII, 1, 3: devtépav adtd mpoopéper dénov, Jos. Bell 3, 353 : mpoo-
@éper T Yed® Aehnduiav evynv, Test. Lev. 3, 8: Uuvov T deld mpoopépovTeg
(vgl. v 6: mpoopépouvteg T Kupiw 6ounv edwdiag hoyikiyv kai dvaipaktov
Buoiav), Test. Gad 7, 2: Kupiw de Uuvoug mpoopépete. Diesem Sprach-
gebrauch entsprechend heil3t es in Hebr. 5, 7: denoeg xai iketnpiog
mpodpépetv. Wenn in 5, 2f. und 5, 7auch dieselben Vokabeln gebraucht
werden, so wird sachlich mit demselben Wort doch jeweils etwas
anderes gesagt, und die Beriihrungspunkte von 5, 2f. mit 5, 7 sind sehr
gering.

SchlieBlich ist bei 7. das Leiden Jesu 5, 8 nicht ohne weiteres
mit dem Opfer fiir das Volk 5, 3 gleichzusetzen. Betrachtet man
5, 8 fiir sich, so stellt man fest, dafl mit maoyeiv gar nicht ein soterio-
logisches Handeln ausgedriickt wird, sondern wie in Phil. 2, 8f.
und in andern Christusliedern zundchst ein ganz innerchristologi-
sches Geschehen beschrieben wird. Nach Phil. 2, 8f. heil3t es: «Er
war gehorsam bis zum Tode. Darum hat Gott ihn erhoht.» Nach
Hebr. 5,8: «Er lernte auf Grund seines Leidens Gehorsam kai teeiw-
Yeig.» Von einem Umép uwvist nichts gesagt. Der Hebraerbrief spricht
wiederholt von dem Opfer, das Jesus fiir das Volk dargebracht hat
und das im Leiden bzw. genauer gesagt in seinem Tod besteht, so
in 9, 14: «Das Blut Christi, der durch den ewigen Geist sich selbst
makellos Gott dargebracht hat, reinigt unser Gewissen von toten
Werken» (vgl. 7, 27; 9, 26 und 10, 10). An diesen Stellen wird aber
gerade nicht die Ubereinstimmung zwischen dem levitischen Hohen-
priester und Jesus herausgearbeitet, sondern stets die Anders-
artigkeit und Gegensétzlichkeit. Charakteristisch dafiir ist Hebr. 10,
111f.: «Jeder Priester steht tédglich da und verrichtet den Dienst
und bringt immer wieder dieselben Opfer dar, die doch niemals die
Siinden wegnehmen kénnen. Dieser aber hat ein einziges Opfer fiir
Siinden dargebracht.»

So wird man nicht ohne weiteres sagen koénnen, dall das Heils-
handeln Jesu nach 5, 5-10 dem entspricht, was in 5, 1-4 vom Tun
des Hohenpriesters ausgesagt war.

b) Auch Michel?® vergleicht die Aussagen 5, 1-4 mit denen von
5, 5-10. Wie bei Dibelius liegt auch bei ihm der Einschnitt nicht
nach V. 3, sondern erst nach V. 4. Aber er hebt nicht 7 Merkmale
hervor, sondern nach ihm werden 5, 1-4 nur 2 Charakteristika des

3 0. Michel, Der Brief an die Hebrder (1957), S. 131,

7



98 Q. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

hohenpriesterlichen Dienstes angegeben und mit dem verglichen,
was sich in der Geschichte Jesu Christi ereignet hat. Die erste
Vorbedingung ist, daBl der Hohepriester, der aus dem Kreis der
Menschen und fiir Menschen eingesetzt ist, mit den Unwissenden
und Irrenden mitfithlen kann (5, 1-3). Die zweite Voraussetzung
wird in 5, 4 genannt : er muf} von Gott berufen werden. Wie Dibelius
sieht auch Michel diese in 5, 1-4 aufgestellten Bedingungen von
Jesus Christus erfiillt. Allerdings geht der Verfasser des Hebréer-
briefes nach Michel in 5, 5-10 nicht in derselben Reihenfolge vor
wie in 5, 1-4, sondern er kehrt den Gedankengang chiastisch um,
indem er zuerst von der Berufung Jesu zum Hohenpriester durch
Gott berichtet (5, 5-6) und dann von der Schwachheit, Bewahrung
und Einsetzung als Hoherpriester.

Michels Aufril wird dem Text besser gerecht als der von Dibelius.
Aber bei 5, 1-4 und 5, 5-10 handelt es sich keineswegs «um zwei
parallele Gedankenginge..., von denen der zweite den ersten aus
Schrift und Geschichte belegt». Wohl wird in 5, 5 von der Berufung
und in 5, 7 von der Schwachheit gesprochen, aber in 5, 9-10 wird
noch mehr gesagt als das. Schon in 5, 6 war von dem Priester in
Ewigkeit nach der Weise Melchisedeks gesprochen. Das wird in
5, 10 aufgenommen. Anscheinend legt der Verfasser gerade darauf
grofen Wert. Es konnte durchaus sein, dafl der Zielpunkt der Be-
weisfithrung sowohl in 5, 5-6 wie in 5, 7-10 derselbe ist.

¢) Sehr beachtlich ist, was Schille in seinem Aufsatz « Erwidgungen
zur Hohenpriesterlehre des Hebrderbriefs» zu Hebr. 5, 1-10 aus-
gefiihrt hat* Nach ihm werden in 5, 1-4 drei Charakteristika des
Hohenpriesters genannt: 1. er wird aus Menschen genommen;
2. er unterliegt der menschlichen Schwachheit; 3. er erhilt seine
Wiirde von Gott. In demselben Sinne wird 5, 5ff. ebenfalls 1. von
der Menschheit Jesu, 2. von seinem Leiden und 3. von seinem
Empfang der hohenpriesterlichen Wiirde von Gott gesprochen?.
Dabei ist zu beachten, dall nach Schille dem Abschnitt 5, 5-10 ein
Lied zugrunde liegt: 5a enthilt die Uberschrift und das Thema des
Liedes. Nach Ausscheiden von V. 6, in V.7 «in den Tagen seines
Fleisches» und in V. 9 «allen, die ihm gehorchen», ergibt sich fiir
Schille ein Lied von 4 Strophen mit je 3 Stichen:

4 G. Schille, Erwégungen zur Hohenpriesterlehre des Hebréerbriefes:
Zeitschr. neut. Wiss. 46 (1955), S. 97-109. 5 Schille (A. 4), S. 105.



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 99

Christus erhdhte sich nicht, Hoherpriester zu werden,

I. sondern der zu ihm sprach:
Mein Sohn bist du,
Ich zeugte dich heute,
IT. welcher Bitten und Gebete
zu dem, der ihn vom Tode erretten konnte,
mit starkem Geschrei und Tranen darbrachte;
ITI. und er ward erhért wegen der Frommigkeit,
und wiewohl er Sohn war,
lernte er an dem, was er litt, den Gehorsam.
IV. Und vollendet war er Ursache ewigen Heils
benannt von Gott Hoherpriester
nach der Ordnung Melchisedeks.

Strophe I und IIT handeln vom Sohn, Strophe II und IV vom
Hohenpriester.

Die Kritik an Schille richtet sich hauptsichlich gegen seine These
vom Hohenpriesterhymnus. 5, 5 gehort ganz offensichtlich noch
nicht zum Gedicht. Einmal fehlen dort alle Charakteristika hym-
nischen Stils. Dann hat das erste Kolon, das ein einleitender Aus-
sagesatz sein soll, die doppelte Linge im Vergleich mit den andern
Verszeilen. Gegen die Verwendung eines Psalmzitates in einem ur-
christlichen Lied wéire nichts einzuwenden. Aber dall der eigent-
liche Hymnus mit aA\d beginnen soll, leuchtet nicht ein. Ferner
tritt das g in 5, 7, mit dem die zweite Strophe beginnen soll, ganz
unvermittelt auf. Zwischen Strophe I und II besteht eine nicht
iiberbriickte Kluft. SchlieBlich handelt 5, 7, wie schon gegen Di-
belius geltend gemacht wurde, nicht vom hohenpriesterlichen
Wirken, sondern von seiner Niedrigkeit und Not. Das zwingt, die
Fragen neu zu untersuchen und zu durchdenken.

2.

a) Schille hat vollkommen recht, wenn er in Hebr.5 einen
Hymnus vermutet. Allerdings beginnt dieser nicht schon in 5, 5,
sondern erst in 5, 7. Der Relativsatz mit 6¢ in 5, 7 schwebt in der Luft.
Zwischen 5, 6 und 5, 7 ist offensichtlich eine Nahtstelle. Zu iepelg eig
tov albva palBt die relativische Ankniipfung nicht. Schille schliagt
mit den meisten Exegeten vor, das Relativpronomen auf Christus
in V. 5a zu beziehen. Das liegt aber sehr weit ab, wenn die Aus-
fithrungen von demselben Verfasser sein sollen. Die Schwierig-



100 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

keiten losen sich, wenn man den Hymnus mit 6¢ anfangen 1403t
wie eine ganze Reihe von urchristlichen Liedern mit dieser charak-
teristischen relativen Ankniipfung beginnen (Phil. 2, 6; Kol. 1, 15;
1. Tim. 3, 16; Hebr. 1, 3; 12, 2; 1. Petr. 2, 22). Wahrscheinlich
schlo man solche Lieder im urchristlichen Gottesdienst an eine
Bekenntnisformel an, die Jesus Christus zum Inhalt hatte. Wenn
man fragt, wo der Sitz im Leben, wo der liturgische Ort dieser
Christuslieder gewesen ist, dann kommen nur Taufhandlung und
Abendmahlsfeier in Betracht. Beide sind vom Inhalt der Lieder
her in Erwégung gezogen worden. Mehrere Griinde legen es nahe,
an ein Tauflied zu denken. Wie immer das BamntiZeodor eig 10 dvoua im
einzelnen gedeutet wird, es mull mit der Nennung des Namens
Christi bei der Taufe zusammenhéngen. Die Aufgabe des Taufenden,
der fiir die christliche Taufe charakteristisch ist, wird kaum darin
bestanden haben, den Téaufling unterzutauchen, sondern iiber ihn
beim Taufakt den Namen des Christus auszusprechen zum Zeichen
dafiir, dafl der Getaufte nun Christus gehort®. Vielleicht hat auch
der Taufling das Bekenntnis «Herr ist Jesus» (Rom. 10, 9) abge-
legt. Auf jeden Fall wurde beim Taufakt der Name Jesus Christus
ausgerufen?, wodurch der Wechsel des KEigentiimers offenbar
wurde 8. Daran hétte sich dann ein Christuslied angeschlossen.

Zur Verdeutlichung kann man auf die Proselytentaufe hinweisen.
Wenn die urchristliche Taufe auch kaum aus der Proselytentaufe
entstanden ist, so wird doch wie auch sonst beim urchristlichen
Gottesdienst bei der weiteren liturgischen Entwicklung vom Juden-
tum ein gewisser Einflul auf die Gestaltung des Ritus ausgegangen
sein. In b. Jeb. 47a wird berichtet: « Wenn jemand in der Jetztzeit
Proselyt werden will, so spreche man zu ihm: Was veranla3t dich,
Proselyt zu werden; weillt du denn nicht, dafl die Israeliten in der
Jetztzeit gequélt, gestofen, gedemiitigt und gerissen werden und
Leiden iiber sie kommen? Wenn er sagt, er wisse dies und sei
dessen gar nicht wiirdig, so nehme man ihn sofort auf und mache
ihn mit manchen der leichteren und manchen der strengen Gebote
bekannt. ... Ist er einverstanden, so beschneide man ihn sofort.
... Sofort nach seiner Genesung lasse man ihn untertauchen. Zwei

¢ G. Delling, Die Zueignung des Heils in der Taufe (o. J.), S. 69f.

? C. F. D. Moule, Worship in the N, T. (1961), S. 53.

8 K. Galling, Die Ausrufung des Namens als Rechtsakt in Israel: Theol.
Lit.zeit. 81 (1956), S. 65.



wm Zusammenhang von, Hebr. 4, 14-5, 10 101

Schriftgelehrte stehen neben ihm und machen ihn mit manchen
der leichteren und manchen der strengeren Gebote bekannt. Nach-
dem er untergetaucht und heraufgestiegen ist, gilt er in jeder Be-
ziehung als Israelit.»

Was in b. Jeb. 47a von der Proselytentaufe gesagt ist, wird dem
Taufvorgang in der urchristlichen Kirche entsprechen. Die Kate-
chumenen werden auf die Folgen ihres Schrittes hingewiesen. Dann
wird die Taufe auf den Namen Christi vollzogen, und statt der Ver-
lesung von Schriftstellen durch Rabbinen singt die urchristliche
Gemeinde ein Christuslied; denn nicht das Gesetz bestimmt das
Leben des Getauften, sondern Christus, der Erniedrigte und Er-
héhte.

Den Abschnitt Kol. 1, 15ff. hatte G. Bornkamm? urspriinglich
als Abendmahlslied gedeutet, da es in 1, 12 ausdriicklich als Dank-
gebet, als Kucharistie eingefiihrt wird. Auf Grund der Arbeit von
E. Kisemann0 ist er jedoch zu der Uberzeugung gekommen, daf3
der dort zitierte Hymnus ein Tauflied ist. Auch bei Phil. 2, 5ff.
hatte E. Lohmeyer an einen Psalm aus der Abendmahlsliturgie
gedacht!!, da man bei der Feier des Herrenmahls mit Jauchzen
Danklieder gesungen habe. J. Jerwell!? wird aber recht haben,
wenn er wegen der Beriihrungen von Phil. 2, 5ff. mit Kol. 1, 15ff.
und speziell wegen der Namensnennung in Phil. 2, 9f. auf die Ver-
bindung von Phil. 2 mit der Taufe hinweist. Diese Deutung des
Liedes entspricht auch besser dem Zusammenhang der Paraklese
von Phil. 2: Christus wird den Philippern nicht als Vorbild hinge-
stellt, dem sie nacheifern sollen, sondern das Christus-Geschehen
ermoglicht ihnen ein Christushandeln. Sie kénnen denken, wie man
in Jesus Christus denken muf}, weil sie durch die Christusgeschichte
in der Taufe andere geworden sind 3.

Fir den Hymnus in Hebr.1, 3 will G. Bornkamm?!* wegen
Hebr. 13, 10-16 die Eucharistie als Sitz im Leben festhalten. Nun
besteht aber bei den christologischen Liedern Kol. 1, 15ff.; Phil. 2,

9 G. Bornkamm, Das Bekenntnis im Hebraerbrief: Studien zu Antike
und Urchristentum (1959), S. 196.

10 E. Kidsemann, Eine urchristliche Taufliturgie: Exeget. Versuche und
Besinnungen, 1 (1960), S. 47ff.

11 K. Lohmeyer, Kyrios Jesus (1928), S. 65f.

12 J. Jerwell, Imago dei (1960), 197ff.

13 Vgl. meine Auslegung von Phil. 2, Das Neue Testament deutsch 8 (1961).
14 Bornkamm (A. 9), S. 197f.



102 Q. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

6ff. und Hebr. 1, 3, was sowohl den Aufbau wie den Inhalt betrifft,
ganz ohne Zweifel eine weitgehende Ubereinstimmung?s. Dieser
Tatbestand 148t schon vermuten, dafl es sich auch bei Hebr. 1, 3
um ein Tauflied handelt. xadapriouog v duaptubv scheint allerdings
vom Siithnetod Jesu, von dem groflen eschatologischen Versoh-
nungstag fiir alle Menschen zu sprechen und auf das Abendmahl
hinzuweisen. Nun hat der Tod Jesu ohne Zweifel die endgiiltige
Reinigung der Siinden bewirkt!6. Aber der Tod Jesu steht nicht
nur mit dem Herrenmahl, sondern auch mit der Taufe in Ver-
bindung. Das wird in Rém. 6 und Kol. 2, 12 klar herausgestellt.
Diese Anschauung findet sich auch im Hebraerbrief. Allerdings ist
sie der theologischen Gesamteinstellung des Hebrierbriefes ent-
sprechend anders ausgepridgt. In Hebr. 10, 22 weisen die Worte
«besprengen» und «waschen» auf den Taufakt hin!?. Bei « Waschen»
ist von «reinem Wasser» gesprochen. Bei «besprengen» ist wegen
9, 13f. 18-21; 12, 24 an das Blut Christi gedacht. Beide Ausdriicke,
«waschen» und «besprengen», bezeichnen nicht zwei verschiedene
Akte, sondern schildern denselben Vorgang. Nach dem Hebrier-
brief wird man bei der Taufe nicht wie bei Paulus mit dem Tode
Jesu verbunden, sondern man erhélt Anteil an dem siihnenden Blut
Christi, und das bedeutet, dal man von den Siinden gereinigt
wird 8. Schon in 9, 13f. war im Zusammenhang mit dem Besprengen
von der Reinheit gesprochen. Wenn in 10, 2 die «einmal Gereinig-
ten» erwihnt werden, so sind damit die Getauften gemeint, wie
ja auch in Joh. 3, 25; Eph. 5, 26 und 2. Petr. 1, 9 die Taufe als
Reinigung bezeichnet wird. Die Interpretation des Liedes Hebr. 1, 3
im Zusammenhang mit den andern Christusliedern, insbesondere
aber auch seine ihm eigentiimlichen Aussagen, weisen auf ein Tauf-
lied hin.

Die Ahnlichkeit von Hebr. 5 mit Phil. 2: Erniedrigung, Erhéhung,
Inthronisation?®, legt die Vermutung nahe, dal} es sich auch in
Hebr. 5 um ein Tauflied handelt. Dall zwischen dem Inhalt des
Liedes Hebr. 5 und der Taufe Beziehungen bestehen, li3t sich

15 K. Kdsemann, Das wandernde Gottesvolk (31959), S. 61ff.; Jerwell
(A. 12), S. 198.

16 Hebr. 9, 12. 26. 28; 10, 10. 12. 14.

17 Anders M. Barth, Die Taufe, ein Sakrament? (1951), S. 473ff.

1% K. Hunzinger, pavtifopat: Theol. Worterb. 6 (1959), S. 983, 23ff.

19 Kéasemann (A. 15), S. 64ff.



wm Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 103

nachweisen. In der alten Kirche wird die Taufe weitgehend als eine
Weihe zum Priestertum aufgefal3t?20. Das wird bereits an den Aus-
sagen Hebr. 10, 19-22 merkbar: Christen haben die Erméachtigung
zum Eintritt in das Heiligtum ; sie sind besprengt und ihre Leiber
gewaschen mit reinem Wasser. Durch Besprengung und Waschung
wurden im A.T. die Priester zum Dienst geweiht?'. Wenn die
Christen das Heiligtum betreten diirfen, so heillt das, dafl sie durch
die Taufe zu Priestern gemacht sind; denn nur diese hatten die
Erlaubnis dazu. Die Taufe, durch die der Tédufling Anteil an der
sithnenden und reinigenden Kraft des Blutes Christi erhilt, ist
Weihe zum allgemeinen Priestertum. Dieser Zusammenhang von
Taufe und Berufung zur Priesterschaft ist auch aus 1. Petr. zu ent-
nehmen, wenn die Neugetauften in 2, 9 als «konigliche Priester-
schaft» angeredet werden. In der alten Kirche 22 entsprach die Auf-
nahme der Christen durch Taufe, Kleiderwechsel, Salbung und
erste Kommunion in ganz auffallender Weise der Einfiihrung alt-
testamentlicher Priester. Bei Hieronymus?? heillt es mit Hinweis
auf 1. Petr. 2, 9 direkt: sacerdotium laici id est baptisma. Und
Tertullian 2 schreibt, dafl die Christen, wenn sie dem Taufbad ent-
steigen, wie Priester gesalbt werden. Wenn also diese Beziehungen
von Taufe und Priesterweihe bestanden, lag es sehr nahe, beim
Taufakt ein Lied von Jesus, dem Hohenpriester, zu singen. Auch
der Zusammenhang, in dem die Verse 5, 7-11 stehen, macht den
Hymnus als Tauflied denkbar. In 4, 14 war von der 6uohoyia ge-
sprochen, womit nach G. Bornkamm 2 an das Taufbekenntnis ge-
dacht ist: « Weil wir einen groflen Hohenpriester haben... Jesus,
den Sohn Gottes, lat uns am Taufbekenntnis festhalten.» In 5, 5
wird mit der Zitation von Ps. 2, 7 an die Taufe Jesu erinnert, in
der Jesus als Hoherpriester eingesetzt worden ist26. Es folgt dann
das Tauflied iiber den Hohenpriester in 5, 7-10. Dort wird gesagt,
daf3 der Erhohte Urheber ewigen Heils ist. Der Begriff cwtnpia ge-

20 (3. Friedrich, Beobachtungen zur messianischen Hohepriestererwartung
in den Synoptikern: Zeitschr. Theol. Ki. 53 (1956), S. 280f.

21 Fx, 29, 4. 21; 40, 12ff.; Lev. 8, 61f. 30; 16, 4.

22 N. A. Dahl, The Origin of Baptism, Interpretationes ad Vet. Test.
Mowinckelfestschrift (1955), S. 46.

28 Hier. Dial. contra Luecif. IV: Patr. lat. 23 (1883), 166 a.

24 Tert. De bapt. VII: Corp. scr. eccl. lat. 20, S. 206, 28ff.

25 Bornkamm (A. 9), S. 188{f.

26 Friedrich (A. 20), S. 283.



104 @G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

hort zur Taufterminologie. Nach Mark. 16, 16 wird der Getaufte
gerettet, und in dem Tauflied 1. Petr. 3, 21 werden Taufe, Erret-
tung und Erhohung Christi ebenfalls zusammengefafit2’. Einige
Verse weiter in Hebr. 6, 1{f. wird noch einmal an den Taufunterricht
erinnert?®, aber nun gesagt, dal} diese ganzen FKragen der Taufe
nicht mehr erdrtert werden sollen. Der Zusammenhang der Stelle,
der Inhalt und die Form des Hymnus sprechen fiir ein Tauflied.

b) Dal es sich bei den Versen Hebr. 5, 7-10 nicht um Worte des
Schreibers, sondern um iibernommene Tradition handelt, zeigt der
Sprachgebrauch dieses Abschnittes. Er enthilt eine ganze Reihe
von Wortern, die nur an dieser Stelle im Hebraerbrief stehen:
dénoig, iketTnpia, kpouyy, elcakovw 5, 7, aitiog 5,9, und wpocayopevw 5, 10.
Andere Termini kommen wohl im Hebréerbrief vor, haben dort
aber zum Teil eine andere Bedeutung. Diese Begriffe machen be-
sonders augentillig, dall in den Versen 7-10 eine andere Stimme
laut wird.

opZewv begegnet noch in 7, 25. An dieser Stelle hat das Verb die
bekannte neutestamentliche, soteriologische Bedeutung: zum ewi-
gen Heil fithren, die vollstindige Errettung gewihren. In Hebr. 5, 7
dagegen heillt owiZewv aus dem Tode erretten. Dabei geht es nicht
um ein Bewahren vor dem Tode oder der Todesfurcht — da dieses
nicht zu eicakovelv passen wiirde, miilte man mit Harnack und
Bultmann ?® ein oV hinzufiigen -, sondern um ein Herausfiihren.

Dementsprechend bedeutet ddvatog nicht den natiirlichen Tod,
das Sterben wie in Hebr. 2, 9. 141.; 7, 23; 9, 151.; 11, 5, auch nicht
die Todesgefahr — aus ihr ist Jesus ja nicht gerettet worden —, son-
dern entsprechend gewissen alttestamentlichen Aussagen, beson-
ders in poetischen Stiicken, den Bereich des Todes?°. ddvatog kann
in LXX Wiedergabe von 2% sein. So heilt es in Prov. 23, 14:
™V Yuxnv avtol ék Javdtou puan oder in Ps. 30 (29), 4: dviyayeg €& ddou
THYV YUYV 1oV, €E0wOdg ue Ao Ty koTafoivovtwy eig Adkkov (vgl. 49 [48],
16; 86 [85], 13). ddvatog kann die LXX ganz dhnlich auch fiir nnw

27 (&. Baumann, Hebr. 5, 7-10: Zeitschr. neut. Wiss. 51 (1960), S. 279.

28 Kasemann (A. 15), S. 119ff.; Bornkamm (A. 9), S. 190.

29 A. Harnack, Zwei alte dogmatische Korrekturen im Hebr.: Sitzungs-
ber. der PreuB. Akademie d. Wiss. zu Berlin; Phil.-hist. Klasse (1929),
S. 69ff.; R. Bultmann, ebhapng : Theol. Worterb. 2 (1935), S. 751, 7ff.

30 J. Ungeheuer, Der groBe Priester iiber dem Hause Gottes (1939),
S. 129,



wm Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 105

einsetzen: Hiob 33, 30: ¢éppUoato THv wuxAv mov ék davdtou, vgl.
33, 28: od®oov wuxAv uou To0 un eAdelv eig dwpdopdv, Hos. 13, 14:
¢k Xewpog Gdou pucopat adToug kKol €k davdTou AuTplicoual aUTOUC.
Fir den alttestamentlichen Frommen gehtren Todesmacht und
Todesreich zusammen, so dafl es sich nur um zwei verschiedene
Aspekte derselben Wirklichkeit handelt3. Der neutestament-
liche Sidnger, der von der Auferstehung weill, kann von einer
endgiiltigen Errettung vom Tode reden. Christus, der den ange-
rufen hat, der aus dem Tode erretten kann, ist zwar nicht vor
dem Sterben bewahrt, aber er ist aus dem Totenreich heraus-
gefithrt worden (Hebr. 13, 20), so dall seine Bitte erhoért wurde.
Man wird an Joh. 12, 27f. denken diirfen, wo von dem Zit-
tern der Angst und dem Gebet um Errettung gesprochen wird, die
ebenfalls nicht in Bewahrung vor dem Tode, sondern in der Kr-
héhung besteht. Nach Joh. 17, 5 bittet Jesus angesichts des Todes
und mit Bejahung des Todes, dall er in die himmlische Herrlichkeit
erhoben werde, und in Apg. 2, 24 sagt Petrus: «Gott hat ihn auf-
erweckt, indem er die Qualen des Todes 16ste, wie es ja auch nicht
moglich war, dall er von ihm in der Gewalt behalten wiirde.» In
diesem Sinne von Apg. 2, 24; Joh. 12, 27f. und 17, 5 ist das Gebet
um Errettung aus dem Tode Hebr. 5, 7 zu verstehen 2. Mit seinem
Gebet um Befreiung vom Tode hat er um seine Auferstehung ge-
beten, und dieses Gebet ist erhort worden. Diese Anschauung ent-
spricht nicht der des Verfassers des Hebraderbriefs. Dieser spricht
viel von dem Todesopfer und von der Erhthung Jesu, seinem Ein-
gehen in den Himmel, aber iiberhaupt nicht von der Auferstehung,
so daBl man den Eindruck gewinnt, er vertrete eine Himmelfahrt
vom Kreuze aus33. Hebr. 13, 20 kann nicht als Gegenargument an-
gefithrt werden. Falls die Stelle iiberhaupt von der Auferstehung
und nicht von der Himmelfahrt handelt, so ist das nicht eine
typische Ausdrucksweise des Verfassers, sondern die Wendungen
dieser Stelle sind liturgisch gepragt3t. Die Auferstehung gehort
nicht zu den den Verfasser interessierenden Fragen. Das ist ein
Hinweis darauf, daf} in 5, 7 ein anderer spricht.

81 (. Barth, Die Errettung vom Tode (1947), S. 76.

32 J. Jeremias, Hebr. 5, 7-10: Zeitschr. neut. Wiss. 44 (1952/53), S. 109.

33 H. Windisch, Der Hebraerbrief (21931), S.79 zu 9, 14; G. Bertram,
Die Himmelfahrt Jesu vom Kreuz aus und der Glaube an seine Auferstehung:
Festgabe fir A. Deilmann (1927), S. 213-215. 3¢ Michel (A. 3), z. St.



106 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

mpoo@épetv wird nur an dieser Stelle im Hebréierbrief vom Dar-
bringen der Gebete gebraucht. Sonst heillt es z. B. vom Hohen-
priester, dafl er Gaben und Opfer (5, 1; 8, 3; 9, 9), Blut (9, 7) dar-
bringt, von Christus, dafl er sich selbst (9, 14. 25) oder auch ein
Opfer (10, 12) darreicht. Mit Ausnahme von 12, 7 hat das Wort
immer kultische Bedeutung.

eONGBere kann «Gottesfurcht» oder auch «Angst» bedeuten. An
den beiden Stellen Hebr. 11, 7 und 12, 28 ist aus dem Kontext ganz
deutlich zu ersehen, dafl dort «Angst» gemeint ist. In Hebr. 5, 7
entspricht aber die Bedeutung «Gottesfurcht», «Gottergebenheit»
dem Zusammenhang besser als «Angst». Jesus wurde nicht von der
Angst befreit. Der Gebetsruf «Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen» (Mark. 15, 34) ist ja ein Schrei der Not, der Ein-
samkeit und der Angst. Jesus wurde aber erhort, weil er sich in
Gottesfurcht dem Willen Gottes unterordnete und auch in Ergeben-
heit den Weg ging, den Gott ihm gewiesen hat. Indem er sich in den
Stunden der groflen Anfechtung und Not an den wendet, von dem
alles abhéngt, zeigt er seine edAdBewa, d. h. sein Vertrauen, das zum
Gehorchen bereit ist. Wie Jesus nach Phil. 2, 8f. auf Grund seines
Gehorsams erhoht wurde, so wird er nach Hebr. 5, 7 auf Grund
seiner Gottesfurcht erhort.

Eine Sonderbedeutung innerhalb des Hebrierbriefs hat auch
tehewow in 5, 9. Dieses Verb kommt im Hebraerbrief verhiltnis-
méfig hdufig vor. Dabei ist zu beachten, «dall teleioOv als allge-
mein gehaltener Ausdruck seinen Inhalt und sein niheres Geprige
von seiner Umgebung empfingt»3>. Zunichst konnte es scheinen,
als ob das Wort hier denselben Sinn hat wie in 2, 10 und 7, 28. Es
ist nicht falsch, wenn man es schlicht wiedergibt mit «ans Ziel
bringen». Das bedeutet aber mnicht, «zur Reife, zur moralischen
Vollkommenheit, gelangen», als ob es sich um einen menschlichen
Entwicklungsprozel3 handle®, an dessen Ende die sittlich ge-
festigte und ausgeprigte Personlichkeit steht®?. Das entspricht in
keiner Weise dem Gedankengang des urspriinglichen Textes. Vor
einer solchen Deutung sollte das Passiv warnen, das dhnlich zu ver-

35 J. Kogel, Der Begriff teleiobv im Hebréaerbrief im Zusammenhang mit
dem neutestamentlichen Sprachgebrauch: Theol. Stud. fiir M. Kéhler (1905),
S. 59.

36 (. Cullmann, Die Christologie des N. T. (21958), S. 92. 96f.

37 Windisch (A. 33), zSt.



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 107

stehen ist wie die andern Passiva dieses Liedes. Die Vollendung
kann aus diesem Grunde unter keinen Umstéinden Jesu eigene Tat
sein 38, teletdbw ist auch nicht kultisch zu verstehen, «zum Hohen-
priester weihen»3°. In diesem Falle wiirden sich teheiwdeigc und
npocayopevdeic kaum unterscheiden. teheiwdeig hat auch wenig mit
dem tetéheoTon in Joh. 19, 28 zu tun??, das der Sterbende und nicht
der Erhohte spricht. Der tehewdeic ist der eicoxouodeig also der
ék davatov owlouevog. Der ans Ziel Gekommeneist derin die Herrlich-
keit Eingegangene, der Vollendete, der in den Himmel Versetzte!l.
Was in Phil. 2, 9 mit den Worten ausgedriickt ist: «Gott hat ihn
erhoht», fallt Hebr. 5, 9 in das Wort teheiwdeic. Der Jesus zum Ziel
gefithrt hat, ist Gott, der Vollendete ist der Erhohte. Diesen Sinn
hat Teheow nur hier.

¢) Die Untersuchung des Sprachgebrauchs hat gezeigt, dall der
Verfasser des Hebréerbriefs in den Versen 5, 7-10 eine Tradition
wortlich tibernommen hat. Daf} es sich nicht um gewohnliche Prosa,
sondern um dichterische Gestaltung handelt, sieht man aus den
vielen artikellosen Substantiven: dénoig, ikemnpia, ddvatog, kpauvyy,
daxkpuov, an der Doppelung der Ausdriicke : denoeig und iketnpiag, kpov-
yic und daxpvwy, an dem Partizipialstil, wie er in den Hymnen iiblich
ist: duvduevog, mpooevéykog. eicukovodeic, TENewwDelg, TpooayopeudEis.

Als nicht zu dem urspriinglichen Gedicht dazugehorig zu be-
trachten sind in V.7 die Worte év taig fluépaig g oapkog avtov, der
ganze Vers 8, in V. 9 die Wendung ndow toig Umakovouvov avtd® und
in V. 10 xata v 1d&1v Meky1oédex.

In V. 7 ist der Einschub «in den Tagen seines Fleisches» notwen-
dig, weil vorher vom «Priester in Ewigkeit nach der Weise Melchi-
sedeks» die Rede war, das Bitten und Flehen aber, von dem in dem
Liede gesprochen wird, vom irdischen Jesus handelt. Um deutlich
zu machen, dafl es nicht um den Priester in Ewigkeit, sondern um
den Irdischen geht, schiebt der Autor des Hebraerbriefs die er-
lduternde Bemerkung ein. Dal} es sich bei der Wendung «in den
Tagen seines Fleisches» um eine prosaische, nicht aber um eine
poetische Ausdrucksweise handelt, sieht man daran, dafl die beiden

38 Ungeheuer (A. 30), S. 49.
39 Dibelius (A. 1), S. 165ff.
40 C. Spicq, L’Epitre aux Hébreux (1953), z. St.
41 Kisemann (A. 15), S. 86.



108 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

Worte fuépa und cdpz im Gegensatz zu denoeig und ikemnpiog mit Ar-
tikel gebraucht werden.

V. 8 ist ebenfalls ein Zusatz. Jeremias hat sehr richtig beobachtet,
daB es sich hier um eine Parenthese handelt*2. Den Satz mit kaimep
braucht man grammatisch nicht unbedingt zum Vorhergehenden
zu ziehen, weil, wie Harnack gemeint hatte, xaimep stets einen Nach-
satz einleitet*® .Debrunner#* hatte vorgeschlagen, pavddvewv mit
evhdBera zusammenzufassen, so dall man iibersetzen miillte: Jesus
lernte auf Grund seiner Gottesfurcht den Gehorsam. Diese um-
stindlichen Konstruktionen sind nicht notig, seitdem Jeremias
nachgewiesen hat, dafl es in der LXX eine Fiille von Beispielen
gibt, in denen mit kaimep auch ein Vordersatz eingeleitet werden
kann. Zwar kommt das Verb pavddvw nur an dieser Stelle im He-
braerbrief vor. Das ist aber kein Argument, den Vers dem Autor
des Briefes abzusprechen und ihn zum Lied zugehérig zu zéhlen.
Die Parachrese éuoadev ag’ dv éradev ist, wie die Belege bei Wettstein
zeigen, ein im Griechischen so sehr verbreitetes Wortspiel, dal3 es
dem Verfasser des Hebrierbriefs gut bekannt gewesen sein kann.
V. 8 wird eine erliuternde Bemerkung des Verfassers sein. Neben
Hoherpriester ist Sohn im Hebrderbrief die charakteristische Be-
zeichnung fiir Christus*®. Durch die Einfiigung der Worte iiber den
Sohn in das Lied vom Hohenpriester schliet der Verfasser den
Hymnus an die vorhergehenden Aussagen iiber die Einsetzung des
Hohenpriesters durch die Berufung zum Sohn an. In V. 7 sicherten
die Worte «in den Tagen des Fleisches» die Aussagen des Liedes
gegen das MiBlverstindnis, als ob der Priester in Ewigkeit Bitten
und Flehen mit starkem Geschrei und Trianen dargebracht habe.
Wiirde V. 8 fehlen, dann kénnte man glauben, Jesus sei auf Grund
seiner personlichen Haltung erst durch Erhohung und Inthronisa-
tion zum Hohenpriester und Sohn gemacht worden. Durch die
Zwischenbemerkung stellt der Verfasser fest, dafl Jesus auch in den
Tagen seiner Niedrigkeit bereits Sohn gewesen ist; denn Sohn-Sein
und Leiden schlieBen sich nicht aus. Er fat mit diesem Satz kurz
zusammen, was er Uber Sohn und Leiden bereits ausgefiihrt hat.

42 Jeremias (A. 32), S. 109f.

43 Briefliche Mitteilung bei Michel (A. 3), z. St.

44 A. Debrunner, E. BlaB’ Grammatik des neut.lichen Griechisch (°1954),
§ 211.

4 1, 2f. 5. 8; 3, 6; 4, 14; 5, 5; 6, 6; 7, 3. 28; 10, 29.



wm Zusammenhang von Hebr, 4, 14-5, 10 109

Der Einschub pafit gut zu der vorhergehenden Aussage iiber die
evhdBer, denn Umakor besagt etwas ganz Ahnliches wie ed\dBe, die
das gehorsame Vertrauen ausdriickt. Wahrend mit eiAdBeie mehr
die innere Einstellung gemeint ist, kommt in Omakony stirker der
Tatcharakter zum Ausdruck.

Dal} die Wendung mdow toig umakolouow ein Zusatz des Verfassers
ist, 1aBt sich verstdndlich machen. Einmal passen die Worte nicht
in die formale Struktur des Gedichtes, dann aber wirken sie auch
inhaltlich stérend. Sie geben die Bedingung an, unter der man das
Heil erlangen kann: es ist nicht fiir alle da, sondern nur fiir solche,
die gehorchen, wie Jesus gehorsam gewesen ist. Sehr richtig be-
merkt H. Strathmann?®: «Mahnend erhebt der Verfasser wieder
den Finger.» Wie Phil. 2, 6ff.; 1. Petr. 2, 22 und andere Stellen
zeigen, kénnen Christushymnen parinetisch verwendet werden:
gleichwie Christus — damit auch ihr. Aber die Ermahnung gehért
nicht in den Hymnus, sondern zur Anwendung des Hymnus. Fiir
den Autor des Hebrierbriefes ist es charakteristisch, dogmatische
Ausfithrungen durch Mahnungen zu unterbrechen. Dieses geschieht
auch im Hymnus vom Hohenpriester.

Die Wendung katd m™yv tdZiv Mehyioédex in V. 10 mull aus formalen
Griinden als Zusatz des Autors angesehen werden. Inhaltlich liegt
es, wie Hebr. 7 zeigt, dem Verfasser sehr am Herzen, den Nachweis
zu fithren, dall Jesus nicht ein levitischer Hoherpriester gewesen
ist, sondern einer nach der Ordnung Melchisedeks. Darum héngt er
dem Lied diese kurze Bemerkung an.

d) Das Lied vom Hohenpriester hat urspriinglich folgende Form

gehabt:
I. welcher Bitten und Flehen
zu dem, der ihn aus dem Tode retten konnte
mit starkem Geschrei und Trianen darbrachte,
IT. und er wurde auf Grund seiner Gottesfurcht erhort
und vollendet wurde er Urheber ewigen Heils,
ernannt von Gott zum Hohenpriester.

Das Lied besteht aus zwei Strophen mit je drei Zeilen. In der
ersten Strophe ist Jesus wie in Phil. 2 der Handelnde, aber er ist
der in Niedrigkeit und Schwachheit zu Gott Rufende. In der zwei-
ten Strophe steht Jesus ebenfalls im Mittelpunkt, aber er ist der
Erhohte, von dem nur in passivischen Wendungen gesprochen wird.
1 H, Strathmann, Der Brief an die Hebrier (71954), z. St.




110 Q. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

Wie in der zweiten Strophe von Phil. 2 wird auch hier vom Tun
Gottes geredet. Zwischen den betreffenden Zeilen der beiden Stro-
phen bestehen jeweils gewisse Beziehungen. Dem Bitten und Flehen
in I, 1 entspricht das Erhortwerden in II, 1; der um Errettung
Rufende I, 2 wird II, 2 selbst zum KErretter. Bei I, 3 und II, 3
konnte man versucht sein, das «Darbringen» kultisch zu verstehen
und es als zum Hohenpriester zugehorig anzusehen. Aber zwischen
den Zeilen der beiden Strophen besteht nicht Gleichheit, sondern
Andersartigkeit. Diese Verschiedenheit, und zwar die grofite Ver-
schiedenheit tut sich zwischen 1, 3 und II, 3 auf: Auf der einen
Seite der Schreiende und Weinende, der Mensch in seiner tiefsten
Not, auf der andern Seite der von Gott Inthronisierte.

Die erste Strophe handelt also von dem Irdischen. Gewdhnlich
denkt man bei «Bitten und Flehen mit Geschrei und Trianen» an
die Gethsemane-Szene. In den Synoptikern wird zwar von dem
Erschrecken Jesu, seinem Zagen und Zu-Tode-bekiimmert-Sein
gesprochen (Mark. 14, 33), nicht aber von seinem Geschrei und sei-
nen Trianen. Matth. 27, 50 (vgl. 46 und Luk. 23, 46) berichtet von
einem lauten Schrei Jesu bei seinem Tode. Darum bezieht Luther
in seiner Hebréerbriefvorlesung von 1517/18 Hebr. 5, 7 auf Kar-
freitag. Das Bitten und Flehen soll auf Jesu Gebet fiir seine Feinde
am Kreuz hinweisen (Luk. 23, 34). Diese Auslegung ist sicher nicht
zutreffend ; denn das Gebet am Kreuz handelt nicht von der Kr-
rettung aus dem Tode. Es ist zu bedenken, daf3 der Hymnus nicht
einen geschichtlichen Tatsachenbericht aus dem Leben Jesu liefern
will, sondern daf} es in poetischer Form den Erretter als Menschen
in seiner tiefsten Not schildern will. Wahrscheinlich ist mit Aus-
driicken aus den Psalmen?” ohne konkreten Bezug auf ein be-
stimmtes Kreignis der Passionsgeschichte der ganze Leidensweg
Jesu gemeint 8,

Die zweite Strophe zeigt den Erhohten. Er schafft eine ewige Er-
rettung (vgl. Hebr. 9, 12), wihrend das levitische Priestertum keine
Vollendung bringen (7, 11; 10, 1) und nicht vom Schuldbewulltsein

47 Ps. 22, 25; 31, 23; 39, 13; 42, 6. 12; 43, 5; 69, 4; 116, 1; vgl. O. Linton,
Hebréerbrevet och den «historiske Jesus». En studie till Hebr. 5, 7: Svensk
tzol. kvartalskr. 26 (1950), S. 338ff.; A. Strobel, Die Psalmengrundlage der
Gethsemaneparallele Hebr. 5, Tff.: Zeitschr. neut. Wiss. 45 (1954), S. 262
A. 33.

48 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7-8: Theol.Zeitschr. 11
(1955), S. 41; Dibelius (A. 1), S. 171f.




wm Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 111

(9, 9) und Siinde befreien kann (10, 4), sondern gerade die
Erinnerung an die Stindhaftigkeit des Menschen wachhielt (10, 2f.).
npooayopevdeig bedeutet die Ernennung, die feierliche, 6ffentliche
Zusprechung eines Titels. Jesus erhielt bei seiner Inthronisation
von Gott den Wiirdetitel « Hoherpriester». Auch wenn die Worte
«nach der Ordnung Melchisedeks» ein erlduternder, weiter weisen-
der Zusatz vom Verfasser des Hebréierbriefs sind, so ist es doch deut-
lich, dal3 diese Proklamation des Hohenpriestertums durch Gott
etwas anderes ist als das levitische Priestertum.

Durch dieses Lied ist eindeutig erwiesen, dal die Anschauung
vom Hohenpriestertum Jesu nicht eine Speziallehre vom Ver-
fasser des Hebrierbriefs ist, sondern dal3 sie tief im Glauben und
Kultus der Urgemeinde verwurzelt ist. Wie Jesus nach Rom. 1, 3
(vgl. Apg. 13, 33) erst nach der Auferstehung zum Sohn Gottes ein-
gesetzt ist, so ist er in dem Lied Hebr. 5, 10 erst nach der Erhérung
seiner Bitte um Befreiung aus dem Tod zum Hohenpriester in-
thronisiert. Da Hebr. 5, 7 noch eine adoptianische Christologie zu
vertreten scheint, mul} es sich um ein sehr altes judenchristliches
Lied handeln, das hier zitiert wird.

3.

a) Hebr. 4, 14-5, 10 ist ein Zwischenstiick, das die beiden christo-
logischen Abschnitte 1, 1ff. und 7, 1ff. miteinander verbindet. Zu-
néichst wird kurz das aufgenommen, was vorher schon gesagt war.
Dann wird insbesondere das grole Thema angedeutet, das in 6,
20ff. breit entwickelt und fortgefiihrt wird.

4, 14ff. greift offensichtlich auf 2, 17ff. zuriick. In 2, 17 (vgl.
3, 1) war zum erstenmal das Stichwort vom Hohenpriester gefallen,
wenn indirekt von diesem allerdings bereits in 1, 3. 13 (vgl. 8, 1;
10, 13 und 2, 10) gesprochen war. In 4, 14 wird nun das aufgenom-
men, was in 2, 17 gesagt war. Wie in 1, 1-3, 1 so ist auch in 4, 14
der Hohepriester der Sohn Gottes, und 6uoloyia findet sich in 4, 14
und 3, 1. Die Gottlichkeit des Hohenpriesters macht ihn nicht un-
menschlich. duvauevog cuumadivar in 4, 15 entspricht é\enuwv in 2,17,
und ei¢ elkaipov Borpdeiay in 4, 16 weist auf 2,18 zuriick: év (b yap mémov-
Yev auTOg Telpaadeig, duvaTtar Tolg melpaZouévoig fondioar. Vom Versucht-
werden Jesu reden 2, 18 wie 4, 15. xata mavta kdd’ 6uoidtnTa in 4, 15
erinnert an xota mdvra Tolg dded@oig ouowdfvar in 2, 17. Der Satz:



112 @. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

Iva xapwv eUpwpev eig elkaipov Bondeav in 4, 18 war nach 2, 18 in die
Worte gefalBt dovatar Toig mepalopévorg Bondfico. 4, 14-16 wirkt fast
wie eine Wiederholung von 2, 17ff. Dal} dieser Abschnitt das nicht
allein ist, sondern auch weiter weist, wird gleich noch deutlich werden.

5, 1:1d mpoOg TOV Dedv weist noch einmal ganz kurz auf 2, 17 zuriick.
Der Hohepriester vertritt das Volk vor Gott. Aber im groflen und
ganzen hingt 5, 1-3 eng mit dem unmittelbar Vorhergehenden zu-
sammen. Es soll gezeigt werden, dall der Hohepriester imstande ist
mitzufiihlen. Davon wird nur hier, nicht aber im folgenden ge-
sprochen. Die Ubereinstimmungen zwischen 4, 15 und 5, 2 sind
besonders stark : duvduevov cuumadficar Tolg dodeveioig Audv — uetplo-
modelv duvduevog Toig dyvoolaty kai mhavwuévolg und: memelpacuévov
Kot mdvro — mepikerrar dodéverav. Zwischen dem menschlichen Hohen-
priester und dem groflen Hohenpriester bestehen diese Berithrungen.
Wie spéter gezeigt wird, sind jedoch die Unterschiede viel gréfler als
die Ubereinstimmungen.

b) Viel wichtiger als die Verbindung von 4, 14-5, 10 mit dem
Vorausgehenden ist die mit dem Folgenden. Der Abschnitt hat
thematischen Charakter. Das Thema «Sohn» war bereits in dem
ersten Kapitel behandelt. Der Verfasser hatte Jesus mit den Engeln
verglichen und die Uberlegenheit des Sohnes iiber sie gezeigt.
Nach 3, 1ff. standen sich Jesus und Moses gegeniiber: der eine ist
der Sohn, der andere der Diener. In dem Abschnitt 4, 14ff. wird das
Verhiltnis Jesu zu den levitischen Hohenpriestern erértert, und es
ist ganz klar, daB3 da erst recht die Verschiedenheit herausgearbeitet
wird. Dieses geschieht ausfiihrlicher als bei den beiden vorher-
gehenden Vergleichen. Mit dem Satz «Jesus, der Sohn, ist der grofle
Hohepriester im Himmel. Darum haltet fest am Bekenntnis» wird
das Hauptthema des ganzen Hebrierbriefs angefiihrt.

Jesus ist nicht nur dpyiepeig, er ist péyag dpyepeig (4, 14). In 10,
21 wird er alttestamentlichem Sprachgebrauch entsprechend péyag
iepelg genannt. Warum er ein grofler Hoherpriester ist, wird in 4, 14
nur ganz kurz angedeutet: er ist nicht durch den Vorraum des
Tempels in Jerusalem geschritten wie der levitische Hohepriester,
sondern er ist durch die Himmel hindurchgedrungen in das wahre
himmlische Heiligtum (vgl. 9, 11; 6, 19f.), d. h. er hat sich zur
Rechten des Thrones der Majestédt in den Himmeln gesetzt. Davon
war bereits in 1, 3 gesprochen. Dann aber wird dieses in 8, 1 (vgl.



wm Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 113

auch 10, 12) ausgefiihrt. Dieser grolle Hohepriester ist nicht ein ge-
wohnlicher menschlicher Priester, sondern der Sohn Gottes (7, 28),
der ein ewiger Hoherpriester ist. Damit ist bereits kurz auf die An-
dersartigkeit der Priesterschaft Jesu hingewiesen, wie sie dann
7, 11f. ausfiihrlich geschildert wird. Er vermag mehr als der irdische
Hohepriester, er bringt ein anderes Opfer, und er hat auch ein an-
deres Heiligtum ; denn er ist durch die Himmel geschritten.

Die Verschiedenheit wird auch durch die Bemerkung ywpig duapTiag
in 4, 15 deutlich. Mag in manchen Dingen Ahnlichkeit mit den
iibrigen Priestern vorliegen, ein grundsitzlicher Unterschied zwi-
schen den levitischen Priestern und Jesus besteht in dem Verhalt-
nis zur Sunde. Der Priester ist, auch wenn ihn Gott zum Dienst
berufen hat, nicht frei von Siinde (5, 3; 7, 27; 9, 2). Jesus dagegen
ist den Versuchungen nicht unterlegen, so dal} er charakterisiert
werden kann: ohne Stinde. kpatwuev Thig 6uoloyiag 4, 14 erinnert nicht
nur an 3, 1, es weist auch auf 10, 23: katéxwuev v 6uoroyiov TAg é\mi-
dog dxhwvij. Die Verbindung der beiden Stellen wird noch deutlicher,
wenn man beachtet, daf3 in 4, 16 die Worte folgen: mpooepxwueda
oUV HeTa Toppnoiag TW dpovw Thg xaprtog, und esin 10, 22 ganz dhnlich
heil3t: mpogepywuedo uetd GAndviig kapdiag év mhnpoopia miotews. Die
Ahnlichkeit der Abschnitte 4, 14-16 und 10, 21-23 ist ganz offen-
sichlich. Wihrend das levitische Hohepriestertum die Hinzutreten-
den nicht auf die Dauer vollenden kann, so dafl man immer wieder
an die Siinden erinnert und die Angst nicht beseitigt wird (10, 1{f.),
verschafft der Hohepriester Jesus Christus die Moglichkeit, mit
Zuversicht vor Gott zu treten (4, 16; 7, 25; 12, 22).

5, 1 soll nicht, wie es die meisten neueren Arbeiten betonen,
die Grundlage bieten, um das Wesen und den Dienst des levitischen
Priesters und Jesu auf die gleiche Stufe zu setzen. Mit Recht sagt
O. Schmitz, dall es zwar naheliegen wiirde, die Parallelitdt heraus-
zustellen, dal der Verfasser aber von dieser Konsequenz unwill-
kiirlich zuriickscheue®. In der Tat fehlt in den folgenden Versen
jede direkte Anwendung von 5, 1 auf Christus. Die Anspielung, die
man meint finden zu konnen, ist gewaltsam hergestellt. Was
Christus mit dem levitischen Hohenpriester gemeinsam hat, wird
nicht in 5, 7ff. entwickelt, sondern ist bereits in 4, 14ff. festgestellt.
In dem Abschnitt 5, 1ff. wird die Grundlinie menschlichen Priester-
seins schematisch kurz skizziert, um dann spiter, wenn von der

4% Schmitz (A. 2), S. 265.

8



114 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

Priesterschaft Christi ausfiihrlich gesprochen wird, den Kontrast
deutlicher herauszuarbeiten. Es geht nicht um Gleichheit, sondern
um Verschiedenheit und Uberbietung. 5, 1 steht bereits in diesem
Gegensatz zu 4, 14. Nach 5, 1 wird jeder Hohepriester von Men-
schen genommen, nach 4, 14 ist der Hohepriester Jesus, der Sohn
Gottes. Beides schlie3t sich nicht aus, zeigt aber die Unterschied-
lichkeit. Dieses wird noch deutlicher durch den Vergleich von 5, 2
mit 7, 27ff. Nach 5, 2 ist der Priester mit Schwachheit behaftet.
Dieses wird in 7, 28 aufgenommen: «Das Gesetz stellt Menschen auf,
die Schwachheiten haben.» Dann aber fihrt der Verfasser fort:
«Das Wort des Eidschwurs dagegen, das nach dem Gesetz gegeben
ist, den Sohn, der auf ewig vollendet ist.» Hier stehen sich der
levitische Priester und der grofle Hohepriester gegeniiber. Der eine
ist von Menschen genommen, der andere ist der Sohn, der eine ist
mit Schwachheit behaftet, der andere vollendet. Nach 5, 3 mul} der
Priester wegen der Siinden fiir sich und fiir das Volk Geschenke
und Gaben darbringen. Darauf greift 10, 11ff. zuriick und stellt
fest: «Jeder Priester steht tédglich da, macht seinen Dienst und
bringt oft dieselben Opfer dar, die niemals Siinden wegnehmen
konnen.» Dann aber wird von Christus gesagt: «Dieser hat ein ein-
ziges Opfer fiir die Siinden dargebracht und sich dann fiir immer
zur Rechten Gottes gesetzt.» Dal} er nicht fiir sich selbst zu opfern
brauchte, ist schon gesagt. Er war ja «ohne Siinde» (4, 15).

Mit, 5, 4 beginnt ein neuer Gedanke. Hier wird eine Gemeinsam-
keit zwischen den aaronitischen Priestern und Jesus betont: Kein
Priester, weder der levitische noch Christus, kann sich selbst das
hohepriesterliche Amt geben, sondern sie miissen von Gott einge-
setzt sein. Man wird bei den Lesern des Hebrierbriefes mit einer
Christengemeinde zu rechnen haben, die schwankend geworden ist,
ob Jesus auch wirklich der erwartete messianische Hohepriester ist.
Ein Priester miillte doch aus dem Stamme Levi kommen. Malite
sich ein Nicht-Aaronide das priesterliche Amt an, so machte er sich
des Todes schuldig. Darum liel man zum Priestertum nur Ménner
mit zuverldssiger Abstammung zu. Der Hohepriester mullte nicht
nur Aaronide sein, er sollte auch zum Geschlecht der Zadokiden
gehoren. Man war, wie das Beispiel Schimon ben Kochba bzw. ben
Kosba zeigt, bereit, einen Nicht-Davididen als messianischen Konig
zu akzeptieren; aber man konnte es nicht ertragen, dafl ein Mann
als Hoherpriester fungierte, der diesen Anforderungen nicht ent-



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 115

sprach. Wenn Jesus der messianische Hohepriester sein soll, so be-
steht der Verdacht, dal} er ein Usurpator ist, der sich selbst dazu
gemacht hat, ohne es in Wirklichkeit zu sein®°. Mit 5, 4 beginnt die
groBe Auseinandersetzung iiber die Abstammung des Hohen-
priesters und die RechtméBigkeit der Hohepriesterschaft Jesu, die
dann in Hebr. 7 durchgefiihrt wird.

Als Beweis fiir die Legalitit der priesterlichen Wiirde Jesu wer-
den zundchst zwei Psalmworte angefiihrt, die zeigen sollen, da3 Gott
selbst Jesus zum Priester eingesetzt hat. Mit Ps. 2, 7 wird wahr-
scheinlich auf die Taufe Jesu angespielt®l. Bei Ps. 110, 4 ist mog-
licherweise an das Streitgespriach Jesu nach Mark. 12, 35f. gedacht.
Jesus ist ein Priester nach der Ordnung Melchisedeks. Damit klingt
zum erstenmal der Satz an, der dann in 5, 10; 6, 20; 7, 11. 15. 17
(vgl. 7, 21. 24) wiederkehrt: Gott hat eine neuere, bessere Ordnung
festgesetzt, wodurch die alte auller Kraft gesetzt wird (7, 18). Zu
dem Schriftwort fiigt der Verfasser des Hebrderbriefs ein urchrist-
liches Lied hinzu, aus dem ganz deutlich wird, daBl Jesus das Hohe-
priesteramt nicht wie ein Freibeuter an sich gerissen hat: Gott hat
ihn erhért, Gott hat ihn erhoht, Gott hat ihn als Hohenpriester
proklamiert. Da es dem Autor im Folgenden um den Hohenpriester
nach der Ordnung Melchisedeks geht, fiigt er von sich aus dem
Liede die Bemerkung hinzu: katd tv Td&1iv Mehxioédek. Damit ist
das Thema von Kap. 7 genannt, auf das Hebr. 4, 12-5, 20 hinzielt.

Gerhard Friedrich, Erlangen.

50 Vgl. G. Friedrich (A. 20), S. 303f.
51 Ebd., S. 2811f.




	Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10

