
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 2

Artikel: Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10

Autor: Friedrich, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Lied vom Hohenpriester
im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10

l.

a) M. Dibelius hat in seinem Aufsatz «Der himmlische Kultus
nach dem Hebräerbrief» einen eindrucksvollen Aufriß des

Gedankenganges von Hebr. 5, 1-10 gegeben1. Danach werden in den
Abschnitten 5, 1-4 und 5, 5-10 ganz parallele Aussagen gemacht.
Zuerst werden 7 Merkmale hohenpriesterlichen Tuns dargelegt : 1. Er
ist von Gott berufen (5, 4); 2. er wird von Menschen genommen
(5, 1); 3. er tut für Menschen Priesterdienst (5, 1); 4. er kann mit
den Menschen mitfühlen (5, 2); 5. er ist in Schwachheit verstrickt
(5, 2) ; 6. er muß vor dem Eintritt in das Heiligtum für sich opfern
(5, 3) ; 7. er muß für das Volk opfern (5, 3). Dem entspricht das Bild
Christi 5, 5-10. Auch bei ihm lassen sich diese 7 Merkmale
feststellen: 1. er ist von Gott berufen (5, 5. 6); 2. er war Mensch; denn

er hat Zeiten des Fleisches gehabt (5, 7); 3. er tut Priesterdienst
für Menschen ; denn er wird Urheber ewigen Heils für sie und darum
Hoherpriester (5, 9f.) ; 4. er ist als Gehorsamlernender mit den
Gehorchenden verbunden (5, 8f.); 5. er kennt die menschliche Schwäche,

wie es sich in seinem Schreien und Weinen und bei seiner Angst
zeigt (5, 7); 6. auch Christus bringt für sich Opfer dar, nämlich
Gebet und Flehen (5, 7) ; 7. das Opfer für das Volk besteht im Leiden
Jesu (5, 8).

Vergleicht man die beiden Parallelreihen etwas genauer
miteinander, so bemerkt man, daß die herausgearbeiteten
Übereinstimmungen von 5, 1-4 mit 5, 5-10 an einigen Stellen gewaltsam
hergestellt sind, an andern die gegebene Interpretation nicht stimmen

kann, weil sie der in Kap. 7f. folgenden, ausführlich
entwickelten Darstellung vom Verhältnis des levitischen Hohenpriesters
zum melchisedekschen Hohenpriester nicht entspricht. Bei 4. ist
z. B. das ÜTTctKoOeiv in 5,8 doch noch etwas anderes als das LiexpioTraheiv

in 5, 2. perpionaOeTv berührt sich mit cTUMTraheiv in 4, 15, es ist das
rechte Maßhalten zwischen leidenschaftlicher Entrüstung über die
Verfehlungen der Schuldigen und mitfühlender Nachgiebigkeit ge-

1 M. Dibelius, Der himmlische Kultus nach dem Hebräerbrief: Botschaft
und Geschichte, 2 (1956), S. 169-172.



96 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

genüber Unwissenden und Irrenden. Das uexpioTraöeiv richtet sich
auf Menschen, die einem anvertraut oder sogar untergeben sind.
Ganz anders verhält es sich mit dem imuKoüetv, das vom Gehorchen
eines Untergebenen dem Übergeordneten gegenüber handelt. Zwar
ist Jesus als Gehorsam-Lernender mit den Menschen, die gehorchen
sollen, verbunden, da er Urheber ihres Heils ist. Das hat aber mit
dem pexpioixubeiv nichts zu tun. In 2, 18 und 4, 15 wird das
Mitfühlen mit der Versuchung begründet. Aber davon wird, wie Di-
belius selbst zugibt, in 5, 8 gar nicht gesprochen, sondern es wird
gesagt, daß Jesus, obwohl er der Sohn ist, Gehorsam gelernt hat.
Das Gegenüber und damit auch die Reaktion, die das Gegenüber
auslöst, sind bei uexpitmcdleiv und inrctKoüeiv jeweils verschieden. Einmal

ist es Gott, dem der Sohn gehorcht, dann die Menschen, mit
deren Unwissenheit und Irrtum der Hohepriester Mitleid hat.

Auch bei 6. entsprechen sich die beiden Aussagen nicht. Zunächst
scheint es so, als ob Ttpoocpépeiv in 5, 7 direkt das npooqpépeiv von
5, 2f. aufnimmt. Aber bereits 0. Schmitz2 hat sehr wohl gemerkt,
daß die Sache nicht ganz stimmt, daß «die ganze Vergleichung an
diesem Punkt nur künstlich und halb durchzuführen war». Es

«folgt... der infolge der Inadäquatheit beider Situationen... doch
etwas verschämte und nicht ganz koncinne Nachweis, daß Jesus

analog dem normalen Hohenpriester auch für sich selber geopfert
habe». Es ist zu beachten, daß die Objekte bei ixpocrcpépeiv an beiden
Stellen andere sind. In 5, 2f. geht es um Opfer und Gaben, die der
Hohepriester darbringt (vgl. 8, 3; 9, 9; 10, 11; 11, 4). Diese sind
notwendig, weil das Volk sündigt und der Hohepriester ebenfalls
sündig ist (5, 3; 7, 27; 9, 7). Davon ist in 5, 7 nichts gesagt. Der
Gedanke, daß Jesus für sich selbst opfern muß, ist dem Hebräerbrief

fremd. Eine solche Auslegung von 5, 7 würde direkt im Gegensatz

zu 7, 26f. stehen, wo es heißt, daß Jesus als Hoherpriester
heilig ist, frei von Bösem, unbefleckt, geschieden von den Sünden,
so daß er «nicht täglich nötig hat, wie die Hohenpriester zuerst für
die eigenen Sünden Opfer darzubringen, dann für die des Volkes».
Tipoocpépeiv ist wohl ein kultischer Terminus. Aber er ist nicht
ausschließlich als Opferbegriff zu deuten, sondern er wird im Judentum
und auch sonst für das Darbringen des Gebetes verwendet, ohne
daß man dabei direkt an das Opfer denken muß. So spricht Achill.

2 O. Schmitz, Die Opferanschauung des späten Judentums und die
Opferaussagen des N. T. (1910), S. 265.



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 97

Tat. VII, l,3:öeuxepav auxw Ttpoocpepa öeriffiv, Jos. Bell 3, 353: ixpoff-
cpépei toi bew XeXii&uTav eûxnv, Test. Lev. 3,8: üpvov xw beij) upoffcpépovxeç

(vgl. v 6 : Ttpoffqpépouvxeç Tip Kupîip ôffpr|v eûuj&iaç XofiKr)v Kai àvaigaKxov

buffîav), Test. Gad 7,2: Kupiip be upvouç ixpoffcpépexe. DiesemSprach-
gebrauch entsprechend heißt es in Hebr. 5, 7 : bepffeiç Kai kexripiaç
Tipoffcpépetv. Wenn in 5,2f. und 5, 7 auch dieselbenVokabeln gebraucht
werden, so wird sachlich mit demselben Wort doch jeweils etwas
anderes gesagt, und die Berührungspunkte von 5,2f. mit 5, 7 sind sehr

gering.
Schließlich ist bei 7. das Leiden Jesu 5, 8 nicht ohne weiteres

mit dem Opfer für das Volk 5, 3 gleichzusetzen. Betrachtet man
5, 8 für sich, so stellt man fest, daß mit Ttctffxeiv gar nicht ein soterio-
logisches Handeln ausgedrückt wird, sondern wie in Phil. 2, 8 f.
und in andern Christusliedern zunächst ein ganz innerchristologi-
sches Geschehen beschrieben wird. Nach Phil. 2, 8f. heißt es: «Er
war gehorsam bis zum Tode. Darum hat Gott ihn erhöht.» Nach
Hebr. 5,8 : «Er lernte auf Grund seines Leidens Gehorsam Kai xeXeiuu-

heîç. » Von einem uixèp ripûùv ist nichts gesagt. Der Hebräerbrief spricht
wiederholt von dem Opfer, das Jesus für das Volk dargebracht hat
und das im Leiden bzw. genauer gesagt in seinem Tod besteht, so
in 9, 14: «Das Blut Christi, der durch den ewigen Geist sich selbst
makellos Gott dargebracht hat, reinigt unser Gewissen von toten
Werken» (vgl. 7, 27; 9, 26 und 10, 10). An diesen Stellen wird aber
gerade nicht die Übereinstimmung zwischen dem levitischen
Hohenpriester und Jesus herausgearbeitet, sondern stets die
Andersartigkeit und Gegensätzlichkeit. Charakteristisch dafür ist Hebr. 10,
11 f.: «Jeder Priester steht täglich da und verrichtet den Dienst
und bringt immer wieder dieselben Opfer dar, die doch niemals die
Sünden wegnehmen können. Dieser aber hat ein einziges Opfer für
Sünden dargebracht.»

So wird man nicht ohne weiteres sagen können, daß das
Heilshandeln Jesu nach 5, 5-10 dem entspricht, was in 5, 1-4 vom Tun
des Hohenpriesters ausgesagt war.

b) Auch Michel3 vergleicht die Aussagen 5, 1-4 mit denen von
5, 5-10. Wie bei Dibelius liegt auch bei ihm der Einschnitt nicht
nach V. 3, sondern erst nach V. 4. Aber er hebt nicht 7 Merkmale
hervor, sondern nach ihm werden 5, 1-4 nur 2 Charakteristika des

3 O. Michel, Der Brief an die Hebräer (1957), S. 1310.

7



98 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

hohenpriesterlichen Dienstes angegeben und mit dem verglichen,
was sich in der Geschichte Jesu Christi ereignet hat. Die erste

Vorbedingung ist, daß der Hohepriester, der aus dem Kreis der
Menschen und für Menschen eingesetzt ist, mit den Unwissenden
und Irrenden mitfühlen kann (5, 1-3). Die zweite Voraussetzung
wird in 5, 4 genannt : er muß von Gott berufen werden. Wie Dibelius
sieht auch Michel diese in 5, 1-4 aufgestellten Bedingungen von
Jesus Christus erfüllt. Allerdings geht der Verfasser des Hebräerbriefes

nach Michel in 5, 5-10 nicht in derselben Reihenfolge vor
wie in 5, 1-4, sondern er kehrt den Gedankengang chiastisch um,
indem er zuerst von der Berufung Jesu zum Hohenpriester durch
Gott berichtet (5, 5-6) und dann von der Schwachheit, Bewährung
und Einsetzung als Hoherpriester.

Michels Aufriß wird dem Text besser gerecht als der von Dibelius.
Aber bei 5, 1-4 und 5, 5-10 handelt es sich keineswegs «um zwei

parallele Gedankengänge..., von denen der zweite den ersten aus
Schrift und Geschichte belegt». Wohl wird in 5, 5 von der Berufung
und in 5, 7 von der Schwachheit gesprochen, aber in 5, 9-10 wird
noch mehr gesagt als das. Schon in 5, 6 war von dem Priester in
Ewigkeit nach der Weise Melchisedeks gesprochen. Das wird in
5, 10 aufgenommen. Anscheinend legt der Verfasser gerade darauf
großen Wert. Es könnte durchaus sein, daß der Zielpunkt der
Beweisführung sowohl in 5, 5-6 wie in 5, 7-10 derselbe ist.

c) Sehr beachtlich ist, was Schille in seinem Aufsatz «Erwägungen
zur Hohenpriesterlehre des Hebräerbriefs» zu Hebr. 5, 1-10
ausgeführt hat4. Nach ihm werden in 5, 1-4 drei Charakteristika des

Hohenpriesters genannt: 1. er wird aus Menschen genommen;
2. er unterliegt der menschlichen Schwachheit; 3. er erhält seine

Würde von Gott. In demselben Sinne wird 5, 5 ff. ebenfalls 1. von
der Menschheit Jesu, 2. von seinem Leiden und 3. von seinem

Empfang der hohenpriesterlichen Würde von Gott gesprochen5.
Dabei ist zu beachten, daß nach Schille dem Abschnitt 5, 5-10 ein
Lied zugrunde liegt : 5 a enthält die Überschrift und das Thema des

Liedes. Nach Ausscheiden von V. 6, in V. 7 «in den Tagen seines
Fleisches» und in V. 9 «allen, die ihm gehorchen», ergibt sich für
Schille ein Lied von 4 Strophen mit ie 3 Stichen:

4 G. Schille, Erwägungen zur Hohenpriesterlehre des Hebräerbriefes:
Zeitsohr. neut. Wiss. 46 (1955), S. 97-109. 5 Schille (A. 4), S. 105.



im Zusammenhang von Hehr. 4, 14-5, 10 99

Christus erhöhte sich nicht, Hoherpriester zu werden,

I. sondern der zu ihm sprach :

Mein Sohn bist du,
Ich zeugte dich heute,

II. welcher Bitten und Gebete
zu dem, der ihn vom Tode erretten konnte,
mit starkem Geschrei und Tränen darbrachte ;

III. und er ward erhört wegen der Frömmigkeit,
und wiewohl er Sohn war,
lernte er an dem, was er litt, den Gehorsam.

IV. Und vollendet war er Ursache ewigen Heils
benannt von Gott Hoherpriester
nach der Ordnung Melchisedeks.

Strophe I und III handeln vom Sohn, Strophe II und IV vom
Hohenpriester.

Die Kritik an Schille richtet sich hauptsächlich gegen seine These

vom Hohenpriesterhymnus. 5, 5 gehört ganz offensichtlich noch
nicht zum Gedicht. Einmal fehlen dort alle Charakteristika
hymnischen Stils. Dann hat das erste Kolon, das ein einleitender
Aussagesatz sein soll, die doppelte Länge im Vergleich mit den andern
Verszeilen. Gegen die Verwendung eines Psalmzitates in einem
urchristlichen Lied wäre nichts einzuwenden. Aber daß der eigentliche

Hymnus mit âkkâ beginnen soll, leuchtet nicht ein. Ferner
tritt das oç in 5, 7, mit dem die zweite Strophe beginnen soll, ganz
unvermittelt auf. Zwischen Strophe I und II besteht eine nicht
überbrückte Kluft. Schließlich handelt 5, 7, wie schon gegen Di-
belius geltend gemacht wurde, nicht vom hohenpriesterlichen
Wirken, sondern von seiner Niedrigkeit und Not. Das zwingt, die

Fragen neu zu untersuchen und zu durchdenken.

2.

a) Schille hat vollkommen recht, wenn er in Hebr. 5 einen
Hymnus vermutet. Allerdings beginnt dieser nicht schon in 5, 5,
sondern erst in 5, 7. Der Relativsatz mit oç in 5,7 schwebt in der Luft.
Zwischen 5, 6 und 5, 7 ist offensichtlich eine Nahtstelle. Zu îepeùç eîç

töv «Viva paßt die relativische Anknüpfung nicht. Schille schlägt
mit den meisten Exegeten vor, das Relativpronomen auf Christus
in V. 5a zu beziehen. Das liegt aber sehr weit ab, wenn die
Ausführungen von demselben Verfasser sein sollen. Die Schwierig-



100 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

keiten lösen sich, wenn man den Hymnus mit oç anfangen läßt,
wie eine ganze Reihe von urchristlichen Liedern mit dieser
charakteristischen relativen Anknüpfung heginnen (Phil. 2, 6; Kol. 1, 15;
1. Tim. 3, 16; Hebr. 1, 3; 12, 2; 1. Petr. 2, 22). Wahrscheinlich
schloß man solche Lieder im urchristlichen Gottesdienst an eine
Bekenntnisformel an, die Jesus Christus zum Inhalt hatte. Wenn
man fragt, wo der Sitz im Leben, wo der liturgische Ort dieser
Christuslieder gewesen ist, dann kommen nur Taufhandlung und
Abendmahlsfeier in Betracht. Beide sind vom Inhalt der Lieder
lier in Erwägung gezogen worden. Mehrere Gründe legen es nahe,
an ein Tauf lied zu denken. Wie immer das ßotTrnZecrhm eiç to övouu im
einzelnen gedeutet wird, es muß mit der Nennung des Namens
Christi bei der Taufe zusammenhängen. Die Aufgabe des Taufenden,
der für die christliche Taufe charakteristisch ist, wird kaum darin
bestanden haben, den Täufling unterzutauchen, sondern über ihn
beim Taufakt den Namen des Christus auszusprechen zum Zeichen
dafür, daß der Getaufte nun Christus gehört6. Vielleicht hat auch
der Täufling das Bekenntnis «Herr ist Jesus» (Rom. 10, 9) abgelegt.

Auf jeden Fall wurde beim Taufakt der Name Jesus Christus
ausgerufen7, wodurch der Wechsel des Eigentümers offenbar
wurde8. Daran hätte sich dann ein Christuslied angeschlossen.

Zur Verdeutlichung kann man auf die Proselytentaufe hinweisen.
Wenn die urchristliche Taufe auch kaum aus der Proselytentaufe
entstanden ist, so wird doch wie auch sonst beim urchristlichen
Gottesdienst bei der weiteren liturgischen Entwicklung vom Judentum

ein gewisser Einfluß auf die Gestaltung des Ritus ausgegangen
sein. In b. Jeb. 47a wird berichtet: «Wenn jemand in der Jetztzeit
Proselyt werden will, so spreche man zu ihm: Was veranlaßt dich,
Proselyt zu werden; weißt du denn nicht, daß die Israeliten in der
Jetztzeit gequält, gestoßen, gedemütigt und gerissen werden und
Leiden über sie kommen? Wenn er sagt, er wisse dies und sei

dessen gar nicht würdig, so nehme man ihn sofort auf und mache
ihn mit manchen der leichteren und manchen der strengen Gebote
bekannt. Ist er einverstanden, so beschneide man ihn sofort.

Sofort nach seiner Genesung lasse man ihn untertauchen. Zwei

6 G. Delling, Die Zueignung des Heils in der Taufe (o. J.), S. 69f.
7 C. F. D. Moule, Worship in the N. T. (1961), S. 53.
8 K. Galling, Die Ausrufung des Namens als Rechtsakt in Israel: Theol.

Lit.zeit. 81 (1956), S. 65.



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 101

Schriftgelehrte stehen neben ihm und machen ihn mit manchen
der leichteren und manchen der strengeren Gebote bekannt. Nachdem

er untergetaucht und heraufgestiegen ist, gilt er in jeder
Beziehung als Israelit.»

Was in b. Jeb. 47a von der Proselytentaufe gesagt ist, wird dem

Taufvorgang in der urchristlichen Kirche entsprechen. Die Kate-
chumenen werden auf die Folgen ihres Schrittes hingewiesen. Dann
wird die Taufe auf den Namen Christi vollzogen, und statt der
Verlesung von Schriftstellen durch Rabbinen singt die urchristliche
Gemeinde ein Christuslied; denn nicht das Gesetz bestimmt das

Leben des Getauften, sondern Christus, der Erniedrigte und
Erhöhte.

Den Abschnitt Kol. 1, 15ff. hatte G. Bornkamm9 ursprünglich
als Abendmahlslied gedeutet, da es in 1, 12 ausdrücklich als Dankgebet,

als Eucharistie eingeführt wird. Auf Grund der Arbeit von
E. Käsemann10 ist er jedoch zu der Überzeugung gekommen, daß
der dort zitierte Hymnus ein Tauf lied ist. Auch bei Phil. 2, 5 ff.
hatte E. Lohmeyer an einen Psalm aus der Abendmahlsliturgie
gedacht11, da man bei der Feier des Herrenmahls mit Jauchzen
Danklieder gesungen habe. J. Jerwell12 wird aber recht haben,
wenn er wegen der Berührungen von Phil. 2, 5 ff. mit Kol. 1, 15 ff.
und speziell wegen der Namensnennung in Phil. 2, 9f. auf die
Verbindung von Phil. 2 mit der Taufe hinweist. Diese Deutung des

Liedes entspricht auch besser dem Zusammenhang der Paraklese

von Phil. 2: Christus wird den Philippern nicht als Vorbild hingestellt,

dem sie nacheifern sollen, sondern das Christus-Geschehen

ermöglicht ihnen ein Christushandeln. Sie können denken, wie man
in Jesus Christus denken muß, weil sie durch die Christusgeschichte
in der Taufe andere geworden sind13.

Für den Hymnus in Hebr. 1, 3 will G. Bornkamm14 wegen
Hebr. 13, 10-16 die Eucharistie als Sitz im Leben festhalten. Nun
besteht aber bei den christologischen Liedern Kol. 1, 15 ff. ; Phil. 2,

9 G. Bornkamm, Das Bekenntnis im Hebräerbrief: Studien zu Antike
und Urchristentum (1959), S. 196.

10 E. Käsemann, Eine urchristliche Taufliturgie : Exeget. Versuche und
Besinnungen, 1 (1960), S. 47ff.

11 E. Lohmeyer, Kyrios Jesus (1928), S. 65f.
12 J. Jerwell, Imago dei (1960), 197ff.
13 Vgl. meine Auslegung von Phil. 2, Das Neue Testament deutsch 8 (1961).
14 Bornkamm (A. 9), S. 197f.



102 O. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

6ff. und Hebr. 1, 3, was sowohl den Aufbau wie den Inhalt betrifft,
ganz ohne Zweifel eine weitgehende Übereinstimmung15. Dieser
Tatbestand läßt schon vermuten, daß es sich auch bei Hebr. 1, 3

um ein Tauf lied handelt. Kcdiapiapôç tujv agapiiwv scheint allerdings
vom Sühnetod Jesu, von dem großen eschatologischen
Versöhnungstag für alle Menschen zu sprechen und auf das Abendmahl
hinzuweisen. Nun hat der Tod Jesu ohne Zweifel die endgültige
Reinigung der Sünden bewirkt16. Aber der Tod Jesu steht nicht
nur mit dem Herrenmahl, sondern auch mit der Taufe in
Verbindung. Das wird in Rom. 6 und Kol. 2, 12 klar herausgestellt.
Diese Anschauung findet sich auch im Hebräerbrief. Allerdings ist
sie der theologischen Gesamteinstellung des Hebräerbriefes
entsprechend anders ausgeprägt. In Hebr. 10, 22 weisen die Worte
«besprengen» und «waschen» auf den Taufakt hin17. Bei «Waschen»
ist von «reinem Wasser» gesprochen. Bei «besprengen» ist wegen
9, 13 f. 18-21 ; 12, 24 an das Blut Christi gedacht. Beide Ausdrücke,
«waschen» und «besprengen», bezeichnen nicht zwei verschiedene

Akte, sondern schildern denselben Vorgang. Nach dem Hebräerbrief

wird man bei der Taufe nicht wie bei Paulus mit dem Tode
Jesu verbunden, sondern man erhält Anteil an dem sühnenden Blut
Christi, und das bedeutet, daß man von den Sünden gereinigt
wird18. Schon in 9, 13 f. war im Zusammenhang mit dem Besprengen
von der Reinheit gesprochen. Wenn in 10, 2 die «einmal Gereinigten»

erwähnt werden, so sind damit die Getauften gemeint, wie

ja auch in Joh. 3, 25; Eph. 5, 26 und 2. Petr. 1, 9 die Taufe als

Reinigung bezeichnet wird. Die Interpretation des Liedes Hebr. 1, 3

im Zusammenhang mit den andern Christusliedern, insbesondere
aber auch seine ihm eigentümlichen Aussagen, weisen auf ein Tauf-
lied hin.

Die Ähnlichkeit von Hebr. 5 mit Phil. 2 : Erniedrigung, Erhöhung,
Inthronisation19, legt die Vermutung nahe, daß es sich auch in
Hebr. 5 um ein Tauf lied handelt. Daß zwischen dem Inhalt des

Liedes Hebr. 5 und der Taufe Beziehungen bestehen, läßt sich

15 E. Käsemann, Das wandernde Gottesvolk (31959), S. 61 ff. ; Jerwell
(A. 12), S. 198.

16 Hebr. 9, 12. 26. 28; 10, 10. 12. 14.
17 Anders M. Barth, Die Taufe, ein Sakrament? (1951), S. 473ff.
18 K. Hunzinger, pavxKouai : Theol. Wörterb. 6 (1959), S. 983, 23ff.
19 Käsemann (A. 15), S. 64ff.



im Zusammenhang von Hehr. 4, 14-5, 10 103

nachweisen. In der alten Kirche wird die Taufe weitgehend als eine
Weihe zum Priestertum aufgefaßt20. Das wird bereits an den

Aussagen Hebr. 10, 19-22 merkbar: Christen haben die Ermächtigung
zum Eintritt in das Heiligtum; sie sind besprengt und ihre Leiber
gewaschen mit reinem Wasser. Durch Besprengung und Waschung
wurden im A. T. die Priester zum Dienst geweiht21. Wenn die
Christen das Heiligtum betreten dürfen, so heißt das, daß sie durch
die Taufe zu Priestern gemacht sind; denn nur diese hatten die
Erlaubnis dazu. Die Taufe, durch die der Täufling Anteil an der
sühnenden und reinigenden Kraft des Blutes Christi erhält, ist
Weihe zum allgemeinen Priestertum. Dieser Zusammenhang von
Taufe und Berufung zur Priesterschaft ist auch aus 1. Petr. zu
entnehmen, wenn die Neugetauften in 2, 9 als «königliche Priesterschaft»

angeredet werden. In der alten Kirche22 entsprach die
Aufnahme der Christen durch Taufe, Kleiderwechsel, Salbung und
erste Kommunion in ganz auffallender Weise der Einführung alt-
testamentlicher Priester. Bei Hieronymus23 heißt es mit Hinweis
auf 1. Petr. 2, 9 direkt: sacerdotium laici id est baptisma. Und
Tertullian24 schreibt, daß die Christen, wenn sie dem Tauf bad
entsteigen, wie Priester gesalbt werden. Wenn also diese Beziehungen
von Taufe und Priesterweihe bestanden, lag es sehr nahe, beim
Taufakt ein Lied von Jesus, dem Hohenpriester, zu singen. Auch
der Zusammenhang, in dem die Verse 5, 7-11 stehen, macht den

Hymnus als Tauf lied denkbar. In 4, 14 war von der opoXoyia

gesprochen, womit nach G. Bornkamm25 an das Taufbekenntnis
gedacht ist: «Weil wir einen großen Hohenpriester haben... Jesus,
den Sohn Gottes, laßt uns am Tauf bekenntnis festhalten.» In 5, 5

wird mit der Zitation von Ps. 2, 7 an die Taufe Jesu erinnert, in
der Jesus als Iloherpriester eingesetzt worden ist26. Es folgt dann
das Tauflied über den Hohenpriester in 5, 7-10. Dort wird gesagt,
daß der Erhöhte Urheber ewigen Heils ist. Der Begriff crunripia ge-

20 G. Friedrich, Beobachtungen zur messianischen Hohepriestererwartung
in den Synoptikern: Zeitschr. Theol. Ki. 53 (1956), S. 280f.

21 Ex. 29, 4. 21; 40, 12ff.; Lev. 8, 6 ff. 30; 16, 4.
22 N. A. Dahl, The Origin of Baptism, Interpretationes ad Vet. Test.

Mowinckelfestschrift (1955), S. 46.
23 Hier. Dial, contra Lueif. IV: Patr. lat. 23 (1883), 166 a.
24 Tert. De bapt. VII: Corp. scr. eccl. lat. 20, S. 206, 28ff.
25 Bornkamm (A. 9), S. 188ff.
26 Friedrich (A. 20), S. 283.



104 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

hört zur Taufterminologie. Nach Mark. 16, 16 wird der Getaufte
gerettet, und in dem Tauf lied 1. Petr. 3, 21 werden Taufe, Errettung

und Erhöhung Christi ebenfalls zusammengefaßt27. Einige
Verse weiter in Hebr. 6, 1 ff. wird noch einmal an den Taufunterrieht
erinnert28, aber nun gesagt, daß diese ganzen Eragen der Taufe
nicht mehr erörtert werden sollen. Der Zusammenhang der Stelle,
der Inhalt und die Form des Hymnus sprechen für ein Tauf lied.

b) Daß es sich bei den Versen Hebr. 5, 7-10 nicht um Worte des

Schreibers, sondern um übernommene Tradition handelt, zeigt der
Sprachgebrauch dieses Abschnittes. Er enthält eine ganze Reihe
von Wörtern, die nur an dieser Stelle im Hebräerbrief stehen:
bérimç, ÎKeTripîa, xpaupri, eicrccKOÙuj 5, 7, aïxioç 5,9, und TTpoaaYopeùw 5,10.
Andere Termini kommen wohl im Hebräerbrief vor, haben dort
aber zum Teil eine andere Bedeutung. Diese Begriffe machen
besonders augenfällig, daß in den Versen 7-10 eine andere Stimme
laut wird.

oujZbv begegnet noch in 7, 25. An dieser Stelle hat das Verb die
bekannte neutestamentliche, soteriologische Bedeutung: zum ewigen

Heil führen, die vollständige Errettung gewähren. In Hebr. 5, 7

dagegen heißt ouVeiv aus dem Tode erretten. Dabei geht es nicht
um ein Bewahren vor dem Tode oder der Todesfurcht - da dieses

nicht zu eicTaKoijeiv passen würde, müßte man mit Harnack und
Bultmann29 ein où hinzufügen -, sondern um ein Herausführen.

Dementsprechend bedeutet hâvcrroç nicht den natürlichen Tod,
das Sterben wie in Hebr. 2, 9. 14f. ; 7, 23; 9, 15f. ; 11, 5, auch nicht
die Todesgefahr - aus ihr ist Jesus ja nicht gerettet worden -,
sondern entsprechend gewissen alttestamentlichen Aussagen, besonders

in poetischen Stücken, den Bereich des Todes30. Odvaxoç kann
in LXX Wiedergabe von VlNEi sein. So heißt es in Prov. 23, 14:

xtjv ipuxijv aÙToO ék Davàxou pûarç oder in Ps. 30 (29), 4 : àvrjYoefeç èS äöou

xtjv ipuxijv pou, empouç pe üttö xlùv Kaxaßaivövxuuv eîç Xükkov (vgl. 49 [48],
16; 86 [85], 13). hdvaxoç kann die LXX ganz ähnlich auch für nn©

27 G. Baumann, Hebr. 5, 7-10: Zeitschr. neut. Wiss. 51 (1960), S. 279.
28 Käsemann (A. 15), S. 119ff. ; Bornkamm (A. 9), S. 190.
29 A. Harnack, Zwei alte dogmatische Korrekturen im Hebr. : Sitzungs-

ber. der Preuß. Akademie d. Wiss. zu Berlin; Phil.-hist. Klasse (1929),
S. 69ff.; R. Bultmann, gùXotpriç : Theol. Wörterb. 2 (1935), S. 751, 7ff.

30 J. Ungeheuer, Der große Priester über dem Hause Gottes (1939),
S. 129.



im Zusammenhang von Hehr. 4, 14-5, 10 105

einsetzen: Hiob 33, 30: eppuffaxo Tpv tpuxpv ßou ex Oavdxou, vgl.
33, 28: (julcrov ipuxnv pou roû pr] èXbeîv eiç biacp&opâv, Hos. 13, 14:
èx xlPÔç äbou pûcropai aùxoùç xcd ex bavàxou Xuxpujcropcu aùxoûç.

Für den alttestamentlichen Frommen gehören Todesmacht und
Todesreich, zusammen, so daß es sich nur um zwei verschiedene

Aspekte derselben Wirklichkeit handelt31. Der neutestament-
liche Sänger, der von der Auferstehung weiß, kann von einer
endgültigen Errettung vom Tode reden. Christus, der den angerufen

hat, der aus dem Tode erretten kann, ist zwar nicht vor
dem Sterben bewahrt, aber er ist aus dem Totenreich
herausgeführt worden (Hebr. 13, 20), so daß seine Bitte erhört wurde.
Man wird an Joh. 12, 27 f. denken dürfen, wo von dem
Zittern der Angst und dem Gebet um Errettung gesprochen wird, die
ebenfalls nicht in Bewahrung vor dem Tode, sondern in der
Erhöhung besteht. Nach Joh. 17, 5 bittet Jesus angesichts des Todes
und mit Bejahung des Todes, daß er in die himmlische Herrlichkeit
erhoben werde, und in Apg. 2, 24 sagt Petrus: «Gott hat ihn
auferweckt, indem er die Qualen des Todes löste, wie es ja auch nicht
möglich war, daß er von ihm in der Gewalt behalten würde.» In
diesem Sinne von Apg. 2, 24; Joh. 12, 27f. und 17, 5 ist das Gebet

um Errettung aus dem Tode Hebr. 5, 7 zu verstehen32. Mit seinem
Gebet um Befreiung vom Tode hat er um seine Auferstehung
gebeten, und dieses Gebet ist erhört worden. Diese Anschauung
entspricht nicht der des Verfassers des Hebräerbriefs. Dieser spricht
viel von dem Todesopfer und von der Erhöhung Jesu, seinem
Eingehen in den Himmel, aber überhaupt nicht von der Auferstehung,
so daß man den Eindruck gewinnt, er vertrete eine Himmelfahrt
vom Kreuze aus33. Hebr. 13, 20 kann nicht als Gegenargument
angeführt werden. Falls die Stelle überhaupt von der Auferstehung
und nicht von der Himmelfahrt handelt, so ist das nicht eine

typische Ausdrucksweise des Verfassers, sondern die Wendungen
dieser Stelle sind liturgisch geprägt31. Die Auferstehung gehört
nicht zu den den Verfasser interessierenden Fragen. Das ist ein
Hinweis darauf, daß in 5, 7 ein anderer spricht.

31 C. Barth, Die Errettung vom Tode (1947), S. 76.
32 J.Jeremias, Hebr. 5, 7-10: Zeitschr. neut. Wiss. 44 (1952/53), S. 109.
33 H. Windisch, Der Hebräerbrief (21931), S. 79 zu 9, 14; G.Bertram,

Die Himmelfahrt Jesu vom Kreuz aus und der Glaube an seine Auferstehung:
Festgabe für A. Deißmann (1927), 8. 213-215. 31 Michel (A. 3), z. St.



106 O. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

irpocrcpépetv wird nur an dieser Stelle im Hebräerbrief vom
Darbringen der Gebete gebraucht. Sonst heißt es z. B. vom
Hohenpriester, daß er Gaben und Opfer (5, 1; 8, 3; 9, 9), Blut (9, 7)

darbringt, von Christus, daß er sich selbst (9, 14. 25) oder auch ein
Opfer (10, 12) darreicht. Mit Ausnahme von 12, 7 hat das Wort
immer kultische Bedeutung.

euXdßetot kann «Gottesfurcht» oder auch «Angst» bedeuten. An
den beiden Stellen Hebr. 11, 7 und 12, 28 ist aus dem Kontext ganz
deutlich zu ersehen, daß dort «Angst» gemeint ist. In Hebr. 5, 7

entspricht aber die Bedeutung «Gottesfurcht», «Gottergebenheit»
dem Zusammenhang besser als «Angst». Jesus wurde nicht von der

Angst befreit. Der Gebetsruf «Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen» (Mark. 15, 34) ist ja ein Schrei der Not, der
Einsamkeit und der Angst. Jesus wurde aber erhört, weil er sich in
Gottesfurcht dem Willen Gottes unterordnete und auch in Ergebenheit

den Weg ging, den Gott ihm gewiesen hat. Indem er sich in den
Stunden der großen Anfechtung und Not an den wendet, von dem
alles abhängt, zeigt er seine euXdßeia, d. h. sein Vertrauen, das zum
Gehorchen bereit ist. Wie Jesus nach Phil. 2, 8f. auf Grund seines

Gehorsams erhöht wurde, so wird er nach Hebr. 5, 7 auf Grund
seiner Gottesfurcht erhört.

Eine Sonderbedeutung innerhalb des Hebräerbriefs hat auch
TeXeiôuu in 5, 9. Dieses Verb kommt im Hebräerbrief verhältnismäßig

häufig vor. Dabei ist zu beachten, «daß TtXeioûv als allgemein

gehaltener Ausdruck seinen Inhalt und sein näheres Gepräge
von seiner Umgebung empfängt»35. Zunächst könnte es scheinen,
als ob das Wort hier denselben Sinn hat wie in 2, 10 und 7, 28. Es
ist nicht falsch, wenn man es schlicht wiedergibt mit «ans Ziel
bringen». Das bedeutet aber nicht, «zur Reife, zur moralischen
Vollkommenheit gelangen», als ob es sich um einen menschlichen
Entwicklungsprozeß handle36, an dessen Ende die sittlich
gefestigte und ausgeprägte Persönlichkeit steht37. Das entspricht in
keiner Weise dem Gedankengang des ursprünglichen Textes. Vor
einer solchen Deutung sollte das Passiv warnen, das ähnlich zu ver-

35 J. Kögel, Der Begriff xeXeiouv im Hebräerbrief im Zusammenhang mit
dem neutestamentlichen Sprachgebrauch: Theol. Stud, für M. Kahler (1905),
S. 59.

36 O. Cullmann, Die Christologie des N. T. (21958), S. 92. 96f.
37 Windisch (A. 33), zSt.



im Zusammenhang von Hehr. 4, 14-5, 10 107

stehen ist wie die andern Passiva dieses Liedes. Die Vollendung
kann aus diesem Grunde unter keinen Umständen Jesu eigene Tat
sein38. xeXeiöw ist auch nicht kultisch zu verstehen, «zum
Hohenpriester weihen»39. In diesem Falle würden sich xeXeitu&ei'ç und
Ttpoo"u-fopuî>eiç kaum unterscheiden. xeXeiujSeîç hat auch wenig mit
dem xexéXeoxcu in Joh. 19, 28 zu tun40, das der Sterbende und nicht
der Erhöhte spricht. Der xeXeuJuheîç ist der eioaKOuaheîç also der

k davdxou ctujZôu&voç. Der ans Ziel Gekommene ist der in die Herrlichkeit

Eingegangene, der Vollendete, der in den Himmel Versetzte41.
Was in Phil. 2, 9 mit den Worten ausgedrückt ist: «Gott hat ihn
erhöht», faßt Hebr. 5, 9 in das Wort xeXeiwOeîç. Der Jesus zum Ziel
geführt hat, ist Gott, der Vollendete ist der Erhöhte. Diesen Sinn
hat xeXeiouj nur hier.

c) Die Untersuchung des Sprachgebrauchs hat gezeigt, daß der
Verfasser des Hebräerbriefs in den Versen 5, 7-10 eine Tradition
wörtlich übernommen hat. Daß es sich nicht um gewöhnliche Prosa,
sondern um dichterische Gestaltung handelt, sieht man aus den
vielen artikellosen Substantiven: bérioïç, kexripîa, Oâvaxoç, Kpaurn,
bäxpuov, an der Doppelung der Ausdrücke : befiffaç und kexriptaç, K| >au-

-ffjç und bciKpfjiuv, an dem Partizipialstil, wie er in den Hymnen üblich
ist: buvâpevoç, xtpocrevéTKaç. dcrctKoucr&eic;, TeXeiaiôeiç, Trpoaafopeu&eîç.

Als nicht zu dem ursprünglichen Gedicht dazugehörig zu
betrachten sind in V. 7 die Worte èv xaîç puépaïc; xrjç cxapKÔç aûxoû, der

ganze Vers 8, in V. 9 die Wendung xrScriv xoîç ÙTtaKououoiv aûxul und
in V. 10 xaxà xrjv xâEiv MeXxicrebex.

In V. 7 ist der Einschub «in den Tagen seines Fleisches» notwendig,

weil vorher vom «Priester in Ewigkeit nach der Weise Melchi-
sedeks» die Rede war, das Bitten und Flehen aber, von dem in dem
Liede gesprochen wird, vom irdischen Jesus handelt. Um deutlich
zu machen, daß es nicht um den Priester in Ewigkeit, sondern um
den Irdischen geht, schiebt der Autor des Hebräerbriefs die
erläuternde Bemerkung ein. Daß es sich bei der Wendung «in den

Tagen seines Fleisches» um eine prosaische, nicht aber um eine

poetische Ausdrucksweise handelt, sieht man daran, daß die beiden

38 Ungeheuer (A. 30), S. 49.
39 Dibelius (A. 1), S. 165ff.
40 C. Spicq, L'Epître aux Hébreux (1953), z. St.
41 Käsemann (A. 15), S. 86.



108 O. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

Worte rçtiépa und erdpg im Gegensatz zu bef|creiç und kerripîciç mit
Artikel gebraucht werden.

V. 8 ist ebenfalls ein Zusatz. Jeremias hat sehr richtig beobachtet,
daß es sich hier um eine Parenthese handelt42. Den Satz mit xaiTiep
braucht man grammatisch nicht unbedingt zum Vorhergehenden
zu ziehen, weil, wie Harnack gemeint hatte, Kourrep stets einen Nachsatz

einleitet43 .Debrunner44 hatte vorgeschlagen, uavMveiv mit
euXdßeia zusammenzufassen, so daß man übersetzen müßte: Jesus
lernte auf Grund seiner Gottesfurcht den Gehorsam. Diese
umständlichen Konstruktionen sind nicht nötig, seitdem Jeremias
nachgewiesen hat, daß es in der LXX eine Fülle von Beispielen
gibt, in denen mit Kotutep auch ein Vordersatz eingeleitet werden
kann. Zwar kommt das Verb pavS-dvuj nur an dieser Stelle im
Hebräerbrief vor. Das ist aber kein Argument, den Vers dem Autor
des Briefes abzusprechen und ihn zum Lied zugehörig zu zählen.
Die Parachrese êgaôev àcp' luv eTta&ev ist, wie die Belege bei Wettstein
zeigen, ein im Griechischen so sehr verbreitetes Wortspiel, daß es

dem Verfasser des Hebräerbriefs gut bekannt gewesen sein kann.
V. 8 wird eine erläuternde Bemerkung des Verfassers sein. Neben
Hoherpriester ist Sohn im Hebräerbrief die charakteristische
Bezeichnung für Christus45. Durch die Einfügung der Worte über den
Sohn in das Lied vom Hohenpriester schließt der Verfasser den

Hymnus an die vorhergehenden Aussagen über die Einsetzung des

Hohenpriesters durch die Berufung zum Sohn an. In V. 7 sicherten
die Worte «in den Tagen des Fleisches» die Aussagen des Liedes

gegen das Mißverständnis, als ob der Priester in Ewigkeit Bitten
und Flehen mit starkem Geschrei und Tränen dargebracht habe.
Würde V. 8 fehlen, dann könnte man glauben, Jesus sei auf Grund
seiner persönlichen Haltung erst durch Erhöhung und Inthronisation

zum Hohenpriester und Sohn gemacht worden. Durch die

Zwischenbemerkung stellt der Verfasser fest, daß Jesus auch in den
Tagen seiner Niedrigkeit bereits Sohn gewesen ist; denn Sohn-Sein
und Leiden schließen sich nicht aus. Er faßt mit diesem Satz kurz
zusammen, was er über Sohn und Leiden bereits ausgeführt hat.

42 Jeremias (A. 32), S. 109f.
43 Briefliche Mitteilung bei Michel (A. 3), z. St.
44 A. Debrunner, E. Blaß' Grammatik des neut.lichen Griechisch (91954),

§ 211.
45 1, 2f. 5. 8; 3, 6; 4, 14; 5, 5; 6, 6; 7, 3. 28; 10, 29.



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 109

Der Einschub paßt gut zu der vorhergehenden Aussage über die
euXäßeia, denn imaxor] besagt etwas ganz Ähnliches wie euXdßeia, die
das gehorsame Vertrauen ausdrückt. Während mit ebXdßeia mehr
die innere Einstellung gemeint ist, kommt in ünaKori stärker der
Tatcharakter zum Ausdruck.

Daß die Wendung rrdoiv toîç vjttukououoiv ein Zusatz des Verfassers

ist, läßt sich verständlich machen. Einmal passen die Worte nicht
in die formale Struktur des Gedichtes, dann aber wirken sie auch
inhaltlich störend. Sie geben die Bedingung an, unter der man das

Heil erlangen kann: es ist nicht für alle da, sondern nur für solche,
die gehorchen, wie Jesus gehorsam gewesen ist. Sehr richtig
bemerkt H. Strathmann46 : «Mahnend erhebt der Verfasser wieder
den Finger.» Wie Phil. 2, 6ff.; 1. Petr. 2, 22 und andere Stellen
zeigen, können Christushymnen paränetisch verwendet werden:
gleichwie Christus - damit auch ihr. Aber die Ermahnung gehört
nicht in den Hymnus, sondern zur Anwendung des Hymnus. Für
den Autor des Hebräerbriefes ist es charakteristisch, dogmatische
Ausführungen durch Mahnungen zu unterbrechen. Dieses geschieht
auch im Hymnus vom Hohenpriester.

Die Wendung Kara xf]v tü£iv MeXxicrebex in V. 10 muß aus formalen
Gründen als Zusatz des Autors angesehen werden. Inhaltlich liegt
es, wie Hebr. 7 zeigt, dem Verfasser sehr am Herzen, den Nachweis
zu führen, daß Jesus nicht ein levitischer Hoherpriester gewesen
ist, sondern einer nach der Ordnung Melchisedeks. Darum hängt er
dem Lied diese kurze Bemerkung an.

d) Das Lied vom Hohenpriester hat ursprünglich folgende Form
gehabt :

I. welcher Bitten und Flehen
zu dem, der ihn aus dem Tode retten konnte
mit starkem Geschrei und Tränen darbrachte,

II. und er wurde auf Grund seiner Gottesfurcht erhört
und vollendet wurde er Urheber ewigen Heils,
ernannt von Gott zum Hohenpriester.

Das Lied besteht aus zwei Strophen mit je drei Zeilen. In der
ersten Strophe ist Jesus wie in Phil. 2 der Handelnde, aber er ist
der in Niedrigkeit und Schwachheit zu Gott Rufende. In der zweiten

Strophe steht Jesus ebenfalls im Mittelpunkt, aber er ist der
Erhöhte, von dem nur in passivischen Wendungen gesprochen wird.

46 H. Strathmann, Der Brief an die Hebräer (71954), z. St.



110 G. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

Wie in der zweiten Strophe von Phil. 2 wird auch hier vom Tun
Gottes geredet. Zwischen den betreffenden Zeilen der beiden
Strophen bestehen jeweils gewisse Beziehungen. Dem Bitten und Flehen
in I, 1 entspricht das Erhörtwerden in II, 1 ; der um Errettung
Rufende I, 2 wird II, 2 selbst zum Erretter. Bei I, 3 und II, 3

könnte man versucht sein, das «Darbringen» kultisch zu verstehen
und es als zum Hohenpriester zugehörig anzusehen. Aber zwischen
den Zeilen der beiden Strophen besteht nicht Gleichheit, sondern
Andersartigkeit. Diese Verschiedenheit, und zwar die größte
Verschiedenheit tut sich zwischen I, 3 und II, 3 auf: Auf der einen
Seite der Schreiende und Weinende, der Mensch in seiner tiefsten
Not, auf der andern Seite der von Gott Inthronisierte.

Die erste Strophe handelt also von dem Irdischen. Gewöhnlich
denkt man bei «Bitten und Flehen mit Geschrei und Tränen» an
die Gethsemane-Szene. In den Synoptikern wird zwar von dem
Erschrecken Jesu, seinem Zagen und Zu-Tode-bekümmert-Sein
gesprochen (Mark. 14, 33), nicht aber von seinem Geschrei und
seinen Tränen. Matth. 27, 50 (vgl. 46 und Luk. 23, 46) berichtet von
einem lauten Schrei Jesu bei seinem Tode. Darum bezieht Luther
in seiner Hebräerbriefvorlesung von 1517/18 Hebr. 5, 7 auf
Karfreitag. Das Bitten und Flehen soll auf Jesu Gebet für seine Feinde
am Kreuz hinweisen (Luk. 23, 34). Diese Auslegung ist sicher nicht
zutreffend; denn das Gebet am Kreuz handelt nicht von der
Errettung aus dem Tode. Es ist zu bedenken, daß der Hymnus nicht
einen geschichtlichen Tatsachenbericht aus dem Leben Jesu liefern
will, sondern daß es in poetischer Form den Erretter als Menschen
in seiner tiefsten Not schildern will. Wahrscheinlich ist mit
Ausdrücken aus den Psalmen47 ohne konkreten Bezug auf ein
bestimmtes Ereignis der Passionsgeschichte der ganze Leidensweg
Jesu gemeint48.

Die zweite Strophe zeigt den Erhöhten. Er schafft eine ewige
Errettung (vgl. Hebr. 9, 12), während das levitische Priestertum keine
Vollendung bringen (7, 11 ; 10, 1) und nicht vom Schuldbewußtsein

17 Ps. 22, 25; 31, 23; 39, 13; 42, 6. 12; 43, 5; 69, 4; 116, 1 ; vgl. O. Linton,
Hebréerbrevet och den «historiske Jesus». En Studie tili Hebr. 5, 7 : Svensk
täol. kvartalskr. 26 (1950), S. 338ff. ; A. Strobel, Die Psalmengrundlage der
Gethsemaneparallele Hebr. 5, 7ff. : Zeitschr. neut. Wiss. 45 (1954), S. 262
A. 33.

18 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7-8: Theol.Zeitschr. 11

(1955), S. 41; Dibelius (A. 1), S. 171 f.



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 111

(9, 9) und Sünde befreien kann (10, 4), sondern gerade die

Erinnerung an die Sündhaftigkeit des Menschen wachhielt (10, 2f.).
TtpoffaYopeuOeîç bedeutet die Ernennung, die feierliche, öffentliche
Zusprechung eines Titels. Jesus erhielt bei seiner Inthronisation
von Gott den Würdetitel «Hoherpriester». Auch wenn die Worte
«nach der Ordnung Melchisedeks» ein erläuternder, weiter weisender

Zusatz vom Verfasser des Hebräerbriefs sind, so ist es doch deutlich,

daß diese Proklamation des Hohenpriestertums durch Gott
etwas anderes ist als das levitische Priestertum.

Durch dieses Lied ist eindeutig erwiesen, daß die Anschauung
vom Hohenpriestertum Jesu nicht eine Speziallehre vom
Verfasser des Hebräerbriefs ist, sondern daß sie tief im Glauben und
Kultus der Urgemeinde verwurzelt ist. Wie Jesus nach Rom. 1, 3

(vgl. Apg. 13, 33) erst nach der Auferstehung zum Sohn Gottes
eingesetzt ist, so ist er in dem Lied Hebr. 5, 10 erst nach der Erhörung
seiner Bitte um Befreiung aus dem Tod zum Hohenpriester
inthronisiert. Da Hebr. 5, 7 noch eine adoptianische Christologie zu
vertreten scheint, muß es sich um ein sehr altes judenchristliches
Lied handeln, das hier zitiert wird.

3.

a) Hebr. 4, 14-5, 10 ist ein Zwischenstück, das die beiden christo-
logischen Abschnitte 1, Iff. und 7, Iff. miteinander verbindet.
Zunächst wird kurz das aufgenommen, was vorher schon gesagt war.
Dann wird insbesondere das große Thema angedeutet, das in 6,
20 ff. breit entwickelt und fortgeführt wird.

4, 14ff. greift offensichtlich auf 2, 17ff. zurück. In 2, 17 (vgl.
3, 1) war zum erstenmal das Stichwort vom Hohenpriester gefallen,
wenn indirekt von diesem allerdings bereits in 1, 3. 13 (vgl. 8, 1;
10, 13 und 2, 10) gesprochen war. In 4, 14 wird nun das aufgenommen,

was in 2, 17 gesagt war. Wie in 1, 1-3, 1 so ist auch in 4, 14

der Hohepriester der Sohn Gottes, und opoXoYia findet sich in 4, 14

und 3, 1. Die Göttlichkeit des Hohenpriesters macht ihn nicht
unmenschlich. buvâpevoç criipTTabfjvai in 4,15 entspricht èXetjgwv in 2,17,
und etç eîkaipov ßoij&eiav in 4,16 weist auf 2,18 zurück: èv iL pùp tottov-
bev aùrôç Tteipaabeiç, bûvarai toîç TreipaZouévoiç ßoribrjoat.VomVersucht-
werden Jesu reden 2, 18 wie 4, 15. Kara Ttctvia Kctb'ôuoiÔTrjTa in 4, 15

erinnert an Kara uctvra toîç àôeXcpoîç ôponubrjvai in 2, 17. Der Satz:



112 0. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

îva xâpiv eupwpev ei'ç eîfcaipov ßoijbeiav in 4,18 war nach 2,18 in die
Worte gefaßt buvcrrai toîç iretpa£opévoiç ßori&ncrai. 4, 14-16 wirkt fast
wie eine Wiederholung von 2, 17 ff. Daß dieser Abschnitt das nicht
allein ist, sondern auch weiter weist, wird gleich noch deutlich werden.

5, 1 : TÔnrpôç tôv heôv weist noch einmal ganz kurz auf 2,17 zurück.
Der Hohepriester vertritt das Volk vor Gott. Aber im großen und
ganzen hängt 5, 1-3 eng mit dem unmittelbar Vorhergehenden
zusammen. Es soll gezeigt werden, daß der Hohepriester imstande ist
mitzufühlen. Davon wird nur hier, nicht aber im folgenden
gesprochen. Die Übereinstimmungen zwischen 4, 15 und 5, 2 sind
besonders stark: buvduevov aupircdlficrai toîç ào&evelaiç bpibv — u&tpio-
Ttadeîv buvâpevoç toîç àfvooûaiv Kai itXavujpévoiç und: TreTreipaO|uévov

KaTÙ TràvTtt — TteptKeiTai àohéveiav. Zwischen dem menschlichen
Hohenpriester und dem großen Hohenpriester bestehen diese Berührungen.
Wie später gezeigt wird, sind jedoch die Unterschiede viel größer als
die Übereinstimmungen.

b) Viel wichtiger als die Verbindung von 4, 14-5, 10 mit dem

Vorausgehenden ist die mit dem Folgenden. Der Abschnitt hat
thematischen Charakter. Das Thema «Sohn» war bereits in dem
ersten Kapitel behandelt. Der Verfasser hatte Jesus mit den Engeln
verglichen und die Überlegenheit des Sohnes über sie gezeigt.
Nach 3, Iff. standen sich Jesus und Moses gegenüber: der eine ist
der Sohn, der andere der Diener. In dem Abschnitt 4, 14 ff. wird das

Verhältnis Jesu zu den levitischen Hohenpriestern erörtert, und es

ist ganz klar, daß da erst recht die Verschiedenheit herausgearbeitet
wird. Dieses geschieht ausführlicher als bei den beiden
vorhergehenden Vergleichen. Mit dem Satz «Jesus, der Sohn, ist der große
Hohepriester im Himmel. Darum haltet fest am Bekenntnis» wird
das Hauptthema des ganzen Hebräerbriefs angeführt.

Jesus ist nicht nur àpxiepeûç, er ist Mâ^aç àpxiepeûç (4, 14). In 10,
21 wird er alttestamentlichem Sprachgebrauch entsprechend pé-faç

lepeûç genannt. Warum er ein großer Hoherpriester ist, wird in 4, 14

nur ganz kurz angedeutet: er ist nicht durch den Vorraum des

Tempels in Jerusalem geschritten wie der levitische Hohepriester,
sondern er ist durch die Himmel hindurchgedrungen in das wahre
himmlische Heiligtum (vgl. 9, 11; 6, 19f.), d.h. er hat sich zur
Rechten des Thrones der Majestät in den Himmeln gesetzt. Davon
war bereits in 1, 3 gesprochen. Dann aber wird dieses in 8, 1 (vgl.



im Zusammenhang von Hehr. 4, 14—5, 10 113

auch 10, 12) ausgeführt. Dieser große Hohepriester ist nicht ein
gewöhnlicher menschlicher Priester, sondern der Sohn Gottes (7, 28),
der ein ewiger Hoherpriester ist. Damit ist bereits kurz auf die
Andersartigkeit der Priesterschaft Jesu hingewiesen, wie sie dann
7, 1 ff. ausführlich geschildert wird. Er vermag mehr als der irdische
Hohepriester, er bringt ein anderes Opfer, und er hat auch ein
anderes Heiligtum; denn er ist durch die Himmel geschritten.

Die Verschiedenheit wird auch durch die Bemerkung xcupiç àuapxiaç
in 4, 15 deutlich. Mag in manchen Dingen Ähnlichkeit mit den

übrigen Priestern vorliegen, ein grundsätzlicher Unterschied
zwischen den levitischen Priestern und Jesus besteht in dem Verhältnis

zur Sünde. Der Priester ist, auch wenn ihn Gott zum Dienst
berufen hat, nicht frei von Sünde (5, 3; 7, 27; 9, 2). Jesus dagegen
ist den Versuchungen nicht unterlegen, so daß er charakterisiert
werden kann : ohne Sünde. Kpuxuijxev xrjç ôgoXopiaç 4,14 erinnert nicht
nur an 3,1, es weist auch auf 10, 23 : Kctxéxuj|uev Tf|V ogoXoxiav xrjç èXm-

boç ÜKXivrj. Die Verbindung der beiden Stellen wird noch deutlicher,
wenn man beachtet, daß in 4, 16 die Worte folgen: TrpoaepxujiieOa

oliv pexà Ttappnataç xiù Opôvw xrjç xâpixoç, und es in 10, 22 ganz ähnlich
heißt : TTpoaepxäipeöa pexà dXri-&ivfjç Kapbiaç év xrXripocpopia Triaxeuuç. Die
Ähnlichkeit der Abschnitte 4, 14-16 und 10, 21-23 ist ganz offen-
sichlich. Während das levitische Hohepriestertum die Hinzutretenden

nicht auf die Dauer vollenden kann, so daß man immer wieder
an die Sünden erinnert und die Angst nicht beseitigt wird (10, Iff.),
verschafft der Hohepriester Jesus Christus die Möglichkeit, mit
Zuversicht vor Gott zu treten (4, 16; 7, 25; 12, 22).

5, 1 soll nicht, wie es die meisten neueren Arbeiten betonen,
die Grundlage bieten, um das Wesen und den Dienst des levitischen
Priesters und Jesu auf die gleiche Stufe zu setzen. Mit Recht sagt
O. Schmitz, daß es zwar naheliegen würde, die Parallelität
herauszustellen, daß der Verfasser aber von dieser Konsequenz
unwillkürlich zurückscheue49. In der Tat fehlt in den folgenden Versen
jede direkte Anwendung von 5, 1 auf Christus. Die Anspielung, die

man meint finden zu können, ist gewaltsam hergestellt. Was
Christus mit dem levitischen Hohenpriester gemeinsam hat, wird
nicht in 5, 7 ff. entwickelt, sondern ist bereits in 4, 14 ff. festgestellt.
In dem Abschnitt 5, 1 ff. wird die Grundlinie menschlichen Priesterseins

schematisch kurz skizziert, um dann später, wenn von der
45 Schmitz (A. 2), S. 265.

8



114 O. Friedrich, Das Lied vom Hohenpriester

Priesterschaft Christi ausführlich gesprochen wird, den Kontrast
deutlicher herauszuarbeiten. Es geht nicht um Gleichheit, sondern

um Verschiedenheit und Überbietung. 5, 1 steht bereits in diesem

Gegensatz zu 4, 14. Nach 5, 1 wird jeder Hohepriester von
Menschen genommen, nach 4, 14 ist der Hohepriester Jesus, der Sohn
Gottes. Beides schließt sich nicht aus, zeigt aber die Unterschiedlichkeit.

Dieses wird noch deutlicher durch den Vergleich von 5, 2

mit 7, 27 ff. Nach 5, 2 ist der Priester mit Schwachheit behaftet.
Dieses wird in 7, 28 aufgenommen: «Das Gesetz stellt Menschen auf,
die Schwachheiten haben.» Dann aber fährt der Verfasser fort:
«Das Wort des Eidschwurs dagegen, das nach dem Gesetz gegeben
ist, den Sohn, der auf ewig vollendet ist.» Hier stehen sich der
levitische Priester und der große Hohepriester gegenüber. Der eine

ist von Menschen genommen, der andere ist der Sohn, der eine ist
mit Schwachheit behaftet, der andere vollendet. Nach 5, 3 muß der
Priester wegen der Sünden für sich und für das Volk Geschenke
und Gaben darbringen. Darauf greift 10, 11 ff. zurück und stellt
fest: «Jeder Priester steht täglich da, macht seinen Dienst und
bringt oft dieselben Opfer dar, die niemals Sünden wegnehmen
können.» Dann aber wird von Christus gesagt: «Dieser hat ein
einziges Opfer für die Sünden dargebracht und sich dann für immer
zur Rechten Gottes gesetzt. » Daß er nicht für sich selbst zu opfern
brauchte, ist schon gesagt. Er war ja «ohne Sünde» (4, 15).

Mit 5, 4 beginnt ein neuer Gedanke. Hier wird eine Gemeinsamkeit

zwischen den aaronitischen Priestern und Jesus betont: Kein
Priester, weder der levitische noch Christus, kann sich selbst das

hohepriesterliche Amt geben, sondern sie müssen von Gott eingesetzt

sein. Man wird bei den Lesern des Hebräerbriefes mit einer
Christengemeinde zu rechnen haben, die schwankend geworden ist,
ob Jesus auch wirklich der erwartete messianische Hohepriester ist.
Ein Priester müßte doch aus dem Stamme Levi kommen. Maßte
sich ein Nicht-Aaronide das priesterliche Amt an, so machte er sich
des Todes schuldig. Darum ließ man zum Priestertum nur Männer
mit zuverlässiger Abstammung zu. Der Hohepriester mußte nicht
nur Aaronide sein, er sollte auch zum Geschlecht der Zadokiden
gehören. Man war, wie das Beispiel Schimon ben Kochba bzw. ben
Kosba zeigt, bereit, einen Nicht-Davididen als messianischen König
zu akzeptieren; aber man konnte es nicht ertragen, daß ein Mann
als Hoherpriester fungierte, der diesen Anforderungen nicht ent-



im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10 115

sprach. Wenn Jesus der messianische Hohepriester sein soll, so
besteht der Verdacht, daß er ein Usurpator ist, der sich selbst dazu
gemacht hat, ohne es in Wirklichkeit zu sein50. Mit 5, 4 beginnt die
große Auseinandersetzung über die Abstammung des

Hohenpriesters und die Rechtmäßigkeit der Hohepriesterschaft Jesu, die
dann in Hebr. 7 durchgeführt wird.

Als Beweis für die Legalität der priesterlichen Würde Jesu werden

zunächst zwei Psalmworte angeführt, die zeigen sollen, daß Gott
selbst Jesus zum Priester eingesetzt hat. Mit Ps. 2, 7 wird
wahrscheinlich auf die Taufe Jesu angespielt51. Bei Ps. 110, 4 ist
möglicherweise an das Streitgespräch Jesu nach Mark. 12, 35f. gedacht.
Jesus ist ein Priester nach der Ordnung Melchisedeks. Damit klingt
zum erstenmal der Satz an, der dann in 5, 10; 6, 20; 7, 11. 15. 17

(vgl. 7, 21. 24) wiederkehrt: Gott hat eine neuere, bessere Ordnung
festgesetzt, wodurch die alte außer Kraft gesetzt wird (7, 18). Zu
dem Schriftwort fügt der Verfasser des Hebräerbriefs ein urchristliches

Lied hinzu, aus dem ganz deutlich wird, daß Jesus das

Hohepriesteramt nicht wie ein Freibeuter an sich gerissen hat : Gott hat
ihn erhört, Gott hat ihn erhöht, Gott hat ihn als Hohenpriester
proklamiert. Da es dem Autor im Folgenden um den Hohenpriester
nach der Ordnung Melchisedeks geht, fügt er von sich aus dem
Liede die Bemerkung hinzu: kutù Tr)v tüSiv MeXxmtöeK. Damit ist
das Thema von Kap. 7 genannt, auf das Hebr. 4, 12-5, 20 hinzielt.

Gerhard Friedrich, Erlangen.
60 Vgl. G. Friedrich (A. 20), S. 303f.
61 Ebd., S. 281ff.


	Das Lied vom Hohenpriester im Zusammenhang von Hebr. 4, 14-5, 10

