
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

James D. Smart, The Interpretation of Scripture. Philadelphia, The
Westminster Preß, 1961. 317 S. £ 6.-.

Der Verfasser ist seit einigen Jahren Lehrer in biblischer Theologie am
Union Theological Seminary in New York. Er ist früher Pfarrer einer presby-
terianisehen Gemeinde in Toronto gewesen. In der Reihe Westminster Guides
to the Bible hat er von den Propheten Israels geschrieben und ist auch einer
von den Herausgebern der bemerkenswerten Westminster Study Edition of
the Holy Bible.

Das Buch ist keine Geschichte der Interpretation, aber gibt besonders
in den letzten Kapiteln eine historische Übersicht der Bibelforschung
(VIII-IX. The Death and Rebirth of Biblical Theology). In England und
Amerika setzte die historisch-kritische Epoche später als in Deutschland
ein, wie auch die Wendung zur theologischen Exegese. Noch im Jahre 1928
bezeichnete der Amerikaner H. P. Smith die Ankunft der historischen Kritik
als die endgültige Lösung des Problems der Interpretation. Aber diese
Zuversicht ist auch in Amerika stark erschüttert worden, wie von R. M. Grants
The Bible in the Church hervorgeht (1948).

Mit Barth meint der Verfasser, daß die historische Kritik einen Hohlraum
geschaffen hat: wo man früher die Stimme Gottes hören konnte, hörte man
nichts mehr. Das Problem, das im Abstand zwischen Damals und Jetzt sich
kundgibt, kann nicht durch eine immer von subjektiven Voraussetzungen
abhängige Modernisierung gelöst werden. Man kann nämlich nicht darüber
klar werden, wie man von der Einheit der Schrift, ihrer Inspiration und
Autorität denken und glauben soll. Folgt nicht mit jeder Modernisierung eine
marcionitische Auffassung des Alten Testaments?

Der Verfasser will energisch das Mysterium der Offenbarung behaupten
und wendet sich sowohl gegen die nur historische Forschung wie gegen die

Intellektualisierung und Dogmatisierung, wie sie in gewissen Formen der
theologischen Exegese hervortreten. Im Anschluß an diese Betonung des

Mysteriums will er weder eine definitive Lösung geben noch eine klar
begrenzte Methode. Die biblische Wirklichkeit scheint ihm die Ganzheit des

existierenden Menschen wie die Offenbarung des ewigen Gottes
einzuschließen. Man kann nicht über die Bibel denken und schreiben, als ob es

keine Offenbarung gäbe.
Die Tendenz des Verfassers ist eine doppelte. Erstens übt er ernste Kritik

an der historischen Forschung sowohl im Einzelnen wie im Prinzipiellen. Die
Absicht ist dabei deutlich, dem theologischen Denken Raum zu bereiten. Er
will die historische Methode vertiefen, ist aber kritisch z. B. auch gegen
J. M. Robinson, der W. Dilthey und R. G. Collingwood als Vorgänger einer
Methode betrachtet, die den Weg zur neuen Zuversicht in der Frage der
Jesusforschung weist (A new Quest of the historical Jesus, 1959). Der Boden
der Geschichte soll nicht verlassen, aber tiefer durcharbeitet werden.

Die Kritik des Verfassers richtet sich zweitens auch gegen die in der
modernen Exegese auftretenden Methoden der Typologie, Allegorie und Ana-



Rezensionen 55

logie. Natürlich gibt es Übereinstimmungen zwischen verschiedenen Stufen
der Offenbarung. Aber ihre beste Koordinierung geschieht durch die Begriffe
Weissagung und Erfüllung, wenn man sich dabei daran erinnert, daß
Weissagung eine Weissagung in actu ist, ohne daß das menschliche Werkzeug
immer davon weiß (das ist faktisch ein Sensus plenior).

Die historischen und die theologischen Methoden haben «interdependence»,
kommunizieren und wirken miteinander zusammen. Der Schlußsatz wird,
daß der Exeget sowohl ein kompetenter Historiker wie ein kompetenter
Theologe sein muß. Aber wie wird diese Zusammenarbeit realisiert?
Vielleicht gibt Smart die beste Antwort auf diese Frage durch die Weise, in der
er durch das ganze Buch die Fragen diskutiert, besonders in dem als
«Beispiel» gegebenen Kapitel V (The Problems Illustrated).

Die Frage der existentiellen Interpretation ist mit der Arbeit des
Verfassers nicht gelöst. Geht man in der Kritik davon aus, daß jede biblische
Forschung von einem Subjekt abhängt, will man gern wissen, wie aus diesem
Faktum eine Pflicht werden muß. Man fragt, ob nicht die Pflicht immer ist,
so objektiv wie möglich die Wirklichkeit darzustellen.

Leider sind die deutschen und kontinentalen Arbeiten im
Literaturverzeichnis sehr ungenau verzeichnet. S. 19 und 43 beruft der Verfasser sich
auf die erste Auflage des Barthschen Römerbriefs. Im Verzeichnis aber
nennt er nur die zweite Auflage. Ähnliches gibt es mehr.

Das Buch ist indess wohl eines Studiums wert. Es repräsentiert eine
sympathische Via media. Erik Esking, Örebro (Schweden).

G. W. Ahlström, Psalm 89. Eine Liturgie aus dem Ritual des leidenden Königs.
Lund, C. W. K. Gleerups Förlag, 1959. 228 S.

Kaum ein anderes Problem hält die alttestamentliche Wissenschaft so sehr
in dauernder Spannung wie dasjenige des sakralen Königstums (Divine
Kingship). Die Diskussion darüber ist vor allem durch das 1933 von S. Hooke
herausgegebene Sammelwerk «Myth and Ritual» in Gang gekommen. Die
eifrigsten Verfechter der Idee des göttlichen Königtums wie im Alten Orient
im allgemeinen, so im besonderen auch in Altisrael sind heute I. Engnell
(Studies in Divine Kingship in the Ancient Near East, 1943) und G. Widen-
gren (Sakrales Königtum im A.T. und im Judentum, 1955). Sie glauben,
überall ein Ritual aufweisen zu können, in dessen Mittelpunkt der als Gottheit

aufgefaßte König steht, der den sterbenden und auferstehenden
Vegetationsgott darstellt und als solcher mit seiner Gemahlin den hieros gamos
vollzieht. Und zwar handelt es sich nach der Meinung der Anhänger der Myth-
and-Ritual-Schule dabei um den zentralen Kult der altorientalischen Welt
überhaupt, und das Grundschema (pattern) seines Ritus soll überall dasselbe
sein.

Die These hat neben viel Zustimmung, vor allem in der skandinavischen
und englisch sprechenden Welt, auch scharfen Widerspruch gefunden, der
wohl am grundsätzlichsten bereits vor einem guten Dezennium durch M. Noth
angemeldet worden ist (Gott, König, Volk im AT. Eine methodologische
Auseinandersetzung: Zeitschr. Theol. u. Ki. 47, 1950, S. 157-191 Ges.



56 Rezensionen

Stud, zum A.T., 1957, S. 188-229). Andere betonten, daß zwischen den
einzelnen Kulturkreisen der Alten Welt sorgfältig zu unterscheiden (so H. Frankfort,

Kingship and the Gods, 1948) und bei aller Beachtung altorientalischer
Parallelen auch in diesem Bereich die Eigenart des israelitischen Glaubens
wohl zu beachten sei. Neuerdings hat K.-H. Bernhardt in seiner
Monographie «Das Problem der altorientalischen Königsideologie im A.T.» (1961)
die Theorie vom «ritual pattern» unter besonderer Berücksichtigung der
Geschichte der Psalmenauslegung einer umfassenden Kritik unterzogen. Er
kommt zum Schluß, daß die Theorie von der Übernahme des sakralen
Königstums und seiner Ideologie durch Israel nicht haltbar sei (S. 304) und
es also dringlich wäre, bei der Weiterarbeit nicht bei der altorientalischen
Königsideologie, sondern der eigentümlichen israelitischen Königsauffas-

sung einzusetzen.
Trotzdem ist die Frage nach dem Verhältnis der israelitischen zu den

allgemein orientalischen Vorstellungen über die religiöse Bedeutung des Königtums

noch keineswegs geklärt, und von einer sichern Erfassung des alt-
testamentlichen Tatbestandes sind wir, so verständlich die Bedenken gegen
die Myth-and-Ritual-Schule auch sind, noch weit entfernt. Davon kann ja
keine Rede sein, daß der König im A.T. nur eine profane, politische Größe
wäre, von der allein bei der Darstellung der Geschichte Israels gesprochen
werden müßte. Das Königtum ist in der Tat auch in Israel eine sakrale
Institution und hat seinen Platz gehabt im Ritual, aber auch in der
Heilsgeschichte. Das letztere beweist etwa die Nathanweissagung, mit ihr aber
auch die messianische Hoffnung der Propheten, die von deren Hintergrund
her zu verstehen ist. Daß es aber kultische Begehungen gegeben hat, in deren
Mittelpunkt der davidische König stand, dafür sind die Königspsalmen ein
eindeutiges Zeugnis. Denn daß das wirklich Psalmen sind, die mit dem je
gegenwärtigen König zu tun hatten und also nicht mit dem Heilskönig einer
fernen Zukunft, ist heute fast ebenso allgemein anerkannt, wie daß diese
Psalmen ihren ursprünglichen Sitz im Kult hatten. Die Diskrepanz in der
Forschung bricht aber sofort auf, wenn der Kult, bei dem der König beteiligt
war, näher bestimmt und umgrenzt werden soll. Handelt es sich lediglich um
Feiern bei der Thronbesteigung eines Königs, eventuell auch um ein jährlich
wiederkehrendes Königsfest, um Begehungen in Notzeiten, etwa bei
Feindesbedrängnis, oder auch um Feiern nach errungenem Sieg? Oder muß man mit
den Vertretern der Pattern-Theorie annehmen, daß das «Ich» der meisten
oder gar aller Individualpsalmen zum mindesten von Haus aus den König
meine, eben in seiner Funktion als Vertreter der Gottheit, als erniedrigter
und erhöhter, wenn nicht als sterbender und auferstehender Gott, so daß die
Klage- und Danklieder des einzelnen ihren ursprünglichen Sitz im Leben bei
den der Lebenserneuerung dienenden Jahresfesten gehabt hätten?

Zur Klärung dieser Fragen kann nur eine sorgfältige Exegese der Texte
führen. Es ist darum besonders verdienstlich, daß G. W. Ahlström, der im
Vorwort seiner Arbeit bekennt, der Forschungsrichtung verpflichtet zu sein,
«die, von Herrn Prof. Dr. Ivan Engneil herrührend, immer den Gottesdienst
als die Herzader der israelitischen Religion betrachtet», einen der für die
Frage nach der israelitischen Königsideologie wesentlichsten Abschnitte, den



Rezensionen 57

89. Psalm, herausgegriffen und einer umfassenden Exegese unterzogen hat.
Man greift mit großer Spannung zu diesem Buch. Hier muß sich die Probe
aufs Exempel machen lassen, ob wir es wirklich mit einer «Liturgie aus dem
Ritual des leidenden Königs» zu tun haben. Läßt sich der Beweis dafür hier
nicht führen, müßte doch wohl die Theorie des allgemeinen «ritual pattern»
in sich zusammenfallen oder doch stark modifiziert werden.

Ahlström setzt ein mit einer Kritik der von Gunkel innerhalb der Psalmenexegese

inaugurierten Gattungsforschung- Dessen System der Gattungen sei

eine bloße Konstruktion und für eine durchgreifende Revision reif. Nun gibt
es gewiß einen Schematismus in der Anwendung der Gunkelschen
Gattungseinteilung, der zu unhaltbaren Ergebnissen führt, und viele Fragen über den
Zusammenhang der Psalmen mit einzelnen kultischen Anlässen sind offen.
So gehört es zu den falschen Schlüssen aus der Gattungsforschung, wenn
man den 89. Psalm nicht mehr als Einheit zu sehen vermag, weil er doch
deutlich aus drei verschiedenen Gattungen zusammengesetzt sei : einem
Hymnus (V. 2f., 6-19), einem Orakel (V. 4f., 20-38) und einem Klagelied
(V. 39-52). Zweifellos ist der Psalm auch nicht nur aus diesen ursprünglichen
Einheiten zu einem unförmigen Konglomerat zusammengestellt worden,
sondern von Haus aus schon eine zwar komplexe, aber doch in einem bestimmten
Anlaß verwurzelte Größe. J. M. Ward, der dem Psalm (in Vet. Test. 11,

1961, S. 321 ff.) ebenfalls eine Studie gewidmet hat, bezeichnet ihn sogar als
«a beautifully articulated unity». Es ist für die heutige Phase der Forschung
bezeichnend, daß darüber auch H.-J. Kraus in seinem Psalmenkommentar
nicht anders denkt, obwohl er die Grundthese Ahlströms scharf ablehnt. Nun
meint aber Ahlström, daß Ausgangspunkt für die Einteilung der Psalmen
nicht die Gunkelsche Methode, sondern die eigenen Bezeichnungen des Psalters

bilden müßten, und setzt dieses Programm auch gleich in die Tat um,
indem er die Überschrift über dem 89. Psalm maskil, einer Untersuchung
unterzieht, in der Absicht, so das Wesen des Psalmes fassen zu können. Das
ist ein fragwürdiger Einstieg in die Thematik des Liedes, denn die
Überschriften sind anerkanntermaßen oft sekundär, und der Sinn des Begriffes
maskil ist immer noch, trotz aller zu seiner Erhellung aufgewendeten Mühe,
für uns undurchsichtig. Das gilt auch nach dem Versuch Ahlströms, die
Bezeichnung als einen terminus technicus für einen Psalm, der im Ritus des

hieros gamos beheimatet war, zu erweisen, weil er von der Voraussetzung
ausgeht, die erst bewiesen werden müßte, daß die als maskil bezeichneten
Psalmen als Klage des Königs über seine Erniedrigung bzw. als Botschaft
von seiner Errettung und Erhöhung zu deuten seien. In einem weiteren
Abschnitt stellt Ahlström den masoretischen Text und die Versionen der Sep-
tuaginta, Peschitta und Vulgata nebeneinander. Auch im Kommentarteil
weist er jeweils auf die Fassung der Versionen hin, denn es liegt ihm nach
dem Vorwort daran, am Beispiel des 89. Psalms auch die Frage der
Zuverlässigkeit des masoretischen Textes und seines Verhältnisses zu den
Übersetzungen zu klären. Sein Ergebnis ist, daß der masoretische Text den
unbedingten Vorzug verdient, textkritische Probleme fänden sich kaum. Er
folgt denn auch bei seiner eigenen Übersetzung, von zwei Fällen abgesehen,
wo er hebräische Varianten vorzieht, vollständig dem Text der Biblia



58 Rezensionen

Hebraica. Man ist gewiß grundsätzlich gerade bei einem Psalmenkommentar
dankbar, wenn bei der Bearbeitung des hebräischen Textes mit großer Sorgfalt

und Zurückhaltung gegenüber kühnen Emendationen vorgegangen wird.
Aber bei Ahlström hat das Pendel der Textkritik nun doch zu stark nach der
Seite einer streng konservativen Haltung gegenüber dem hebräischen Text
ausgeschlagen. Daß der Konsonantentext schon vor der Zeit Jesu eine feste
Größe gewesen sei, ist eine kühne Behauptung, die durch Ahlströms
Bemerkungen zu den biblischen Qumrantexten gewiß nicht gesichert wird. Aber
selbst wenn er damit recht hätte, wäre doch die Zuverlässigkeit der hebräischen

Überlieferung noch lange nicht für alle Einzelfälle erwiesen.
Der Hauptteil der Arbeit gilt der Kommentierung des Psalmes. Sie zeichnet

sich durch ein sorgfältiges Eingehen auf sozusagen jeden einzelnen
Begriff aus. Die große Gelehrsamkeit des Verfassers zeigt sich in der häufigen
Herbeiziehung babylonischer oder ugaritischer Parallelen und einer reichen
Verwendung der Literatur (wobei man allerdings wünschen möchte, er hätte
sich eingehender mit Werken auseinandergesetzt, die eine andere
Auffassimg vom Königtum in Israel und eine andere Methode der Exegese
vertreten). Man kann bei Ahlström im einzelnen viel lernen. Aber es wird
allerdings auch manches so zurechtgebogen, daß es der These, es handle sich um
einen Psalm, der vom leidenden und erhöhten König des Rituals spricht,
nicht abträglich sein kann. So wird V. 4 präsentisch übersetzt: «Ich schließe
(hiemit) einen Bund mit meinem Auserwählten, ich schwöre David...»
Ebenso lesen wir in V. 20: «Nun (hebr. 'äz!) sprichst du im Gesicht zu
deinem Frommen und sagst : Ich gebe (nun) einem Helden Macht...» (statt :

Damals sprachst du zu deinem Frommen...). Und dementsprechend in
V. 21: «Ich finde (wähle aus) David, meinen Knecht, mit meinem heiligen
Öl salbe ich ihn.» Das ist eine entscheidende Verschiebung, die sich mit den
Ausführungen Ahlströms über die hebräischen Tempora nicht rechtfertigen
läßt: Damit wird der Psalm aus der Sphäre der Heilsgeschichte in diejenige
dos zeitlosen Ritus versetzt. Aus dem einen David der Geschichte wird der
jeweilige Exponent des Kults, dessen Name und dessen historischer Ort
gleichgültig ist. Ahlström versucht seine Auffassung durch einen Exkurs
über Dvd-David zu unterbauen. Er glaubt nicht nur, für Israel eine
Vegetationsgottheit mit dem Namen Dod Liebling) nachweisen zu können,
sondern meint, daß David Regentenname Elchanans von Bethlehem (vgl.
2. Sam. 21,19) sei, der, als eine bloße Variante von Dod, zeigen soll, daß der
König «in seiner kultideologischen Funktion als El Eljons Sohn den
Vegetationsgott Dwd symbolisiert hat». So erhebt denn nach Ahlström der König
in Ps. 89 (von V. 39 an) in seiner kultischen Funktion als der Gott Dod
Klage (S. 172). Das heißt, in diesem Abschnitt des Psalms, der von der
Schmach des Königs und seiner Bedrängnis durch die Feinde spricht, ist
wiederum der geschichtliche Bezug auf eine Gefährdimg durch politische
Gegner in Abrede gestellt: «Die Klage in V. 39ff. ist eine Klage über die
vernichtende Tätigkeit der Gottesfeinde. In ihr ist der König in 'Ebed-Kate-
gorien' gezeichnet, er ist der leidende Messias. Seine Aufgabe ist es, durch
das kultische notwendige Leiden die Wiedergeburt des Lebens sicherzustellen»

(S. 142). Ahlström gibt zwar zu, daß es möglich wäre, den Abschnitt



Rezensionen 59

historisch zu deuten, dagegen soll aber die Überschrift über dem Psalm,
maskil, sprechen.

So ist es dem Verfasser nicht gelungen, seinen Schluß : «Der 89. Psalm hat
also zu den Dwd-Zeremonien gehört und ist ein Beleg dafür, daß
Vegetationsriten eine große Rolle in der israelitischen Religion gespielt haben»
wirklich einsichtig zu machen. Das zeigt sich noch einmal in seinem
Abschnitt über «Psalm 89 und 2. Sam. 7 ». Hier liegt es doch auf der Hand, daß
das A.T. selbst die Erwählung Davids als einen historischen Vorgang an
einem bestimmten Punkt der Geschichte und nicht als ein sich je und dann
wiederholendes kultisches Geschehen auffaßt. Ahlström meint, daß 2. Sam. 7

eine historisierte Krönungsliturgie sei. Aber wenn auch der kultische Akt
(ich denke an die Aktualisierung der Nathanverheißung bei einer Inthronisationsfeier)

auf die Darstellung des historischen Geschehens abgefärbt haben
wird, so steht doch grundsätzlich das historische Ereignis (2. Sam 7) vor dem
kultischen Lied, das daran erinnert (Ps. 89), genau so, wie der Bundesschluß

grundsätzlich dem israelitischen Bundesfest vorgeordnet ist.
Es liegt dem Rezensenten aber daran, zu betonen, daß Ahlströms Arbeit

sorgfältige Beachtung verdient. Daß es sich bei Ps. 89 nicht um eine nach-
exilische Dichtung handelt, dürfte ein für allemal erwiesen sein. Freilich, ob
der Psalm auf eine alte jebusitische Liturgie zurückgeht, ist fraglich, weil er
doch die in 2. Sam. 7 entfaltete israelitische Königsideologie bereits voraussetzt.

Die Leistung Ahlströms, die darin besteht, auf die Zusammenhänge
mit der Umwelt hingewiesen zu haben, ist voll anzuerkennen, wenn auch die
Aufgabe bestehen bleibt, das spezifisch Israelitische herauszuarbeiten. Wichtige

Erkenntnisse faßt Ahlström auch im Abschnitt über das Verhältnis der
Propheten zu den Psalmen zusammen, wobei er speziell über den Zusammenhang

zwischen Ps. 89 und Jesaja spricht. Er hat gewiß darin recht, daß man
kaum von einem Einfluß der Propheten auf die Psalmen sprechen kann und
jene Konzeption der israelitischen Religionsgeschichte, die sich etwa im Satz

von Procksch verdichtet hat, Deuterojesaja sei der Vater der Theologie der
Psalmen, preiszugeben ist. Schon der erste Jesaja setzt vielleicht nicht gerade
den 89. Psalm in seiner jetzigen Form, aber doch die in ihm enthaltene
Gedankenwelt voraus, und es wird so sein, daß sein Begriff des Heiligen Israels
dem kultischen Bereich entnommen ist (siehe Ps. 89,19). Und wenn man auch
weiterhin den Satz nicht gerade wird unbesehen unterschreiben wollen, daß
die Psalmen «der klarste Ausdruck des innersten Wesens und der
grundlegenden Motive der israelitischen Religion sind» (weil in ihnen die
Heilsgeschichte zu kurz kommt und die Spannung zum Kult übersehen wird, in
welche die israelitische Religion durch die Propheten gesetzt worden ist), so
muß doch tatsächlich die Welt des Gottesdienstes Israels neben derjenigen
der geschichtlichen Traditionen und des Prophetismus in ihrer Bedeutung
ganz anders denn ehedem gewertet werden. Die Arbeit Ahlströms bietet
jedem viele Erkenntnisse und Anregungen, der hier weiterarbeiten will.

Hans Wildberger, Zürich



60 Rezensionen

Birger Gerhardsson, Memory and Manuscript. Oral Tradition and Written
Transmission in Rabbinic Judaism and Early Christianity. Acta
Seminarii Neotestamentiei Upsaliensis 22. Lund ; C. W. K. Gleerup.
Copenhagen, Ejnar Munksgaard. Uppsala 1961, 379 S.

Diese breit angelegte und sehr sorgfältig durchgeführte Abhandlung
möchte einen Beitrag zur Frage nach mündlicher und schriftlicher Tradition
leisten, wie sie durch die formgeschichtlichen Untersuchungen der Evangelien

aufgeworfen wurde.
Da die rabbinische Überlieferung das nächstliegende Vergleichsmaterial

zur synoptischen Tradition darbietet, wird im ersten Hauptteil eine gründliche

Darstellung der rabbinischen Schulüberlieferung vorgelegt. Der
Verfasser arbeitet solide aus den Quellen und verwertet in großer Vollständigkeit

die weit verzweigte wissenschaftliche Diskussion. Er möchte zeigen, daß
die strengen Gesetze der Überlieferung, die von den Rabbinen ausgebildet
wurden, als charakteristisch für das Judentum der Zeit Jesu und der Apostel
anzusehen sind. Zwar ist es dem Verfasser wohl bewußt, daß z. B. in der
Gemeinde von Qumran anders über das Verhältnis von geschriebenem Gesetz
und mündlicher Gesetzesbelehrung gedacht wurde als in pharisäischen Kreisen.

Aber er bewertet doch durchweg die Angaben des rabbinischen Schrifttums

als Zeugnisse des normativen Judentums, das den Hintergrund der
ältesten christlichen Verkündigung darstellt. An die umsichtige und gut
gegliederte Darbietung des rabbinischen Materials wird man daher die Frage
zu richten haben, ob nicht auch das pharisäische Judentum der Zeit vor
70 n. Chr. vielschichtiger und mannigfaltiger ausgesehen hat als das Rab-
binat der späteren Zeit, das erst die engen Grenzen jüdischer Orthodoxie
endgültig festzulegen suchte und darum sowohl auf die Apokalyptik als auch
auf die Literatur des hellenistischen Judentums, einschließlich der Septua-
ginta, verzichtete. Durch die Verfestigung der Tradition und die Fixierung
einer als normativ gesetzten Halakha sicherte das Rabbinat nach 70 und
135 n. Chr. den arg gefährdeten Bestand der Synagoge. Ist es daher wirklich

möglich, von der im Rabbinat ausgebildeten Bestimmung der Tradition
her unmittelbar auf das Verständnis von Schrift und Überlieferung in der
Zeit, die vor den Katastrophen von 70 und 135 n. Chr. lag, zurückzuschließen
Wenn man die Gegenprobe machte und von der Makkabäerzeit bis zum
Rabbinat die Entwicklung aufzuzeigen versuchte, welches Bild würde sich
dann ergeben?

Diese Frage zur Methode der vom Verfasser vorgetragenen Argumentation
muß darum so nachdrücklich gestellt werden, weil Gerhardsson im zweiten
Hauptteil, der dem urchristlichen Verständnis der Überlieferung gewidmet
ist, wiederum von rückwärts her seinen Beweisgang beginnt und von dem
im 2. Jahrhundert n. Chr. entwickelten Begriff der Tradition allmählich zu
den Anfängen zurückzugelangen sucht. Doch ob die altkirchlichen Notizen
über die Entstehung der Evangelien, vornehmlich die Papiasfragmente, eine
gute Ausgangsbasis abzugeben vermögen, mag wohl bezweifelt werden. Zwar
kann man aus ihnen ersehen, wie man sich in dieser Zeit Gedanken über die
Anfänge und die Zuverlässigkeit der apostolischen Tradition gemacht hat.
Aber historisch brauchbares Material findet man dort doch nur in sehr be-



Rezensionen 61

scheidenem Umfang. Festeren Boden dagegen betritt der Verfasser in der
sich anschließenden Erörterung des lukanischen Verständnisses der
Tradition. Er betont, es solle zunächst nur das Bild nachgezeichnet werden, das
Lukas selbst sich gemacht hat, ohne daß dieses deshalb in allen Punkten als
historisch zutreffend gelten müßte. Doch das Zutrauen des Verfassers zur
historischen Verlässigkeit der lukanischen Darstellung ist dann doch durchweg

überraschend groß, wenn er z. B. vom lukanischen Schriftbeweis auf
christliche Schultradition schließen möchte - solche Rückschlüsse wären
doch weit eher vom Matthäusevangelium her möglich — und die Schilderung
des sog. Apostelkonzils nach Act. 15 nicht von Gal. 2 her kritisch in Frage
stellt. Denn hier ist zwar die lukanische Theologie deutlich zu erkennen,
nicht aber einfach der faktische Verlauf der ältesten Kirchengeschichte. In
dem Abschnitt, der die paulinischen Briefe behandelt, wird sodann zu
zeigen versucht, wie treu der Apostel sich an die übernommene Tradition
gehalten und die Zwölf in Jerusalem als Wächter über die ganze Kirche und
deren höchste Lehrautorität angesehen habe. Wenn es galt, bestimmte
Fragen in den paulinischen Gemeinden zu entscheiden, so suchte Paulus
deren Lösung durch Befragung der apostolischen Tradition und der
überkommenen Lehre zu finden, die in der Jesusüberlieferung in
festgeprägter Form bereitstand. Doch diese Darstellung eines Paulus, der
gehorsam zur höchsten Lehrautorität in Jerusalem aufschaute, kann nur
durch eine starke Verkürzimg und Verzeichnung der paulinischen Theologie
gewonnen werden. Betont doch Paulus gerade in Gal. 1 und 2 seine
Unabhängigkeit von aller menschlichen Autorität und Tradition. Zur
Verkündigung des Evangeliums von der Gerechtigkeit Gottes weiß er sich von
niemandem als allein von Gott und dem Kyrios bestellt und beruft sich daher
zu dessen Begründung nicht auf eine von Jerusalem ausgegangene Tradition,
sondern auf das göttliche Wort der Schrift. Zwar weiß Paulus sehr wohl,
daß es nur ein Evangelium gibt und geben kann, und bedient sich darum
auch überlieferter Wendungen, die dieses eine Evangelium bezeugen (1. Kor.
15, 3-5; Rom. 1, 3-4 u. a.). Aber ihre Autorität hat alle Tradition allein vom
Kyrios her, der zugleich auch stets deren Grenze und kritische Infragestellung

ist (1. Kor. 11, 23). Wenn es auch sicherlich richtig ist, daß mit den
termini irapoAapßoiveiv und uapa&ibövai Begriffe rabbinischer Schulüberlieferung

übernommen wurden, so muß doch vor allem beachtet werden, daß
die christliche Uberlieferung grundsätzlich anderer Art ist als die der
Rabbinern Denn christliche Theologie kann es nur von Ostern her und im
Bekenntnis zum Auferstandenen geben. Daher kann das Werden der
Evangelientradition nicht analog dem bei den Rabbinen üblichen Verfahren
erklärt werden, als hätte Jesus seinen Jüngern bestimmte Sätze und
Lehrinhalte immer wieder vorgetragen, bis sie diese wörtlich herzusagen wußten
und dann den geprägten Traditionsstoff weiterzureichen imstande waren.
Nach dem übereinstimmenden Zeugnis aller Evangelisten lehrte und
verkündigte Jesus nicht wie die Schriftgelehrten, sondern mit einer éEouata

ohnegleichen. Wie sollte sich überhaupt die Begründung einer eigenen
Schultradition zur eschatologischen Verkündigung Jesu fügen? Man muß daher
auch an den zweiten Hauptteil dieses Buches die kritische Frage richten:



62 Rezensionen

Ließen sich wirklich die Thesen des Verfassers aufrechterhalten, wenn nicht
am Ende, sondern am Anfang der urchristlichen Überlieferung eingesetzt
würde: beim historischen Jesus, der Urgemeinde und bei Paulus? Paulus
als ältester literarischer Zeuge im Neuen Testament zeigt doch deutlich genug,
daß er nicht von einer nach Art der Rabbinen ausgebildeten urchristlichen
Tradition her Theologie treibt, sondern von Kreuz und Auferstehung Jesu
Christi her denkt, lehrt und verkündigt. Eduard Lohse, Kiel.

Max-Alain Chevallier, L'Esprit et le Messie dans le Bas-Judaïsme et le

Nouveau Testament Etudes d'Histoire et de Philosophie religieuses, 49.
Paris, Presses universitaires, 1958. 154 S. Ffr. 800.

Die vorliegende Arbeit ist der Untersuchung eines interessanten Problems
gewidmet. Der Verfasser geht von der Frage aus, warum der Jesus der
synoptischen Evangelien so wenig vom Hl. Geist gesprochen habe, nicht nur
im Hinblick auf seine eigene Geisterfiilltheit in Analogie zu den Propheten,
sondern auch in bezug auf die Jünger. Warum hat er die Ausgießung des
Hl. Geistes, die am Anfang der Urkirche eine so große Rolle spielte, nicht
genauer vorhergesagt Finden wir nicht bereits im Johannesevangelium einen
Versuch, dieses Problem zu entschärfen? Anderseits spielt aber gerade beim
Anfang der Wirksamkeit Jesu, nämlich bei seiner Taufe, die Geistmitteilung
eine entscheidende Rolle.

Der Verfasser geht mit einer wohltuenden Frische an das schwierige
Problem heran. Eine klare Gedankenführung und präzise Formulierungen - am
Ende jeden Teiles werden die Ergebnisse thesenartig zusammengefaßt -
machen die Lektüre des Buches zu einem Genuß.

Der erste Teil der Arbeit (S. 3-50) ist der messianischen Tradition im
Judentum gewidmet, wobei ausschließlich die Frage der Geistbegabung des
Messias untersucht wird. Daß die älteren Rabbinen (vor 70 n. Chr.) nur
Spuren einer Messianologie zeigen, ist bekannt. Indessen führt von Jes.
11,1-10, Ps. 2, und Jes. 49,1-9 eine Linie im palästinensichen Judentum zu
den Psalmen Salomos, zum äthiopischen Henochbuch, zu Jesus Sirach und
den Apokalypsen von Esra und Baruch. Es zeigt sich, daß hier die Gabe des
Geistes an den Messias bereits umgewertet wird im Sinne der Kraft (Ps. Sal.)
und der Weisheit (Jes. Sir.). Im hellenistischen Judentum, vertreten durch
Num. 24, 7. 17 (LXX), die Sibyllinen und Philo, ist die Geistbegabung des
Messias überhaupt unterdrückt worden; dies überrascht darum, weil Philo
ja eine eigene Pneumatologie entwickelt.

Im zweiten Teil (S. 51-96) werden unter dem Titel «Die Gabe des Geistes

an den Messias Jesus von Nazareth» zuerst diejenigen synoptischen Texte
untersucht, die mit dem Beginn der Wirksamkeit Jesu zusammenhängen
(Predigt Johannes des Täufers, Taufe Jesu, Versuchung). In der Tauf-
perikope wird die Gabe des Geistes an den Messias im Sinne von Jes. 11,2.
interpretiert, indem der Messias mit der Fülle des Gottesgeistes bekleidet
wird. Aber schon hier bahnt sich die Entwicklung zu einer Verbindung Geist-
Gottesknecht (Ebed) an. In den weiteren synoptischen Stellen, die vom Geist
handeln (Mt. 12,18-21 ; Lk. 4,16-30u. a.), treten dann Jes. 42, 1 und vor allem
Jes. 61, 1. 2 in den Vordergrund. Der Verfasser vertritt die Ansicht, daß Jesus



Rezensionen 63

selbst sich bewußt an Jes. 61, 1 angeschlossen habe, um seine Messianität
auszudrücken. Erst nach seinem Tode, als jedes falsche Verständnis der
Messianität Jesu ausgeschlossen war, habe die Gemeinde es gewagt, die Linie
der traditionellen jüdischen Messianologie (d. h. Jes. 11 und Ps. 2) auf Jesus
hinzuführen. In den Augen der Gemeinde ist die Ausgießung des Geistes auf
Jesus nicht eine Idee hellenistischen Ursprungs, sondern die Proklamation
Jesu zum Messias der Propheten. Auch die Geburtsgeschichten, die noch
einen Schritt weiter gehen, sind in diesem Sinn zu interpretieren. Wenn die
Gemeinde sagt, daß Jesus den Geist empfangen hat, ist dies nicht die
Beschreibung eines im Leben Jesu erkennbar gewordenen Tatbestandes,
sondern eine dogmatische Aussage. Der Gläubige bekennt, daß Jesus den Gottesgeist

besitzt, genau gleich wie er bekennt, daß Jesus der Sohn Gottes ist
(S. 96).

Der dritte Teil (S. 97—110) trägt den Titel «Der Geist und der auferstandene

Messias Jesus». Er behandelt kurz die umgekehrte Situation in den
paulinischen und johanneischen Schriften. Der auferstandene Herr gibt den
Geist, und die Gläubigen erben ihrerseits die messianischen Vorrechte, nämlich

den Geist und die Annahme an Sohnes Statt (2. Kor. 1, 21 f.).
Die Untersuchung schließt mit einem vierten Teil (S. 111-144) «Der Geist

und der Messias in den Testamenten der zwölf Patriarchen und in den
Qumran-Texten». Da in bezug auf die Messianologie der Qumran-Texte noch
keine gesicherten Ergebnisse vorliegen, äußert sich der Verfasser sehr
vorsichtig. Er neigt dazu, die Qumran-Texte als judenchristliche Erzeugnisse
anzusehen, und findet in ihnen die jüdisch-messianische Tradition lebendig,
die von Jes. 11 und Num. 24, 17 ausgeht. Da es sich hier aber immer um
dogmatische Aussagen handelt, sieht der Verfasser seine These, die er im zweiten
Teil entfaltet hat, bestätigt.

Das Hauptgewicht der interessanten Untersuchung liegt unzweifelhaft auf
den ersten beiden Teilen. Besonders der zweite Teil bringt viele wertvolle
exegetische Erwägungen. Beim Lesen der Arbeit wird einem erneut bewußt, wie
tief die Geistvorstellung des Neuen Testamentes im jüdisch-messianischen
Denken verwurzelt ist und welch geringe Rolle hellenistische Vorstellungen,
z. B. gerade auch in den Geburtsgeschichten, spielen.

Heinrich Raitensweiler, Diegten, Baselland

A. Strobel, Untersuchungen zum eschatologischen Verzögerungsproblem, auf
Grund der spätjudisch-urchristlichen Geschichte von Habakuk 2, 2 ff.
Suppl. to Novum Testamentum, 2. Leiden, E. J. Brill, 1961. XXXI +
305 S. 32 Gld.
Le but de cet important ouvrage est d'aborder les problèmes difficiles

et controversés de l'eschatologie du christianisme primitif, et plus
particulièrement la question du retard de la Fin, en ayant recours à toutes les

ressources de l'exégèse moderne. En effet, depuis A. Schweitzer on n'a
jamais essayé sérieusement de pousser la recherche d'un point de vue de

terminologie, d'histoire des motifs et de la tradition. Or comment peut-on
comprendre la manière dont se pose le problème pour les auteurs du N. T., si
l'on n'a pas vu auparavant que le bas-judaïsme a traité la question en des



64 Rezensionen

termes et avec une argumentation dont les chrétiens se sont directement
inspirés

L'enquête dans laquelle A. Strobel nous invite à pénétrer à sa suite lui
a permis de discerner, dès le bas-judaïsme, la place centrale qu'occupe
Hab. 2, 3 dans tous les développements consacrés à l'eschatologie et au
problème de l'attente d'une Fin qui, promise toujours, toujours se fait attendre.
La citation et les échos directs ou affaiblis qui en sont faits dans les écrits
juifs et chrétiens, voilà qui donne à l'exposé son fil conducteur. Ainsi peut-on
suivre depuis la littérature de Qumran jusqu'aux Pères de l'Eglise du
cinquième siècle, l'histoire de ce thème et en noter les harmoniques
différentes.

L'essénisme (et le judaïsme essénisant) s'en tient à "une interprétation
résolument théocentrique de la citation : la Fin est promise et Dieu la réalisera
quand il le jugera bon. La même tendance peut être décelée dans la traduction

des LXX et c'est aussi la position la plus fréquemment adoptée par les

écrivains néotestamentaires. (A. Strobel propose en particulier, p. 98 ss., une
nouvelle interprétation de II Thess. 2. Eclairant ce passage à la lumière
d'Hab. 2, 3 et de la tradition qui s'y enracine, il nous déconseille formellement
de chercher dans le fameux katechon une désignation cryptique. Celui qui
retient, qui retarde, c'est Dieu lui-même, c'est son plan, sa volonté qui n'a
pas encore prononcé le mot de la Fin.)

Or nous ne nous trouvons pas devant des auteurs qui, traitant le même
sujet, sont naturellement amenés à invoquer le même texte (celui-ci n'est
d'ailleurs pas le mieux choisi pour servir de réponse à la question du retard).
On peut prouver, et A. Strobel le fait d'une manière décisive, qu'il s'agit
en réalité d'un complexe traditionnel depuis le judaïsme et dont les chrétiens
héritent avec tout son matériel scripturaire : citations groupées influant les

unes sur les autres, typologie sur l'histoire de Noé, sur la Pâque... On en
retrouve la trace, fort nette encore, dans des écrits comme I Clément, etc.

C'est ici l'occasion de dire combien me paraît juste la position de A. Strobel

quand il étudie ces traditions dans lesquelles les textes bibliques s'éclairent
les uns par les autres et s'influencent réciproquement. On parle généralement
de Testimonia et, par là, on pense avoir tout dit. L'étude de A. Strobel
vient me confirmer dans ma conviction (cf. Theologische Zeitschrift 14,

1958, p. 416ss. et 15, 1959, p. 419ss.) qu'il a existé dans le judaïsme des

traditions d'ordre cultuel, liturgique... basées sur des organisations de
textes scripturaires et que le christianisme s'en est volontiers inspiré.

L'existence et l'utilisation d'une semblable tradition n'apparaît pas moins
nettement dans une autre lignée d'écrits qui mettent l'accent sur un facteur
anthropocentrique du retard de la Fin: péché de l'homme, possibilité de

repentance, nombre d'élus à parfaire. Cette interprétation s'enracine elle
aussi dans une époque antérieure au christianisme, mais cette fois dans le

judaïsme rabbinique. Elle se trouve reprise dans le N. T. (II Pet. 3, 8) et
domine finalement la plupart des développements patristiques (Justin,
II Clément, Hermas...).

Tout ceci forme une première partie d'une excellente tenue, à laquelle on
ne peut guère reprocher qu'un flair parfois un peu trop aiguisé pour déceler



Rezensionen 65

les traces de la citation clé. Mais ce travers est inévitable dans ce genre
d'enquête.

A. Strobel veut ensuite étudier comment ce thème et cette citation, offerts
au christianisme par une ancienne et riche tradition, vont être non plus
reproduits mais utilisés et mis en valeur dans la pensée chrétienne et d'abord
chez Paul. Il est bien connu que l'apôtre de la justification par la foi trouve
en Hab. 2, 4 le texte qui fonde sa doctrine. Mais il faut avant tout prêter
attention aux contextes dans lesquels apparaît la citation: ils nous
apprennent 1) que Hab. 2, 4 n'est jamais invoqué pour lui seul, mais qu'il est

plutôt entraîné par le courant principal de la tradition eschatologique centrée
sur Hab. 2, 3 ; 2) que Paul utilise cette tradition qu'il connaît sous une forme
relativement développée, sa base scripturaire étant élargie et comprenant
des textes clés du Deutéro-Esaïe sur l'ère messianique et ses caractéristiques.
De quoi il ressort que, pour interpréter correctement la doctrine paulinienne
de la justification par la foi, il faut absolument rendre justice à son accent
résolument eschatologique.

Si d'autre part on cherche l'écho du thème de la parousie retardée (plutôt
que des allusions à Hab. 2, 3: elles sont si lointaines) dans les paraboles
synoptiques du royaume, qui sont plus exactement des paraboles de la
vigilance et de la Fin, on constate qu'à des degrés divers et avec une inégale
clarté, s'y reflètent des motifs inhérents à une typologie pascale. Rappelons
que de pareils motifs n'étaient pas absents dans les stades anciens de la
tradition eschatologique étudiée. La parabole des dix vierges est la plus révélatrice

à cet égard: le récit en est clairement influencé par la liturgie pascale
telle qu'on peut la supposer dans l'ancienne église syrienne.

Passant sur le dernier chapitre venons-en (p. 299) aux conclusions très
brèves en vérité puisqu'elles n'occupent que sept pages. En soi il n'y a là rien
d'étonnant, dans un travail exégétique les résultats certains se laissent
souvent compter sur les doigts d'une main, c'est l'étude préalable qui est la plus
intéressante. Mais ici le lecteur est quelque peu surpris: il ne s'agit pas de

recenser les résultats, mais de proposer, sur la base de la minutieuse analyse
offerte dans les 300 premières pages, une perspective théologique sur le
problème de l'eschatologie et de ses rapports avec l'histoire. A. Strobel se

révèle ici dépendant de la pensée bultmannienne : pour lui le lien décelé chez
Paul entre Hab. 2, 3 et 2, 4, montre que l'apôtre lie indissolublement
eschatologie (attente rapprochée) et justification, en sorte qu'on peut dire que
cette attente est inhérente à l'être même du christianisme, elle caractérise
la situation nouvelle de l'homme qui se décide pour un Dieu dont il attend
tout constamment.

Il n'est pas dans mon intention de discuter ici la thèse et son bien-fondé;
la bibliographie de la polémique est sur ce sujet suffisamment volumineuse.
Par contre ce qu'il faut dire c'est que si A. Strobel voulait en arriver là,
il lui aurait fallu, dès l'analyse, introduire dans le débat exégétique les termes
de la problématique bultmannienne pour les confronter aux textes. Or cela
n'est nullement fait. (Il ne faut pas trop le regretter car cela donne au travail
la valeur indiscutable d'une contribution dont l'audience dépassera l'actuelle
controverse eschatologique. A. Strobel se présente en effet comme un exégète

5



66 Rezensionen

intelligent, non déterminé à l'avance par des positions d'école. Il utilise avec
une parfaite maîtrise les méthodes de la Formgeschichte, mais sait aussi en
dépasser les postulats quand c'est nécessaire : Ainsi n'hésite-t-il pas à attribuer

à plusieurs péricopes évangéliques l'épithète d'«authentique».) Le
résultat est que le lecteur arrivant à ces dernières pages, a tout de suite une
impression défavorable, ne voyant pas que les résultats du travail exégétique
impliquent nécessairement ces conclusions qu'il juge dès lors plaquées
extérieurement au corps de la thèse.

Puisque c'est le moment des critiques on peut exprimer le regret que,
malgré la mise en œuvre d'une impressionnante bibliographie, des absences
se puissent relever en des domaines divers. Ainsi O. Cullmann, 0 OTTIX& MOT
EPXOMENOX dans, In honorem A. Fridrichsen, Coniectanea Neotestamentica
XI, Lund 1948, p. 26-32. Et M. Philonenko, Les interpolations chrétiennes
des Testaments des Douze Patriarches et les manuscrits de Qoumrân. Cahiers
de la Revue d'Histoire et de Philosophie Religieuses, Paris 1960. Mais qui
peut se vanter d'être jamais exhaustif... Beaucoup plus grave est à mon
avis l'absence d'index biblique. Voilà qui suffit à condamner le livre à n'être
utilisé que par ceux qui auront pris les quelques jours nécessaires à sa lecture
attentive. Or l'auteur nous entraîne sur quantité de pistes adjacentes à son
dessein principal et c'est ce qui fait la richesse de ce livre dont les pages
fourmillent de vues intéressantes, souvent originales, toujours bien
documentées. Il est d'autant moins excusable qu'un pareil volume soit offert au
public dépourvu de cet indispensable instrument qu'est un index.

Pierre Prigent, Paris.

Pieter Godfried Verweijs, Evangelium und neues Gesetz in der ältesten
Christenheit bis auf Marcion. Utrecht, Drukkerij en Uitgeversmij v/h
Kemink en Zoon N.V., 1960. 382 S.

Das vorliegende Werk - auf Anregung von Prof. van Unnik geschrieben -
befaßt sich mit einem Problem, das in der patristischen Forschung, obwohl
es von zentraler Bedeutung ist, bisher noch kaum in größerem Zusammenhang

behandelt worden ist1 : Wie hat sich die Stellung der ältesten Christenheit

zu Israel und zu dessen Gesetz im Lauf der Zeit entwickelt und
verändert

Verweijs geht aus von einer Untersuchung der Haltung Jesu dem Gesetz

gegenüber; dann stellt er diejenige des Paulus dar, die eigentlich nur die
Intention Jesu in ihrer theologisch durchreflektierten Form bietet: in
Christus ist das Heil für alle Menschen erschienen, das einst Abraham
verheißen und durch die Gesetzeserfüllung nicht herbeigeführt worden war.
Das Gesetz wurde von Paulus damit an seinen bestimmten Platz in der
Heilsgeschichte gerückt: es lag vor der «Mitte der Zeit», als Vorbereitung
auf das Kommen Christi, war jetzt aber erfüllt in der Kraft des gegenwärtig

1 Siehe allerdings L. Goppelt, Christentum und Judentum im ersten und
zweiten Jahrhundert (1954).



Rezensionen 67

wirkenden Heiligen Geistes. Das dem paulinischen Christentum noch lebendige

Bewußtsein der engen Bindung des in Christus den Heiden verkündigten
Heils an das Judentum, aus dem das Heil hervorgegangen war und das
darum laut Rom. 9-11 noch eine heilsgeschichtliche Rolle spielen sollte,
ging aber den apostolischen und nachapostolischen Vätern zusehends
verloren: für sie war Israel entthront und die Heidenkirche an dessen Stelle
getreten, als das Volk des einzigen Bundes Gottes mit den Menschen. Die
Verheißungen des Alten Testaments galten in Wirklichkeit den
Heidenchristen, die Juden hatten sie in ihrer Verblendung mißverstanden, auf sich
bezogen und wurden darum mittels des Gesetzes von Gott gezüchtigt. Diese
Grundhaltung läßt sich, allerdings in verschiedener Ausprägung (es liegt
dem Verfasser daran, die Unterschiede aufzuzeigen), sowohl in der Didache,
im 1. Klemensbrief, in den Ignatianen, bei Barnabas, Hermas und Justin
feststellen. Freilich geht aus den (z. T. etwas breiten) Ausführungen dieses
Teils der Arbeit nicht klar hervor, wo nach Verweijs die Wurzeln dieser
Verschiebung der Gesichtspunkte liegen ; während er einerseits zwar dartun will,
daß die apostolischen Väter weder vom Judentum noch von der Gnosis
entscheidend beeinflußt waren, sondern auf dem Boden des neutestamentlichen
Heilsverständnisses fußten, betont er doch andererseits stark, daß sich bei
ihnen ein von diesem absolut verschiedenes Heilsverständnis offenbare.
Dadurch wird das Problem der Herkunft der Gesetzesauslegung der apostolischen
Väter aber noch undurchsichtiger, als es schon ist. Vielleicht könnte man die
Entwicklung der christlichen Gesetzesauslegung im 2. Jahrhundert direkter
im Zusammenhang mit der Tatsache sehen, daß den Christen damals das
konkrete Gegenüber des Judentums eben mehr und mehr aus den Augen
gekommen war und infolgedessen die Interpretation des (auch von ihnen
beibehaltenen!) Alten Testaments automatisch oberflächlichere und morali-
sierendere Formen annehmen mußte.

Sehr profiliert und ausführlich wird die Theologie Marcions von Verweijs
herausgearbeitet. Er weist neben der Bedeutung, die die apostolische
Tradition für Marcion hatte, den Einfluß der Gnosis auf ihn (gegenüber Harnack)
überzeugend nach, beläßt aber Marcion trotzdem die ihm eigene Originalität,
die nur wegen der gleichzeitigen Abhängigkeit Marcions von der Gnosis nicht
stärker auf die damalige Kirche einwirken konnte. Dieses Kapitel betrachten
wir — nebst der vorzüglichen Zusammenfassung der Ergebnisse der ganzen
Untersuchung am Schluß des Buches - als den am besten gelungenen Teil
der Arbeit.

Selbstverständlich bleiben bei der Behandlung eines so weit gesteckten
Themenbereichs auch offene Fragen zurück und mangelt einem da und dort
die genaue Einzeldokumentation. Aber es ist gerade das Interessante und
Anregende an diesem Buch, daß sein Verfasser bestrebt ist, Zusammenhänge
sichtbar werden zu lassen, und darum wird diese Untersuchung sicher die
Arbeit auf diesem für die ganze Dogmengeschichte zentral wichtigen Gebiet
befruchten2. Willy Rordorf, Genf.

2 Sehr viele Druckfehler sind leider stehengeblieben, auch fehlt ein Stellen-
und Autorenregister.



68 Rezensionen

Gélase Ier, Lettre contre les lupereales et Dix-huit messes du Sacramentaire
léonien. Introduction, texte critique, traduction et notes de G. Pomarès.

Sources chrétiennes, 65. Paris, Les Editions du Cerf, 1959. 273 S.

Schon längst ist das Sacramentarium Leonianum als ein späteres Sammelwerk

erkannt worden, wobei die neuere Forschung (A. Stuiber, Libelli
Sacramentorum Romani, 1950) über die ältere (dazu H. Lietzmann, Petrus
und Paulus in Rom, 1927, S. 30-35, der selber die Schlußredaktion unter
Papst Vigilius 537-555 ansetzte) hinausgeht und die abschließende Redaktion

in das ausgehende 6. bzw. beginnende 7. Jahrhundert verlegt. Auch
darin urteilt die Liturgieforschung heute kritischer, daß sie die liturgischen
Stoffe des sog. Sacramentarium Veronense (so die Bezeichnung nach
der krit. Ausgabe von Mohlberg 1956), die verarbeitet wurden, nicht so
weit zurückzudatieren wagt wie früher, sondern sich auch darin
beschränkt, nämlich auf die Mitte des 5. Jahrhunderts bis zur Mitte des 6.
Jahrhunderts.

Solche kritische Einstellung scheint noch am ehesten die Gewähr zu
bieten, den älteren Gebetsformularen des Sacramentarium Veronense in historisch

zuverlässiger Weise einen «Autor» zuweisen zu können. Bereits Dom
B. Capelle hatte in mehreren Aufsätzen gelasianische Messen nachgewiesen.
Dom C. Coebergh hatte diese Nachweise erhärtet, während der Lyoneser
Prof. Chavasse Messen des Papstes Vigilus im «Leonianum» nachwies. Auf
den Spuren dieser Forscher, die zum Teil seine theologischen Lehrer
gewesen sind, wandelt der Verfasser, um in einer detaillierteren Untersuchung
mit weitgespannteren Ergebnissen die Gebetsformulare Sect. XVIII und
XXVIII Papst Gelasius I. (492-496) zuzuweisen.

Ausgangspunkt ist dabei eine Epistel der sog. Collectio Avellana, ein
traditionsgemäß Gelasius zugeschriebener Brief, der Christen kritisiert, die
sich an den heidnischen Luperkalien beteiligen, wobei eine führende
Persönlichkeit in dem Brief besonders angegriffen wird. Damit ist nicht nur eine
konkrete Zeitsituation gegeben, sondern auch ein bestimmtes Vocabularium,
um einen literarischen Vergleich mit den erwähnten Sect. 18 und 28
durchzuführen, zumal diese sich sprachlich als eine Einheit auch aus dem
Sacramentarium herausheben. Das Ergebnis eines solchen, die Polemik gegen die
Luperkalien und die Sprachform berücksichtigenden Vergleiches ist in der
Tat frappierend. Dank der chronologischen, dem römischen Kalender
folgenden Anordnung der Gebetsformulare ist der Verfasser in der Lage, die
Gebete jener Zeit der Auseinandersetzung mit einem kryptochristlichen
Heidentum konkret auf die Zeit vom 1. Januar bis 7. Mai 495 festzulegen. Viel
wichtiger ist aber, daß jetzt jene liturgiegeschichtliche Vorphase römischer
Meßordnung, wo dem Liturgen noch eine gewisse Bewegungsfreiheit in der
Gebetsformulierung möglich war, eine anschauliche Erhellung erfahren hat.
Damals konnte die Liturgie noch zeitbezogene Aktualität gewinnen und zu
einem Instrument der Kirchenpolitik werden. Religionsgeschichtlich gesehen
vermittelt die Untersuchung ferner, wie lang das heidnische Brauchtum im
christlichen Rom noch lebendig war. Diese besonders von Alföldi in seinen

Untersuchungen verfolgte Thematik, für die bisher vor allem der Chrono-



Rezensionen 69

graph von 354 n. Chr. textliche Grundlage war, hätte jetzt in den liturgischen
Gebeten von Gelasius eine neue Quellenbasis gefunden.

Beim Lesen dieser zunächst als Lyoner Dissertation (G. Pomarès,
Dix-sept messes du Pape Gélase dans le Sacramentaire léonien, Thèse
dactylographiée, Lyon 1952; der Verfasser hat also sein damaliges Ergebnis
um eine weitere Messe erweitert) kann man sich allerdings nicht des
Eindruckes erwehren, daß sie stark im Bann der bisherigen Entdeckung ge-
lasianischer Texte im Veronense steht. Vielleicht wirkt hier auch das
Schülerverhältnis sich aus. Auf jeden Fall schirmt sich der Verfasser zu wenig vor
einer möglichen Kritik ab. Ich möchte hier nur drei Punkte erwähnen, ohne
ins Detailgespräch einzutreten: 1) Die chronologische Anordnung der
Gebetsformulare ist zunächst dem Privatsammler und Redaktor des Veronense
zuzuschreiben. Man vermißt bei Pomarès den Nachweis, daß die
Berücksichtigung des römischen Festkalenders bei der Anordnung schon in der
Vorstufe der libelli sacramentorum vorhanden war, was eben für den Gang
seiner Argumentation wichtig wäre. 2) Für diese wäre eine eingehende
Begründung der Zuweisung des Briefes 100 an Gelasius nicht minder wichtig,
zumal der Verfasser richtig festgehalten hat, daß der Titel und damit die
Zuweisung des Briefes aus der Handschriften-Tradition stammt, also ephemer

ist. Selbst wenn man auf Grund der Schlußpartie, die von den «praeces-
sores» des Briefschreibers mehrmals spricht (cap. 31. 32), daran festhält, daß
hier ein «pontifex», der allerdings außerordentlich distanziert von seinem
Amt spricht (cap. 9; 31), die Feder führt, bleibt doch die Unsicherheit
bestehen, ob Gelasius dieser «pontifex »ist. Die zeithistorischen Anklänge lassen-

nur den Rückschluß zu, daß der Brief nach der Pest unter Anthemius 472

n. Chr. entstanden ist. Mit andern Worten: ein Testimonium aus den
sonstigen Äußerungen von Gelasius für den Luperkalienstreit nur könnte letzte
Sicherheit geben. Die Zuweisung ist bei dem Stand der Quellen hypothetisch.
3) Auf dieser hypothetischen Prämisse baut dann die vergleichende
Wortuntersuchung zu den Gebetsformularen auf. Hierzu wäre manches zu sagen,
was aber zu weit führte. Wie stark kleinste Ausdrücke dabei belastet werden,
zeige nur das eine Beispiel der chronologischen Bestimmung von dem Gebet
VIII-XX bis: aus dem «nunc» in dem Prälationsgebet (S. 192, 9) wird
geschlossen, daß es am 1. Januar 495 gesprochen sei: «Gélase expose la fâcheuse
situation où se trouve l'église de Rome, mais il espère que tout rentrera
bientôt dans l'ordre» (S. 132), also als Auftakt sei es nur zu verstehen. Ich
brauche zu solcher Interpretation des «nunc» nur an das zu erinnern, was
man den liturgischen Zeitbegriff zu nennen pflegt : in der liturgischen Sprache
ist das «nunc» etwas anderes als in einem Brief oder einer historischen
Darstellung.

So bleibt die verdienstvolle Untersuchung, die im übrigen wegen ihrer
Indices nicht minder verdienstvoll ist, mit einem starken Kapital von
Hypothesen belastet. Sie sprengt darin eigentlich etwas den Rahmen der « Sources
chrétiennes» als Quellenreihe. Genau genommen gehörte sie in eine
Untersuchungsreihe, für welche allerdings die Editoren der Serie sich kein eigenes
Organ geschaffen haben. Carl Andresen, Göttingen.



70 Rezensionen

Rudolf Schwarz, Johannes Calvins Lebenswerk in seinen Briefen. Eine
Auswahl von Briefen Calvins in deutscher Übersetzung. 1.-7. Lief.
Neukirchen, Verlag des Erziehungsvereins, 1960ff. Lfg. à 80 S. DM 3.90.

Das Werk erscheint in 16 Lieferungen und soll 1964 abgeschlossen sein.

Vorläufig nur ein kurzer Hinweis auf diese geschickte Auswahl und vorzügliche

Übersetzung. Die erste Auflage kam 1909 zum Calvinjubiläum heraus.
Paul Wernle gab ihr ein instruktives Geleitwort mit; Otto Weber hat zur
zweiten Auflage ein kurzes Vorwort verfaßt. R. Schwarz ließ sich bei der
Auswahl vom Prinzip leiten, den Charakter Calvins und seines Werks nach
dessen eigenen Aussagen aufleuchten zu lassen. So ist eine zwar ungewollte,
aber deshalb nur um so unmittelbarer wirkende Autobiographie entstanden,
die uns ermöglicht, durch das Dickicht von Vorurteilen und Verzeichnungen
zum wahren Menschen Calvin vorzustoßen. Dabei gewinnt man von der
Klarheit und Bestimmtheit, Entschluß- und Willenskraft, vom Reichtum
des inneren und äußeren Lebens, vom weltweiten Wirken des Genfers ein
Bild, das uns verwehrt, den Reformator bloß als kalten, finsteren,
leidenschaftlichen Kämpfer zu bewerten. Die Briefe verbergen die menschlichen
Schwächen zwar keineswegs, aber sie gewähren doch auch einen tiefen und
öfters unerwarteten Einblick in Calvins heldenhafte und zugleich demütige
Frömmigkeit, ja auch in seine Heiterkeit und in seinen unbeugsamen Willen,
der ihm immer wieder die Kraft schenkte, seiner Schwachheit und Krankheiten

Herr zu werden. Nie will er seine eigene Person hervorheben, stets
geht es ihm nur um sein Werk, sein Ziel, seine Pflicht. Er reißt den Leser mit,
weil er selbst immer vom Höchsten beherrscht ist. Von Gottes Ehre her hat
alles Menschliche seinen Maßstab. Hier liegt der theologische Grund für
Calvins Weltbedeutung. Der Geist der Opferbereitschaft, die «verkörperte
Energie des Guten gegen das Böse» hat die Hugenotten, die Puritaner
geformt. Daß die Briefe auch eine Fundgrube für Kultur-, Kirchen- und
Sittengeschichte sind, sei nur nebenbei erwähnt.

Es kann nicht nachdrücklich genug auf diese Ausgabe der Calvinbriefe
hingewiesen werden. Karl Holl hat in einer Anzeige 1909 geschrieben: «Für
Theologen ist es Sünde, daran vorüberzugehen.» Wir werden bei Abschluß
des Werkes auf den Inhalt der Briefe näher eingehen.

Kurt Cuggisberg, Bern.

R. H. Grützmacher f & G. Mubas, Textbuch zur deutschen systematischen
Theologie und ihrer Geschichte vom 16. bis 20. Jahrhundert, 2. 1935-1960.
Unter Mitwirkung von A. Brandenburg, P. Jacobs und H.-J. Schoeps.
Bern, Verlag P. Haupt, & Tübingen, Katzmann, 1961. XXIV + 600 S.

Nachdem Muras vor sechs Jahren den alten Grützmacher in 4. Auflage
neu herausgebracht hat, läßt er nunmehr einen 2. Band folgen, der die
bedeutendsten Leistungen der systematischen Theologie hauptsächlich des
deutschen und schweizerischen Raumes der letzten 25 Jahre in der schon im
1. Band angewandten Form der durchlaufenden Zitatreferate bringt. Muras
hält sich dabei, ähnlich wie schon im 1. Band, nicht ganz streng an das
Thema, denn es tauchen neben den Systematikern recht viele Vertreter
anderer theologischer Disziplinen auf (Cullmann, Stauffer, W. Köhler, W.



Rezensionen 71

von Loewenieh). Dies kann allerdings kaum als Fehler, sondern eher als

Bereicherung des Bildes aufgefaßt werden.
Bei der vom Herausgeber gewählten Methode wurde bewußt auf kommentierende

Erläuterungen verzichtet, um den Leser nicht der Führung des

Herausgebers zu unterwerfen. Eine solche ließ sich trotzdem nicht ganz
vermeiden, einmal durch die gewählte Digest-Methode, sodann durch die
getroffene Auswahl der Autoren. Hier ist zwar das Bemühen um Gerechtigkeit

bewundernswert. Der Herausgeber macht kein Hehl aus seiner Herkunft
von der modern-positiven Schule Erlanger Richtung und wünscht dieser
auch in seinem Nachruf auf Grützmacher in den kommenden Jahrzehnten
eine Auferstehung, aber er läßt dennoch auch die anderen heute vorhandenen

Gruppen und Richtungen ausgiebig zu Wort kommen. So stehen neun
Systematikern aus der «neo-orthodoxen Schule» mit 124 Seiten ebenfalls
neun Systematiker aus der «neo-liberalen Schule» mit 128 Seiten Text gegenüber.

Es folgt Rudolf Bultmanns Theologie der Entmythologisierung, wobei
außer Bultmann selbst allerdings nur G. Ebeling als Systematiker
aufzutreiben war, sodann die Erlanger lutherische Theologie der Gegenwart. Die
Theologen des Religiösen Sozialismus und ein Sammelparagraph mit
verschiedenen nicht einzuordnenden Systematikern der Gegenwart beschließen
den eigentlich thematischen Teil. Als wertvolle Ergänzungen bringt der Band
noch einen Überblick über den dogmatischen und ethischen Gehalt der
reformierten Bekenntnisschriften von G. Jacobs (Münster), gleichsam als Nachtrag

zu dem lutherischen Pendant im 1. Band, eine Studie über die Religion
der Juden von H. J. Schoeps mit interessanten Ausblicken auf die
Zusammenhänge von Judentum und Christentum, einen katholischen Beitrag über
theologische Entwicklungen im Dialog der Konfessionen von A. Brandenburg,

sowie aus der Feder des Herausgebers Stücke zu Rudolf Steiner und
der von ihm begründeten Anthroposophie und schließlich eine Studie über
die Psychologie von C. G. Jung. Diese nicht unmittelbar zur Thematik des
Buches gehörenden Stücke wollen vom Herausgeber verstanden werden als
Überwindung konfessionalistischer Enge und heutzutage notwendige
Ausweitung ins Allgemein-Ökumenische.

Als wertvoll dürften vom Leser die jedem Abschnitt vorausgeschickten
bibliographischen Angaben empfunden werden, die nicht nur die Werke der
zu zitierenden Autoren, sondern auch sekundäre Literatur enthalten. Liest
man das Buch in einem Zuge durch, so ist man einerseits etwas benommen
von der Vielstimmigkeit dieses nicht immer harmonierenden Chores, anderseits

aber auch bereichert und zum eigenen Nachdenken angeregt.
Freilich drängen sich auch allerlei kritische Bedenken auf. So sehr etwa

bei den Referaten über Karl Barth die große Mühe der Auswahl von Seiten
des Herausgebers zu loben ist, und so sehr es ihm auch gelang, die
Hauptgedanken Barths fair wiederzugeben, so empfindet man gerade hier deutlich,
daß Theologie eben nicht nur eine von der ihr eigenen Sprache zu trennende
Sache ist, sondern daß auch die spezifische Sprachgestalt des jeweiligen
Theologen dazu gehört. So ist durch die angewandte Digest-Methode die
weitausholende Plerophorie der Sprache Barths gleichsam zu einem asthmatischen

Gestammel verkürzt worden. Man ist auch nicht immer glücklich



72 Rezensionen

über die Etikettierung der Autoren. Zunächst wird der § 23 als «Karl Barth,
die von ihm ausgehende und die von ihm ausgegangene Theologie»
angekündigt, später figuriert als Seitenüberschrift die fragwürdige Bezeichnung
«Neo-orthodoxe Theologie». Geradezu paradox muß diese Überschrift
wirken, wenn man darunter u. a. auch die von E. Brunner vollzogene Kritik
am Dogma von der Jungfrauengeburt oder der Himmelfahrt liest. Warum
hat hier der Herausgeber auf die gut eingeführte Bezeichnung «Dialektische
Theologie» verzichtet, unter die dann freilich O. Cullmann kaum zu rechnen
gewesen wäre? Es wäre wünschenswert gewesen, daß dagegen von F. Go-

garten mehr als nur die dürftigen zwei Seiten gebracht worden wären. Sein

wichtiges Werk «Der Mensch zwischen Gott und Welt», das als ein Hauptwerk

neuerer deutscher systematischer Theologie gelten muß, ist überhaupt
unter den Tisch gefallen. Für das Spätwerk Gogartens hätte es sich empfohlen,

es unter § 25, «R. Bultmanns Theologie und ihr Fortwirken in der
Systematik», zu bringen, besonders das Stück über «Entmythologisierung
und Kirche» hätte dort bestimmt seinen Platz gehabt. Bei der sog.
neoliberalen Theologie fragt man sich, ob es nötig war, fast 30 Seiten von
Neuenschwander und 35 Seiten von W. Köhler, der gar kein systematischer
Theologe sein wollte, zu bringen. Sollte dies nur darum geschehen sein, um
den Proporz mit der orthodoxen Theologie zu wahren? Dagegen scheint mir
K. Leese erheblich zu kurz gekommen zu sein, von dem nur 4 % Seiten aus
«Recht und Grenze der natürlichen Religion» erscheinen, aber nichts aus den
anderen Werken. Bedenken sind auch anzumelden gegen die Stoffwahl in
§ 25 über Bultmann. Hier hätte Gelegenheit genommen werden müssen, ein
einigermaßen lebendiges Bild von der Diskussion um Bultmann zu geben,
das leicht durch Exzerpte aus den Bänden «Kerygma und Mythos» zu
gewinnen gewesen wäre. So bleibt die Theologie Bultmanns merkwürdig
monologisch, zumal sich außer Ebeling kein jüngerer Systematiker finden soll, der
hier zu erwähnen wäre. Von Ebeling hätte auf alle Fälle sein wichtiger Aufsatz

über «Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode für Theologie
und Kirche», mit dem das Neuerscheinen der Zeitschrift für Theologie und
Kirche als Organ der «neo-liberalen» Theologie 1950 (wie unzulänglich sind
doch solche Etikettierungen!) eingeleitet wurde, gebracht werden müssen.
Das 1947 erschienene Buch von H.-H. Schrey, «Existenz und Offenbarung»,
das als Versuch einer Existenztheologie auf Bultmannschen Grundlagen zu
verstehen ist, wäre hier ebenfalls zu berücksichtigen gewesen; in ihm wird
schon sechs Jahre vor Brunners «Das Ewige als Zukunft und Gegenwart»
der christliche Glaube als Bestimmung der Existenz in ihren drei Zeit-
dimensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verstanden. Ob Tillichs
Theologie noch unter der Überschrift «Theologie des religiösen Sozialismus»
erscheinen kann, ist mir fraglich. Er kann heute nur schwerlich noch auf die
alten Ausgangspositionen der 20er Jahre festgelegt werden. Für das doch
recht bunte Gemisch von Theologen in § 28 hätte sich eine andere
Rubrizierung empfohlen. So wären unschwer P. Brunner, F. Brunstäd, E. Kinder
und A. Köberle, aber warum eigentlich nicht auch H. Thielicke, unter
«Neuere lutherische Theologie» unterzubringen gewesen, während auf einige
der anderen wohl hätte verzichtet werden können. Dann wäre auch noch



Rezensionen 73

Platz gewonnen gewesen für einige der Theologen, die für einen geplanten
3. Band vorgesehen sind.

Als Desiderium für den ausstehenden 3. Band sei eine noch stärkere
ökumenische Ausweitung angemeldet. Wenn schon die Themenstellung
eines Textbuches der deutschen systematischen Theologie durch Autoren
aus dem angelsächsischen und skandinavischen Raum (Reinhold Niebuhr,
A. Nygren, G. Wingren) durchbrochen wird, so könnten ebensogut auch noch
einige andere hier erscheinen, die nicht weniger bedeutend sind (Richard
Niebuhr, N. Ferré, W. Temple, Forsyth). Warum sollen auch die Orthodoxen
ganz ausgeschlossen sein? Wenn das ökumenische Prinzip für die Auswahl
bestimmend sein soll, dann müßten neben Vertretern aus dem angelsächsischen

und skandinavischen Raum auch solche aus dem französischen und
orthodoxen Sprachgebiet vertreten sein. Eine sachgemäße Auswahl zu treffen,
mag über das Vermögen eines Einzelnen hinausgehen, weil wir alle nur einen
beschränkten Einblick in das Ganze der in der Ökumene wirksamen
Theologien haben, aber dieses Manko ließe sich leicht durch Heranziehung von
Beratern aus den entsprechenden Bereichen ausgleichen.

Trotz der angemeldeten Bedenken und Wünsche möchte der Rezensent
nicht so verstanden werden, als verwerfe er das Buch. Er weiß es vielmehr
als eine wichtige Quelle für Theologen und Nichttheologen zu schätzen und
möchte es allen, die weder Zeit noch Kraft für direktes Quellenstudium
haben, warm empfehlen. Heinz-Horst Schrey, Tübingen.

Hans-Eckehard Bahr, Poiesis. Theologische Untersuchung der Kunst. Stuttgart,

Evangelisches Verlagswerk, 1961. 352 S. DM 26.-.
Diese Arbeit füllt eine Lücke aus, die man seit dem Aufkommen der

dialektischen Theologie empfunden hat. Bahr erarbeitet nun endlich theologische

Kriterien, die den legitimen Zugang zur Welt der Kunst zeigen. Der
Verfasser hat damit der Theologie und dem heutigen Denken einen wichtigen
Dienst geleistet.

Bahr formuliert seine Thesen sehr pointiert und oft herausfordernd, aber
man muß ihm immer wieder neu recht geben. Wir zitieren aus der Einleitung
einige Sätze: «Es ist ein Stigma der Gegenwart, daß die jahrhundertealte
Kluft zwischen der Kirche und den Künstlern noch immer nicht überbrückt
ist. In dieser Kluft tritt ein dahinterstehendes, größeres Schisma, der Widerspruch

zwischen gegenwärtiger Kirche und gegenwärtiger Kultur
exemplarisch zutage.» Bahr führt dann aus, daß sich Kirche und Kunst gegenseitig

nicht kennen: «Viele Künstler ahnen nichts von den kühnen
Einzelexperimenten neuer Zeugenschaft in Kirche und Theologie. Umgekehrt ist die
neue Erkundung der Wirklichkeit, wie sie in der künstlerischen Moderne
geschieht, der Kirche weithin verborgen geblieben... Das bloße Dasein einer
solchen Kunst, der es - wie dem Glauben - um die unverstellte Wirklichkeit
geht, ist eine einzige, große Herausforderung der Christen» (S. 9). Bahrs
Kritik an der Kirche ist scharf: «Höchst selten nur vermögen Christen offenbar

ihre Angst zu überwinden und frei das Heilswort dem Künstler
zuzusprechen Sie... versuchen den Künstler ekklesiologisch einzuheimsen, auf
den Index zu setzen oder sonstwie seiner Herausforderung zu entgehen...



74 Rezensionen

Erkennen wir doch : der Glaube und die künstlerische Intelligenz sind heute
neu aufeinander verwiesen. Ohne den welterfüllten Anspruch der Kunst
erstarrt die Kirche in falschem Konservativismus. Und umgekehrt: unterbleibt

das begründende und begrenzende Heilswort der Kirche, droht das

Wagnis der Künstler in einer perennierenden Revolution zu erstarren» (S. 10).
Im ersten Hauptteil skizziert Bahr die Problemlage und stellt das

Selbstverständnis der heutigen Kunst und ihr Ringen um Freiheit in einer technisierten

und totalitären Welt dar. Der Antimodernismus (Sedlmayr: Verlust
der Mitte!) wird abgelehnt, weil hinter ihm ein Prinzip der «analogia entis»
stehe und für die Kunst des 20. Jahrhunderts das Schema Urbild - Abbild
keine verpflichtende Kraft mehr habe. Die gemeinte «Mitte» wäre nicht Gott,
sondern das Festhalten an einem Weltbild, das Gott statisch in die Wirklichkeit

hineinzwingt, um das Gott-Welt-Verhältnis ordohaft zu überschauen.
Bahr orientiert dann weiter über die «Deutung der Kunst innerhalb der
neueren evangelischen Theologie» und über den Thomismus, der sich in
diesen Fragen als so fruchtbar erweist, daß der avantgardistische Katholizismus

das Gespräch mit der modernen Kunst aufzunehmen vermag.
Der zweite Hauptteil spricht über « Strukturen des Kunstwerks und

Stadien des künstlerischen Ethos». Dieser Teil enthält u. a. in nuce eine gehaltvolle

Theologie des Spiels. Hier kann auch Barths Mozartschau aufgenommen

werden und gezeigt werden, daß sich diese für den Problemkreis der
Kunst ungleich ergiebiger erweist als seine einengenden Aussagen zur bildenden

Kunst. Bahr kritisiert ferner idealistische Kunstauffassungen und zeigt,
daß es unangemessen ist, bloß nach dem rational einsehbaren «Sinn» eines
Kunstwerkes zu suchen. Endlich weist er auf Stadien des künstlerischen
Ethos mit Hinweisen auf Nietzsche, Lenau, Baudelaire, Barlach, Benn,
Camus etc. Er sieht in der Gegenwartskunst einen neuen, echten Weltbezug
und darin eine «heilvolle Herausforderung» für den Glauben.

Der dritte Hauptteil ist überschrieben: «Muse und Gnade.» Hier ist mit
Recht das Stichwort aufgenommen, das Kurt Marti geprägt hat: «Christus,
die Befreiung der Kunst zur Weltlichkeit.» Damit zeigt Bahr, daß eine sog.
christliche Kunst nicht mehr möglich ist, und er postuliert die «Rezeption
des Außerchristlichen als Strukturprinzip» (S. 254ff.).

Wichtig ist die Auseinandersetzung mit Kierkegaard; hier differenziert
der Verfasser überaus sorgfältig und erhellend («Das gesetzliche Mißverständnis

der Krisis», und: «Bildlosigkeit als nova lex», S. 263ff.). Die Beurteilung
der mit Kierkegaard gestellten Probleme lautet zusammenfassend: Hier
wird Gnade angesichts der Welt der Kunst plötzlich zur ohnmächtigen
Gnade, sodann wird die Totalität des Anspruchs des Evangeliums eingeengt
und endlich taucht die Gefahr einer gnostischen Herabsetzung der
Wirklichkeit auf.

Bahr spricht abschließend über das oft leidenschaftlich diskutierte Thema
einer «Kirchlichen Kunst». Er sagt z. B.: «Zeichenhaft begleitet das Kunstwerk

Bekenntnis und Lobpreis der gottesdienstlichen Gemeinde. Es ist
gewürdigt, mit Antwort zu sein auf das pneumatische Geschehen, das sich in
Wortverkündigung und Sakramentshandlung ereignet» (S. 296). Auf einer
guten exegetischen Grundlegung ruhen die Bemerkungen zum Problem



Rezensionen 75

«Bild und Gestaltfeindschaft und ihre Gründe» (S. 304). Bahr zeigt doch
wohl richtig, wie viele Mißverständnisse hier die protestantische Tradition
belasten. Auch fürchtet der Verfasser, eine Ausstoßung der Künste aus dem
Räume des Gottesdienstes überantworte diese der Verkehrung.

Ein besonderer Vorzug dieses Werkes ist es, daß die gesamte Literatur
zu diesem Thema aufgearbeitet ist. Die Literaturangaben füllen über 20
Seiten. So wird jeder, der in das Gespräch über «Kirche und Kunst» eingreifen
will, hier die nötige Grundlegung finden. Wenn auch kritische Bemerkungen
in Einzelheiten möglich sind, wird doch eine umfassende Kritik weit
ausholen müssen. Mehr als eine Kritik fürchten wir, daß einmal mehr von ge-,
wissen protestantischen «Komplexen» her, das Gespräch gar nicht
aufgenommen wird. Und wenn man sonst dem Protestantismus zubilligen muß,
daß er das Gespräch mit der Welt sucht und aufnimmt, befindet er sich -
mit Bahr zu formulieren — in diesen Fragen noch in der Situation einer allzu
großen Nichtaffinität zur Welt. Das Schicksal dieses Buches wird ein
Symptom dafür sein, wie stark diese «Komplexe» immer noch sind!

Kurt Lüthi, Biel, Kt. Bern.

Otto B. Roegele, Was erwarten wir vom Konzil? Gedanken eines Laien.
Fromms Taschenbücher, 6. Osnabrück, Verlag A. Fromm, 1961. 127 S.

Albert Brandenburg, Evangelische Christenheit in Deutschland am
Vorabend des 2. vatikanischen Konzils in katholischer Sicht. Fromms
Taschenbücher, 11. Osnabrück, Verlag A. Fromm, 1961. 110 S.

Die Literatur zum bevorstehenden Konzil wird immer größer. Die beiden
vorliegenden Bände (beide erschienen in der neuen Taschenbuch-Reihe
«Zeitnahes Christentum» des katholischen Fromm-Verlags in Osnabrück)
wollen besonders der rechten, inner-katholischen Vorbereitimg auf das zweite
Vatikanum dienen.

Das Buch von Otto Roegele, eines führenden deutschen Publizisten, ist
deutliches Zeichen dafür, wie sehr auch die katholische Laienschaft sich nun
ins Gespräch einschaltet. Roegele meldet energisch eine ganze Reihe von
Postulaten für das Konzil an. Die Laien sollten nach seiner Meinung aktiv
und intensiv an der Vorbereitungsarbeit beteiligt werden. Sie wollen
bewußt die kirchliche Verantwortung mittragen und nicht nur eine passive
Rolle spielen. Roegele plädiert auch dafür, daß für die rechte Planung und
Vorbereitung des Konzils heute ein ständiger Kontakt mit den
nichtkatholischen Christen notwendig ist. Alle wesentlichen Fragen müßten vorher

auch mit Vertretern anderer Kirchen besprochen werden. Ein weiterer
Ausbau der Mariologie darf nicht geschehen, da alles vermieden werden muß,
was die Kluft zwischen Rom und der übrigen Christenheit vertiefen könnte.
Wichtig ist für Roegele die Forderung nach einer Aufwertung des Bischofsamtes

und entsprechendem Abbau des kurialen Zentralismus. Das Konzil
muß eine Klärung des katholischen Kirchenbegriffs bringen. Die rigorose
Mischehenpraxis muß modifiziert werden. Ebenso bedarf die Handhabung
des Index einer gründlichen Reform. Die Kirche muß frei werden von einer
Denkweise, die von formaljuristischen Kategorien dominiert wird. Auch
auf den Missionsfeldern sollte mehr ökumenische Zusammenarbeit erstrebt



76 Rezensionen

und verwirklicht werden. Roegele erhofft vom Konzil mutige, neue Wege
weisende Beschlüsse. Er steht damit nicht allein. Manche seiner Gedanken
und Postulate decken sich mit denjenigen, die etwa Hans Küng in seinem
bekannten Konzilsbuch geäußert hat.

Albert Brandenburg, der im ökumenischen Gespräch besonders versiert
ist, gibt in seinem Buch eine «Phänomenologie der evangelisch-protestantischen

Kirchenwirklichkeit von heute, insonderheit jedoch des theologischen
Bestands». Er will seinen katholischen Lesern zeigen, wo die evangelische
Christenheit heute steht und wie sie sich theologisch und kirchlich in den
letzten Jahrzehnten entwickelt hat. Er will damit auch dem ökumenischen
Gespräch im Vorfeld des Konzils dienen. Brandenburg erweist sich einmal
mehr als guter Kenner der evangelischen Theologie. Es geht ihm nicht um
Polemik, sondern um rechtes Verständnis des ökumenischen Partners. Peter
Meinhold hat als evangelischer Theologe dem Buch Brandenburgs ein
empfehlendes Geleitwort mitgegeben. Wir können uns seinem Dank an den
Autor nur freudig anschließen. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 8, 1-2 (1961):
A. F. Utz, Wesen und Begründung des Rechts (3-74); A. Antweiler, Armut
(75-92); B. Drack, Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum nach der
Lehre Basilius des Großen, II (93-108) ; P. Künzle, Thomas von Aquin und
die moderne Eschatologie (109-120); G.Gieraths, Die Bedeutung des hl.
Thomas für die Frömmigkeit (121-143); J. Brantschen, Vatikanum I und II.
Parallelchronik (144-155). Internationale kirchliche Zeitschrift 51, 4 (1961):
A. M. Ramsay, Die Kirchenväter und die moderne anglikanische Theologie
(294-300); P. J. Maan, Unsere Kontinuität mit der alten Kirche (301—308).
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 117, 23 (1961): M. Niemöller, Von
Evanston nach Neu-Delhi (354-360). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft

17, 4 (1961): H. Bernard-Maitre, Un grand tournant des missions
catholiques au XXe siècle (241-256); J. Wicki, Die Todesfälle und ihre
Ursachen in der indischen Provinz der Gesellschaft Jesu, 1541-1574 (257-279);
M. Tagle & L. Jalandoni, Philippine Biblical Survey (280-290) ; B.
Biermann, Die « Geografia y description universal de las Indias » des Juan Lopez de
Velasco als Quelle für die Missionsgeschichte (291-302); A. Villanyi, L'évan-
gélisation des bédouins nomades (303-310). Reformatio 10, 10 (1961): M.
Frischknecht, Volkskirche, Kerngemeinde und freie Welt (537-551). 11-12:
R. Küster, Die politische Theologie Josef Hromädkas (611-627); A. Köberle,
Ursprung und Sinn des Schmerzes (628-639) ; R. Schwarzenbach, Hamanns
Prosa (640-652). Schweizerische theologische Umschau 31, 3 (1961): M. Werner,

Die neue Diskussion über die Frage nach dem historischen Jesus (138-


	Rezensionen

