Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 18 (1962)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

James D. SmArT, The Interpretation of Scripture. Philadelphia, The West-
minster Pre3, 1961. 317 S. £ 6.—.

Der Verfasser ist seit einigen Jahren Lehrer in biblischer Theologie am
Union Theological Seminary in New York. Er ist frither Pfarrer einer presby-
terianischen Gemeinde in Toronto gewesen. In der Reihe Westminster Guides
to the Bible hat er von den Propheten Israels geschrieben und ist auch einer
von den Herausgebern der bemerkenswerten Westminster Study Edition of
the Holy Bible.

Das Buch ist keine Geschichte der Interpretation, aber gibt besonders
in den letzten Kapiteln eine historische Ubersicht der Bibelforschung
(VIII-IX. The Death and Rebirth of Biblical Theology). In England und
Amerika setzte die historisch-kritische Epoche spéter als in Deutschland
ein, wie auch die Wendung zur theologischen Exegese. Noch im Jahre 1928
bezeichnete der Amerikaner H. P. Smith die Ankunft der historischen Kritik
als die endgiiltige Losung des Problems der Interpretation. Aber diese Zu-
versicht ist auch in Amerika stark erschiittert worden, wie von R. M. Grants
The Bible in the Church hervorgeht (1948).

Mit Barth meint der Verfasser, daf3 die historische Kritik einen Hohlraum
geschaffen hat: wo man frither die Stimme Gottes horen konnte, hérte man
nichts mehr. Das Problem, das im Abstand zwischen Damals und Jetzt sich
kundgibt, kann nicht durch eine immer von subjektiven Voraussetzungen
abhéngige Modernisierung gelost werden. Man kann némlich nicht dartiber
klar werden, wie man von der Einheit der Schrift, ihrer Inspiration und Au-
toritdt denken und glauben soll. Folgt nicht mit jeder Modernisierung eine
marcionitische Auffassung des Alten Testaments?

Der Verfasser will energisch das Mysterium der Offenbarung behaupten
und wendet sich sowohl gegen die nur historische Forschung wie gegen die
Intellektualisierung und Dogmatisierung, wie sie in gewissen Formen der
theologischen Exegese hervortreten. Im Anschlu8 an diese Betonung des
Mysteriums will er weder eine definitive Losung geben noch eine klar be-
grenzte Methode. Die biblische Wirklichkeit scheint ihm die Ganzheit des
existierenden Menschen wie die Offenbarung des ewigen Gottes einzu-
schlieBen. Man kann nicht tiber die Bibel denken und schreiben, als ob es
keine Offenbarung gébe.

Die Tendenz des Verfassers ist eine doppelte. Erstens iibt er ernste Kritik
an der historischen Forschung sowohl im Einzelnen wie im Prinzipiellen. Die
Absicht ist dabei deutlich, dem theologischen Denken Raum zu bereiten. Er
will die historische Methode vertiefen, ist aber kritisch z. B. auch gegen
J. M. Robinson, der W. Dilthey und R. G. Collingwood als Vorgénger einer
Methode betrachtet, die den Weg zur neuen Zuversicht in der Frage der
Jesusforschung weist (A new Quest of the historical Jesus, 1959). Der Boden
der Geschichte soll nicht verlassen, aber tiefer durcharbeitet werden.

Die Kritik des Verfassers richtet sich zweitens auch gegen die in der mo-
dernen Exegese auftretenden Methoden der Typologie, Allegorie und Ana-



Rezensionen 55

logie. Natiirlich gibt es Ubereinstimmungen zwischen verschiedenen Stufen
der Offenbarung. Aber ihre beste Koordinierung geschieht durch die Begriffe
Weissagung und Erfillung, wenn man sich dabei daran erinnert, dall Weis-
sagung eine Weissagung in actu ist, ohne daf3 das menschliche Werkzeug
immer davon weil3 (das ist faktisch ein Sensus plenior).

Die historischen und die theologischen Methoden haben «interdependence»,
kommunizieren und wirken miteinander zusammen. Der Schlullsatz wird,
daB der Exeget sowohl ein kompetenter Historiker wie ein kompetenter
Theologe sein mull. Aber wie wird diese Zusammenarbeit realisiert? Viel-
leicht gibt Smart die beste Antwort auf diese Frage durch die Weise, in der
er durch das ganze Buch die Fragen diskutiert, besonders in dem als «Bei-
spiel» gegebenen Kapitel V (The Problems Illustrated).

Die Frage der existentiellen Interpretation ist mit der Arbeit des Ver-
fassers nicht gelést. Geht man in der Kritik davon aus, daf3 jede biblische
Forschung von einem Subjekt abhéngt, will man gern wissen, wie aus diesem
Faktum eine Pflicht werden mufl. Man fragt, ob nicht die Pflicht immer ist,
so objektiv wie moglich die Wirklichkeit darzustellen.

Leider sind die deutschen und kontinentalen Arbeiten im Literatur-
verzeichnis sehr ungenau verzeichnet. S. 19 und 43 beruft der Verfasser sich
auf die erste Auflage des Barthschen Roémerbriefs. Im Verzeichnis aber
nennt er nur die zweite Auflage. Ahnliches gibt es mehr.

Das Buch ist indess wohl eines Studiums wert. Es représentiert eine
sympathische Via media. Erik Esking, Orebro (Schweden).

G. W. AHLSTROM, Psalm 89. Eine Liturgie aus dem Ritual des leidenden Konigs.
Lund, C. W. K. Gleerups Forlag, 1959. 228 S.

Kaum ein anderes Problem hélt die alttestamentliche Wissenschaft so sehr
in dauernder Spannung wie dasjenige des sakralen Koénigstums (Divine
Kingship). Die Diskussion dariiber ist vor allem durch das 1933 von S. Hooke
herausgegebene Sammelwerk «Myth and Ritual» in Gang gekommen. Die
eifrigsten Verfechter der Idee des géttlichen Konigtums wie im Alten Orient
im allgemeinen, so im besonderen auch in Altisrael sind heute I. Engnell
(Studies in Divine Kingship in the Ancient Near East, 1943) und G. Widen-
gren (Sakrales Konigtum im A.T. und im Judentum, 1955). Sie glauben,
tiberall ein Ritual aufweisen zu kénnen, in dessen Mittelpunkt der als Gott-
heit aufgefaite Konig steht, der den sterbenden und auferstehenden Vegeta-
tionsgott darstellt und als solcher mit seiner Gemahlin den hieros gamos voll-
zieht. Und zwar handelt es sich nach der Meinung der Anhénger der Myth-
and-Ritual-Schule dabei um den zentralen Kult der altorientalischen Welt
uberhaupt, und das Grundschema (pattern) seines Ritus soll iiberall dasselbe
sein.

Die These hat neben viel Zustimmung, vor allem in der skandinavischen
und englisch sprechenden Welt, auch scharfen Widerspruch gefunden, der
wohl am grundsétzlichsten bereits vor einem guten Dezennium durch M. Noth
angemeldet worden ist (Gott, Konig, Volk im AT. Eine methodologische
Auseinandersetzung: Zeitschr. Theol. u. Ki. 47, 1950, 8. 157-191 = GQes.



56 Rezensionen

Stud. zum A.T., 1957, S. 188-229). Andere betonten, dall zwischen den ein-
zelnen Kulturkreisen der Alten Welt sorgfiltig zu unterscheiden (so H. Frank-
fort, Kingship and the Gods, 1948) und bei aller Beachtung altorientalischer
Parallelen auch in diesem Bereich die Eigenart des israelitischen Glaubens
wohl zu beachten sei. Neuerdings hat K.-H. Bernhardt in seiner Mono-
graphie «Das Problem der altorientalischen Koénigsideologie im A.T.» (1961)
die Theorie vom «ritual pattern» unter besonderer Beriicksichtigung der Ge-
schichte der Psalmenauslegung einer umfassenden Kritik unterzogen. Er
kommt zum SchluB, daB die Theorie von der Ubernahme des sakralen
Koénigstums und seiner Ideologie durch Israel nicht haltbar sei (S. 304) und
es also dringlich wére, bei der Weiterarbeit nicht bei der altorientalischen
Koénigsideologie, sondern der eigentiimlichen israelitischen Koénigsauffas-
sung einzusetzen.

Trotzdem ist die Frage nach dem Verhiltnis der israelitischen zu den all-
gemein orientalischen Vorstellungen iiber die religiose Bedeutung des Konig-
tums noch keineswegs gekldrt, und von einer sichern Erfassung des alt-
testamentlichen Tatbestandes sind wir, so versténdlich die Bedenken gegen
die Myth-and-Ritual-Schule auch sind, noch weit entfernt. Davon kann ja
keine Rede sein, dafl der Koénig im A.T. nur eine profane, politische Grofle
wiire, von der allein bei der Darstellung der Geschichte Israels gesprochen
werden mifite. Das Konigtum ist in der Tat auch in Israel eine sakrale
Institution und hat seinen Platz gehabt im Ritual, aber auch in der Heils-
geschichte. Das letztere beweist etwa die Nathanweissagung, mit ihr aber
auch die messianische Hoffnung der Propheten, die von deren Hintergrund
her zu verstehen ist. Daf} es aber kultische Begehungen gegeben hat, in deren
Mittelpunkt der davidische Koénig stand, dafiir sind die Kénigspsalmen ein
eindeutiges Zeugnis. Denn dal} das wirklich Psalmen sind, die mit dem je
gegenwdrtigen Konig zu tun hatten und also nicht mit dem Heilskénig einer
fernen Zukunft, ist heute fast ebenso allgemein anerkannt, wie dal} diese
Psalmen ihren urspriinglichen Sitz im Kult hatten. Die Diskrepanz in der
Forschung bricht aber sofort auf, wenn der Kult, bei dem der Konig beteiligt
war, ndaher bestimmt und umgrenzt werden soll. Handelt es sich lediglich um
Feiern bei der Thronbesteigung eines Konigs, eventuell auch um ein jahrlich
wiederkehrendes Konigsfest, um Begehungen in Notzeiten, etwa bei Feindes-
bedriéngnis, oder auch um Feiern nach errungenem Sieg? Oder muf3 man mit
den Vertretern der Pattern-Theorie annehmen, daf3 das «Ich» der meisten
oder gar aller Individualpsalmen zum mindesten von Haus aus den Konig
meine, eben in seiner Funktion als Vertreter der Gottheit, als erniedrigter
und erhéhter, wenn nicht als sterbender und auferstehender Gott, so da3 die
Klage- und Danklieder des einzelnen ihren urspriinglichen Sitz im Leben bei
den der Lebenserneuerung dienenden Jahresfesten gehabt hétten ?

Zur Klarung dieser Fragen kann nur eine sorgfaltige Exegese der Texte
fiuhren. Es ist darum besonders verdienstlich, daB G. W. Ahlstrém, der im
Vorwort seiner Arbeit bekennt, der Forschungsrichtung verpflichtet zu sein,
«die, von Herrn Prof. Dr. Ivan Engnell herrithrend, immer den Gottesdienst
als die Herzader der israelitischen Religion betrachtet», einen der fiir die
Frage nach der israelitischen Koénigsideologie wesentlichsten Abschnitte, den



Rezensionen 57

89. Psalm, herausgegriffen und einer umfassenden Exegese unterzogen hat.
Man greift mit grofier Spannung zu diesem Buch. Hier mul3 sich die Probe
aufs Exempel machen lassen, ob wir es wirklich mit einer «Liturgie aus dem
Ritual des leidenden Koénigs» zu tun haben. Laft sich der Beweis dafiir hzer
nicht fithren, miiBte doch wohl die Theorie des allgemeinen «ritual pattern»
in sich zusammenfallen oder doch stark modifiziert werden.

Ahlstrom setzt ein mit einer Kritik der von Gunkel innerhalb der Psalmen-
exegese inaugurierten Gattungsforschung. Dessen System der Gattungen sei
eine bloBe Konstruktion und fiir eine durchgreifende Revision reif. Nun gibt
es gewill einen Schematismus in der Anwendung der Gunkelschen Gattungs-
einteilung, der zu unhaltbaren Ergebnissen fuhrt, und viele Fragen tiber den
Zusammenhang der Psalmen mit einzelnen kultischen Anlédssen sind offen.
So gehort es zu den falschen Schliissen aus der Gattungsforschung, wenn
man den 89. Psalm nicht mehr als Einheit zu sehen vermag, weil er doch
deutlich aus drei verschiedenen Gattungen zusammengesetzt sei: einem
Hymnus (V. 2f., 6-19), einem Orakel (V. 4f., 20-38) und einem Klagelied
(V. 39-52). Zweifellos ist der Psalm auch nicht nur aus diesen urspriinglichen
Einheiten zu einem unférmigen Konglomerat zusammengestellt worden, son-
dern von Haus aus schon eine zwar komplexe, aber doch in eznem bestimmten
Anlal verwurzelte GroBe. J. M. Ward, der dem Psalm (in Vet. Test. 11,
1961, S. 321ff.) ebenfalls eine Studie gewidmet hat, bezeichnet ihn sogar als
«a beautifully articulated unity». Es ist fiir die heutige Phase der Forschung
bezeichnend, daB3 dartber auch H.-J. Kraus in seinem Psalmenkommentar
nicht anders denkt, obwohl er die Grundthese Ahlstréoms scharf ablehnt. Nun
meint aber Ahlstréom, dafl Ausgangspunkt fiir die Einteilung der Psalmen
nicht die Gunkelsche Methode, sondern die eigenen Bezeichnungen des Psal-
ters bilden miiten, und setzt dieses Programm auch gleich in die Tat um,
indem er die Uberschrift iiber dem 89. Psalm , maskil, einer Untersuchung
unterzieht, in der Absicht, so das Wesen des Psalmes fassen zu kénnen. Das
ist ein fragwiirdiger Einstieg in die Thematik des Liedes, denn die Uber-
schriften sind anerkanntermaflen oft sekundér, und der Sinn des Begriffes
maskil ist immer noch, trotz aller zu seiner Erhellung aufgewendeten Miihe,
fir uns undurchsichtig. Das gilt auch nach dem Versuch Ahlstréms, die Be-
zeichnung als einen terminus technicus fiir einen Psalm, der im Ritus des
hieros gamos beheimatet war, zu erweisen, weil er von der Voraussetzung
ausgeht, die erst bewiesen werden miillte, daf3 die als maskil bezeichneten
Psalmen als Klage des Konigs iiber seine Erniedrigung bzw. als Botschaft
von seiner Errettung und Erh6hung zu deuten seien. In einem weiteren Ab-
schnitt stellt Ahlstrém den masoretischen Text und die Versionen der Sep-
tuaginta, Peschitta und Vulgata nebeneinander. Auch im Kommentarteil
weist er jeweils auf die Fassung der Versionen hin, denn es liegt ihm nach
dem Vorwort daran, am Beispiel des 89. Psalms auch die Frage der Zuver-
lassigkeit des masoretischen Textes und seines Verhiltnisses zu den Uber-
setzungen zu kliren. Sein Ergebnis ist, da3 der masoretische Text den un-
bedingten Vorzug verdient, textkritische Probleme fénden sich kaum. Er
folgt denn auch bei seiner eigenen Ubersetzung, von zwei Fiillen abgesehen,
wo er hebriische Varianten vorzieht, vollstindig dem Text der Biblia



58 Rezensionen

Hebraica. Man ist gewill grundsétzlich gerade bei einem Psalmenkommentar
dankbar, wenn bei der Bearbeitung des hebréischen Textes mit grof8er Sorg-
falt und Zuriickhaltung gegeniiber kithnen Emendationen vorgegangen wird.
Aber bei Ahlstrém hat das Pendel der Textkritik nun doch zu stark nach der
Seite einer streng konservativen Haltung gegeniiber dem hebréischen Text
ausgeschlagen. Dall der Konsonantentext schon vor der Zeit Jesu eine feste
Grofle gewesen sei, ist eine kithne Behauptung, die durch Ahlstréms Bemer-
kungen zu den biblischen Qumrantexten gewil3 nicht gesichert wird. Aber
selbst wenn er damit recht héiitte, wire doch die Zuverlissigkeit der hebrii-
schen Uberlieferung noch lange nicht fiir alle Einzelfille erwiesen.

Der Hauptteil der Arbeit gilt der Kommentierung des Psalmes. Sie zeich-
net sich durch ein sorgfiltiges Eingehen auf sozusagen jeden einzelnen Be-
griff aus. Die groBle Gelehrsamkeit des Verfassers zeigt sich in der héufigen
Herbeiziehung babylonischer oder ugaritischer Parallelen und einer reichen
Verwendung der Literatur (wobei man allerdings wiinschen méchte, er hétte
sich eingehender mit Werken auseinandergesetzt, die eine andere Auf-
fassung vom Konigtum in Israel und eine andere Methode der Exegese ver-
treten). Man kann bei Ahlstrom im einzelnen viel lernen. Aber es wird aller-
dings auch manches so zurechtgebogen, dafl es der These, es handle sich um
einen Psalm, der vom leidenden und erhéhten Koénig des Rituals spricht,
nicht abtraglich sein kann. So wird V. 4 présentisch iibersetzt: «Ich schlieBe
(hiemit) einen Bund mit meinem Auserwihlten, ich schwoére David...»
Ebenso lesen wir in V. 20: «Nun (hebr. ’4z!) sprichst du im Gesicht zu dei-
nem Frommen und sagst: Ich gebe (nun) einem Helden Macht...» (statt:
Damals sprachst du zu deinem Frommen...). Und dementsprechend in
V. 21: «Ich finde (wahle aus) David, meinen Knecht, mit meinem heiligen
Ol salbe ich ihn.» Das ist eine entscheidende Verschiebung, die sich mit den
Ausfithrungen Ahlstréms tber die hebraischen Tempora nicht rechtfertigen
1aBt: Damit wird der Psalm aus der Sphére der Heilsgeschichte in diejenige
des zeitlosen Ritus versetzt. Aus dem einen David der Geschichte wird der
jeweilige Exponent des Kults, dessen Name und dessen historischer Ort
gleichgiiltig ist. Ahlstréom versucht seine Auffassung durch einen Exkurs
tiber Dvd-David zu unterbauen. Er glaubt nicht nur, fiir Israel eine Vegeta-
tionsgottheit mit dem Namen Dod (= Liebling) nachweisen zu kénnen,
sondern meint, da David Regentenname Elchanans von Bethlehem (vgl.
2. Sam. 21,19) sei, der, als eine bloBe Variante von Dod, zeigen soll, daf3 der
Koénig «in seiner kultideologischen Funktion als El Eljons Sohn den Vegeta-
tionsgott Dwd symbolisiert hat». So erhebt denn nach Ahlstrém der Konig
in Ps. 89 (von V.39 an) in seiner kultischen Funktion als der Gott Dod
Klage (8S.172). Das heifit, in diesem Abschnitt des Psalms, der von der
Schmach des Konigs und seiner Bedringnis durch die Feinde spricht, ist
wiederum der geschichtliche Bezug auf eine Gefahrdung durch politische
Gegner in Abrede gestellt: «Die Klage in V. 39ff. ist eine Klage iiber die ver-
nichtende Titigkeit der Gottesfeinde. In ihr ist der Konig in ‘Ebed-Kate-
gorien’ gezeichnet, er ist der leidende Messias. Seine Aufgabe ist es, durch
das kultische notwendige Leiden die Wiedergeburt des Lebens sicherzu-
stellen» (S. 142). Ahlstrém gibt zwar zu, dall es moglich wiire, den Abschnitt



Rezensionen 59

historisch zu deuten, dagegen soll aber die Uberschrift {iber dem Psalm,
maskil, sprechen.

So ist es dem Verfasser nicht gelungen, seinen Schluf3: « Der 89. Psalm hat
also zu den Dwd-Zeremonien gehért und ist ein Beleg dafur, dal Vegeta-
tionsriten eine groBe Rolle in der israelitischen Religion gespielt haben»
wirklich einsichtig zu machen. Das zeigt sich noch einmal in seinem Ab-
schnitt Giber «Psalm 89 und 2. Sam. 7». Hier liegt es doch auf der Hand, daf3
das A.T. selbst die Erwéhlung Davids als einen historischen Vorgang an
einem bestimmten Punkt der Geschichte und nicht als ein sich je und dann
wiederholendes kultisches Geschehen auffaft. Ahlstrém meint, da3 2. Sam. 7
eine historisierte Kronungsliturgie sei. Aber wenn auch der kultische Akt
(ich denke an die Aktualisierung der Nathanverheilung bei einer Inthronisa-
tionsfeier) auf die Darstellung des historischen Geschehens abgefdrbt haben
wird, so steht doch grundsétzlich das historische Ereignis (2. Sam 7) vor dem
kultischen Lied, das daran erinnert (Ps. 89), genau so, wie der Bundes-
schluB3 grundsétzlich dem israelitischen Bundesfest vorgeordnet ist.

Es liegt dem Rezensenten aber daran, zu betonen, dal3 Ahlstroms Arbeit
sorgfiltige Beachtung verdient. Dal} es sich bei Ps. 89 nicht um eine nach-
exilische Dichtung handelt, diirfte ein fiur allemal erwiesen sein. Freilich, ob
der Psalm auf eine alte jebusitische Liturgie zuriickgeht, ist fraglich, weil er
doch die in 2. Sam. 7 entfaltete israelitische Konigsideologie bereits voraus-
setzt. Die Leistung Ahlstréms, die darin besteht, auf die Zusammenhénge
mit der Umwelt hingewiesen zu haben, ist voll anzuerkennen, wenn auch die
Aufgabe bestehen bleibt, das spezifisch Israelitische herauszuarbeiten. Wich-
tige Erkenntnisse fal3t Ahlstrém auch im Abschnitt iiber das Verhéltnis der
Propheten zu den Psalmen zusammen, wobei er speziell tiber den Zusammen-
hang zwischen Ps. 89 und Jesaja spricht. Er hat gewi3 darin recht, da3 man
kaum von einem EinfluB der Propheten auf die Psalmen sprechen kann und
jene Konzeption der israelitischen Religionsgeschichte, die sich etwa im Satz
von Procksch verdichtet hat, Deuterojesaja sei der Vater der Theologie der
Psalmen, preiszugeben ist. Schon der erste Jesaja setzt vielleicht nicht gerade
den 89. Psalm in seiner jetzigen Form, aber doch die in ihm enthaltene Ge-
dankenwelt voraus, und es wird so sein, daB3 sein Begriff des Heiligen Israels
dem kultischen Bereich entnommen ist (siehe Ps. 89,19). Und wenn man auch
weiterhin den Satz nicht gerade wird unbesehen unterschreiben wollen, daf3
die Psalmen «der klarste Ausdruck des innersten Wesens und der grund-
legenden Motive der israelitischen Religion sind» (weil in ihnen die Heils-
geschichte zu kurz kommt und die Spannung zum Kult tibersehen wird, in
welche die israelitische Religion durch die Propheten gesetzt worden ist), so
muf3 doch tatsdchlich die Welt des Gottesdienstes Israels neben derjenigen
der geschichtlichen Traditionen und des Prophetismus in ihrer Bedeutung
ganz anders denn ehedem gewertet werden. Die Arbeit Ahlstréoms bietet
jedem viele Erkenntnisse und Anregungen, der hier weiterarbeiten will.

Hans Wildberger, Ziirich



60 Rezensionen

BIRGER GERHARDSSON, Memory and Manuscript. Oral Tradition and Written
Transmission wn Rabbinic Judaism and FEarly Christianity. = Acta
Seminarii Neotestamentici Upsaliensis 22. Lund; C.W. K. Gleerup.
Copenhagen, Ejnar Munksgaard. Uppsala 1961, 379 S.

Diese breit angelegte und sehr sorgfiltig durchgefiihrte Abhandlung
mochte einen Beitrag zur Frage nach miindlicher und schriftlicher Tradition
leisten, wie sie durch die formgeschichtlichen Untersuchungen der Evan-
gelien aufgeworfen wurde.

Da die rabbinische Uberlieferung das nichstliegende Vergleichsmaterial
zur synoptischen Tradition darbietet, wird im ersten Hauptteil eine griind-
liche Darstellung der rabbinischen Schuliiberlieferung vorgelegt. Der Ver-
fasser arbeitet solide aus den Quellen und verwertet in grofer Vollstdndig-
keit die weit verzweigte wissenschaftliche Diskussion. Er méchte zeigen, dal3
die strengen Gesetze der Uberlieferung, die von den Rabbinen ausgebildet
wurden, als charakteristisch fiir das Judentum der Zeit Jesu und der Apostel
anzusehen sind. Zwar ist es dem Verfasser wohl bewuf3t, dafl z. B. in der
Gemeinde von Qumran anders tiber das Verhéltnis von geschriebenem Gesetz
und miindlicher Gesetzesbelehrung gedacht wurde als in pharisdischen Krei-
sen. Aber er bewertet doch durchweg die Angaben des rabbinischen Schrift-
tums als Zeugnisse des normativen Judentums, das den Hintergrund der
altesten christlichen Verkiindigung darstellt. An die umsichtige und gut ge-
gliederte Darbietung des rabbinischen Materials wird man daher die Frage
zu richten haben, ob nicht auch das pharisdische Judentum der Zeit vor
70 n. Chr. vielschichtiger und mannigfaltiger ausgesehen hat als das Rab-
binat der spéteren Zeit, das erst die engen Grenzen jidischer Orthodoxie
endgtiltig festzulegen suchte und darum sowohl auf die Apokalyptik als auch
auf die Literatur des hellenistischen Judentums, einschliefllich der Septua-
ginta, verzichtete. Durch die Verfestigung der Tradition und die Fixierung
einer als normativ gesetzten Halakha sicherte das Rabbinat nach 70 und
135 n. Chr. den arg gefidhrdeten Bestand der Synagoge. Ist es daher wirk-
lich méglich, von der im Rabbinat ausgebildeten Bestimmung der Tradition
her unmittelbar auf das Verstdndnis von Schrift und Uberlieferung in der
Zeit, die vor den Katastrophen von 70 und 135 n. Chr. lag, zuriickzuschlieBen ?
Wenn man die Gegenprobe machte und von der Makkabderzeit bis zum
Rabbinat die Entwicklung aufzuzeigen versuchte, welches Bild wiirde sich
dann ergeben?

Diese Frage zur Methode der vom Verfasser vorgetragenen Argumentation
mul} darum so nachdriicklich gestellt werden, weil Gerhardsson im zweiten
Hauptteil, der dem urchristlichen Versténdnis der Uberlieferung gewidmet
ist, wiederum von riickwirts her seinen Beweisgang beginnt und von dem
im 2. Jahrhundert n. Chr. entwickelten Begriff der Tradition allméhlich zu
den Anfidngen zuriickzugelangen sucht. Doch ob die altkirchlichen Notizen
iiber die Entstehung der Evangelien, vornehmlich die Papiasfragmente, eine
gute Ausgangsbasis abzugeben vermdgen, mag wohl bezweifelt werden. Zwar
kann man aus ihnen ersehen, wie man sich in dieser Zeit Gedanken tber die
Anfinge und die Zuverlédssigkeit der apostolischen Tradition gemacht hat.
Aber historisch brauchbares Material findet man dort doch nur in sehr be-



Rezensionen 61

scheidenem Umfang. Festeren Boden dagegen betritt der Verfasser in der
sich anschlieBenden Erorterung des lukanischen Verstdndnisses der Tra-
dition. Er betont, es solle zundchst nur das Bild nachgezeichnet werden, das
Lukas selbst sich gemacht hat, ohne daf3 dieses deshalb in allen Punkten als
historisch zutreffend gelten mii8te. Doch das Zutrauen des Verfassers zur
historischen Verlassigkeit der lukanischen Darstellung ist dann doch durch-
weg uberraschend grofl, wenn er z. B. vom lukanischen Schriftbeweis auf
christliche Schultradition schlieBen méchte — solche Riickschliisse wiren
doch weit eher vom Matthdusevangelium her méglich — und die Schilderung
des sog. Apostelkonzils nach Act. 15 nicht von Gal. 2 her kritisch in Frage
stellt. Denn hier ist zwar die lukanische Theologie deutlich zu erkennen,
nicht aber einfach der faktische Verlauf der éltesten Kirchengeschichte. In
dem Abschnitt, der die paulinischen Briefe behandelt, wird sodann zu zei-
gen versucht, wie treu der Apostel sich an die tibernommene Tradition ge-
halten und die Zwolf in Jerusalem als Wichter iiber die ganze Kirche und
deren hochste Lehrautoritdt angesehen habe. Wenn es galt, bestimmte
Fragen in den paulinischen Gemeinden zu entscheiden, so suchte Paulus
deren Losung durch Befragung der apostolischen Tradition und der
uberkommenen Lehre zu finden, die in der Jesusiiberlieferung in fest-
geprigter Form bereitstand. Doch diese Darstellung eines Paulus, der ge-
horsam zur hoéchsten Lehrautoritidt in Jerusalem aufschaute, kann nur
durch eine starke Verkiirzung und Verzeichnung der paulinischen Theologie
gewonnen werden. Betont doch Paulus gerade in Gal. 1 und 2 seine Un-
abhangigkeit von aller menschlichen Autoritat und Tradition. Zur Ver-
kiindigung des Evangeliums von der Gerechtigkeit Gottes weill er sich von
niemandem als allein von Gott und dem Kyrios bestellt und beruft sich daher
zu dessen Begriindung nicht auf eine von Jerusalem ausgegangene Tradition,
sondern auf das gottliche Wort der Schrift. Zwar weill Paulus sehr wohl,
daBl es nur ein Evangelium gibt und geben kann, und bedient sich darum
auch tberlieferter Wendungen, die dieses eine Evangelium bezeugen (1. Kor.
15, 3-5; Rém. 1, 3—4 u. a.). Aber ihre Autoritat hat alle Tradition allein vom
Kyrios her, der zugleich auch stets deren Grenze und kritische Infrage-
stellung ist (1. Kor. 11, 23). Wenn es auch sicherlich richtig ist, dal3 mit den
termini mapohaufdvery und mapadndsévor Begriffe rabbinischer Schultiberliefe-
rung iibernommen wurden, so mul3 doch vor allem beachtet werden, da@
die christliche Uberlieferung grundsitzlich anderer Art ist als die der Rab-
binen. Denn christliche Theologie kann es nur von Ostern her und im Be-
kenntnis zum Auferstandenen geben. Daher kann das Werden der Evan-
gelientradition nicht analog dem bei den Rabbinen iiblichen Verfahren er-
klart werden, als haite Jesus seinen Jiingern bestimmte Séatze und Lehr-
inhalte immer wieder vorgetragen, bis sie diese wortlich herzusagen wullten
und dann den geprigten Traditionsstoff weiterzureichen imstande waren.
Nach dem tbereinstimmenden Zeugnis aller Evangelisten lehrte und ver-
kindigte Jesus nicht wie die Schriftgelehrten, sondern mit einer étouvoia
ohnegleichen. Wie sollte sich {iberhaupt die Begriindung einer eigenen Schul-
tradition zur eschatologischen Verkiindigung Jesu fiigen? Man mul3 daher
auch an den zweiten Hauptteil dieses Buches die kritische Frage richten:



62 Rezensionen

LieBen sich wirklich die Thesen des Verfassers aufrechterhalten, wenn nicht
am Ende, sondern am Anfang der urchristlichen Uberlieferung eingesetzt
wirde: beim historischen Jesus, der Urgemeinde und bei Paulus? Paulus
als altester literarischer Zeuge im Neuen Testament zeigt doch deutlich genug,
daB} er nicht von einer nach Art der Rabbinen ausgebildeten urchristlichen
Tradition her Theologie treibt, sondern von Kreuz und Auferstehung Jesu
Christi her denkt, lehrt und verkiindigt. Eduard Lohse, Kiel.

Max-AvaiNn CHEVALLIER, L’Esprit et le Messie dans le Bas-Judaisme et le
Nouveau Testament = KEtudes d’Histoire et de Philosophie religieuses, 49.
Paris, Presses universitaires, 1958. 154 S. Ffr. 800.

Die vorliegende Arbeit ist der Untersuchung eines interessanten Problems
gewidmet. Der Verfasser geht von der Frage aus, warum der Jesus der
synoptischen Evangelien so wenig vom HI. Geist gesprochen habe, nicht nur
im Hinblick auf seine eigene Geisterfiilltheit in Analogie zu den Propheten,
sondern auch in bezug auf die Jiinger. Warum hat er die Ausgiefung des
HI. Geistes, die am Anfang der Urkirche eine so grofle Rolle spielte, nicht
genauer vorhergesagt ? Finden wir nicht bereits im Johannesevangelium einen
Versuch, dieses Problem zu entschérfen? Anderseits spielt aber gerade beim
Anfang der Wirksamkeit Jesu, nédmlich bei seiner Taufe, die Geistmitteilung
eine entscheidende Rolle.

Der Verfasser geht mit einer wohltuenden Frische an das schwierige Pro-
blem heran. Eine klare Gedankenfiihrung und préizise Formulierungen — am
Ende jeden Teiles werden die Ergebnisse thesenartig zusammengefat —
machen die Lektiire des Buches zu einem GenuB.

Der erste Teil der Arbeit (S.3-50) ist der messianischen Tradition im
Judentum gewidmet, wobei ausschlieBlich die Frage der Geistbegabung des
Messias untersucht wird. Dal3 die &lteren Rabbinen (vor 70 n. Chr.) nur
Spuren einer Messianologie zeigen, ist bekannt. Indessen fithrt von Jes.
11,1-10, Ps. 2, und Jes. 49,1-9 eine Linie im paléstinensichen Judentum zu
den Psalmen Salomos, zum &thiopischen Henochbuch, zu Jesus Sirach und
den Apokalypsen von Esra und Baruch. Es zeigt sich, daf3 hier die Gabe des
Geistes an den Messias bereits umgewertet wird im Sinne der Kraft (Ps. Sal.)
und der Weisheit (Jes. Sir.). Im hellenistischen Judentum, vertreten durch
Num. 24,7.17 (LXX), die Sibyllinen und Philo, ist die Geistbegabung des
Messias iberhaupt unterdriickt worden; dies tiberrascht darum, weil Philo
ja eine eigene Pneumatologie entwickelt.

Im zweiten Teil (S. 51-96) werden unter dem Titel «Die Gabe des Geistes
an den Messias Jesus von Nazareth» zuerst diejenigen synoptischen Texte
untersucht, die mit dem Beginn der Wirksamkeit Jesu zusammenhingen
(Predigt Johannes des Tédufers, Taufe Jesu, Versuchung). In der Tauf-
perikope wird die Gabe des Geistes an den Messias im Sinne von Jes. 11, 2.
interpretiert, indem der Messias mit der Fille des Gottesgeistes bekleidet
wird. Aber schon hier bahnt sich die Entwicklung zu einer Verbindung Geist-
Gottesknecht (Ebed) an. In den weiteren synoptischen Stellen, die vom Geist
handeln (Mt. 12, 18-21; Lk. 4,16-30 u. a.), treten dann Jes. 42, 1 und vor allem
Jes. 61, 1. 2 in den Vordergrund. Der Verfasser vertritt die Ansicht, da3 Jesus



Rezensionen 63

selbst sich bewuf3t an Jes. 61, 1 angeschlossen habe, um seine Messianitét
auszudriicken. Erst nach seinem Tode, als jedes falsche Verstdndnis der
Messianitédt Jesu ausgeschlossen war, habe die Gemeinde es gewagt, die Linie
der traditionellen jiidischen Messianologie (d. h. Jes. 11 und Ps. 2) auf Jesus
hinzufiithren. In den Augen der Gemeinde ist die AusgieBung des Geistes auf
Jesus nicht eine Idee hellenistischen Ursprungs, sondern die Proklamation
Jesu zum Messias der Propheten. Auch die Geburtsgeschichten, die noch
einen Schritt weiter gehen, sind in diesem Sinn zu interpretieren. Wenn die
Gemeinde sagt, dall Jesus den Geist empfangen hat, ist dies nicht die Be-
schreibung eines im Leben Jesu erkennbar gewordenen Tatbestandes, son-
dern eine dogmatische Aussage. Der Gléaubige bekennt, daB3 Jesus den Gottes-
geist besitzt, genau gleich wie er bekennt, dall Jesus der Sohn Gottes ist
(S. 96).

Der dritte Teil (S. 97-110) tragt den Titel « Der Geist und der auferstan-
dene Messias Jesus». Er behandelt kurz die umgekehrte Situation in den
paulinischen und johanneischen Schriften. Der auferstandene Herr gibt den
Geist, und die Glaubigen erben ihrerseits die messianischen Vorrechte, ndm-
lich den Geist und die Annahme an Sohnes Statt (2. Kor. 1, 21 f.).

Die Untersuchung schlie3t mit einem vierten Teil (S. 111-144) «Der Geist
und der Messias in den Testamenten der zwolf Patriarchen und in den
Qumran-Texten». Da in bezug auf die Messianologie der Qumran-Texte noch
keine gesicherten Ergebnisse vorliegen, &ulert sich der Verfasser sehr vor-
sichtig. Er neigt dazu, die Qumran-Texte als judenchristliche Erzeugnisse
anzusehen, und findet in ihnen die judisch-messianische Tradition lebendig,
die von Jes. 11 und Num. 24, 17 ausgeht. Da es sich hier aber immer um dog-
matische Aussagen handelt, sieht der Verfasser seine These, die er im zweiten
Teil entfaltet hat, bestétigt.

Das Hauptgewicht der interessanten Untersuchung liegt unzweifelhaft auf
den ersten beiden Teilen. Besonders der zweite Teil bringt viele wertvolle ex-
egetische Erwigungen. Beim Lesen der Arbeit wird einem erneut bewuBt, wie
tief die Geistvorstellung des Neuen Testamentes im jlidisch-messianischen
Denken verwurzelt ist und welch geringe Rolle hellenistische Vorstellungen,
z. B. gerade auch in den Geburtsgeschichten, spielen.

Heinrich Baltensweiler, Diegten, Baselland

A. StrOBEL, Untersuchungen zum eschatologischen Verzogerungsproblem, auf
Grund der spatjudisch-urchristlichen Geschichte von Habakuk 2, 2ff. =
Suppl. to Novum Testamentum, 2. Leiden, E. J. Brill, 1961. XXXI +
305 S. 32 G1d.

Le but de cet important ouvrage est d’aborder les problémes difficiles
et controversés de l’eschatologie du christianisme primitif, et plus parti-
culiérement la question du retard de la Fin, en ayant recours a toutes les
ressources de l'exégése moderne. En effet, depuis A. Schweitzer on n’a
jamais essayé sérieusement de pousser la recherche d’un point de vue de
terminologie, d’histoire des motifs et de la tradition. Or comment peut-on
comprendre la maniére dont se pose le probléme pour les auteurs du N. T., si
I’'on n’a pas vu auparavant que le bas-judaisme a traité la question en des



64 Rezensionen

termes et aveec une argumentation dont les chrétiens se sont directement
inspirés?

L’enquéte dans laquelle A. Strobel nous invite & pénétrer a sa suite lui
a permis de discerner, dés le bas-judaisme, la place centrale qu’occupe
Hab. 2, 3 dans tous les développements consacrés a 1’eschatologie et au pro-
bléme de l'attente d’une Fin qui, promise toujours, toujours se fait attendre.
La citation et les échos directs ou affaiblis qui en sont faits dans les écrits
juifs et chrétiens, voild qui donne & 1’exposé son fil conducteur. Ainsi peut-on
suivre depuis la littérature de Qumran jusqu’aux Péres de I'Eglise du
cinquiéme siécle, I’histoire de ce théme et en noter les harmoniques diffé-
rentes.

L’essénisme (et le judaisme essénisant) s’en tient & une interprétation ré-
solument théocentrique de la citation: la Fin est promise et Dieu la réalisera
quand il le jugera bon. La méme tendance peut étre décelée dans la traduc-
tion des LXX et c’est aussi la position la plus fréquemment adoptée par les
écrivains néotestamentaires. (A. Strobel propose en particulier, p. 98ss., une
nouvelle interprétation de IT Thess. 2. Eclairant ce passage a la lumiére
d’Hab. 2, 3 et de la tradition qui s’y enracine, il nous déconseille formellement
de chercher dans le fameux katechon une désignation cryptique. Celui qui
retient, qui retarde, c’est Dieu lui-méme, c’est son plan, sa volonté qui n’a
pas encore prononcé le mot de la Fin.)

Or nous ne nous trouvons pas devant des auteurs qui, traitant le méme
sujet, sont naturellement amenés a invoquer le méme texte (celui-ci n’est
d’ailleurs pas le mieux choisi pour servir de réponse & la question du retard).
On peut prouver, et A. Strobel le fait d’une maniére décisive, qu’il s’agit
en réalité d’'un complexe traditionnel depuis le judaisme et dont les chrétiens
héritent avec tout son matériel scripturaire: citations groupées influant les
unes sur les autres, typologie sur I’histoire de Noé, sur la Paque... On en
retrouve la trace, fort nette encore, dans des écrits comme I Clément, etc.

C’est ici 'occasion de dire combien me parait juste la position de A. Stro-
bel quand il étudie ces traditions dans lesquelles les textes bibliques s’éclairent
les uns par les autres et s’influencent réciproquement. On parle généralement
de Testimonia et, par la, on pense avoir tout dit. L’étude de A. Strobel
vient me confirmer dans ma conviction (cf. Theologische Zeitschrift 14,
1958, p. 416ss. et 15, 1959, p. 419ss.) qu’il a existé dans le judaisme des
traditions d’ordre cultuel, liturgique... basées sur des organisations de
textes scripturaires et que le christianisme s’en est volontiers inspiré.

L’existence et ’'utilisation d’une semblable tradition n’apparait pas moins
nettement dans une autre lignée d’écrits qui mettent 'accent sur un facteur
anthropocentrique du retard de la Fin: péché de ’homme, possibilité de
repentance, nombre d’élus a parfaire. Cette interprétation s’enracine elle
aussi dans une époque antérieure au christianisme, mais cette fois dans le
judaisme rabbinique. Elle se trouve reprise dans le N.T. (IT Pet. 3, 8) et
domine finalement la plupart des développements patristiques (Justin,
IT Clément, Hermas...).

Tout ceci forme une premiére partie d’une excellente tenue, & lagquelle on
ne peut guere reprocher qu'un flair parfois un peu trop aiguisé pour déceler



Rezenstonen 65

les traces de la citation clé. Mais ce travers est inévitable dans ce genre
d’enquéte.

A. Strobel veut ensuite étudier comment ce théme et cette citation, offerts
au christianisme par une ancienne et riche tradition, vont étre non plus re-
produits mais utilisés et mis en valeur dans la pensée chrétienne et d’abord
chez Paul. 1l est bien connu que 'apétre de la justification par la foi trouve
en Hab. 2, 4 le texte qui fonde sa doctrine. Mais il faut avant tout préter
attention aux contextes dans lesquels apparait la citation: ils nous ap-
prennent 1) que Hab. 2, 4 n’est jamais invoqué pour lui seul, mais qu’il est
plutot entrainé par le courant principal de la tradition eschatologique centrée
sur Hab. 2, 3; 2) que Paul utilise cette tradition qu’il connait sous une forme
relativement développée, sa base scripturaire étant élargie et comprenant
des textes clés du Deutéro-Esaie sur I'ére messianique et ses caractéristiques.
De quoi il ressort que, pour interpréter correctement la doctrine paulinienne
de la justification par la foi, il faut absolument rendre justice & son accent
résolument eschatologique.

Si d’autre part on cherche I’écho du théme de la parousie retardée (plutdt
que des allusions & Hab. 2, 3: elles sont si lointaines) dans les paraboles
synoptiques du royaume, qui sont plus exactement des paraboles de la
vigilance et de la Fin, on constate qu’a des degrés divers et avec une inégale
clarté, s’y reflétent des motifs inhérents & une typologie pascale. Rappelons
que de pareils motifs n’étaient pas absents dans les stades anciens de la tra-
dition eschatologique étudiée. La parabole des dix vierges est la plus révéla-
trice & cet égard: le récit en est clairement influencé par la liturgie pascale
telle qu’on peut la supposer dans I'ancienne église syrienne.

Passant sur le dernier chapitre venons-en (p.299) aux conclusions trés
bréves en vérité puisqu’elles n’occupent que sept pages. En soi il n’y a la rien
d’étonnant, dans un travail exégétique les résultats certains se laissent sou-
vent compter sur les doigts d’une main, ¢’est ’étude préalable qui est la plus
intéressante. Mais ici le lecteur est quelque peu surpris: il ne s’agit pas de
recenser les résultats, mais de proposer, sur la base de la minutieuse analyse
offerte dans les 300 premiéres pages, une perspective théologique sur le
probléme de l'eschatologie et de ses rapports avec I'histoire. A. Strobel se
révéle ici dépendant de la pensée bultmannienne: pour lui le lien décelé chez
Paul entre Hab. 2, 3 et 2, 4, montre que ’apétre lie indissolublement escha-
tologie (attente rapprochée) et justification, en sorte qu’on peut dire que
cette attente est inhérente & 1’étre méme du christianisme, elle caractérise
la situation nouvelle de ’homme qui se décide pour un Dieu dont il attend
tout constamment.

Il n’est pas dans mon intention de discuter ici la thése et son bien-fondé;
la bibliographie de la polémique est sur ce sujet suffisamment volumineuse.
Par contre ce qu’il faut dire c’est que si A. Strobel voulait en arriver la,
il Iui aurait fallu, dés ’'analyse, introduire dans le débat exégétique les termes
de la problématique bultmannienne pour les confronter aux textes. Or cela
n’est nullement fait. (Il ne faut pas trop le regretter car cela donne au travail
la valeur indiscutable d’une contribution dont ’audience dépassera l'actuelle
controverse eschatologique. A. Strobel se présente en effet comme un exégéte

5



66 Rezensionen

intelligent, non déterminé & I’'avance par des positions d’école. Il utilise avec
une parfaite maitrise les méthodes de la Formgeschichte, mais sait aussi en
dépasser les postulats quand c’est nécessaire: Ainsi n’hésite-t-il pas a attri-
buer & plusieurs péricopes évangéliques ’épithéte d’«authentique».) Le ré-
sultat est que le lecteur arrivant & ces derniéres pages, a tout de suite une
impression défavorable, ne voyant pas que les résultats du travail exégétique
impliquent nécessairement ces conclusions qu’il juge des lors plaquées ex-
térieurement au corps de la thése.

Puisque c’est le moment des critiques on peut exprimer le regret que,
malgré la mise en ceuvre d’une impressionnante bibliographie, des absences
se puissent relever en des domaines divers. Ainsi O. Cullmann, O OTTIZQ MOY
EPXOMENOZ dans, In honorem A. Fridrichsen, Coniectanea Neotestamentica
XI, Lund 1948, p. 26-32. Et M. Philonenko, Les interpolations chrétiennes
des Testaments des Douze Patriarches et les manuscrits de Qoumran. Cahiers
de la Revue d’Histoire et de Philosophie Religieuses, Paris 1960. Mais qui
peut se vanter d’étre jamais exhaustif... Beaucoup plus grave est & mon
avis 'absence d’index biblique. Voila qui suffit & condamner le livre & n’étre
utilisé que par ceux qui auront pris les quelques jours nécessaires & sa lecture
attentive. Or I'auteur nous entraine sur quantité de pistes adjacentes & son
dessein principal et c’est ce qui fait la richesse de ce livre dont les pages
fourmillent de vues intéressantes, souvent originales, toujours bien docu-
mentées. 1l est d’autant moins excusable qu'un pareil volume soit offert au
public dépourvu de cet indispensable instrument qu’est un index.

Prerre Prigent, Paris.

PieTErR GODFRIED VERWELS, Hvangelium und neues Geselz in der dltesten
Christenheit bis auf Marcion. Utrecht, Drukkerij en Uitgeversmij v/h
Kemink en Zoon N.V., 1960. 382 S.

Das vorliegende Werk — auf Anregung von Prof. van Unnik geschrieben —
befal3t sich mit einem Problem, das in der patristischen Forschung, obwohl
es von zentraler Bedeutung ist, bisher noch kaum in gréferem Zusammen-
hang behandelt worden ist!: Wie hat sich die Stellung der éltesten Christen-
heit zu Israel und zu dessen Gesetz im Lauf der Zeit entwickelt und ver-
dndert ?

Verweijs geht aus von einer Untersuchung der Haltung Jesu dem Gesetz
gegeniiber; dann stellt er diejenige des Paulus dar, die eigentlich nur die
Intention Jesu in ihrer theologisch durchreflektierten Form bietet: in
Christus ist das Heil fir alle Menschen erschienen, das einst Abraham ver-
heilen und durch die Gesetzeserfiilllung nicht herbeigefiihrt worden war.
Das Gesetz wurde von Paulus damit an seinen bestimmten Platz in der
Heilsgeschichte geriickt: es lag vor der «Mitte der Zeit», als Vorbereitung
auf das Kommen Christi, war jetzt aber erfullt in der Kraft des gegenwirtig

1 Siehe allerdings L. Goppelt, Christentum und Judentum im ersten und
zweiten Jahrhundert (1954).



Rezensionen 67

wirkenden Heiligen Geistes. Das dem paulinischen Christentum noch leben-
dige BewulBtsein der engen Bindung des in Christus den Heiden verkiindigten
Heils an das Judentum, aus dem das Heil hervorgegangen war und das
darum laut Roém. 9-11 noch eine heilsgeschichtliche Rolle spielen sollte,
ging aber den apostolischen und nachapostolischen Véatern zusehends ver-
loren: fiir sie war Israel entthront und die Heidenkirche an dessen Stelle
getreten, als das Volk des einzigen Bundes Gottes mit den Menschen. Die
Verheiflungen des Alten Testaments galten in Wirklichkeit den Heiden-
christen, die Juden hatten sie in ihrer Verblendung mifverstanden, auf sich
bezogen und wurden darum mittels des Gesetzes von Gott geziichtigt. Diese
Grundhaltung 148t sich, allerdings in verschiedener Ausprigung (es liegt
dem Verfasser daran, die Unterschiede aufzuzeigen), sowohl in der Didache,
im 1. Klemensbrief, in den Ignatianen, bei Barnabas, Hermas und Justin
feststellen. Freilich geht aus den (z. T. etwas breiten) Ausfiihrungen dieses
Teils der Arbeit nicht klar hervor, wo nach Verweijs die Wurzeln dieser Ver-
schiebung der Gesichtspunkte liegen ; wahrend er einerseits zwar dartun will,
dal} die apostolischen Viter weder vom Judentum noch von der Gnosis ent-
scheidend beeinflullt waren, sondern auf dem Boden des neutestamentlichen
Heilsverstidndnisses fuBlten, betont er doch andererseits stark, daB} sich bei
ihnen ein von diesem absolut verschiedenes Heilsversténdnis offenbare. Da-
durch wird das Problem der Herkunft der Gesetzesauslegung der apostolischen
Viter aber noch undurchsichtiger, als es schon ist. Vielleicht kénnte man die
Entwicklung der christlichen Gesetzesauslegung im 2. Jahrhundert direkter
im Zusammenhang mit der Tatsache sehen, dall den Christen damals das
konkrete Gegeniiber des Judentums eben mehr und mehr aus den Augen
gekommen war und infolgedessen die Interpretation des (auch von ihnen bei-
behaltenen!) Alten Testaments automatisch oberflichlichere und morali-
sierendere Formen annehmen muBte.

Sehr profiliert und ausfiihrlich wird die Theologie Marcions von Verweijs
herausgearbeitet. Er weist neben der Bedeutung, die die apostolische Tra-
dition fiir Marcion hatte, den Einflull der Gnosis auf ihn (gegeniiber Harnack)
uberzeugend nach, beléaf3t aber Marcion trotzdem die ihm eigene Originalitét,
die nur wegen der gleichzeitigen Abhéngigkeit Marcions von der Gnosis nicht
stérker auf die damalige Kirche einwirken konnte. Dieses Kapitel betrachten
wir — nebst der vorziiglichen Zusammenfassung der Ergebnisse der ganzen
Untersuchung am Schluf3 des Buches — als den am besten gelungenen Teil
der Arbeit.

Selbstverstéindlich bleiben bei der Behandlung eines so weit gesteckten
Themenbereichs auch offene Fragen zuriick und mangelt einem da und dort
die genaue Einzeldokumentation. Aber es ist gerade das Interessante und
Anregende an diesem Buch, da sein Verfasser bestrebt ist, Zusammenhinge
sichtbar werden zu lassen, und darum wird diese Untersuchung sicher die
Arbeit auf diesem fiir die ganze Dogmengeschichte zentral wichtigen Gebiet
befruchten 2, Willy Rordorf, Genf,

2 Sehr viele Druckfehler sind leider stehengeblieben, auch fehlt ein Stellen-
und Autorenregister.



68 Rezenstonen

GELASE Ier, Lettre contre les lupercales et Diz-huit messes du Sacramentaire
léonien. Introduction, texte critique, traduction et notes de G. Pomarés.
= Sources chrétiennes, 65. Paris, Les Editions du Cerf, 1959. 273 S.

Schon ldngst ist das Sacramentarium Leonianum als ein spéteres Sammel-
werk erkannt worden, wobei die neuere Forschung (A. Stuiber, Libelli
Sacramentorum Romani, 1950) tiber die édltere (dazu H. Lietzmann, Petrus
und Paulus in Rom, 1927, 8. 30-35, der selber die SchluBredaktion unter
Papst Vigilius 537-555 ansetzte) hinausgeht und die abschlieBende Redak-
tion in das ausgehende 6. bzw. beginnende 7. Jahrhundert verlegt. Auch
darin urteilt die Liturgieforschung heute kritischer, dal3 sie die liturgischen
Stoffe des sog. Sacramentarium Veronense (so die Bezeichnung nach
der krit. Ausgabe von Mohlberg 1956), die verarbeitet wurden, nicht so
weit zurickzudatieren wagt wie frither, sondern sich auch darin be-
schriankt, namlich auf die Mitte des 5.Jahrhunderts bis zur Mitte des 6.Jahr-
hunderts.

Solche kritische Einstellung scheint noch am ehesten die Gewéhr zu bie-
ten, den dlteren Gebetsformularen des Sacramentarium Veronense in histo-
risch zuverlidssiger Weise einen «Autor» zuweisen zu koénnen. Bereits Dom
B. Capelle hatte in mehreren Aufsdtzen gelasianische Messen nachgewiesen.
Dom C. Coebergh hatte diese Nachweise erhértet, wihrend der Lyoneser
Prof. Chavasse Messen des Papstes Vigilus im «Leonianum» nachwies. Auf
den Spuren dieser Forscher, die zum Teil seine theologischen Lehrer ge-
wesen sind, wandelt der Verfasser, um in einer detaillierteren Untersuchung
mit weitgespannteren Ergebnissen die Gebetsformulare Sect. XVIII und
XXVIII Papst Gelasius 1. (492-496) zuzuweisen.

Ausgangspunkt ist dabei eine Epistel der sog. Collectio Avellana, ein
traditionsgeméal} Gelasius zugeschriebener Brief, der Christen kritisiert, die
sich an den heidnischen Luperkalien beteiligen, wobei eine fithrende Per-
sonlichkeit in dem Brief besonders angegriffen wird. Damit ist nicht nur eine
konkrete Zeitsituation gegeben, sondern auch ein bestimmtes Vocabularium,
um einen literarischen Vergleich mit den erwihnten Sect. 18 und 28 durch-
zufiithren, zumal diese sich sprachlich als eine Einheit auch aus dem Sacra-
mentarium herausheben. Das Ergebnis eines solchen, die Polemik gegen die
Luperkalien und die Sprachform beriicksichtigenden Vergleiches ist in der
Tat frappierend. Dank der chronologischen, dem rémischen Kalender fol-
genden Anordnung der Gebetsformulare ist der Verfasser in der Lage, die
Gebete jener Zeit der Auseinandersetzung mit einem kryptochristlichen Hei-
dentum konkret auf die Zeit vom 1. Januar bis 7. Mai 495 festzulegen. Viel
wichtiger ist aber, dal} jetzt jene liturgiegeschichtliche Vorphase rémischer
MeBordnung, wo dem Liturgen noch eine gewisse Bewegungsfreiheit in der
Gebetsformulierung moglich war, eine anschauliche Erhellung erfahren hat.
Damals konnte die Liturgie noch zeitbezogene Aktualitdt gewinnen und zu
einem Instrument der Kirchenpolitik werden. Religionsgeschichtlich gesehen
vermittelt die Untersuchung ferner, wie lang das heidnische Brauchtum im
christlichen Rom noch lebendig war. Diese besonders von Alf6ldi in seinen
Untersuchungen verfolgte Thematik, fiir die bisher vor allem der Chrono-



Rezensionen 69

graph von 354 n. Chr. textliche Grundlage war, hatte jetzt in den liturgischen
Gebeten von Gelasius eine neue Quellenbasis gefunden.

Beim Lesen dieser zunichst als Lyoner Dissertation (G. Pomareés,
Dix-sept messes du Pape Gélase dans le Sacramentaire léonien, Thése
dactylographiée, Lyon 1952; der Verfasser hat also sein damaliges Ergebnis
um eine weitere Messe erweitert) kann man sich allerdings nicht des Ein-
druckes erwehren, dal3 sie stark im Bann der bisherigen Entdeckung ge-
lasianischer Texte im Veronense steht. Vielleicht wirkt hier auch das Schiiler-
verhéltnis sich aus. Auf jeden Fall schirmt sich der Verfasser zu wenig vor
einer moglichen Kritik ab. Ich mdochte hier nur drei Punkte erwéhnen, ohne
ins Detailgesprich einzutreten: 1) Die chronologische Anordnung der Ge-
betsformulare ist zunéchst dem Privatsammler und Redaktor des Veronense
zuzuschreiben. Man vermif3t bei Pomarés den Nachweis, daB3 die Bertick-
sichtigung des rémischen Festkalenders bei der Anordnung schon in der
Vorstufe der libelli sacramentorum vorhanden war, was eben fur den Gang
seiner Argumentation wichtig wére. 2) Fur diese wére eine eingehende Be-
grimdung der Zuweisung des Briefes 100 an Gelasius nicht minder wichtig,
zumal der Verfasser richtig festgehalten hat, daBl der Titel und damit die
Zuweisung des Briefes aus der Handschriften-Tradition stammt, also ephe-
mer ist. Selbst wenn man auf Grund der SchluBBpartie, die von den «praeces-
sores» des Briefschreibers mehrmals spricht (cap. 31. 32), daran festhélt, da@3
hier ein «pontifex», der allerdings auBerordentlich distanziert von seinem
Amt spricht (cap. 9; 31), die Feder fiihrt, bleibt doch die Unsicherheit be-
stehen, ob Gelasius dieser «pontifex»ist. Die zeithistorischen Anklénge lassen-
nur den Rickschlufl zu, daB der Brief nach der Pest unter Anthemius 472
n. Chr. entstanden ist. Mit andern Worten: ein Testimonium aus den son-
stigen AuBerungen von Gelasius fiir den Luperkalienstreit nur koénnte letzte
Sicherheit geben. Die Zuweisung ist bei dem Stand der Quellen hypothetisch.
3) Auf dieser hypothetischen Prémisse baut dann die vergleichende Wort-
untersuchung zu den Gebetsformularen auf. Hierzu wire manches zu sagen,
was aber zu weit flihrte. Wie stark kleinste Ausdriicke dabei belastet werden,
zeige nur das eine Beispiel der chronologischen Bestimmung von dem Gebet
VIII-XX bis: aus dem «nunc» in dem Prélationsgebet (S. 192, 9) wird ge-
schlossen, daf3 es am 1. Januar 495 gesprochen sei: «Gélase expose la facheuse
situation ou se trouve 1’église de Rome, mais il espére que tout rentrera
bientét dans 'ordre» (S. 132), also als Auftakt sei es nur zu verstehen. Ich
brauche zu solcher Interpretation des «nunc» nur an das zu erinnern, was
man den liturgischen Zeitbegriff zu nennen pflegt: in der liturgischen Sprache
ist das «nunc» etwas anderes als in einem Brief oder einer historischen Dar-
stellung.

So bleibt die verdienstvolle Untersuchung, die im ubrigen wegen ihrer
Indices nicht minder verdienstvoll ist, mit einem starken Kapital von Hypo-
thesen belastet. Sie sprengt darin eigentlich etwas den Rahmen der «Sources
chrétiennes» als Quellenreihe. Genau genommen gehorte sie in eine Unter-
suchungsreihe, fur welche allerdings die Editoren der Serie sich kein eigenes
Organ geschaffen haben. Carl Andresen, Gottingen.,



70 Rezensionen

RuUDpOLF ScHWARZ, Johannes Calvins Lebenswerk in seinen Briefen. Eine
Auswahl von Briefen Calvins in deutscher Ubersetzung. 1.~17. Lief. Neu-
kirchen, Verlag des Erziehungsvereins, 1960ff. Lfg. & 80 S. DM 3.90.

Das Werk erscheint in 16 Lieferungen und soll 1964 abgeschlossen sein.
Vorldufig nur ein kurzer Hinweis auf diese geschickte Auswahl und vorzig-
liche Ubersetzung. Die erste Auflage kam 1909 zum Calvinjubilium heraus.
Paul Wernle gab ihr ein instruktives Geleitwort mit; Otto Weber hat zur
zweiten Auflage ein kurzes Vorwort verfat. R. Schwarz liel sich bei der
Auswahl vom Prinzip leiten, den Charakter Calvins und seines Werks nach
dessen eigenen Aussagen aufleuchten zu lassen. So ist eine zwar ungewollte,
aber deshalb nur um so unmittelbarer wirkende Autobiographie entstanden,
die uns ermoéglicht, durch das Dickicht von Vorurteilen und Verzeichnungen
zum wahren Menschen Calvin vorzustoBen. Dabei gewinnt man von der
Klarheit und Bestimmtheit, Entschlu3- und Willenskraft, vom Reichtum
des inneren und duflleren Lebens, vom weltweiten Wirken des Genfers ein
Bild, das uns verwehrt, den Reformator blof3 als kalten, finsteren, leiden-
schaftlichen Kémpfer zu bewerten. Die Briefe verbergen die menschlichen
Schwiichen zwar keineswegs, aber sie gewidhren doch auch einen tiefen und
ofters unerwarteten Einblick in Calvins heldenhafte und zugleich demiitige
Frommigkeit, ja auch in seine Heiterkeit und in seinen unbeugsamen Willen,
der ihm immer wieder die Kraft schenkte, seiner Schwachheit und Krank-
heiten Herr zu werden. Nie will er seine eigene Person hervorheben, stets
geht es ihm nur um sein Werk, sein Ziel, seine Pflicht. Er reif3t den Leser mit,
weil er selbst immer vom Héchsten beherrscht ist. Von Gottes Ehre her hat
alles Menschliche seinen Mafstab. Hier liegt der theologische Grund fiir
Calvins Weltbedeutung. Der Geist der Opferbereitschaft, die «verkérperte
Energie des Guten gegen das Bose» hat die Hugenotten, die Puritaner ge-
formt. Dal} die Briefe auch eine Fundgrube fiir Kultur-, Kirchen- und Sitten-
geschichte sind, sei nur nebenbei erwihnt.

Es kann nicht nachdriicklich genug auf diese Ausgabe der Calvinbriefe
hingewiesen werden. Karl Holl hat in einer Anzeige 1909 geschrieben: «Fir
Theologen ist es Sunde, daran voriiberzugehen.» Wir werden bei Abschluf
des Werkes auf den Inhalt der Briefe néher eingehen.

Kurt Guggisberg, Bern.

R. H. GrUTzMACHER T & G. Muras, Textbuch zur deutschen systematischen
Theologie und threr Geschichte vom 16. bis 20. Jahrhundert, 2. 1935-1960.
Unter Mitwirkung von A. Brandenburg, P.Jacobs und H.-J. Schoeps.
Bern, Verlag P. Haupt, & Tubingen, Katzmann, 1961. XXIV 4+ 600 S.

Nachdem Muras vor sechs Jahren den alten Griitzmacher in 4. Auflage
neu herausgebracht hat, 148t er nunmehr einen 2. Band folgen, der die be-
deutendsten Leistungen der systematischen Theologie hauptséchlich des
deutschen und schweizerischen Raumes der letzten 25 Jahre in der schon im
1. Band angewandten Form der durchlaufenden Zitatreferate bringt. Muras
hilt sich dabei, d#hnlich wie schon im 1. Band, nicht ganz streng an das
Thema, denn es tauchen neben den Systematikern recht viele Vertreter
anderer theologischer Disziplinen auf (Cullmann, Stauffer, W. Kéhler, W.



Rezensionen 71

von Loewenich). Dies kann allerdings kaum als Fehler, sondern eher als
Bereicherung des Bildes aufgefal3t werden.

Bei der vom Herausgeber gewihlten Methode wurde bewul3t auf kommen-
tierende Erlduterungen verzichtet, um den Leser nicht der Fiithrung des
Herausgebers zu unterwerfen. Eine solche lie sich trotzdem nicht ganz
vermeiden, einmal durch die gewéhlte Digest-Methode, sodann durch die
getroffene Auswahl der Autoren. Hier ist zwar das Bemiihen um Gerechtig-
keit bewundernswert. Der Herausgeber macht kein Hehl aus seiner Herkunft
von der modern-positiven Schule Erlanger Richtung und wiinscht dieser
auch in seinem Nachruf auf Gritzmacher in den kommenden Jahrzehnten
eine Auferstehung, aber er 1liB3t dennoch auch die anderen heute vorhan-
denen Gruppen und Richtungen ausgiebig zu Wort kommen. So stehen neun
Systematikern aus der «neo-orthodoxen Schule» mit 124 Seiten ebenfalls
neun Systematiker aus der «neo-liberalen Schule» mit 128 Seiten Text gegen-
uber. Es folgt Rudolf Bultmanns Theologie der Entmythologisierung, wobei
aufler Bultmann selbst allerdings nur G. Ebeling als Systematiker aufzu-
treiben war, sodann die Erlanger lutherische Theologie der Gegenwart. Die
Theologen des Religiésen Sozialismus und ein Sammelparagraph mit ver-
schiedenen nicht einzuordnenden Systematikern der Gegenwart beschlieen
den eigentlich thematischen Teil. Als wertvolle Ergéanzungen bringt der Band
noch einen Uberblick iiber den dogmatischen und ethischen Gehalt der re-
formierten Bekenntnisschriften von G. Jacobs (Miinster), gleichsam als Nach-
trag zu dem lutherischen Pendant im 1. Band, eine Studie iiber die Religion
der Juden von H. J. Schoeps mit interessanten Ausblicken auf die Zusam-
menhénge von Judentum und Christentum, einen katholischen Beitrag tiber
theologische Entwicklungen im Dialog der Konfessionen von A. Branden-
burg, sowie aus der Feder des Herausgebers Stiicke zu Rudolf Steiner und
der von ihm begriindeten Anthroposophie und schlie8lich eine Studie tiber
die Psychologie von C. G. Jung. Diese nicht unmittelbar zur Thematik des
Buches gehérenden Stiicke wollen vom Herausgeber verstanden werden als
Uberwindung konfessionalistischer Enge und heutzutage notwendige Aus-
weitung ins Allgemein-Okumenische.

Als wertvoll diirften vom Leser die jedem Abschnitt vorausgeschickten
bibliographischen Angaben empfunden werden, die nicht nur die Werke der
zu zitlerenden Autoren, sondern auch sekundire Literatur enthalten. Liest
man das Buch in einem Zuge durch, so ist man einerseits etwas benommen
von der Vielstimmigkeit dieses nicht immer harmonierenden Chores, ander-
seits aber auch bereichert und zum eigenen Nachdenken angeregt.

Freilich driéngen sich auch allerlei kritische Bedenken auf. So sehr etwa
bei den Referaten iiber Karl Barth die groBe Miihe der Auswahl von seiten
des Herausgebers zu loben ist, und so sehr es ihm auch gelang, die Haupt-
gedanken Barths fair wiederzugeben, so empfindet man gerade hier deutlich,
daf} Theologie eben nicht nur eine von der ihr eigenen Sprache zu trennende
Sache ist, sondern dall auch die spezifische Sprachgestalt des jeweiligen
Theologen dazu gehért. So ist durch die angewandte Digest-Methode die
weitausholende Plerophorie der Sprache Barths gleichsam zu einem asthma-
tischen Gestammel verkiirzt worden. Man ist auch nicht immer gliicklich



72 Rezensionen

tiber die Etikettierung der Autoren. Zunichst wird der § 23 als «Karl Barth,
die von ihm ausgehende und die von ihm ausgegangene Theologie» ange-
kiindigt, spiter figuriert als Seitentberschrift die fragwiirdige Bezeichnung
«Neo-orthodoxe Theologie». Geradezu paradox muB diese Uberschrift wir-
ken, wenn man darunter u. a. auch die von E. Brunner vollzogene Kritik
am Dogma von der Jungfrauengeburt oder der Himmelfahrt liest. Warum
hat hier der Herausgeber auf die gut eingefiihrte Bezeichnung «Dialektische
Theologie» verzichtet, unter die dann freilich O. Cullmann kaum zu rechnen
gewesen wire? Es wire wiinschenswert gewesen, dall dagegen von F. Go-
garten mehr als nur die dirftigen zwei Seiten gebracht worden wiren. Sein
wichtiges Werk «Der Mensch zwischen Gott und Welt», das als ein Haupt-
werk neuerer deutscher systematischer Theologie gelten muB, ist iberhaupt
unter den Tisch gefallen. Fiir das Spédtwerk Gogartens hétte es sich empfoh-
len, es unter § 25, «R. Bultmanns Theologie und ihr Fortwirken in der
Systematik», zu bringen, besonders das Stiick liber «Entmythologisierung
und Kirche» hitte dort bestimmt seinen Platz gehabt. Bei der sog. neo-
liberalen Theologie fragt man sich, ob es néotig war, fast 30 Seiten von
Neuenschwander und 35 Seiten von W. Koéhler, der gar kein systematischer
Theologe sein wollte, zu bringen. Sollte dies nur darum geschehen sein, um
den Proporz mit der orthodoxen Theologie zu wahren? Dagegen scheint mir
K. Leese erheblich zu kurz gekommen zu sein, von dem nur 41, Seiten aus
«Recht und Grenze der natiirlichen Religion» erscheinen, aber nichts aus den
anderen Werken. Bedenken sind auch anzumelden gegen die Stoffwahl in
§ 25 iber Bultmann. Hier héitte Gelegenheit genommen werden missen, ein
einigermaflen lebendiges Bild von der Diskussion um Bultmann zu geben,
das leicht durch Exzerpte aus den Bénden «Kerygma und Mythos» zu ge-
winnen gewesen wire. So bleibt die Theologie Bultmanns merkwiirdig mono-
logisch, zumal sich auBBer Ebeling kein jiingerer Systematiker finden soll, der
hier zu erwidhnen wére. Von Ebeling hétte auf alle Fille sein wichtiger Auf-
satz uber «Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode fiir Theologie
und Kirche», mit dem das Neuerscheinen der Zeitschrift fir Theologie und
Kirche als Organ der «neo-liberalen» Theologie 1950 (wie unzulénglich sind
doch solche Etikettierungen!) eingeleitet wurde, gebracht werden miissen.
Das 1947 erschienene Buch von H.-H. Schrey, «Existenz und Offenbarung»,
das als Versuch einer Existenztheologie auf Bultmannschen Grundlagen zu
verstehen ist, wire hier ebenfalls zu bertlicksichtigen gewesen; in ihm wird
schon sechs Jahre vor Brunners «Das Ewige als Zukunft und Gegenwarty
der christliche Glaube als Bestimmung der Existenz in ihren drei Zeit-
dimensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verstanden. Ob Tillichs
Theologie noch unter der Uberschrift «Theologie des religitsen Sozialismus»
erscheinen kann, ist mir fraglich. Er kann heute nur schwerlich noch auf die
alten Ausgangspositionen der 20er Jahre festgelegt werden. Fiir das doch
recht bunte Gemisch von Theologen in § 28 hétte sich eine andere Rubri-
zierung empfohlen. So wiren unschwer P. Brunner, F. Brunstdd, E. Kinder
und A. Koéberle, aber warum eigentlich nicht auch H. Thielicke, unter
«Neuere lutherische Theologie» unterzubringen gewesen, wihrend auf einige
der anderen wohl hétte verzichtet werden kénnen. Dann wéire auch noch



Rezensionen 73

Platz gewonnen gewesen fiir einige der Theologen, die fur einen geplanten
3. Band vorgesehen sind.

Als Desiderium fiir den ausstehenden 3. Band sei eine noch stédrkere
6kumenische Ausweitung angemeldet. Wenn schon die Themenstellung
eines Textbuches der deutschen systematischen Theologie durch Autoren
aus dem angelsdchsischen und skandinavischen Raum (Reinhold Niebuhr,
A. Nygren, G. Wingren) durchbrochen wird, so kdnnten ebensogut auch noch
einige andere hier erscheinen, die nicht weniger bedeutend sind (Richard
Niebuhr, N. Ferré, W. Temple, Forsyth). Warum sollen auch die Orthodoxen
ganz ausgeschlossen sein? Wenn das ékumenische Prinzip fiir die Auswahl
bestimmend sein soll, dann mifBten neben Vertretern aus dem angelséich-
sischen und skandinavischen Raum auch solche aus dem franzoésischen und
orthodoxen Sprachgebiet vertreten sein. Eine sachgemif3e Auswahl zu treffen,
mag tiber das Vermdégen eines Einzelnen hinausgehen, weil wir alle nur einen
beschrinkten Einblick in das Ganze der in der Okumene wirksamen Theo-
logien haben, aber dieses Manko lieBe sich leicht durch Heranziehung von
Beratern aus den entsprechenden Bereichen ausgleichen.

Trotz der angemeldeten Bedenken und Wiinsche mdéchte der Rezensent
nicht so verstanden werden, als verwerfe er das Buch. Er weill es vielmehr
als eine wichtige Quelle fir Theologen und Nichttheologen zu schétzen und
méchte es allen, die weder Zeit noch Kraft fur direktes Quellenstudium ha-
ben, warm empfehlen. Heinz-Horst Schrey, Tibingen.

Haxs-EckEHARD BAHR, Potesis. Theologische Uniersuchung der Kunst. Stutt-
gart, Evangelisches Verlagswerk, 1961. 352 S. DM 26.—.

Diese Arbeit fiillt eine Liicke aus, die man seit dem Aufkommen der dia-
lektischen Theologie empfunden hat. Bahr erarbeitet nun endlich theolo-
gische Kriterien, die den legitimen Zugang zur Welt der Kunst zeigen. Der
Verfasser hat damit der Theologie und dem heutigen Denken einen wichtigen
Dienst geleistet.

Bahr formuliert seine Thesen sehr pointiert und oft herausfordernd, aber
man mul3 ihm immer wieder neu recht geben. Wir zitieren aus der Einleitung
einige Sétze: «Es ist ein Stigma der Gegenwart, daf3 die jahrhundertealte
Kluft zwischen der Kirche und den Kiinstlern noch immer nicht tiberbriickt
ist. In dieser Kluft tritt ein dahinterstehendes, gréBeres Schisma, der Wider-
spruch zwischen gegenwirtiger Kirche und gegenwirtiger Kultur exem-
plarisch zutage.» Bahr fithrt dann aus, da sich Kirche und Kunst gegen-
seitig nicht kennen: «Viele Kiinstler ahnen nichts von den kiithnen Einzel-
experimenten neuer Zeugenschaft in Kirche und Theologie. Umgekehrt ist die
neue Erkundung der Wirklichkeit, wie sie in der kiinstlerischen Moderne ge-
schieht, der Kirche weithin verborgen geblieben... Das bloBe Dasein einer
solchen Kunst, der es — wie dem Glauben — um die unverstellte Wirklichkeit
geht, ist eine einzige, groBBe Herausforderung der Christen» (S.9). Bahrs
Kritik an der Kirche ist scharf: «Hochst selten nur vermoégen Christen offen-
bar ihre Angst zu liberwinden und frei das Heilswort dem Kiinstler zuzu-
sprechen... Sie... versuchen den Kinstler ekklesiologisch einzuheimsen, auf
den Index zu setzen oder sonstwie seiner Herausforderung zu entgehen...



74 Rezensionen

Erkennen wir doch: der Glaube und die kiinstlerische Intelligenz sind heute
neu aufeinander verwiesen. Ohne den welterfiillten Anspruch der Kunst er-
starrt die Kirche in falschem Konservativismus. Und umgekehrt: unter-
bleibt das begrindende und begrenzende Heilswort der Kirche, droht das
Wagnis der Kiinstler in einer perennierenden Revolution zu erstarren» (S. 10).

Im ersten Hauptteil skizziert Bahr die Problemlage und stellt das Selbst-
verstdndnis der heutigen Kunst und ihr Ringen um Freiheit in einer techni-
sierten und totalitdren Welt dar. Der Antimodernismus (Sedlmayr: Verlust
der Mitte!) wird abgelehnt, weil hinter ihm ein Prinzip der «analogia entis»
stehe und fiir die Kunst des 20. Jahrhunderts das Schema Urbild — Abbild
keine verpflichtende Kraft mehr habe. Die gemeinte «Mitte» wire nicht Gott,
sondern das Festhalten an einem Weltbild, das Gott statisch in die Wirklich-
keit hineinzwingt, um das Gott-Welt-Verhiltnis ordohaft zu iiberschauen.
Bahr orientiert dann weiter tber die «Deutung der Kunst innerhalb der
neueren evangelischen Theologie» und tber den Thomismus, der sich in
diesen Fragen als so fruchtbar erweist, dal3 der avantgardistische Katholizis-
mus das Gesprich mit der modernen Kunst aufzunehmen vermag.

Der zweite Hauptteil spricht iiber « Strukturen des Kunstwerks und Sta-
dien des kiinstlerischen Ethos». Dieser Teil enthélt u. a. in nuce eine gehalt-
volle Theologie des Spiels. Hier kann auch Barths Mozartschau aufgenom-
men werden und gezeigt werden, dafl sich diese fiir den Problemkreis der
Kunst ungleich ergiebiger erweist als seine einengenden Aussagen zur bilden-
den Kunst. Bahr kritisiert ferner idealistische Kunstauffassungen und zeigt,
dall es unangemessen ist, blo8 nach dem rational einsehbaren «Sinn» eines
Kunstwerkes zu suchen. Endlich weist er auf Stadien des kiinstlerischen
Ethos mit Hinweisen auf Nietzsche, Lenau, Baudelaire, Barlach, Benn,
Camus ete. Er sieht in der Gegenwartskunst einen neuen, echten Weltbezug
und darin eine ¢heilvolle Herausforderung» fiir den Glauben.

Der dritte Hauptteil ist iberschrieben: ¢«Muse und Gnade.» Hier ist mit
Recht das Stichwort aufgenommen, das Kurt Marti geprigt hat: «Christus,
die Befreiung der Kunst zur Weltlichkeit.» Damit zeigt Bahr, daf eine sog.
christliche Kunst nicht mehr moéglich ist, und er postuliert die «Rezeption
des AuBerchristlichen als Strukturprinzip» (8. 2541f.).

Wichtig ist die Auseinandersetzung mit Kierkegaard; hier differenziert
der Verfasser iiberaus sorgfiltig und erhellend («Das gesetzliche Mi3verstéand-
nis der Krisis», und: «Bildlosigkeit als nova lex», 8. 263ff.). Die Beurteilung
der mit Kierkegaard gestellten Probleme lautet zusammenfassend: Hier
wird Gnade angesichts der Welt der Kunst plétzlich zur ohnmichtigen
Gnade, sodann wird die Totalitdt des Anspruchs des Evangeliums eingeengt
und endlich taucht die Gefahr einer gnostischen Herabsetzung der Wirk-
lichkeit auf.

Bahr spricht abschlieBend tiber das oft leidenschaftlich diskutierte Thema
einer «Kirchlichen Kunst». Er sagt z. B.: «Zeichenhaft begleitet das Kunst-
werk Bekenntnis und Lobpreis der gottesdienstlichen Gemeinde. Es ist ge-
wirdigt, mit Antwort zu sein auf das pneumatische Geschehen, das sich in
Wortverkiindigung und Sakramentshandlung ereignet» (S. 296). Auf einer
guten exegetischen Grundlegung ruhen die Bemerkungen zum Problem



Rezensionen 75

«Bild und Gestaltfeindschaft und ihre Griinde» (S. 304). Bahr zeigt doch
wohl richtig, wie viele Millverstédndnisse hier die protestantische Tradition
belasten. Auch fiirchtet der Verfasser, eine AusstofBung der Kiinste aus dem
Raume des Gottesdienstes iiberantworte diese der Verkehrung.

Ein besonderer Vorzug dieses Werkes ist es, dal3 die gesamte Literatur
zu diesem Thema aufgearbeitet ist. Die Literaturangaben fillen iiber 20 Sei-
ten. So wird jeder, der in das Gespréch tiber «Kirche und Kunst» eingreifen
will, hier die nétige Grundlegung finden. Wenn auch kritische Bemerkungen
in Einzelheiten mdglich sind, wird doch eine umfassende Kritik weit aus-
holen miissen. Mehr als eine Kritik fiirchten wir, da3 einmal mehr von ge-,
wissen protestantischen «Komplexen» her, das Gesprich gar nicht aufge-
nommen wird. Und wenn man sonst dem Protestantismus zubilligen mul,
dafl er das Gespréach mit der Welt sucht und aufnimmt, befindet er sich —
mit Bahr zu formulieren — in diesen Fragen noch in der Situation einer allzu
groBBen Nichtaffinitédt zur Welt. Das Schicksal dieses Buches wird ein Sym-
ptom dafiir sein, wie stark diese « Komplexe» immer noch sind!

Kurt Liithz, Biel, Kt. Bern.

OrTro B. ROEGELE, Was erwarten wir vom Konzil? Gedanken eines Laien. =
Fromms Taschenbiicher, 6. Osnabriick, Verlag A. Fromm, 1961. 127 S.
ALBERT BRANDENBURG, FHvangelische Christenheit in Deutschland am Vor-
abend des 2. vatikanischen Konzils wn katholischer Sicht. = Fromms Ta-

schenbiicher, 11. Osnabriick, Verlag A. Fromm, 1961. 110 S.

Die Literatur zum bevorstehenden Konzil wird immer gréfler. Die beiden
vorliegenden Bénde (beide erschienen in der neuen Taschenbuch-Reihe
«Zeitnahes Christentum» des katholischen Fromm-Verlags in Osnabriick)
wollen besonders der rechten, inner-katholischen Vorbereitung auf das zweite
Vatikanum dienen.

Das Buch von Otto Roegele, eines fiihrenden deutschen Publizisten, ist
deutliches Zeichen dafiir, wie sehr auch die katholische Laienschaft sich nun
ins Gespriach einschaltet. Roegele meldet energisch eine ganze Reihe von
Postulaten fiir das Konzil an. Die Laien sollten nach seiner Meinung aktiv
und intensiv an der Vorbereitungsarbeit beteiligt werden. Sie wollen be-
wult die kirchliche Verantwortung mittragen und nicht nur eine passive
Rolle spielen. Roegele pladiert auch dafiir, dal fir die rechte Planung und
Vorbereitung des Konzils heute ein stdndiger Kontakt mit den nicht-
katholischen Christen notwendig ist. Alle wesentlichen Fragen miillten vor-
her auch mit Vertretern anderer Kirchen besprochen werden. Ein weiterer
Ausbau der Mariologie darf nicht geschehen, da alles vermieden werden muf3,
was die Kluft zwischen Rom und der iibrigen Christenheit vertiefen kénnte.
Wichtig ist fur Roegele die Forderung nach einer Aufwertung des Bischofs-
amtes und entsprechendem Abbau des kurialen Zentralismus. Das Konzil
mul} eine Klidrung des katholischen Kirchenbegriffs bringen. Die rigorose
Mischehenpraxis mufl modifiziert werden. Ebenso bedarf die Handhabung
des Index einer griindlichen Reform. Die Kirche muB} frei werden von einer
Denkweise, die von formaljuristischen Kategorien dominiert wird. Auch
auf den Missionsfeldern sollte mehr ékumenische Zusammenarbeit erstrebt



76 Rezensionen

und verwirklicht werden. Roegele erhofft vom Konzil mutige, neue Wege
weisende Beschliisse. Er steht damit nicht allein. Manche seiner Gedanken
und Postulate decken sich mit denjenigen, die etwa Hans Kiing in seinem
bekannten Konzilsbuch geduBert hat.

Albert Brandenburg, der im 6kumenischen Gesprich besonders versiert
ist, gibt in seinem Buch eine «Phé@nomenologie der evangelisch-protestan-
tischen Kirchenwirklichkeit von heute, insonderheit jedoch des theologischen
Bestands». Er will seinen katholischen Lesern zeigen, wo die evangelische
Christenheit heute steht und wie sie sich theologisch und kirchlich in den
letzten Jahrzehnten entwickelt hat. Er will damit auch dem ékumenischen
Gesprich im Vorfeld des Konzils dienen. Brandenburg erweist sich einmal
mehr als guter Kenner der evangelischen Theologie. Es geht ihm nicht um
Polemik, sondern um rechtes Verstindnis des ékumenischen Partners. Peter
Meinhold hat als evangelischer Theologe dem Buch Brandenburgs ein
empfehlendes Geleitwort mitgegeben. Wir kénnen uns seinem Dank an den
Autor nur freudig anschlieBen. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEIlz. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 8, 1-2 (1961):
A. F. Utz, Wesen und Begrindung des Rechts (3-74); A. Antweiler, Armut
(75-92); B. Drack, Beschauliches und tétiges Leben im Ménchtum nach der
Lehre Basilius des GroBen, IT (93-108); P. Kiinzle, Thomas von Aquin und
die moderne Eschatologie (109-120); G. Gieraths, Die Bedeutung des hl.
Thomas fiir die Fréommigkeit (121-143); J. Brantschen, Vatikanum I und IT.
Parallelchronik (144-155). Iniernationale kirchliche Zeitschrift 51, 4 (1961):
A. M. Ramsay, Die Kirchenviter und die moderne anglikanische Theologie
(294-300); P. J. Maan, Unsere Kontinuitdat mit der alten Kirche (301-308).
Kirchenblait fiir die reformierte Schweiz 117, 23 (1961): M. Niemdéller, Von
Evanston nach Neu-Delhi (354-360). Neue Zeitschrift fiir Missionswissen-
schaft 17, 4 (1961): H. Bernard-Maitre, Un grand tournant des missions ca-
tholiques au XXe siécle (241-256); J. Wicki, Die Todesfille und ihre Ur-
sachen in der indischen Provinz der Gesellschaft Jesu, 1541-1574 (257-279);
M. Tagle & L. Jalandoni, Philippine Biblical Survey (280-290); B. Bier-
mann, Die «Geografia y descripcién universal de las Indias» des Juan Lépez de
Velasco als Quelle fiir die Missionsgeschichte (291-302); A. Villanyi, L’évan-
gélisation des bédouins nomades (303-310). Reformatio 10, 10 (1961): M.
Frischknecht, Volkskirche, Kerngemeinde und freie Welt (537-551). 11-12:
R. Kuster, Die politische Theologie Josef Hromadkas (611-627); A. Koberle,
Ursprung und Sinn des Schmerzes (628-639); R. Schwarzenbach, Hamanns
Prosa (640-652). Schweizerische theologische Umschauw 31, 3 (1961): M. Wer-
ner, Die neue Diskussion iiber die Frage nach dem historischen Jesus (138



	Rezensionen

