
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 1

Artikel: Konfessionskunde : eine Unterabteilung systematischer Theologie? :
Grundsätzliches zu einer Methodenfrage des Theologiestudiums

Autor: Dantine, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfessionskunde —
eine Unterabteilung systematischer Theologie?
Grundsätzliches zu einer Methodenfrage des Theologiestudiums.

Die nachfolgenden Erwägungen hängen naturgemäß mit der
inneren Problematik der theologischen Eachdisziplin «Konfessionskunde»

zusammen, so daß diese an entscheidender Stelle berücksichtigt

werden muß. Zugleich soll aber darauf geachtet werden,
daß auch in der Theologie, wie in jeder Wissenschaft, zwischen rein
theoretischen Erwägungen und den daraus gezogenen praktischen
Eolgerungen oftmals Gewichtsverlagerungen in Erscheinung treten,
auf die der Theoretiker nicht gefaßt ist und darum gerne dazu neigt,
sie zu bagatellisieren. Es kann sehr wohl sein, daß erst beim
Praktizieren einer Sache deren Schäden in einem Maße sichtbar werden,
das im verfeinerten Spiel mit den Theoremen u. U. überdeckt worden

ist. Nicht zuletzt deshalb ist Theologie stets auf die Geschehnisse

in der Wirklichkeit zu beziehen. Dieser Rückbezug auf die
sich ereignende Praxis betrifft jedoch keineswegs bloß das weite
Gefilde des Handelns und Lebens der Gemeinde, sondern ebensosehr
schon das nur scheinbar rein theoretische Feld von Forschung,
Lehre und Studium. Dieses wird zwar zu Recht maßgeblich von der,
meist literarisch in Erscheinung tretenden, Sachproblematik
beherrscht, hängt aber ebenso entscheidend vom Vorlesungsbetrieb
und den Examensplänen und -erfordernissen ab. In welcher Gestalt,
mit welchen Ansprüchen, in welcher Nachbarschaft die Fachdisziplin

sich dem Studierenden präsentiert, färbt deren Bedeutsamkeit
in ganz besonderer Weise und bestimmt weitgehend deren Rolle in
der sich bildenden theologischen Existenz des künftigen Seelsorgers
oder Lehrers der Kirche.

Hier vor allem setzt unsere Frage ein. Ohne auf die bekannten
Einzelheiten des historischen Entstehens und Sichentwickeins der

Disziplin eingehen zu müssen, kann ganz allgemein von der
Annahme ausgegangen werden, daß die Konfessionskunde heute vom
Studenten als eine Art Unterabteilung Systematischer Theologie, wie
etwa Dogmatik und Ethik, betrachtet wird. Die in den Lehrbüchern
und wohl auch je und je in den Vorlesungen enthaltenen
Darlegungen, daß dem nicht ganz so sei, werden als theoretisch-richtige
Absicherungen kaum sehr gewichtig genommen; der Umstand, daß



W. Dantine, Konfessionskunde - 37

meist der Systematiker auch dieses Fach vertritt und daß es im
Examen, vielfach bis zur Benotung, als systematische Unterdisziplin
bewertet wird, ist von größerem Gewicht. Zu fragen ist nun aber:
was wird dabei aus dem Gegenstand selbst? Wie ordnen sich seine

Aussagen und Probleme in das theologische Gesamtverständnis ein?
Von den hier fälligen Antworten aus hätten wir wieder zurückzutragen

nach Sinn, Aufgabe und gesamttheologischer Bewertung der
Konfessionskunde überhaupt und in der Gegenwart besonders. Es
könnte sein, daß sich auf diesem Wege sowohl wichtige Einsichten
als auch praktische Vorschläge ergeben.

1.

Wie aus dem eben Gesagten zu entnehmen ist, entspringt unsere
Frage nicht etwa einem Mißvergnügen über den Weg, den unsere
Fachdisziplin faktisch seit ihrem Entstehen genommen hat. Jene

Entwicklung also, die von der orthodoxen Isagogik und Polemik zur
«älteren» Symbolik führte, mußte offenkundig, so darf heute wohl
im Rückblick festgestellt werden, das schmale Bett bloßer
Lehrvergleiche überschreiten, um die geschichtlich wirksam gewordene
Lebendigkeit der einzelnen Konfessionen in einer Weise zur
Darstellung zu bringen, die ihrer Bedeutung wirklich gerecht wurde.
Der Ubergang von der Symbolik zur Konfessionskunde war
unvermeidlich geworden, wollte man in dieser Disziplin mehr und
anderes tun, als bloß historische und lehrgeschichtliche Hintergründe
der Konfessionsbildung zu beschwören. Ferdinand Kattenbusch'
Parole: «Was nicht mehr wirksam ist, das geht uns auch Nichts
an»1, trägt ein zu tiefes Recht in sich, als daß wir je wieder hinter
sie zurück könnten, vorausgesetzt, es geht uns hier darum, der
gegenwärtigen Wirklichkeit der geschichtlich ausgeprägten Formen
des Christentums in einem echten Sinne ansichtig zu werden. Damit
ist es aber unvermeidlich geworden, der beschreibenden Darstellung
ein echtes Recht einzuräumen, gerade auch dann, wenn man mit
dankbarer Genugtuung vermerkt, daß sich seit der Mahnung Horst
Stephans eine gesunde Wendung zu einer normativen Lehrdarstellung

wieder Bahn gebrochen hat2. Man muß dann freilich in Kauf
1 F. Kattenbusch, Lehrbuch der vergleichenden Confessionskunde, 1

(1892), S. 5.
2 H. Stephan, Zur gegenwärtigen Lage der vergleichenden Konfessions-



38 W. Dantine, Konfessionskunde -
nehmen, daß sich diese deskriptive Methode auch die Freiheit nehmen

wird, jenes normative Prinzip - ohne das auch sie ja faktisch
nie auskommt - zu wählen, das in ihrem eigenen Blickfeld liegt.
Damit ist dann allerdings auch zugestanden, daß der Weg zu «einer

vergleichenden Morphologie des Christentums», wie Ernst Wolf die
Linie Kattenhusch-Stephan-Mulert treffend beschrieben hat3, als

Möglichkeit jedenfalls offensteht. Es ist nämlich nicht zu leugnen,
daß eine solche Betrachtungsweise zur Erhebung der geschichtlichen

Wirksamkeit einer konfessionellen Ausprägung ungemein
fruchtbar werden kann, wie das große Werk von Werner Eiert, die

Morphologie des Luthertums, beweist. Freilich muß dann streng
zwischen der wissenschaftlichen Ergiebigkeit einer solchen Methode
und eines daran sich allenfalls knüpfenden theologischen
Wahrheitsanspruches unterschieden werden. Jedenfalls vermag die
Einsicht in die inneren Strukturen geschichtsmächtiger Ausprägungen
des christlichen Glaubens und deren GestaltWandlungen erst ganz
in die den Konfessionen innewohnende Wahrheitskraft wie auch in
deren Problematik einzuführen. Darum kann eine ernsthafte
Konfessionskunde auf die Hilfe solcher Betrachtungsweise keineswegs
verzichten, sondern muß bei ihr in die Schule gehen, was freilich
andererseits nicht zu bedeuten braucht, daß sie sich ihr verschreibt
oder ihr gar verfällt.

Wir stehen damit aber vor der unbestreitbaren Verwandtschaft
der Konfessionskunde mit der sogenannten Kirchenkunde,. Insoferne
beide bezwecken, «Kunde» von einer in der Geschichte gewachsenen
Größe zu geben, wollen sie ja etwas so Ähnliches, daß den
Versuchen, eine prinzipielle Unterscheidung zu statuieren, eine sehr
deutliche Hilflosigkeit anhaftet4. Man kann nämlich weder der
Kirchenkunde grundsätzlich eine territoriale Beschränkung
vorschreiben, weil sie in ihren Anfängen mit solcher Einzelarbeit
begann; das Sammelwerk «Ekklesia» mit seinen erschienenen 13 Bänden

beweist das bereits. Noch auch kann man sie unter Hinweis
auf ihre Zugehörigkeit zur «Praktischen Theologie» daran hindern,
ihrerseits für die eigene Arbeit «Besinnung auf tiefste Zusammenhänge,

allgemeinste Gesetze» zu fordern und «obersten Ideen, letzten

künde: Zeitschr. f. Theol. u. Ki„ N.F. 5 (1924), S. 27ff.
3 E. Wolf, Ökumenische Symbolik. Zur Aufgabe der Konfessionskunde

heute: Peregrinatio (1954), 338-358, S. 349.
4 H. Mulert & E. Schott, Konfessionskunde (19563), S. 19-20.



eine, Unterabteilung systematischer Theologie 39

Wahrheiten kritisch und systematisch nachzugehen». Es gelingt
jedenfalls ein Abgrenzungsversuch der beschreibenden Konfessionskunde

von der Kirchenkunde höchstens in formaler Hinsicht.
Bedenkt man nun aber das legitime Recht der Praktischen Theologie
auf Kirchenkunde als eines wichtigen Zweiges ihres Arbeitsbereiches,

dann wäre eher die Frage aufzuwerfen, ob es nicht ratsam sei,
eben auch die Konfessionskunde der Praktischen Theologie
zuzuordnen. - Wir lassen diese Frage zunächst absichtlich offen, wollen
aber jetzt schon gegenüber jenem häufig auftretenden Bedenken
geltend machen: die Notwendigkeit eines systematischen
Durchdenkens der durch die Konfessionskunde gestellten Fragen spricht
an sich keineswegs gegen die Zuordnung zur Praktischen Theologie.
Denn auch diese, wie alle anderen theologischen Disziplinen, will
und kann ja ihrerseits der Systematik nicht entraten und erhebt
begreiflicherweise selbst den Anspruch, die in ihrem besonderen
Felde auftretenden Fragen erst nach prinzipieller Durchdenkung in
praktische Folgerungen für das kirchliche Handeln umzumünzen.
Eine «Abtretung» der Konfessionskunde an die Praktische Theologie

wäre demnach keineswegs gleichbedeutend mit einem
Verzicht auf eine normative Darstellung der Konfessionskunde, die

ja auch hier die deskriptive gleichsam zu überformen hätte.
Bevor wir aber hier weiterfragen, gilt es zu prüfen, ob sich nicht

noch andere Fachgebiete anheischig machen, hier im eigentlichen
Sinne zuständig zu sein.

2.

Es ist gewiß kein Zufall, daß der Kirchenhistoriker Planck mit
seinem «Abriß einer historischen und vergleichenden Darstellung
der dogmatischen Systeme unserer verschiedenen christlichen
Hauptparteien» (1796) allgemein als Ahnherr der neueren Symbolik
angesehen wird; auch Schleiermacher sah in der ihm wichtigen
«Kirchlichen Geographie» und «Statistik» den notwendigen
Abschluß der Historischen Theologie. In unseren Tagen hat Heinrich
Bornkamm in einer unpolemischen, nahezu selbstverständlichen
Weise die Kirchen- und Konfessionskunde als «gemeinsame
Aufgabe der Kirchen- und Dogmengeschichte» reklamiert5. Sie, die
«geschichtlich begründete Beschreibung der Kirchen der Gegen-

6 EL Bornkamm, Grundriß zum Studium der Kirchengeschichte (1949),
S. 89.



40 W. Dantine, Konfessionskunde —

wart», ziehe «das Ergebnis des historischen Prozesses...». Dieser
Behauptung ist ein so eminent wichtiger Wahrheitsgehalt zuzugestehen,

daß man auch hier nicht mit dem bloßen Hinweis auf die
«noch größere Rolle», die «Vergleichung und Kritik»6 bei der
Konfessionskunde als bei der Kirchen- und Dogmengeschichte spielen,
ernsthaft durchkommt und so jedenfalls kaum ein ausschließliches
Recht der Systematik auf die Konfessionskunde zu begründen
vermag. Wenn ich recht sehe, so stützen mindestens zwei wesentliche
Einsichten den Anspruch der Kirchengeschichte auf Darstellung
der Konfessionskunde.

Einmal stellen die Konfessionen in ihrer gegenwärtigen Gestalt
in der Tat seihst Ergebnisse historischer Prozesse dar, die zu
erforschen, und auch in ihrer «geschichtlichen» Tragweite zu ermessen,
in erster Linie der Historiker als berufen erscheinen muß. Die
gegenwärtigen christlichen Kirchen sind nicht nur in der Geschichte
geworden und begegnen darum als geschichtliche Größen dem
wissenschaftlich arbeitenden Verstände; sondern als solche begegnen sie

ja auch allen jenen Menschen, die sich in solchen Kirchentümern
vorfinden und so, als von ihnen mitgeprägt, als Glieder der christlichen

Gemeinde ihre Existenz haben. Das gilt nicht zuletzt auch
und gerade für die überwiegende Mehrheit der an unseren Fakultäten

studierenden Theologen. Zu jenem historischen Prozeß in
seinem augenblicklichen Stadium gehören überdies auch die
Fragestellungen und Denkbewegungen gegenwärtiger Theologie, vor die
oder, genauer gesagt, in die hinein der Theologe sich gestellt sieht.
Eine «theologische Existenz heute» kann jedenfalls die Situation
nicht übersehen wollen, angesichts deren sie zur Erkenntnis und
Entscheidung aufgerufen ist, so gewiß sie auch nicht in ihr
aufgehen kann und darum auch nicht in ihr aufrechenbar ist. Diese
Situation ist aber ihrerseits entscheidend mitbestimmt durch den
geschichtlichen Prozeß überhaupt, in dem der Erkennende und
Forschende steht ; damit ist er aber auch mitbestimmt durch jenes
geschichtliche Werden, das die jeweils in Frage kommende
Konfession so oder so gestaltet. Es wird also jeder, der Konfessionskunde
treibt, dies nur tun können, wenn er sein Material nicht nur historisch

untersucht, sondern auch zugleich geschichtlich zu begreifen
trachtet; er wird also ebenso seine persönliche Situation, wie sie

kirchengeschichtlich, dies Wort nun im umfassendsten Sinne ver-
6 Mulert & Schott (A. 4), S. 21.



eine Unterabteilung systematischer Theologie 41

standen, bestimmt ist, mitanzusetzen und in Rechnung zu stellen
haben, ist er doch selbst schon in gewissem Sinne so etwas wie ein
«Ergebnis» jenes Prozesses, den zu erforschen er unternimmt. Zu dieser

umfassenden, nach vielen Seiten sich wendenden Situationsdurchleuchtung

braucht der Forscher oder darstellende theologische Lehrer
nicht nur das gesamte Rüstzeug des gewissenhaften Historikers -
er muß sich vor allem darüber im klaren sein, daß der Gegenstand
seiner Wissenschaft zunächst einmal jenseits alles Wünschenswerten

ein faktisch Vorhandenes ist, eben eine geschichtliche
Wirklichkeit.

In zweiter Hinsicht wäre zu wiederholen, was oben schon im
Blick auf die Praktische Theologie gesagt wurde. Es betrifft die
unabdingbare Forderung nach systematischer Beurteilung dieser,
in der lebendigen Existenz der christlichen Konfessionen zutage
tretenden, historischen Prozesse. Bedarf es zu solcher normativen
Darstellung des speziellen Engagements des systematischen
Theologen? Ist nicht auch der Kirchenhistoriker Theologe im Vollsinne
des Wortes Ja, ist er nicht als Forscher und Darsteller der Dogmen-,
Theologie- und Erömmigkeitsgeschichte in besonderer Weise dazu
ausgerüstet? H. Bornkamm hat denn auch in wünschenswerter
Deutlichkeit den Vorrang der theologischen Wertung im Rahmen
jener von ihm skizzierten Aufgabe zum Ausdruck gebracht. So
gewiß die Systematische Theologie Anspruch darauf hat, in ihrer
Mittelpunktstellung im Gesamtgefüge der theologischen Wissenschaft
anerkannt und ernstgenommen zu werden, so gewiß hat sie auch
damit zu rechnen, daß der Kirchenhistoriker seine Arbeit mit Hilfe
systematischer Kategorien vollzieht.

Es muß demnach auch im Falle der kirchengeschichtlichen Disziplin

festgehalten werden, daß ein von ihrer Seite kommender
Anspruch auf Bearbeitung der Konfessionskunde nicht ohne weiteres
zugunsten der Systematik abgewiesen werden kann. Aus diesem
Grunde soll auch diese Teilfrage unserer Gesamtproblematik
vorläufig noch offen bleiben.

3.

Ehe die eben angerissene Frage der Disziplinzugehörigkeit der
Konfessionskunde weiterverfolgt werden kann, müssen wir nun
einem, freilich wiederum als kirchengeschichtliches Faktum zu
bezeichnenden, Umstände Rechnung zu tragen versuchen, der in zu-



42 W. Dantine, Konfessionskunde -
nehmendem Maße unsere gegenwärtige und wohl auch künftige
Situation bestimmt. Es liegt ja auf der Hand, daß gerade die
Konfessionskunde am wenigsten von allen Einzelgebieten der theologischen

Wissenschaft an dem gegenwärtigen Ereignis der Ökumenischen

Bewegung vorbeigehen kann. So sehen wir begreiflicherweise
heute nicht nur eine Fülle von Einzelversuchen, das ökumenische
Problem für die konfessionskundliche Wissenschaft fruchtbar zu
machen, sondern auch in den Gesamtdarstellungen nimmt dieses

eine entsprechende Stellung ein, wie deutlich an unserem einzigen
modernen Lehrbuch in deutscher Sprache zu ersehen ist, das nicht
nur eine eingehende Erörterung dieser Fragen bietet7, sondern auch
in dem Gesamtaufbau ihnen Rechnung zu tragen sich bemüht.
Sowohl H. G. Steck8 als auch E. Wolf9 gehen als Verfasser des

Artikels «Konfessionskunde»inneuen Nachschlagewerken noch weitere
Anstöße in dieser Richtung. Insbesondere hat Wolf schon durch
seinen Aufsatz «Ökumenische Symbolik. Zur Aufgabe der
Konfessionskunde heute» neue Wege aufgezeigt10 und die «Richtung
auf eine kirchlich-ökumenische Theologie» gewiesen11. Es ist ihm
besonders dafür zu danken, daß er in seinem Bemühen um die
historische Erhellung der ursprünglichen Intentionen, die auf dem
Boden des Luthertums zur Ausbildung der Spezialwissenschaft der

Symbolik führten, den «eigentümlichen Willen zur Ökumene»
aufdeckte, der bereits in dem Namen der «ökumenischen Symbole»
zum Ausdruck kam12, so daß er mit Recht in der neuesten
ökumenisch-theologischen Intention eine Art Rückkehr zum Ursprung
der Konfessionskunde sehen lehrt. Wir werden noch erkennen, wie
wichtig diese historische Einsicht ist; sie verwehrt nämlich von
Haus aus, den Sinn der Konfessionskunde in einem konfessionali-

7 Mulert & Schott (A. 4), § 100, S. 507ff.
8 H. G. Steck, Ev. Ki.lex., 2 (1958), Sp. 887ff.
9 E. Wolf, Die Rel. Gesch. Geg.3, 3 (1959), Sp. 1749-52.
10 Dieser Aufsatz von E. Wolf ist zuerst unter dem Titel Die Aufgabe der

Konfessionskunde heute in Kirche und Kosmos. Orth. u. ev. Christentum.
Studienh. hrsg. vom Kirchlichen Außenamt der EKD, 2 (1950), S. 9-27,
erschienen. Die neue Titelüberschrift des überarbeiteten Aufsatzes im Sammelband

Peregrinatio : Ökumenische Symbolik (A. 3), dürfte darauf verweisen,
daß für Wolf die Einbeziehung des Begriffes «Ökumene» noch vordringlicher
geworden ist, wie auch die Formulierung (siehe Anm. 11) beweist.

11 Wolf (A. 9), Sp. 1751.
12 Wolf (A. 3), S. 342.



eine Unterabteilung systematischer Theologie 43

stisch sich verstehenden Gegenüberstellen der historischen
Prozeßergebnisse zu finden, wie sie ebenso ein irenisch-gutmütiges
Nebeneinanderstellen als theologisch unverantwortlich erscheinen läßt.

Es sind ja beide Tendenzen heute gerade in betont ökumenisch
sich gebenden Kreisen durchaus lebendig. Sie scheinen sich zwar
bei vordergründiger Betrachtung auszuschließen und darum kommt
es auch zu gegenseitigen Fehden, die jedoch keineswegs besonders

gewichtig zu nehmen sind. Im Grunde quillt beider Verständnis des

Verhältnisses: Kirche-Konfession aus einer Wurzel, nämlich der
Überzeugung, daß die Konfessionen rechtmäßige, letztlich
unantastbare Ausprägungen des christlichen Gemeingeistes seien, deren
Summe ein wahres Bild der christlichen Kirche wiedergibt. Der
Unterschied zwischen beiden besteht lediglich darin, daß etwa eine
«Ökumenik» diese Summe durch mehr oder minder reine Addition
zu errechnen gedenkt13, während andererseits konfessionalisieren-
der Selbstbehauptungswille innerhalb des ökumenischen Ganzen
sich heute gerne so darstellt, daß die eigene Konfession als Nabel
des ökumenischen Gesamtuniversums angesehen wird, als verbindende

Mitte14, die aus diesem Grunde unverwehrt ihre morphologisch

zu bestimmende Grundstruktur sich ausleben lassen darf,
während andererseits doch auch die anderen Konfessionen als Aus-

13 Der bekannte Vorsehlag von E. Benz, Die Ostkirche im Lichte der
protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis in die
Gegenwart (1952), S. 365, daß «die alte Methode der beschreibenden
Konfessionskunde... zu einer neuen Wissenschaft erhoben werden muß... die
sich von der K. gesinnungsmäßig und thematisch unterscheidet»,
bekommt sein besonderes Profil durch die Forderung, «die Angehörigen der
anderen geschichtlichen Erscheinungsformen der Kirche als Mitchristen und
Weggenossen anzuerkennen und damit auch die spezifische Wahrheit,
die sie geschichtlich repräsentieren, gutzuheißen» (Sperrung von mir).
Diese Gesinnung ist nach Benz die Voraussetzung, daß die neue Wissenschaft
unter der Bezeichnung «Ökumenik» überhaupt in Gang kommen kann. Vgl.
auch Wolf (A. 3), S. 353, Anm. 21, wo auch auf die Beschlagnahme des
Begriffes «Ökumenik» durch J. Mackay verwiesen wird, der darunter etwas
sehr anderes, freilich nicht weniger Problematisches verstehen möchte, nämlich

eine Wissenschaft von der «Strategie» der Kirche.
14 «Keine Wahrheit der katholischen und reformierten Kirche geht im

Luthertum verloren, aber alles ist zu der Rundheit und Ganzheit der Dinge
zusammengefügt...» Dieses bei Wolf (A. 3), S. 355, zitierte Beispiel ließe sich
beliebig vermehren. - Vgl. auch R. Prenter, Protestantismus in unserer Zeit
(1959), wo diese Rolle der «Mitte» dem «Kirchlichen Protestantismus»
zugesprochen wird.



44 W. Dantine, Konfessjonskunde -

prägungen von TeilWahrheiten durchaus auch Anerkennung finden,
sofern sie es sich gefallen lassen, als auf solche Mitte hinweisende
Strahlen verstanden zu werden. In beiden Fällen herrscht keineswegs

der von Marheineke einst zu Recht für die Symbolik geforderte

«Friede der Historie»15, ohne den es kein verstehendes
Begreifen der Sondergeschichte von Konfessionen geben kann,
sondern jener faule Friede, der den Glauben an die in Christus
vorweggeschenkte Einheit der Kirche durch die Einsicht in eine beschreibbare

Einheitlichkeit zu ersetzen unternimmt. «Die geglaubte und
im Bekenntnis bekannte Einheit der Kirche, jene Grundvoraussetzung

der Anfänge der Symbolik in der Reformationszeit »16, kann
allein den konfessionalistischen Versuch, sich ökumenisch zu
behaupten, wie auch den Weg einer gegenüber der einen Wahrheit des

Evangeliums im Unverbindlichen bleibenden Okumenik überwinden

helfen. Es steht aber außer Frage, daß heute allenthalben erst
Ansätze einer solchen «ökumenischen Symbolik» oder einer
«kirchlich-ökumenischen Theologie » vorhanden sind, wie andererseits vor
aller Augen vieles darauf hindrängt.

Angesichts dieser Sachlage wird die Forderung nach einer normativen

Symbolik im Sinne einer Absage an die kirchliche Unverbind-
lichkeit einer rein deskriptiven Konfessionskunde von ernsthafter
Dringlichkeit. Hier ist nun auch der Moment, da der systematischen
Verantwortlichkeit für die Konfessionskunde ernsthaft zu gedenken
ist. Zweifellos kann nur in einer umfassenden und prinzipiell
theologischen Gesamtbesinnung eine klare Beurteilung der konfessionellen

Problematik gefunden werden. Nun gilt es zu sehen, daß diese

systematische Arbeit für die Konfessionskunde von zwei wesentlichen

Gesichtspunkten her erfolgen muß, denen wir uns darum jetzt
zuzuwenden haben.

4.

Im Vordergrund steht naturgemäß die Ecclesiologie. Es ist kein
Zufall, wenn dieser dogmatische Locus heute in der theologischen
Arbeit in Bewegung geraten ist und an ihm allenthalben, nicht
zuletzt auch in der römischen Theologie, ernsthaft gearbeitet wird.
Es dürfte nicht zuviel gesagt sein, wenn man behauptet, daß die
ökumenische Bewegung, als das umfassendste Ereignis der neueren

15 Philipp Marheineke, Christliche Symbolik (1810ff.), zit. nach Wolf
(A. 3), S. 346. 16 Wolf (A. 9), Sp. 1751 (Sperrung im Text von mir).



eine, Unterabteilung systematischer Theologie? 45

Kirchengeschichte verstanden, schon durch die Faktizität ihres
Sichereignens die bisherigen ecclesiologischen Vorstellungen überrollt

hat. Das bislang erarbeitete Begriffsmaterial reicht nirgends
aus, die Geschehnisse begreiflich und verständlich zu machen. Weil
hinter den ökumenischen Kräften keineswegs bloß, wie manche
meinen, einige schwärmerische Idealisten oder engagierte Kirchenpolitiker

stehen, sondern epochale Vorgänge, die etwa unter dem
Stichwort Säkularisation1 höchst unzureichend angedeutet werden
können, werden von vornherein alle jene theologischen
Verteidigungsstellungen überrannt, die darauf ausgehen, das Neue mit der

Erhaltung des Status quo auszusöhnen. Nachdem sich die
westlichen Kirchen mit Hilfe ihrer ecclesiologischen Theorien mehr
schlecht als recht mit der bereits vierhundertjährigen Spaltung
abgefunden hatten - eine ernsthafte ecclesiologische Lösung des
Problems des ostkirchlichen Schismas ist ja auch von keiner Seite
erfolgt -, erweisen sich alle bislang geschmiedeten Theorien für das
Neue des Einheitsverständnisses und des Einigungswillens als
zutiefst reformbedürftig. Von hier aus gesehen erhalten die vielen
Einzelvorschläge und ecclesiologischen Sonderüberlegungen ihr gutes

Recht als Zeichen, wieviel hier in Bewegung geraten ist; auch
die oben abgewehrte Forderung nach einer neuen Wissenschaft der
«Ökumenik», sei sie Benz'scher, Mackay'scher oder sonstiger
Prägung, sind als Suche nach neuen Wegen durchaus ernst zu nehmen.
Daß unter denen, die vorwärts drängen, weniger wissenschaftlichforschende

Theologen als aktive Kirchenmänner stärker im Vordergrund

stehen, ist der Natur dieser Sache durchaus angemessen -
aber auch die Wissenschaft darf an deren Forderungen und
Vorschlägen nicht vorbeigehen. Wenn hier aus der schier unübersehbaren

Fülle des erschienenen Schrifttums nur auf zwei Veröffentlichungen

hingewiesen wird, dann soll dies nur das Exemplarische
solchen Unternehmens andeuten. Sowohl das Buch des südindischen
Bischofs Lesslie Newbigin17 als auch das jüngst vom Generalsekretär
des Weltrates der Kirchen, W. A. Visser 't Hooft, vorgelegte18
machen jedenfalls eines deutlich: mit der neu gestellten Frage nach

17 L. Newbigin, The Household of God. Lectures on the Nature of the
Church (1953/54); deutsch Yon der Spaltung zur Einheit. Ökumenische
Schau der Kirche (1956), mit einem Geleitwort von W. Metzger.

18 W. A. Visser't Hooft, The Pressure of our Common Calling; deutsch
Unter dem einen Ruf. Eine Theologie der ökumenischen Bewegung (1960).



46 W. Dantine, Konfessionskunde -
ihrer Einheit, ist die Kirche als ganze neu zu begreifen! Jede
ökumenische Symbolik oder kirchlich-ökumenische Theologie wird
daher notwendigerweise ganz entscheidend unter der Frage stehen,
inwiefern die Ecclesiologie ein neues Profil erhält.

So gewichtig und berechtigt nun aber die ecclesiologische
Bestimmtheit der künftigen systematischen Arbeit überhaupt,
insbesondere der in der Konfessionskunde sich stellenden Problematik,
angesehen werden möge, so verhängnisvoll wäre es, wenn - wofür
einige Anzeichen zu sprechen scheinen - die Ecclesiologie sozusagen
im Alleingang vorwärts drängte und die übrige systematische Arbeit
hinter sich zurückließe, oder umgekehrt betrachtet, die Systematik
als Ganzes nicht brüderlich mit ihr Schritt hielte. Es bedarf keines
Beweises, wie eng die einzelnen systematischen Lehrpunkte
untereinander zusammenhängen und wie demnach das Ganze der christlichen

Wahrheit durch jede Neugestaltung an einem Punkte nun
selber, gewollt oder nicht, ein neues Antlitz erhält. Geradezu
gefährlich, weil Verwirrung und Illusionen stiftend, wird es aber, wenn
vorprellende ecclesiologische Behauptungen aufgestellt werden, und
dann nicht in jedem Punkte zurückgefragt würde, wie er sich mit
der sonst bezeugten Wahrheitserkenntnis verträgt. Soll nun aber
in der gebotenen theologischen Gewissenhaftigkeit in bezug auf die

ecclesiologischen Neuanstöße rückgefragt, bzw. auch bei den
anderen Lehrpunkten der Dogmatik einschließlich ihrer ethischen
Entsprechungen in Neuland vorgestoßen werden, dann hat das

notwendigerweise zur Folge, daß eine Art dogmatischer Arbeit neu
aktiviert werden muß, die für das Bewußtsein vieler Theologen
heute fast ins Un- oder Unterbewußte abgedrängt zu sein scheint;
es handelt sich um die sogenannte Kontroverstheologie.

Natürlich wurde und wird immer bei ernsthafter dogmatischer
Arbeit auch Kontroverstheologie getrieben und darum ist sie auch
heute keineswegs ausgestorben19. Aber das hat nicht verhindern

19 Um nur an zwei Beispiele zu erinnern: Die Kirchliche Dogmatik Karl
Barths und die Theologisehe Ethik Helmut Thielickes. - Daß die vielerlei
katholisch-protestantischen Gespräche nichts anderes darstellen als lebendige
Kontroverstheologie, ist nicht zu übersehen ; der Umstand, daß katholischer -

seits seit 1932 dafür ein eigenes literarisches Organ besteht, nämlich: Ca-
tholica. Vierteljahrsschrift für Kontroverstheologie, jetzt hrsg. vom Johann
Adam Möhler-Institut, Paderborn, gibt dem eine besondere Bedeutung. Vgl.
dazu die Ausführungen zum Schicksal der Zeitschrift unter dem Titel:
Robert Grosche zum Dank: Catholica 2/12 (1959), S. 151-153.



eine Unterabteilung systematischer Theologie? 47

können, daß Begriff und Sache vielfach in Vergessenheit geraten
sind, vor allem ihr eigentlicher Sinn und ihre Aufgabe, so daß man
nicht selten dort, wo man den Namen noch verwendet, auf eine

Auffassung stößt, nach welcher Kontroverstheologie geradezu
ökumenischer Gesinnung unangemessen wäre20, weil nämlich Sache

einer veralteten und der Vergangenheit anheimfallenden Symbolik.
Offenbar wird, mehr oder weniger unbewußt, vielfach Kontroverstheologie

mit Polemik identifiziert und zwar mit einer solchen, die
in der Tat unfruchtbar war und ist, weil sie darauf ausgeht, die
Schwächen der anderen Konfession aufzuspüren21. Man kann also

mancherlei verständliche Motive für den verbreiteten Verlust
kontroverstheologischen Wollens anführen, ein Verlust, der weniger in
der wissenschaftlichen Literatur, als unter den praktizierenden
Theologen und vor allem hei der jüngeren Generation der
Theologiebeflissenen feststellbar erscheint.

Es kann nun aber darüber keinen Zweifel geben, daß heute
ebenso wie bisher entscheidende Aspekte der christlichen Wahrheit
zwischen den Konfessionen kontrovers sind, und diese Lehrdifferenzen

stehen noch immer zwischen den Konfessionen und stellen
faktisch Trennungslinien von Kirchengemeinschaften dar. Soll es wirklich

zwischen den Konfessionen zu einem echten Gespräch kommen,
das mehr ist als ein freundliches Geplauder, mit dessen Hilfe gerne
die Unterschiede unausgesprochen links oder rechts liegengelassen
werden, sondern das darauf aus ist, im Glauben an die
vorweggeschenkte Einheit der Kirche in Christus eine neue und
weiterführende Begegnung zu ermöglichen, dann muß gerade Kontroverstheologie

im ganzen Umfange Platz greifen und zwar in Richtung
auf jene, von E. Wolf angedeutete, ökumenisch-kirchliche Theologie.
In Wahrheit ist diese neue Kontroverstheologie längst unterwegs
und auf dem Plane, und zwar überall dort, wo man sich nicht mehr
mit polemischer oder irenischer Beschreibung und Durchleuchtung

20 Wie verbreitet diese Auffassung ist, läßt sich beispielhaft bei Erik
Wolf, Ordnung der Kirche (1960/61) nachweisen, bei dem der Begriff
Kontroverstheologie häufig als konfessionsseparatistische Theologie begriffen
und daher zu deren Uberwindung im Zeichen einer Ökumenischen Theologie
aufgerufen wird: S. 19-21. 62. 458. 470. 497. 504. 506. 514 u. ö.

21 Vgl. dazu die erfreulich sachkritische Darstellung der römischen
polemischen Kontroverse gegenüber der Ostkirche und dem Protestantismus
durch Yves M. J. Congar in seinem Artikel Konfessionelle Auseinandersetzung

im Zeichen des Ökumenismus: Catholica 2/12 (1959), S. 81ff.



48 W. Dantine, Konfessionskunde -

begnügt, sondern die kontroversen Stimmen jeweils im Ringen um
eine Wahrheitsaussage hört, die den Anspruch erhebt, als erhellendes

und erleuchtendes Wort von den kontroversen Partnern
vernommen und geprüft zu werden. So versucht Lesslie Newbigin von
der Kirche als dem Pilgervolke Gottes zu reden, weil von ihr «nie

und nimmer in statischen Formeln... sondern nur in Ausdrücken,
die darlegen, wozu sie unterwegs ist», gesprochen werden kann22.

In der Entfaltung einer «Sicht, welche zugleich missionarisch und
eschatologisch ist», treibt er die von ihm konfessionskundlicherarbeitete

Sicht von der katholischen, protestantischen und «pfingst-
lichen»23 Aussage über das Wesen der Kirche weiter, so daß die

bislang Antwortenden selber gefragt erscheinen, ob sie noch mit
gutem Gewissen bei ihrer bisherigen Antwort bleiben können und
wollen. Damit arbeitet er aber auf eine ökumenisch-kirchliche Theologie

hin, die eben als «Herausforderung an unser Denken»24 sich als

kontroverstheologischer Natur erweist und damit die Weise kon-
fessionskundlicher Arbeit weit überschreitet. Nicht anders geht im
Grunde W. A. Visser 't Hooft vor, wenn er sorgfältig den Begriffen
des Zeugnisses, des Dienstes und der Gemeinschaft nachgeht25 und
so zu einer neuen Sicht der Berufung und damit der Einheit der
Kirche kommen möchte26, wobei er sich zugleich, ohne dabei des

Namens Erwähnung zu tun, Rechenschaft über die
kontroverstheologische Struktur des ökumenischen Gespräches gibt27.

Es dürfte zureichen, auf diese beiden Beispiele zu verweisen; sie

erhellen zur Genüge, wie sachgeboten es ist, daß gerade der ecclesio-

logische Vorstoß von der kontroverstheologischen Arbeit begleitet
wird. Genauer gesagt handelt es sich eigentlich darum, daß diese

faktisch sich vollziehende Arbeit in unser Bewußtsein gehoben wird,
weil nur im ausdrücklichen Bekenntnis zu ihr verantwortliche
ökumenische Theologie getrieben werden kann. Dabei dient es zur
Klärung, wenn wir uns bewußt bleiben, daß diese neue Art kontroverser

ökumenischer Theologie natürlich erste Gehversuche
unternimmt und tastend nach den besten Einstiegmöglichkeiten sucht.
Immerhin lassen sich bereits einige ermutigende Beispiele nennen,
die zeigen können, an welchen Punkten und mit welchen Methoden

22 Newbigin (A. 17), S. 33. 23 Ebd, .S. 117ff. 146.
24 W. Metzger bei Newbigin (A. 17), S. 7.
25 Visser't Hooft (A. 18), S. 28ff. 43ff. 62ff.
26 Ebd., S. 89ff. 27 Ebd., S. 73ff.



eine Unterabteilung systematischer Theologie 49

hier bereits angesetzt wird. Besonders instruktiv ist die
Untersuchung von Wolfgang Schweitzer über «Einige Typen des heutigen
dogmatischen Schriftgebrauches dargestellt als Beitrag zur Diskussion

über das Problem der biblischen Hermeneutik»28. Der
Verfasser bekennt sich ausdrücklich im Vorwort zu seiner Absicht,
sowohl Verständnis unter den ökumenischen Gesprächspartnern zu
erzielen als auch deren Gespräch voranzutreiben; mit seiner
Thematik greift er aber zugleich mitten in das Gespräch ein, das den

europäischen Protestantismus zutiefst derzeit bewegt. - Wie
wesentlich nun auch in Verbindung mit dogmatischen Kernfragen die

kontroverstheologische Methodenfrage erscheint, und wie sich auch
hier neue Möglichkeiten eröffnen, zeigt besonders eindrucksvoll
Edmund Schlink in einem Aufsatz, dem ein Vortrag auf einer
gemeinsamen Tagung eines evangelischen und eines katholischen
ökumenischen Arbeitskreises zugrunde liegt29. Hier wird an einem
der heißesten Eisen der römisch-protestantischen Kontroverse die
letzte Möglichkeit verstehenden Entgegenkommens ausgeschöpft,
ohne doch das klare Ringen um die eine Wahrheit preiszugeben.
Besonders wichtig ist dabei die Aufrollung des Strukturproblems
dogmatischer Aussagen für das ökumenische Gespräch30, die für die
Methodik der künftigen Kontroverstheologie verheißungsvolle
Ansätze schafft.

Diese beliebig31 gewählten Beispiele demonstrieren die Notwendigkeit

einer engen Verbindung der neu aufbrechenden Ecclesiologie

28 W. Schweitzer, Schrift und Dogma in der Ökumene (1953), bes. S. 7.
29 E. Schlink, Gesetz und Evangelium als kontroverstheologisches

Problem: Ker. u. Dogma 7 (1961), S. Iff.
30 Ebd., S. 24-32; vgl. ders., Die Struktur der dogmatischen Aussage als

ökumenisches Problem: Ker. u. Dogma 3 (1957), S. 251ff.
31 Nicht übersehen werden darf der Umstand, daß in der Tat die Zentralartikel

im kontroverstheologischen Gespräch durchaus im Mittelpunkt
stehen ; das gilt insbesondere von der Rechtfertigungslehre, wie das bekannte
Werk von H. Küng, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine
katholische Besinnung (1957), oder auch die Rezension beweist, die mein Buch
Die Gerechtmachung des Gottlosen (1959) in Una Sancta 15 (1960) durch
B. Miller, OSB, gefunden hat. - Von besonderem Interesse ist auch, daß
katholisches Eintreten in die neueste Lutherforschung verbunden wird mit
eigener dogmatischer Selbstbesinnung unter gleichzeitiger Einschaltung in
das innerprotestantische Gespräch. So vor allem jetzt A. Brandenburg,
Gericht und Evangelium. Zur Worttheologie in Luthers Psalmenvorlesung
(1960) - ein Musterbeispiel edler und zupackender Kontroverstheologie!

4



50 W. Dantine, Konfessionskunde —

mit einer umfassenden Kontroverstheologie, die ihrerseits wiederum
nur in systematischer Gesamtschau geleistet werden kann. Damit
scheint die von uns aufgeworfene und bislang offengelassene Frage
einer Zuständigkeit der Kirchengeschichte und der Praktischen
Theologie für die Konfessionskunde doch wieder zugunsten der
Systematik beantwortet worden zu sein. Ist dem aber wirklich so?

5.

Als bisheriges Ergebnis unserer Überlegungen haben wir zu
buchen, daß die Konfessionskunde, wenn sie sich auf eine ökumenische

Symbolik oder überhaupt auf eine ökumenisch-kirchliche Theologie
ausrichtet, so wieder ihre kirchliche Verbindlichkeit erreichen kann,
und zwar unter Aufnahme einer mit neuer Ecclesiologie verbundenen

Kontroverstheologie. Damit aber wird in neuer Weise
unterstrichen, was oben bereits angesichts der Frage einer kirchenhistorischen

oder praktischen Zuständigkeit für die Konfessionskunde
ausgesagt war, daß nämlich die entscheidende Beteiligung der Systematik

eine geradezu selbstverständliche Voraussetzung bilden
müsse, daß aber dies wieder keinen Grund dafür abgeben könne, die
Konfessionskunde als Unterabteilung der Systematik anzusehen.
Sie ist ja vielmehr «ein ganzer Mikrokosmos der Theologie» und
kann «keinem der üblichen Gebiete eingegliedert werden»32. In der
Tat haben wir gesehen, daß mit Ausnahme der Biblischen Theologie,
die naturgemäß keine so unmittelbare Beziehung aufweist, alle
anderen theologischen Disziplinen es mit der Konfessionskunde zu tun
haben und zu tun haben müssen, daß man doch zu dem Urteil kommen

wird, hier liege eine so eigenständige Sache vor, die am besten
in dieser ihrer Eigenart belassen werden sollte. Sie ist selbst das

Ergebnis kirchenhistorischer Darstellung und Überprüfung, sie ist
wieder als Kirchenkunde notwendigerweise Gegenstand des

theologischen Nachdenkens hinsichtlich der kirchlichen Praxis, und sie ist
dennoch ohne systematisches Urteil ein nonsense. Das bedeutet
aber: die Konfessionskunde ist ihrerseits eine für alle Disziplinen
überaus wichtige Hilfswissenschaft, wie sie andererseits in
ungeteilter Weise von den anderen Disziplinen lebt. Sie hat von allen
zu nehmen und hat allen zu geben. Diese gegenseitige, zugleich
helfende als auch abhängige Bezogenheit zwischen diesem Mikro-

32 Stephan (A. 2), S. 17.



eine Unterabteilung systematischer Theologie 51

kosmos und dem Makrokosmos der gesamten theologischen Wissenschaft

kommt schon nicht zu ihrem Recht, wenn dieser in sich
eigenständige Mikrokosmos als Unterabteilung einer der
Teildisziplinen, etwa der Systematik, aufträte. Aber das ist noch nicht
das Entscheidende, vielmehr sind noch folgende Erwägungen
anzustellen.

Aus unserer Erörterung über die Bedeutung der Kontroverstheologie

ging eindeutig hervor, daß diese als systematische
Aufgabe je und je die Möglichkeiten der Konfessionskunde, auch wenn
sie sich als ökumenische Symbolik versteht, überschreiten muß. Wie
E. Wolf mit Recht sagt, hat die Konfessionskunde «nicht für sich
das theologisch-ökumenische Gespräch zu führen»33, weil eben diese

Gesprächsführung über ihre Kompetenz hinausginge. Solange es

Konfessionen gibt und daher deskriptive Konfessionskunde sein

muß, kann sie nur Grundlagen für dieses Gespräch beisteuern, auch
wenn diese Grundlagen bereits systematisch-kontroverstheologisch
durchgearbeitet sind. Das nicht ausmerzbare deskriptive Element,
das Moment der «Kunde», das mit dem vorläufigen Ergebnis eines
historischen Prozesses aufs innigste zusammenhängt, erzwingt so
etwas wie einen ecclesiologischen-kontroverstheologischen Stop im
ganzen der Entfaltung und Darstellung jeder Symbolik. Dieser
Stop hat sein legitimes Recht; daher ist er eben als solcher in
Rechnung zu stellen, und zwar in einer zwiefachen Weise.

Die eine betrifft das ökumenisch-kirchliche Gespräch und die
diesem inhärente neue Kontroverstheologie unmittelbar. So deutlich

es werden muß, daß die Konfessionskunde auf beides hin angelegt

sein muß, so sehr muß es klar bleiben, daß beide ihrerseits über
die Konfessionskunde hinausgehen. Wird aber die Konfessionskunde
als ein legitimes Unterfach systematischer Theologie anerkannt, so

ist es nahezu unvermeidlich, daß insbesondere den Studierenden
der Theologie die Sachlage so erscheinen muß, als wäre die
Kontroverstheologie bei der Konfessionskunde gut aufgehoben und würde
getreten ist: die Konfessionskunde als systematisches Unterfach
stempelt Dogmatik und Ethik zu einer dogmatischen und ethischen
Fachkunde! Damit wäre aber auf einen der neuralgischen Punkte
gegenwärtigen Theologiestudiums aufmerksam gemacht. In der
freiwilligen Entlassung der Konfessionskunde aus ihrer alleinigen
Betreuung könnte die Systematische Theologie einen Schritt tun,

33 Wolf (A. 9), Sp. 1751.



52 W. Dantine, Konfessionskunde —

der sowohl jenem Mikrokosmos der Symbolik als auch dem
Makrokosmos der Theologie überhaupt zugute käme und sie selbst dazu
befreite, grundsätzlich und zugleich sehr praktisch in der realen
Begegnung mit den Studenten heute als das zu erscheinen, was sie

sein soll und darf.

6.

Es sei nun noch erlaubt, einige praktische Folgerungen
anzuschließen, in dem Bewußtsein, daß hier, wie überall, ein Rezept als
solches noch keine Hilfe darstellt, und überdies die besonderen
Verhältnisse an den einzelnen Fakultäten wie bei den Examensgremien
immer besondere Erwägungen notwendig machen. Es sei aber auch
nochmals auf das eigentümliche Gewicht aufmerksam gemacht, das

jener Weise für eine Sache selbst zukommt, in welcher sie dem
Studierenden im Blick auf Lehren, Lernen und Prüfen begegnet.

1. Die Konfessionskunde sollte als ökumenische Symbolik, eventuell

in Verbindung mit der Kirchenkunde als eigene, an wichtiger
Stelle einzuordnende, Hilfswissenschaft aller Fächer gelehrt und
geprüft werden.

2. Die Frage, ob sie vom Kirchenhistoriker, praktischen Theologen

oder Systematiker betreut wird oder von einem eigenen
Fachmann, ist von sekundärer Bedeutung, wenn nur sichergestellt wird,
daß ihrer systematischen-kontroverstheologischen und ökumenischen

Ausrichtung Rechnung getragen wird.
3. Hingegen sollte es vermieden werden, ihre Darstellung und

Prüfung der Systematik einzurechnen.
4. Andererseits wäre zu überlegen, wie das kontroverstheologisch-

ökumenische Element in der Darstellung und Examinierung der

Systematik verstärkt zum Zuge kommen könnte.
Es könnte sein, daß diese bescheidene Gewichtsverlagerung in

der Praxis des akademischen Lehrens und Studierens eine Hilfe
darstellte, den Weg gegenwärtigen Theologiestudiums strenger auf
dort eben «erledigt». Man lernt dann die bekannten Konfessionsunterschiede

und sieht darin die Kontroverstheologie erschöpft;
m. a. W. sie bleibt eben das, was sie heute so vielen erscheint. Das

weitgehende Desinteresse der jungen Theologengeneration sowohl
an der Symbolik als auch an der Kontroverstheologie hat hier eine
ihrer Wurzeln. Es muß daher um des Zieles einer ökumenisch-



eine Unterabteilung systematischer Theologie 53

kirchlichen Theologie willen verdeutlicht werden, welche
gegenwärtig-aktuelle Aufgabe systematische Kontroverse ist, wie ja auch

Dogmatik nicht in der Erkenntnis und Durchleuchtung
dogmengeschichtlicher Ergebnisse aufgeht. Das hieße jedoch, daß die
systematische Theologie wieder bewußter als bisher die
kontroverstheologische Arbeit als solche als ihre eigene Sache ansähe und sie

methodisch von der konfessionskundlichen Spezialarbeit trennt34.
Sowenig die Systematik ein Recht hat, die Konfessionskunde als
ihre alleinige Domäne zu reklamieren, so sehr müßte sie sich gerufen
wissen, an jeder ihrer besonderen Fragen so in das ökumenische
Gespräch einzutreten, daß sie sich jeweils der ganzen Härte
gegenwärtiger Kontroverse stellt und zugleich nach ihrer Überwindung
trachtet. Nur so kann sie die von ihr zu erkennende und zu
bezeugende Wahrheit für die ganze Christenheit fruchtbar machen.

Dann aber muß auch um der Systematik selbst willen aller
Anschein, als wäre die Konfessionskunde eines ihrer Unterfächer,
vermieden werden. Es hat sich in den letzten Jahrzehnten allgemein
wieder die Überzeugung durchgesetzt, daß Dogmatik und Ethik
eine Einheit bilden, die nur aus formalen Gründen gesondert
dargestellt werden kann. In der Tat verträgt die Systematik, mit wieviel

besonderen Einzelgebieten sie sich auch zu befassen hat, keine
Einteilung in Unterabteilungen, weil sie je und je nach dem Ganzen

der einen Wahrheit zu fragen hat. Nun aber trägt die
Konfessionskunde um ihres unaufgebbar deskriptiven Elementes willen
die Tendenz in sich, als ein abgeschlossener Lehrgegenstand
angesehen zu werden. Wird sie nun als systematisches Unterfach
betrachtet und behandelt, d. h. begegnet sie als ein solches dem
Theologiestudenten, dann ist zu befürchten, daß auch Dogmatik und
Ethik als solche Fächer neben der Konfessionskunde erscheinen.
Um es etwas überspitzt auszudrücken, wobei ich freilich meine,
damit nur nüchtern die Sachlage zu schildern, wie sie weithin ein-
das Ziel auszurichten, das sich unserer Generation neu zu enthüllen
beginnt. Aus diesem Grunde werden die Vorschläge und deren
Begründung zur Diskussion gestellt.

Wilhelm Dantine, Wien

34 H. Thielicke hat in seiner Theologischen Ethik diesen Weg bereits
programmatisch beschritten.


	Konfessionskunde : eine Unterabteilung systematischer Theologie? : Grundsätzliches zu einer Methodenfrage des Theologiestudiums

