Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 1

Artikel: Konfessionskunde : eine Unterabteilung systematischer Theologie? :
Grundsatzliches zu einer Methodenfrage des Theologiestudiums

Autor: Dantine, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konfessionskunde —
eine Unterabteilung systematischer Theologie?

Grundsitzliches zu einer Methodenfrage des Theologiestudiums.

Die nachfolgenden Erwigungen hédngen naturgeméfl mit der
inneren Problematik der theologischen Fachdisziplin « Konfessions-
kunde» zusammen, so dafl diese an entscheidender Stelle beriick-
sichtigt werden mul}. Zugleich soll aber darauf geachtet werden,
daf} auch in der Theologie, wie in jeder Wissenschaft, zwischen rein
theoretischen Erwigungen und den daraus gezogenen praktischen
Folgerungen oftmals Gewichtsverlagerungen in Erscheinung treten,
auf die der Theoretiker nicht gefal3t ist und darum gerne dazu neigt,
sie zu bagatellisieren. Es kann sehr wohl sein, dafl erst beim Prak-
tizieren einer Sache deren Schiaden in einem Malle sichtbar werden,
das im verfeinerten Spiel mit den Theoremen u. U. iiberdeckt wor-
den ist. Nicht zuletzt deshalb ist Theologie stets auf die Gescheh-
nisse in der Wirklichkeit zu beziehen. Dieser Riickbezug auf die
sich ereignende Praxis betrifft jedoch keineswegs bloB3 das weite
Gefilde des Handelns und Lebens der Gemeinde, sondern ebensosehr
schon das nur scheinbar rein theoretische Feld von Korschung,
Lehre und Studium. Dieses wird zwar zu Recht maligeblich von der,
meist literarisch in Erscheinung tretenden, Sachproblematik be-
herrscht, hingt aber ebenso entscheidend vom Vorlesungsbetrieb
und den Examenspldnen und -erfordernissen ab. In welcher Gestalt,
mit, welchen Anspriichen, in welcher Nachbarschaft die Fachdiszi-
plin sich dem Studierenden présentiert, firbt deren Bedeutsamkeit
in ganz besonderer Weise und bestimmt weitgehend deren Rolle in
der sich bildenden theologischen Existenz des kiinftigen Seelsorgers
oder Lehrers der Kirche.

Hier vor allem setzt unsere Frage ein. Ohne auf die bekannten
Einzelheiten des historischen Entstehens und Sichentwickelns der
Disziplin eingehen zu miissen, kann ganz allgemein von der An-
nahme ausgegangen werden, daf3 die Konfessionskunde heute vom
Studenten als eine Art Unterabteilung Systematischer Theologie, wie
etwa Dogmatik und Ethik, betrachtet wird. Die in den Lehrbiichern
und wohl auch je und je in den Vorlesungen enthaltenen Dar-
legungen, daf3 dem nicht ganz so sei, werden als theoretisch-richtige
Absicherungen kaum sehr gewichtig genommen; der Umstand, dal3



W. Dantine, Konfessionskunde — 37

meist der Systematiker auch dieses Fach vertritt und daBl es im
Examen, vielfach bis zur Benotung, als systematische Unterdisziplin
bewertet wird, ist von groflerem Gewicht. Zu fragen ist nun aber:
was wird dabei aus dem Gegenstand selbst? Wie ordnen sich seine
Aussagen und Probleme in das theologische Gesamtverstindnis ein?
Von den hier filligen Antworten aus héitten wir wieder zuriickzu-
fragen nach Sinn, Aufgabe und gesamttheologischer Bewertung der
Konfessionskunde iiberhaupt und in der Gegenwart besonders. Es
konnte sein, dafl sich auf diesem Wege sowohl wichtige Einsichten
als auch praktische Vorschlige ergeben.

ke

Wie aus dem eben Gesagten zu entnehmen ist, entspringt unsere
Frage nicht etwa einem Millvergniigen iiber den Weg, den unsere
Fachdisziplin faktisch seit ihrem Entstehen genommen hat. Jene
Entwicklung also, die von der orthodoxen Isagogik und Polemik zur
«alteren» Symbolik fithrte, muite offenkundig, so darf heute wohl
im Riickblick festgestellt werden, das schmale Bett bloBer Lehr-
vergleiche iiberschreiten, um die geschichtlich wirksam gewordene
Lebendigkeit der einzelnen Konfessionen in einer Weise zur Dar-
stellung zu bringen, die ihrer Bedeutung wirklich gerecht wurde.
Der Ubergang von der Symbolik zur Konfessionskunde war unver-
meidlich geworden, wollte man in dieser Disziplin mehr und an-
deres tun, als blo historische und lehrgeschichtliche Hintergriinde
der Konfessionsbildung zu beschworen. Ferdinand Kattenbusch’
Parole: «Was nicht mehr wirksam ist, das geht uns auch Nichts
an»!, trigt ein zu tiefes Recht in sich, als dafl wir je wieder hinter
sie zuriick kénnten, vorausgesetzt, es geht uns hier darum, der ge-
genwartigen Wirklichkeit der geschichtlich ausgeprigten Formen
des Christentums in einem echten Sinne ansichtig zu werden. Damit
ist es aber unvermeidlich geworden, der beschreibenden Darstellung
ein echtes Recht einzurdumen, gerade auch dann, wenn man mit
dankbarer Genugtuung vermerkt, daB sich seit der Mahnung Horst
Stephans eine gesunde Wendung zu einer normativen Lehrdarstel-
lung wieder Bahn gebrochen hat? Man muf} dann freilich in Kauf

1 F. Kattenbusch, Lehrbuch der vergleichenden Confessionskunde, 1
(1892), S. 5.
2 H. Stephan, Zur gegenwartigen Lage der vergleichenden Konfessions-



38 W. Dantine, Konfessionskunde —

nehmen, daB sich diese deskriptive Methode auch die Freiheit neh-
men wird, jenes normative Prinzip — ohne das auch sie ja faktisch
nie auskommt — zu wihlen, das in ihrem eigenen Blickfeld liegt.
Damit ist dann allerdings auch zugestanden, dafl der Weg zu «einer
vergleichenden Morphologie des Christentums», wie Ernst Wolf die
Linie Kattenbusch-Stephan-Mulert treffend beschrieben hat?2, als
Méoglichkeit jedenfalls offensteht. Es ist ndmlich nicht zu leugnen,
dall eine solche Betrachtungsweise zur Erhebung der geschicht-
lichen Wirksamkeit einer konfessionellen Ausprigung ungemein
fruchtbar werden kann, wie das groBe Werk von Werner Elert, die
Morphologie des Luthertums, beweist. Freilich mufl dann streng
zwischen der wissenschaftlichen Ergiebigkeit einer solchen Methode
und eines daran sich allenfalls kniipfenden theologischen Wahr-
heitsanspruches unterschieden werden. Jedenfalls vermag die Ein-
sicht in die inneren Strukturen geschichtsmichtiger Auspragungen
des christlichen Glaubens und deren Gestaltwandlungen erst ganz
in die den Konfessionen innewohnende Wahrheitskraft wie auch in
deren Problematik einzufithren. Darum kann eine ernsthafte Kon-
fessionskunde auf die Hilfe solcher Betrachtungsweise keineswegs
verzichten, sondern muf} bei ihr in die Schule gehen, was freilich
andererseits nicht zu bedeuten braucht, dal} sie sich ihr verschreibt
oder ihr gar verfillt.

Wir stehen damit aber vor der unbestreitbaren Verwandtschaft
der Konfessionskunde mit der sogenannten Kirchenkunde. Insoferne
beide bezwecken, « Kunde» von einer in der Geschichte gewachsenen
GroBe zu geben, wollen sie ja etwas so Ahnliches, daBl den Ver-
suchen, eine prinzipielle Unterscheidung zu statuieren, eine sehr
deutliche Hilflosigkeit anhaftet®. Man kann nédmlich weder der
Kirchenkunde grundséitzlich eine territoriale Beschriankung vor-
schreiben, weil sie in ihren Anfingen mit solcher Einzelarbeit be-
gann; das Sammelwerk « Ekklesia» mit seinen erschienenen 13 Bén-
den beweist das bereits. Noch auch kann man sie unter Hinweis
auf ihre Zugehorigkeit zur « Praktischen Theologie» daran hindern,
ihrerseits fiir die eigene Arbeit «Besinnung auf tiefste Zusammen-
hinge, allgemeinste Gesetze» zu fordern und «obersten Ideen, letzten

kunde: Zeitschr. f. Theol. u. Ki., N.F. 5 (1924), S. 27{f.

3 E. Wolf, Okumenische Symbolik. Zur Aufgabe der Konfessionskunde
heute: Peregrinatio (1954), 338-358, S. 349.

4 H. Mulert & E. Schott, Konfessionskunde (1956%), S. 19-20.



etne Unterabteilung systematischer Theologie ? 39

Wahrheiten kritisch und systematisch nachzugehen». Es gelingt
jedenfalls ein Abgrenzungsversuch der beschreibenden Konfessions-
kunde von der Kirchenkunde hochstens in formaler Hinsicht. Be-
denkt man nun aber das legitime Recht der Praktischen Theologie
auf Kirchenkunde als eines wichtigen Zweiges ihres Arbeitsberei-
ches, dann wire eher die Frage aufzuwerfen, ob es nicht ratsam sei,
eben auch die Konfessionskunde der Praktischen Theologie zuzu-
ordnen. — Wir lassen diese Frage zunéchst absichtlich offen, wollen
aber jetzt schon gegeniiber jenem hdufig auftretenden Bedenken
geltend machen: die Notwendigkeit eines systematischen Durch-
denkens der durch die Konfessionskunde gestellten Fragen spricht
an sich keineswegs gegen die Zuordnung zur Praktischen Theologie.
Denn auch diese, wie alle anderen theologischen Disziplinen, will
und kann ja ihrerseits der Systematik nicht entraten und erhebt
begreiflicherweise selbst den Anspruch, die in ihrem besonderen
Felde auftretenden Fragen erst nach prinzipieller Durchdenkung in
praktische Folgerungen fiir das kirchliche Handeln umzumiinzen.
Eine «Abtretung» der Konfessionskunde an die Praktische Theo-
logie wire demnach keineswegs gleichbedeutend mit einem Ver-
zicht auf eine normative Darstellung der Konfessionskunde, die
ja auch hier die deskriptive gleichsam zu iiberformen hitte.

Bevor wir aber hier weiterfragen, gilt es zu priifen, ob sich nicht
noch andere Fachgebiete anheischig machen, hier im eigentlichen
Sinne zustédndig zu sein.

2.

Es ist gewill kein Zufall, dal der Kirchenhistoriker Planck mit
seinem «Abril} einer historischen und vergleichenden Darstellung
der dogmatischen Systeme unserer verschiedenen christlichen
Hauptparteien» (1796) allgemein als Ahnherr der neueren Symbolik
angesehen wird; auch Schleiermacher sah in der ihm wichtigen
«Kirchlichen Geographie» und «Statistik» den notwendigen Ab-
schluB3 der Historischen Theologie. In unseren Tagen hat Heinrich
Bornkamm in einer unpolemischen, nahezu selbstverstindlichen
Weise die Kirchen- und Konfessionskunde als «gemeinsame Auf-
gabe der Kirchen- und Dogmengeschichte» reklamiert®. Sie, die
«geschichtlich begriindete Beschreibung der Kirchen der Gegen-

5 H. Bornkamm, Grundrif zum Studium der Kirchengeschichte (1949),
S. 89.



40 W. Dantine, Konfessionskunde —

wart», ziehe «das Ergebnis des historischen Prozesses...». Dieser
Behauptung ist ein so eminent wichtiger Wahrheitsgehalt zuzuge-
stehen, dafl man auch hier nicht mit dem bloBen Hinweis auf die
«noch groflere Rolle», die «Vergleichung und Kritik»¢ bei der Kon-
fessionskunde als bei der Kirchen- und Dogmengeschichte spielen,
ernsthaft durchkommt und so jedenfalls kaum ein ausschlieflliches
Recht der Systematik auf die Konfessionskunde zu begriinden ver-
mag. Wenn ich recht sehe, so stiitzen mindestens zwei wesentliche
Einsichten den Anspruch der Kirchengeschichte auf Darstellung
der Konfessionskunde.

Einmal stellen die Konfessionen in ihrer gegenwirtigen Gestalt
in der Tat selbst Ergebnisse historischer Prozesse dar, die zu er-
forschen, und auch in ihrer «geschichtlichen» Tragweite zu ermessen,
in erster Linie der Historiker als berufen erscheinen mufl. Die gegen-
wiirtigen christlichen Kirchen sind nicht nur in der Geschichte ge-
worden und begegnen darum als geschichtliche Gro3en dem wissen-
schaftlich arbeitenden Verstande; sondern als solche begegnen sie
ja auch allen jenen Menschen, die sich in solchen Kirchentiimern
vorfinden und so, als von ihnen mitgepragt, als Glieder der christ-
lichen Gemeinde ihre Existenz haben. Das gilt nicht zuletzt auch
und gerade fiir die iiberwiegende Mehrheit der an unseren Fakul-
taten studierenden Theologen. Zu jenem historischen Prozell in
seinem augenblicklichen Stadium gehdren iiberdies auch die Frage-
stellungen und Denkbewegungen gegenwartiger Theologie, vor die
oder, genauer gesagt, in die hinein der Theologe sich gestellt sieht.
Eine «theologische Existenz heute» kann jedenfalls die Situation
nicht iibersehen wollen, angesichts deren sie zur Erkenntnis und
Entscheidung aufgerufen ist, so gewill sie auch nicht in ihr auf-
gehen kann und darum auch nicht in ihr aufrechenbar ist. Diese
Situation ist aber ihrerseits entscheidend mitbestimmt durch den
geschichtlichen Prozefl iiberhaupt, in dem der Erkennende und
Forschende steht; damit ist er aber auch mitbestimmt durch jenes
geschichtliche Werden, das die jeweils in Frage kommende Kon-
fession so oder so gestaltet. Es wird also jeder, der Konfessionskunde
treibt, dies nur tun kénnen, wenn er sein Material nicht nur histo-
risch untersucht, sondern auch zugleich geschichtlich zu begreifen
trachtet; er wird also ebenso seine personliche Situation, wie sie
kirchengeschichtlich, dies Wort nun im umfassendsten Sinne ver-
6 Mulert & Schott (A. 4), S. 21.



etne Unterabteilung systematischer Theologie? 41

standen, bestimmt ist, mitanzusetzen und in Rechnung zu stellen
haben, ist er doch selbst schon in gewissem Sinne so etwas wie ein
«Ergebnis» jenes Prozesses, den zu erforschen er unternimmt. Zu die-
ser umfassenden, nach vielen Seiten sich wendenden Situationsdurch-
leuchtung braucht der Forscher oder darstellende theologische Lehrer
nicht nur das gesamte Riistzeug des gewissenhaften Historikers —
er mul} sich vor allem dariiber im klaren sein, dal} der Gegenstand
seiner Wissenschaft zundchst einmal jenseits alles Wiinschens-
werten ein faktisch Vorhandenes ist, eben eine geschichtliche Wirk-
lichkeit.

In zweiter Hinsicht wire zu wiederholen, was oben schon im
Blick auf die Praktische Theologie gesagt wurde. Es betrifft die
unabdingbare Forderung nach systematischer Beurteilung dieser,
in der lebendigen Existenz der christlichen Konfessionen zutage
tretenden, historischen Prozesse. Bedarf es zu solcher normativen
Darstellung des speziellen Engagements des systematischen Theo-
logen? Ist nicht auch der Kirchenhistoriker Theologe im Vollsinne
des Wortes? Ja, ist er nicht als Forscher und Darsteller der Dogmen-,
Theologie- und Frommigkeitsgeschichte in besonderer Weise dazu
ausgeriistet? H. Bornkamm hat denn auch in wiinschenswerter
Deutlichkeit den Vorrang der theologischen Wertung im Rahmen
jener von ihm skizzierten Aufgabe zum Ausdruck gebracht. So ge-
wil} die Systematische Theologie Anspruch darauf hat, in ihrer Mit-
telpunktstellung im Gesamtgefiige der theologischen Wissenschaft
anerkannt und ernstgenommen zu werden, so gewill hat sie auch
damit zu rechnen, dal} der Kirchenhistoriker seine Arbeit mit Hilfe
systematischer Kategorien vollzieht.

Es mull demnach auch im Falle der kirchengeschichtlichen Diszi-
plin festgehalten werden, dal3 ein von ihrer Seite kommender An-
spruch auf Bearbeitung der Konfessionskunde nicht ohne weiteres
zugunsten der Systematik abgewiesen werden kann. Aus diesem
Grunde soll auch diese Teilfrage unserer Gesamtproblematik vor-
ldufig noch offen bleiben.

3.

Ehe die eben angerissene Frage der Disziplinzugehorigkeit der
Konfessionskunde weiterverfolgt werden kann, miissen wir nun
einem, freilich wiederum als kirchengeschichtliches Faktum zu be-
zeichnenden, Umstande Rechnung zu tragen versuchen, der in zu-



42 W. Dantine, Konfessionskunde —

nehmendem MafBe unsere gegenwirtige und wohl auch kiinftige
Situation bestimmt. Es liegt ja auf der Hand, dal} gerade die Kon-
fessionskunde am wenigsten von allen Einzelgebieten der theologi-
schen Wissenschaft an dem gegenwiirtigen Ereignis der Okumeni-
schen Bewegung vorbeigehen kann. So sehen wir begreiflicherweise
heute nicht nur eine Fiille von Einzelversuchen, das ékumenische
Problem fiir die konfessionskundliche Wissenschaft fruchtbar zu
machen, sondern auch in den Gesamtdarstellungen nimmt dieses
eine entsprechende Stellung ein, wie deutlich an unserem einzigen
modernen Lehrbuch in deutscher Sprache zu ersehen ist, das nicht
nur eine eingehende Erorterung dieser Fragen bietet?, sondern auch
in dem Gesamtaufbau ihnen Rechnung zu tragen sich bemiiht.
Sowohl H. G. Steck? als auch E. Wolf? geben als Verfasser des Ar-
tikels « Konfessionskunde»in neuen Nachschlagewerken noch weitere
Anstofle in dieser Richtung. Insbesondere hat Wolf schon durch
seinen Aufsatz «Okumenische Symbolik. Zur Aufgabe der Kon-
fessionskunde heute» neue Wege aufgezeigt!® und die «Richtung
auf eine kirchlich-6kumenische Theologie» gewiesen!!. Es ist ihm
besonders dafiir zu danken, daBl er in seinem Bemiihen um die
historische Erhellung der urspriinglichen Intentionen, die auf dem
Boden des Luthertums zur Ausbildung der Spezialwissenschaft der
Symbolik fiithrten, den «eigentiimlichen Willen zur Okumene» auf-
deckte, der bereits in dem Namen der «6kumenischen Symbole»
zum Ausdruck kam?!2?, so dal3 er mit Recht in der neuesten oku-
menisch-theologischen Intention eine Art Riickkehr zum Ursprung
der Konfessionskunde sehen lehrt. Wir werden noch erkennen, wie
wichtig diese historische Einsicht ist; sie verwehrt nidmlich von
Haus aus, den Sinn der Konfessionskunde in einem konfessionali-

7 Mulert & Schott (A. 4), § 100, S. 5071f.

8 H. G. Steck, Ev. Ki.lex., 2 (1958), Sp. 887ff.

® E. Wolf, Die Rel. Gesch. Geg.?, 3 (1959), Sp. 1749-52.

10 Dieser Aufsatz von E. Wolf ist zuerst unter dem Titel Die Aufgabe der
Konfessionskunde heute in Kirche und Kosmos. Orth. u. ev. Christentum.
Studienh. hrsg. vom Kirchlichen Aullenamt der EKD, 2 (1950), S. 9-27, er-
schienen. Die neue Titeluberschrift des iiberarbeiteten Aufsatzes im Sammel-
band Peregrinatio: Okumenische Symbolik (A. 3), diirfte darauf verweisen,
daB fiir Wolf die Einbeziehung des Begriffes « Okumene» noch vordringlicher
geworden ist, wie auch die Formulierung (siche Anm. 11) beweist.

11 Wolf (A. 9), Sp. 1751.

12 Wolf (A. 3), S. 342.



etne Unterabteilung systematischer Theologie? 43

stisch sich verstehenden Gegeniiberstellen der historischen Pro-
zellergebnisse zu finden, wie sie ebenso ein irenisch-gutmiitiges Ne-
beneinanderstellen als theologisch unverantwortlich erscheinen 1a3t.

Es sind ja beide Tendenzen heute gerade in betont 6kumenisch
sich gebenden Kreisen durchaus lebendig. Sie scheinen sich zwar
bei vordergriindiger Betrachtung auszuschliefen und darum kommt
es auch zu gegenseitigen Fehden, die jedoch keineswegs besonders
gewichtig zu nehmen sind. Im Grunde quillt beider Verstindnis des
Verhiltnisses: Kirche-Konfession aus einer Wurzel, ndmlich der
Uberzeugung, daB die Konfessionen rechtmiBige, letztlich unan-
tastbare Ausprdgungen des christlichen Gemeingeistes seien, deren
Summe ein wahres Bild der christlichen Kirche wiedergibt. Der
Unterschied zwischen beiden besteht lediglich darin, dall etwa eine
«Okumenik» diese Summe durch mehr oder minder reine Addition
zu errechnen gedenkt!®, wihrend andererseits konfessionalisieren-
der Selbstbehauptungswille innerhalb des 6kumenischen Ganzen
sich heute gerne so darstellt, dall die eigene Konfession als Nabel
des ckumenischen Gesamtuniversums angesehen wird, als verbin-
dende Mitte!4, die aus diesem Grunde unverwehrt ihre morpho-
logisch zu bestimmende Grundstruktur sich ausleben lassen darf,
wihrend andererseits doch auch die anderen Konfessionen als Aus-

13 Der bekannte Vorschlag von E. Benz, Die Ostkirche im Lichte der
protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis in die Ge-
genwart (1952), S. 365, dall «die alte Methode der beschreibenden Kon-
fessionskunde... zu einer neuen Wissenschaft erhoben werden muB... die
sich von der K. gesinnungsméifBig und thematisch unterscheidet», be-
kommt sein besonderes Profil durch die Forderung, «die Angehorigen der
anderen geschichtlichen Erscheinungsformen der Kirche als Mitchristen und
Weggenossen anzuerkennen und damit auch die spezifische Wahrheit,
die sie geschichtlich représentieren, gutzuheiflen» (Sperrung von mir).
Diese Gesinnung ist nach Benz die Voraussetzung, dal die neue Wissenschaft
unter der Bezeichnung «Okumenik» iiberhaupt in Gang kommen kann. Vgl.
auch Wolf (A. 3), S. 353, Anm. 21, wo auch auf die Beschlagnahme des Be-
griffes «Okumenik» durch J. Mackay verwiesen wird, der darunter etwas
sehr anderes, freilich nicht weniger Problematisches verstehen méchte, ndm-
lich eine Wissenschaft von der «Strategie» der Kirche.

14 «Keine Wahrheit der katholischen und reformierten Kirche geht im
Luthertum verloren, aber alles ist zu der Rundheit und Ganzheit der Dinge
zusammengefiigt...» Dieses bei Wolf (A. 3), S. 355, zitierte Beispiel lieBe sich
beliebig vermehren. — Vgl. auch R. Prenter, Protestantismus in unserer Zeit
(1959), wo diese Rolle der «Mitte» dem «Kirchlichen Protestantismus» zu-
gesprochen wird.



44 W. Dantine, Konfessjonskunde —

pragungen von Teilwahrheiten durchaus auch Anerkennung finden,
sofern sie es sich gefallen lassen, als auf solche Mitte hinweisende
Strahlen verstanden zu werden. In beiden Féllen herrscht keines-
wegs der von Marheineke einst zu Recht fir die Symbolik gefor-
derte «Friede der Historie»'®, ohne den es kein verstehendes Be-
greifen der Sondergeschichte von Konfessionen geben kann, son-
dern jener faule Friede, der den Glauben an die in Christus vorweg-
geschenkte Einheit der Kirche durch die Einsicht in eine beschreib-
bare Einheitlichkeit zu ersetzen unternimmt. «Die geglaubte und
im Bekenntnis bekannte Einheit der Kirche, jene Grundvoraus-
setzung der Anfinge der Symbolik in der Reformationszeit»!$, kann
allein den konfessionalistischen Versuch, sich 6kumenisch zu be-
haupten, wie auch den Weg einer gegeniiber der einen Wahrheit des
Evangeliums im Unverbindlichen bleibenden Okumenik iiberwin-
den helfen. Es steht aber auler Frage, daf3 heute allenthalben erst
Ansitze einer solchen «6kumenischen Symbolik» oder einer «kirch-
lich-6kumenischen Theologie» vorhanden sind, wie andererseits vor
aller Augen vieles darauf hindringt.

Angesichts dieser Sachlage wird die Forderung nach einer norma-
tiven Symbolik im Sinne einer Absage an die kirchliche Unverbind-
lichkeit einer rein deskriptiven Konfessionskunde von ernsthafter
Dringlichkeit. Hier ist nun auch der Moment, da der systematischen
Verantwortlichkeit fiir die Konfessionskunde ernsthaft zu gedenken
ist. Zweifellos kann nur in einer umfassenden und prinzipiell theo-
logischen Gesamtbesinnung eine klare Beurteilung der konfessionel-
len Problematik gefunden werden. Nun gilt es zu sehen, dal} diese
systematische Arbeit fiir die Konfessionskunde von zwei wesent-
lichen Gesichtspunkten her erfolgen mul}, denen wir uns darum jetzt
zuzuwenden haben.

4,

Im Vordergrund steht naturgemill die Hcclestologie. Es ist kein
Zufall, wenn dieser dogmatische Locus heute in der theologischen
Arbeit in Bewegung geraten ist und an ihm allenthalben, nicht zu-
letzt auch in der romischen Theologie, ernsthaft gearbeitet wird.
Es diirfte nicht zuviel gesagt sein, wenn man behauptet, dall die
okumenische Bewegung, als das umfassendste Ereignis der neueren

15 Philipp Marheineke, Christliche Symbolik (1810ff.), zit. nach Wolf
(A. 3), S. 346. 18 Wolf (A. 9), Sp. 1751 (Sperrung im Text von mir).



etne Unterabterlung systematischer Theologie? 45

Kirchengeschichte verstanden, schon durch die Faktizitdt ihres
Sichereignens die bisherigen ecclesiologischen Vorstellungen iiber-
rollt hat. Das bislang erarbeitete Begriffsmaterial reicht nirgends
aus, die Geschehnisse begreiflich und verstindlich zu machen. Weil
hinter den Skumenischen Kriften keineswegs blofl, wie manche
meinen, einige schwirmerische Idealisten oder engagierte Kirchen-
politiker stehen, sondern epochale Vorginge, die etwa unter dem
Stichwort ,Sakularisation® hochst unzureichend angedeutet werden
konnen, werden von vornherein alle jene theologischen Verteidi-
gungsstellungen iiberrannt, die darauf ausgehen, das Neue mit der
Erhaltung des Status quo auszushnen. Nachdem sich die west-
lichen Kirchen mit Hilfe ihrer ecclesiologischen Theorien mehr
schlecht als recht mit der bereits vierhundertjahrigen Spaltung ab-
gefunden hatten - eine ernsthafte ecclesiologische Losung des Pro-
blems des ostkirchlichen Schismas ist ja auch von keiner Seite er-
folgt —, erweisen sich alle bislang geschmiedeten Theorien fiir das
Neue des Einheitsverstindnisses und des Einigungswillens als zu-
tiefst reformbediirftig. Von hier aus gesehen erhalten die vielen
Kinzelvorschlige und ecclesiologischen Sonderiiberlegungen ihr gu-
tes Recht als Zeichen, wieviel hier in Bewegung geraten ist; auch
die oben abgewehrte Forderung nach einer neuen Wissenschaft der
«Okumenik», sei sie Benz’scher, Mackay’scher oder sonstiger Prii-
gung, sind als Suche nach neuen Wegen durchaus ernst zu nehmen.
DaB unter denen, die vorwirts dréingen, weniger wissenschaftlich-
forschende Theologen als aktive Kirchenménner stéirker im Vorder-
grund stehen, ist der Natur dieser Sache durchaus angemessen -
aber auch die Wissenschaft darf an deren Forderungen und Vor-
schligen nicht vorbeigehen. Wenn hier aus der schier uniiberseh-
baren Fille des erschienenen Schrifttums nur auf zwei Veroffent-
lichungen hingewiesen wird, dann soll dies nur das Exemplarische
solchen Unternehmens andeuten. Sowohl das Buch des siidindischen
Bischofs Lesslie Newbigin? als auch das jiingst vom Generalsekretar
des Weltrates der Kirchen, W. A. Visser 't Hooft, vorgelegte!® ma-
chen jedenfalls eines deutlich: mit der neu gestellten Frage nach

17 L. Newbigin, The Household of God. Lectures on the Nature of the
Church (1953/54); deutsch Von der Spaltung zur Einheit. Okumenische
Schau der Kirche (1956), mit einem Geleitwort von W. Metzger.

18 'W. A. Visser't Hooft, The Pressure of our Common Calling; deutsch
Unter dem einen Ruf. Eine Theologie der ¢kumenischen Bewegung (1960).



46 W. Dantine, Konfessionskunde —

ihrer Einheit, ist die Kirche als ganze neu zu begreifen! Jede 6ku-
menische Symbolik oder kirchlich-6kumenische Theologie wird da-
her notwendigerweise ganz entscheidend unter der Frage stehen,
inwiefern die Ecclesiologie ein neues Profil erhélt.

So gewichtig und berechtigt nun aber die ecclesiologische Be-
stimmtheit der kiinftigen systematischen Arbeit tiberhaupt, insbe-
sondere der in der Konfessionskunde sich stellenden Problematik,
angesehen werden moge, so verhangnisvoll wire es, wenn — wofiir
einige Anzeichen zu sprechen scheinen - die Ecclesiologie sozusagen
im Alleingang vorwirts dringte und die iibrige systematische Arbeit
hinter sich zuriicklieBe, oder umgekehrt betrachtet, die Systematik
als Ganzes nicht briiderlich mit ihr Schritt hielte. Es bedarf keines
Beweises, wie eng die einzelnen systematischen Lehrpunkte unter-
einander zusammenhéngen und wie demnach das Ganze der christ-
lichen Wahrheit durch jede Neugestaltung an einem Punkte nun
selber, gewollt oder nicht, ein neues Antlitz erhilt. Geradezu ge-
fahrlich, weil Verwirrung und Illusionen stiftend, wird es aber, wenn
vorprellende ecclesiologische Behauptungen aufgestellt werden, und
dann nicht in jedem Punkte zuriickgefragt wiirde, wie er sich mit
der sonst bezeugten Wahrheitserkenntnis vertragt. Soll nun aber
in der gebotenen theologischen Gewissenhaftigkeit in bezug auf die
ecclesiologischen Neuanstofle riickgefragt, bzw. auch bei den an-
deren Lehrpunkten der Dogmatik einschlieBlich ihrer ethischen Ent-
sprechungen in Neuland vorgestoBen werden, dann hat das not-
wendigerweise zur Folge, daBl eine Art dogmatischer Arbeit neu
aktiviert werden mul}, die fiir das Bewulltsein vieler Theologen
heute fast ins Un- oder UnterbewuBte abgedringt zu sein scheint;
es handelt sich um die sogenannte Kontroverstheologie.

Natiirlich wurde und wird immer bei ernsthafter dogmatischer
Arbeit auch Kontroverstheologie getrieben und darum ist sie auch
heute keineswegs ausgestorben'®. Aber das hat nicht verhindern

1 Um nur an zwei Beispiele zu erinnern: Die Kirchliche Dogmatik Karl
Barths und die Theologische Ethik Helmut Thielickes. — Dal} die vielerlei
katholisch-protestantischen Gespréache nichts anderes darstellen als lebendige
Kontroverstheologie, ist nicht zu ubersehen ; der Umstand, daf3 katholischer-
seits seit 1932 dafir ein eigenes literarisches Organ besteht, némlich: Ca-
tholica. Vierteljahrsschrift fiur Kontroverstheologie, jetzt hrsg. vom Johann
Adam Méhler-Institut, Paderborn, gibt dem eine besondere Bedeutung. Vgl.
dazu die Ausfithrungen zum Schicksal der Zeitschrift unter dem Titel: Ro-
bert Grosche zum Dank: Catholica 2/12 (1959), S. 151-153.



eine Unterabteilung systematischer Theologie ? 47

konnen, dafl Begriff und Sache vielfach in Vergessenheit geraten
sind, vor allem ihr eigentlicher Sinn und ihre Aufgabe, so dafl man
nicht selten dort, wo man den Namen noch verwendet, auf eine Auf-
fassung stoft, nach welcher Kontroverstheologie geradezu &ku-
menischer Gesinnung unangemessen wire?’, weil ndmlich Sache
einer veralteten und der Vergangenheit anheimfallenden Symbolik.
Offenbar wird, mehr oder weniger unbewuflt, vielfach Kontrovers-
theologie mit Polemik identifiziert und zwar mit einer solchen, die
in der Tat unfruchtbar war und ist, weil sie darauf ausgeht, die
Schwichen der anderen Konfession aufzuspiiren?!. Man kann also
mancherlei verstiandliche Motive fiir den verbreiteten Verlust kon-
troverstheologischen Wollens anfiihren, ein Verlust, der weniger in
der wissenschaftlichen Literatur, als unter den praktizierenden
Theologen und vor allem bei der jiingeren Generation der Theologie-
beflissenen feststellbar erscheint.

Es kann nun aber dariiber keinen Zweifel geben, dafl heute
ebenso wie bisher entscheidende Aspekte der christlichen Wahrheit
zwischen den Konfessionen kontrovers sind, und diese Lehrdifferen-
zen stehen noch immer zwischen den Konfessionen und stellen fak-
tisch Trennungslinien von Kirchengemeinschaften dar. Soll es wirk-
lich zwischen den Konfessionen zu einem echten Gesprich kommen,
das mehr ist als ein freundliches Geplauder, mit dessen Hilfe gerne
die Unterschiede unausgesprochen links oder rechts liegengelassen
werden, sondern das darauf aus ist, im Glauben an die vorweg-
geschenkte Einheit der Kirche in Christus eine neue und weiter-
fithrende Begegnung zu ermoglichen, dann muf} gerade Kontrovers-
theologie im ganzen Umfange Platz greifen und zwar in Richtung
auf jene, von E. Wolf angedeutete, 6kumenisch-kirchliche Theologie.
In Wahrheit ist diese neue Kontroverstheologie lingst unterwegs
und auf dem Plane, und zwar iiberall dort, wo man sich nicht mehr
mit polemischer oder irenischer Beschreibung und Durchleuchtung

20 Wie verbreitet diese Auffassung ist, liBt sich beispielhaft bei Erik
Wolf, Ordnung der Kirche (1960/61) nachweisen, bei dem der Begriff Kon-
troverstheologie héufig als konfessionsseparatistische Theologie begriffen
und daher zu deren Uberwindung im Zeichen einer Okumenischen Theologie
aufgerufen wird: S. 19-21. 62. 458. 470. 497. 504. 506. 514 u. 6.

21 Vgl. dazu die erfreulich sachkritische Darstellung der rémischen pole-
mischen Kontroverse gegenuber der Ostkirche und dem Protestantismus
durch Yves M. J. Congar in seinem Artikel Konfessionelle Auseinander-
setzung im Zeichen des Okumenismus: Catholica 2 /12 (1959), S. 811f.



48 W. Dantine, Konfessionskunde —

begniigt, sondern die kontroversen Stimmen jeweils im Ringen um
eine Wahrheitsaussage hort, die den Anspruch erhebt, als erhellen-
des und erleuchtendes Wort von den kontroversen Partnern ver-
nommen und gepriift zu werden. So versucht Lesslie Newbigin von
der Kirche als dem Pilgervolke Gottes zu reden, weil von ihr «nie
und nimmer in statischen Formeln... sondern nur in Ausdriicken,
die darlegen, wozu sie unterwegs ist», gesprochen werden kann 22
In der Entfaltung einer «Sicht, welche zugleich missionarisch und
eschatologisch ist», treibt er die von ihm konfessionskundlich erar-
beitete Sicht von der katholischen, protestantischen und «pfingst-
lichen»2® Aussage tiber das Wesen der Kirche weiter, so dal} die
bislang Antwortenden selber gefragt erscheinen, ob sie noch mit
gutem Gewissen bei ihrer bisherigen Antwort bleiben konnen und
wollen. Damit arbeitet er aber auf eine 6kumenisch-kirchliche Theo-
logie hin, die eben als « Herausforderung an unser Denken»24 sich als
kontroverstheologischer Natur erweist und damit die Weise kon-
fessionskundlicher Arbeit weit iiberschreitet. Nicht anders geht im
Grunde W. A. Visser 't Hooft vor, wenn er sorgfiltig den Begriffen
des Zeugnisses, des Dienstes und der Gemeinschaft nachgeht 2 und
so zu einer neuen Sicht der Berufung und damit der Einheit der
Kirche kommen mochte 26, wobei er sich zugleich, ohne dabei des
Namens Erwihnung zu tun, Rechenschaft iiber die kontrovers-
theologische Struktur des ckumenischen Gespriches gibt??.

Es diirfte zureichen, auf diese beiden Beispiele zu verweisen; sie
erhellen zur Geniige, wie sachgeboten es ist, daf} gerade der ecclesio-
logische Vorstofl von der kontroverstheologischen Arbeit begleitet
wird. Genauer gesagt handelt es sich eigentlich darum, dall diese
faktisch sich vollziehende Arbeit in unser BewuBtsein gehoben wird,
weil nur im ausdriicklichen Bekenntnis zu ihr verantwortliche tku-
menische Theologie getrieben werden kann. Dabei dient es zur
Klidrung, wenn wir uns bewullt bleiben, daf} diese neue Art kontro-
verser kumenischer Theologie natiirlich erste Gehversuche unter-
nimmt und tastend nach den besten Einstiegmoglichkeiten sucht.
Immerhin lassen sich bereits einige ermutigende Beispiele nennen,
die zeigen konnen, an welchen Punkten und mit welchen Methoden

22 Newbigin (A. 17), S. 33. 23 Ebd, .S. 117ff. 146.
24 W. Metzger bei Newbigin (A. 17), S. 7.

2 Visser’t Hooft (A. 18), S. 28ff. 43ff. 62ff,

26 Ebd., S. 89ff. 27 Ebd., S. 73ff.



etne Unterabteilung systematischer Theologie? 49

hier bereits angesetzt wird. Besonders instruktiv ist die Unter-
suchung von Wolfgang Schweitzer iiber « Einige Typen des heutigen
dogmatischen Schriftgebrauches dargestellt als Beitrag zur Diskus-
sion iiber das Problem der biblischen Hermeneutik»28. Der Ver-
fasser bekennt sich ausdriicklich im Vorwort zu seiner Absicht, so-
wohl Verstindnis unter den tkumenischen Gesprachspartnern zu
erzielen als auch deren Gesprich voranzutreiben; mit seiner The-
matik greift er aber zugleich mitten in das Gesprich ein, das den
europiischen Protestantismus zutiefst derzeit bewegt. — Wie we-
sentlich nun auch in Verbindung mit dogmatischen Kernfragen die
kontroverstheologische Methodenfrage erscheint, und wie sich auch
hier neue Moglichkeiten eroffnen, zeigt besonders eindrucksvoll
Edmund Schlink in einem Aufsatz, dem ein Vortrag auf einer ge-
meinsamen Tagung eines evangelischen und eines katholischen
okumenischen Arbeitskreises zugrunde liegt2?®. Hier wird an einem
der heillesten Eisen der romisch-protestantischen Kontroverse die
letzte Moglichkeit verstehenden Entgegenkommens ausgeschopft,
ohne doch das klare Ringen um die eine Wahrheit preiszugeben.
Besonders wichtig ist dabei die Aufrollung des Strukturproblems
dogmatischer Aussagen fiir das 6kumenische Gespréch 3°, die fiir die
Methodik der kiinftigen Kontroverstheologie verheilungsvolle An-
siatze schafft.

Diese beliebig3! gewihlten Beispiele demonstrieren die Notwen-
digkeit einer engen Verbindung der neu auf brechenden Ecclesiologie

28 W. Schweitzer, Schrift und Dogma in der Okumene (1953), bes. S. 7.

20 K. Schlink, Gesetz und Evangelium als kontroverstheologisches Pro-
blem: Ker. u. Dogma 7 (1961), S. 1{f.

30 Ebd., S. 24-32; vgl. ders., Die Struktur der dogmatischen Aussage als
6kumenisches Problem: Ker. u. Dogma 3 (1957), S. 251ff.

31 Nicht tibersehen werden darf der Umstand, da3 in der Tat die Zentral-
artikel im kontroverstheologischen Gesprich durchaus im Mittelpunkt
stehen ; das gilt insbesondere von der Rechtfertigungslehre, wie das bekannte
Werk von H. Kiing, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine ka-
tholische Besinnung (1957), oder auch die Rezension beweist, die mein Buch
Die Gerechtmachung des Gottlosen (1959) in Una Sancta 15 (1960) durch
B. Miller, OSB, gefunden hat. — Von besonderem Interesse ist auch, da@
katholisches Eintreten in die neueste Lutherforschung verbunden wird mit
eigener dogmatischer Selbstbesinnung unter gleichzeitiger Einschaltung in
das innerprotestantische Gespréch. So vor allem jetzt A. Brandenburg, Ge-
richt und Evangelium. Zur Worttheologie in Luthers Psalmenvorlesung
(1960) — ein Musterbeispiel edler und zupackender Kontroverstheologie!

4



50 W. Danitine, Konfessionskunde —

mit einer umfassenden Kontroverstheologie, die ihrerseits wiederum
nur in systematischer Gesamtschau geleistet werden kann. Damit
scheint die von uns aufgeworfene und bislang offengelassene Frage
einer Zustidndigkeit der Kirchengeschichte und der Praktischen
Theologie fiir die Konfessionskunde doch wieder zugunsten der
Systematik beantwortet worden zu sein. Ist dem aber wirklich so?

5.

Als bisheriges Ergebnis unserer Uberlegungen haben wir zu bu-
chen, daf} die Konfessionskunde, wenn sie sich auf eine 6kumenische
Symbolik oder iiberhaupt auf eine 6kumenisch-kirchliche Theologie
ausrichtet, so wieder ihre kirchliche Verbindlichkeit erreichen kann,
und zwar unter Aufnahme einer mit neuer Ecclesiologie verbun-
denen Kontroverstheologie. Damit aber wird in neuer Weise unter-
strichen, was oben bereits angesichts der Frage einer kirchenhisto-
rischen oder praktischen Zustidndigkeit fiir die Konfessionskunde
ausgesagt war, dafl ndmlich die entscheidende Beteiligung der Syste-
matik eine geradezu selbstverstindliche Voraussetzung bilden
miisse, daf} aber dies wieder keinen Grund dafiir abgeben kénne, die
Konfessionskunde als Unterabteilung der Systematik anzusehen.
Sie ist ja vielmehr «ein ganzer Mikrokosmos der Theologie» und
kann «keinem der iiblichen Gebiete eingegliedert werden»?2. In der
Tat haben wir gesehen, dall mit Ausnahme der Biblischen Theologie,
die naturgemil keine so unmittelbare Beziehung aufweist, alle an-
deren theologischen Disziplinen es mit der Konfessionskunde zu tun
haben und zu tun haben miissen, dafl man doch zu dem Urteil kom-
men wird, hier liege eine so eigenstindige Sache vor, die am besten
in dieser ihrer Kigenart belassen werden sollte. Sie ist selbst das
Ergebnis kirchenhistorischer Darstellung und Uberpriifung, sie ist
wieder als Kirchenkunde notwendigerweise Gegenstand des theolo-
gischen Nachdenkens hinsichtlich der kirchlichen Praxis, und sie ist
dennoch ohne systematisches Urteil ein nonsense. Das bedeutet
aber: die Konfessionskunde ist ihrerseits eine fiir alle Disziplinen
iiberaus wichtige Hilfswissenschaft, wie sie andererseits in unge-
teilter Weise von den anderen Disziplinen lebt. Sie hat von allen
zu nehmen und hat allen zu geben. Diese gegenseitige, zugleich
helfende als auch abhidngige Bezogenheit zwischen diesem Mikro-

32 Stephan (A. 2), S. 17.



etne Unterableilung systematischer Theologie? 51

kosmos und dem Makrokosmos der gesamten theologischen Wissen-
schaft kommt schon nicht zu ihrem Recht, wenn dieser in sich
eigenstindige Mikrokosmos als Unterabteilung einer der Teil-
disziplinen, etwa der Systematik, auftrite. Aber das ist noch nicht
das Entscheidende, vielmehr sind noch folgende Erwéidgungen an-
zustellen.

Aus unserer Erorterung iiber die Bedeutung der Kontrovers-
theologie ging eindeutig hervor, da3 diese als systematische Auf-
gabe je und je die Moglichkeiten der Konfessionskunde, auch wenn
sie sich als 6kumenische Symbolik versteht, iiberschreiten mufl. Wie
E. Wolf mit Recht sagt, hat die Konfessionskunde «nicht fiir sich
das theologisch-6kumenische Gespréch zu fiihren» 33, weil eben diese
Gesprichsfithrung iiber ihre Kompetenz hinausginge. Solange es
Konfessionen gibt und daher deskriptive Konfessionskunde sein
mul}, kann sie nur Grundlagen fiir dieses Gespréch beisteuern, auch
wenn diese Grundlagen bereits systematisch-kontroverstheologisch
durchgearbeitet sind. Das nicht ausmerzbare deskriptive Element,
das Moment der «Kunde», das mit dem vorlaufigen Ergebnis eines
historischen Prozesses aufs innigste zusammenhéingt, erzwingt so
etwas wie einen ecclesiologischen-kontroverstheologischen Stop im
ganzen der Entfaltung und Darstellung jeder Symbolik. Dieser
Stop hat sein legitimes Recht; daher ist er eben als solcher in
Rechnung zu stellen, und zwar in einer zwiefachen Weise.

Die eine betrifft das Skumenisch-kirchliche Gespriach und die
diesem inhidrente neue Kontroverstheologie unmittelbar. So deut-
lich es werden muf}, daf3 die Konfessionskunde auf beides hin ange-
legt sein mul3, so sehr muf} es klar bleiben, dal3 beide ihrerseits iiber
die Konfessionskunde hinausgehen. Wird aber die Konfessionskunde
als ein legitimes Unterfach systematischer Theologie anerkannt, so
ist es nahezu unvermeidlich, daf3 insbesondere den Studierenden
der Theologie die Sachlage so erscheinen muf}, als wire die Kontro-
verstheologie bei der Konfessionskunde gut aufgehoben und wiirde
getreten ist: die Konfessionskunde als systematisches Unterfach
stempelt Dogmatik und Ethik zu einer dogmatischen und ethischen
Fachkunde! Damit wére aber auf einen der neuralgischen Punkte
gegenwirtigen Theologiestudiums aufmerksam gemacht. In der
freiwilligen Entlassung der Konfessionskunde aus ihrer alleinigen
Betreuung koénnte die Systematische Theologie einen Schritt tun,

33 Wolf (A. 9), Sp. 1751.



52 W. Dantine, Konfessionskunde —

der sowohl jenem Mikrokosmos der Symbolik als auch dem Makro-
kosmos der Theologie iberhaupt zugute kdme und sie selbst dazu
befreite, grundsdtzlich und zugleich sehr praktisch in der realen
Begegnung mit den Studenten heute als das zu erscheinen, was sie
sein soll und darf.

6.

Es sei nun noch erlaubt, einige praktische Folgerungen anzu-
schlieBen, in dem Bewulitsein, daf} hier, wie iiberall, ein Rezept als
solches noch keine Hilfe darstellt, und iiberdies die besonderen Ver-
héltnisse an den einzelnen Fakultdten wie bei den Examensgremien
immer besondere Erwigungen notwendig machen. Es sei aber auch
nochmals auf das eigentiimliche Gewicht aufmerksam gemacht, das
jener Weise fiir eine Sache selbst zukommt, in welcher sie dem
Studierenden im Blick auf Lehren, Lernen und Priifen begegnet.

1. Die Konfessionskunde sollte als 6kumenische Symbolik, even-
tuell in Verbindung mit der Kirchenkunde als eigene, an wichtiger
Stelle einzuordnende, Hilfswissenschaft aller Ficher gelehrt und
gepriift werden.

2. Die Frage, ob sie vom Kirchenhistoriker, praktischen Theo-
logen oder Systematiker betreut wird oder von einem eigenen Fach-
mann, ist von sekundérer Bedeutung, wenn nur sichergestellt wird,
dafl ihrer systematischen-kontroverstheologischen und 6kumeni-
schen Ausrichtung Rechnung getragen wird.

3. Hingegen sollte es vermieden werden, ihre Darstellung und
Priifung der Systematik einzurechnen.

4. Andererseits wire zu iiberlegen, wie das kontroverstheologisch-
okumenische Element in der Darstellung und Examinierung der
Systematik verstirkt zum Zuge kommen konnte.

Es koénnte sein, dafl diese bescheidene Gewichtsverlagerung in
der Praxis des akademischen Lehrens und Studierens eine Hilfe
darstellte, den Weg gegenwiértigen Theologiestudiums strenger auf
dort eben «erledigt». Man lernt dann die bekannten Konfessions-
unterschiede und sieht darin die Kontroverstheologie erschopit;
m. a. W. sie bleibt eben das, was sie heute so vielen erscheint. Das
weitgehende Desinteresse der jungen Theologengeneration sowohl
an der Symbolik als auch an der Kontroverstheologie hat hier eine
ihrer Wurzeln. Es mull daher um des Zieles einer 6kumenisch-



ewne Unterabteilung systematischer Theologie? 53

kirchlichen Theologie willen verdeutlicht werden, welche gegen-
wirtig-aktuelle Aufgabe systematische Kontroverse ist, wie ja auch
Dogmatik nicht in der Erkenntnis und Durchleuchtung dogmen-
geschichtlicher Ergebnisse aufgeht. Das hiel3e jedoch, daf} die syste-
matische Theologie wieder bewullter als bisher die kontrovers-
theologische Arbeit als solche als ihre eigene Sache ansihe und sie
methodisch von der konfessionskundlichen Spezialarbeit trennt34.
Sowenig die Systematik ein Recht hat, die Konfessionskunde als
ihre alleinige Doméne zu reklamieren, so sehr miillte sie sich gerufen
wissen, an jeder ihrer besonderen Fragen so in das Skumenische
Gesprich einzutreten, daB sie sich jeweils der ganzen Hérte gegen-
wirtiger Kontroverse stellt und zugleich nach ihrer Uberwindung
trachtet. Nur so kann sie die von ihr zu erkennende und zu be-
zeugende Wahrheit fiir die ganze Christenheit fruchtbar machen.
Dann aber mufl auch um der Systematik selbst willen aller An-
schein, als wire die Konfessionskunde eines ihrer Unterficher, ver-
mieden werden. Es hat sich in den letzten Jahrzehnten allgemein
wieder die Uberzeugung durchgesetzt, daB Dogmatik und Ethik
eine Kinheit bilden, die nur aus formalen Griinden gesondert dar-
gestellt werden kann. In der Tat vertrégt die Systematik, mit wie-
viel besonderen EKinzelgebieten sie sich auch zu befassen hat, keine
Einteilung in Unterabteilungen, weil sie je und je nach dem Gan-
zen der einen Wahrheit zu fragen hat. Nun aber tragt die Konfes-
sionskunde um ihres unaufgebbar deskriptiven Elementes willen
die Tendenz in sich, als ein abgeschlossener Lehrgegenstand ange-
sehen zu werden. Wird sie nun als systematisches Unterfach be-
trachtet und behandelt, d. h. begegnet sie als ein solches dem Theo-
logiestudenten, dann ist zu befiirchten, dall auch Dogmatik und
Ethik als solche Ficher neben der Konfessionskunde erscheinen.
Um es etwas liberspitzt auszudriicken, wobei ich freilich meine,
damit nur niichtern die Sachlage zu schildern, wie sie weithin ein-
das Ziel auszurichten, das sich unserer Generation neu zu enthiillen
beginnt. Aus diesem Grunde werden die Vorschldge und deren Be-

grindung zur Diskussion gestellt.
Wilkelm Dantine, Wien

3¢ H. Thielicke hat in seiner Theologischen Ethik diesen Weg bereits
programmatisch beschritten.



	Konfessionskunde : eine Unterabteilung systematischer Theologie? : Grundsätzliches zu einer Methodenfrage des Theologiestudiums

