Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 1

Artikel: Die konigliche Hochzeit : Matth. 22, 1-14
Autor: Hasler, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die konigliche Hochzeit, Matth. 22, 1—14

Die moderne, von der Formgeschichte ausgegangene Forschung
schreitet in doppelter Hinsicht iiber die formgeschichtliche Be-
trachtung hinweg. 1) Indem sie nach dem Sitz im Leben und nach
dem Uberlieferungsweg ganzer Kompositionsstiicke, die als ge-
schlossene Komplexe iibernommen und bearbeitet worden sind,
fragt, wird die Formgeschichte zur Traditionsgeschichte. 2) Der
Redaktor und Komponist aber bleibt nicht nur Sammler, sondern
er prigt seinem verarbeiteten Uberlieferungsgut zugleich seine
eigenen theologischen und besonderen Intentionen ein. Die tra-
ditionsgeschichtliche Fragestellung erweitert sich darum zur redak-
tionstheologischen.

Die analytische Arbeit am Matthdusevangelium st6Bt nun, wie es
unser kurzer Versuch zeigen wird, auf eine weitere, notwendig wer-
dende Differenzierung. Die Redaktionstheologie des Matthius ist
nicht einheitlich. Weder lif3t sie sich auf nur einer literarischen
Ebene fassen, noch sammeln sich ihre einzelnen Gedanken in eine
einzige Gesamtkonzeption. Verschiedene redaktionelle Schichten
miissen ins Auge gefallt werden!. Das Matthdusevangelium hat das
ihm reichlich zur Verfiigung stehende Traditionsgut in verschie-
denen Zeitabschnitten und unter verschiedenen duflern und innern
Umsténden theologisch, ekklesiologisch und polemisch konzipiert.

1.

Beim Vergleich des Gleichnisses von der Einladung zur kénig-
lichen Hochzeit in Matth. 22, 1-14 mit jenem von der Einladung zu
einem Festmahl bei Luk. 14, 16-24 fallt die verschiedene Bearbei-
tung der in der Redequelle vorgefundenen Vorlage sofort in die Au-
gen?. Diese Vorlage mul} jener araméiischen Erzahlung vom reichen

1 «Einige Spannungen kénnen nur durch die Unterscheidung mehrerer
Schichten und redaktioneller Phasen befriedigend erkléart werden»: W. Tril-
ling, Das Wahre Israel (1959), S.191; dhnlich ders., Zur Uberlieferungs-
geschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Matth. 22, 1-14: Bibl.
Zeitschr. 4 (1960), 251-265, S. 264 Anm. 33. Unsere Literaturhinweise be-
schrianken sich auf die neusten Einzeluntersuchungen.

2 Die Unterscheidung zwischen Parallelen und Varianten einer urspriing-
lichen Fassung bei E. Linnemann, Uberlegungen zur Parabel vom groBen



26 V. Hasler, Die kionigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

Zollner Bar Ma’jan und einem armen Schriftgelehrten?® weitgehend
entsprochen haben?. Auch die, nach jiidischer Sitte wiederholte
Einladung wird schon in Q vorgelegen sein. Vollig unvermittelt
finden wir denn auch das im Aramdéischen gebrauchte 10 dpiatov,®
das mit den geschlachteten Ochsen und dem Mastvieh ¢ zur tippigen
Festtafel erginzt wird. Lukas beweist seine Kenntnis der rabbini-
schen Erzdhlung durch die Formung des Gleichnisses vom reichen
Mann und dem armen Lazarus (Luk. 16, 19{f.). Hier hat sie ihm
besonders in ihrem zweiten Teil, den Matth. 22 und Luk. 14 weg-
lassen, Modell gestanden.

Lukas hat die Vorlage deutlich typisiert” und durch die bekann-
ten verschiedenen Entschuldigungsgriinde der Ablehnenden novel-
listisch ausgebreitet®. Es ist irgendein Hausherr, der bei irgendeiner

Gastmahl: Zeitschr. neutest. Wiss. 51. Festschr. J. Jeremias (1960), S. 246-
255, zeigt die mangelnde Einsicht in den traditionsgeschichtlichen Charakter
der synoptischen Uberlieferung. Vgl. ferner J. Sickenberger, Die Zusammen-
arbeitung verschiedener Parabeln in Matth. 22, 1-14: Byz. Zeitschr. 30
(1929/30), S. 253-261. A. Plummer, The Gospel according to S. Luke (1956),
S. 359, behauptet in Matth. 22 und Luk. 14 zwei verschiedene Gleichnisse,
wie auch neustens wieder K. G. Kuhn, Giljonim und sifre minim: Zeitschr.
neutest. Wiss. Beih. 26 (1960), 24-61, S. 123. E. Percy, Die Botschaft Jesu
(1953), S. 38, tritt mit A. Julicher fiir Matth. als die urspriingliche Version
ein. Von zwei Rezensionen spricht R. Swaeles, L’orientation ecclésiastique
de la parabole du festin nuptial en Matth. 22, 1-14: Ephem. theol. lov. 36
(1960), 655-684, S. 663.

3 J. Sanh. 6, 23c; par. J. Hag. 2, 77d. Text bei G.Dalmann, Aram.
Dialektproben (21927), S. 33f.

4 So mit W. Salm, Beitrdge zur Gleichnisforschung (1953), S. 145, und
J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (51958), S.112. 151. Trilling, Uberliefe-
rungsgeschichte (A. 1), S. 257, lehnt diesen Zusammenhang ab.

5 Swaeles (A. 2), S. 665 Anm. 30, weist auf P. Billerbeck, Kommentar, 2
(1926), S.204-206; und B.T. D. Smith, The Parables of the Synoptic
Gospels (1937), S. 204, auf zwei rabbinische Beispiele, in denen ariston fiir
das Festessen im Himmelreich gebraucht wird.

6 Ochsen und Mastvieh passen auch zum messianischen Sieges- und
Freudenmahl.

? Auch K. H. Rengstorf, Die Stadt der Morder, Matth. 22, 7: Zeitschr.
neutest. Wiss. Beih. 26 (1960), 106-129, S. 127, meint, da3 Matth. trotz aller
Bearbeitung die Vorlage treuer bewahrt hat.

8 Die Parallelstelle im Thomasevangelium (Text bei J. Leipoldt, Theol.
Lit.ztg. 83, 1958, Sp. 489, und Linnemann [A. 2], S.151 Anm. 14) zeigt
durchgehend eine sekundére Weiterentwicklung der lukanischen Vorlage
und féallt darum fir einen Vergleich mit Matth. aus. Vgl. auch C. H. Hun-



V. Hasler, Die konigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 27

Gelegenheit ein Iissen veranstaltet. Aber Lukas tut dies nicht ein-
fach aus einer moralischen Absicht, in seinen Gemeinden das so-
ziale Mitgefiihl zu stirken und den Armen ein Herberge- und Gast-
recht zu gewinnen. er kimpft vielmehr gegen eine anhebende Ver-
biirgerlichung seiner Christenheit, die in Handel und Wandel, an
Ehe und Familie gebunden, mit einer besonderen Anstrengung zur
missionarischen Verpflichtung gerufen werden muf3°. An die lau
gewordenen Christen, nicht an das jiidische Volk denkt er, wenn er
mit, der traditionellen Einfiihrungsformel «Ich aber sage euch»
drohend abschlie8t: «Keiner jener geladenen Manner wird sich an
meinem Mabhle giitlich tun!» (14, 24). Die missionierende Gemeinde
des Lukas steht erst in der «Mitte der Zeit». Das Haus ist noch
nicht voll. Noch bleibt Raum1®. Darum darf sich die Kirche mit
einem ersten Missionserfolg nicht zufrieden geben!!. Ein weiteres,
ausgreifenderes und dréngenderes Unternehmen ist notwendig 12,
Von dieser Betonung einer missionarischen Verpflichtung finden
wir bei Matthéus nicht die geringste Spur. Seine Intentionen gehen
in anderer Richtung, dies aber in reicher Fiille und in bedeutsamer
Weise. Er erwihnt, darin wohl wieder seiner Vorlage folgend, keine
Entschuldigungsgriinde der Ausbleibenden. Im Gegensatz zu Lukas
aber bricht er die Erzihlung nicht ab, sondern 143t den Hochzeits-
saal angefillt werden und fiigt dann eine besondere Fortsetzung
an®. Dazu beniitzt er wieder ein rabbinisches Gleichnis, jenes vom

zinger, Unbekannte Gleichnisse Jesu aus dem Thomas-Evangelium: Zeit-
schr. neutest. Wiss. Beih. 26 (1960), S. 209-220.

9 Die Griinde, mit welchen Linnemann (A. 2), S. 252f., Luk. 14, 20 als
nicht lukanisch ausscheiden mochte, sind reichlich gekiinstelt. Vielmehr
miussen die sozial bessergestellten Gemeindeglieder zur missionarischen Ver-
antwortung gegeniiber den sozial Schwachen gerufen werden. Ahnlich
Swaeles (A. 2), S. 670.

10 Tiuk. 14, 22f. ist gerade nicht urspriinglicher Bestandteil der Parabel,
wie es Linnemann (A. 1), S. 247ff., mit ihrem schiefen Versuch, in den Mal3-
nahmen des Hausherrn, der durch die Einladung der Kriippel den z6gernden
Erstgeladenen die Plitze wegnehmen will, den eigentlichen Sinn des Gleich-
nisses zu erkennen. Die Betonung des noch nicht gefiillten Hauses entspricht
vielmehr der missionstheologischen Konzeption des Lukas.

11 Bei der ersten Ladung der Ungeladenen ist darum auch nicht an die
Zollner und Stuinder Israels zu denken, wie u. a. Jeremias (A. 4), S. 38, es tut.

12 Vgl. Jeremias (A. 4), S. 38: «Es ist die Kirche in der Missionssituation,
die das Gleichnis zu einem Missionsbefehl ausgestaltet.»

13 So auch Jeremias (A. 4), S. 479.



28 V. Hasler, Die kinigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

geforderten hochzeitlichen Kleid, das uns in verschiedenen Zusam-
menhingen begegnet!4. Die Erwahnung des Plurals év mapaBolaig
(Matth. 22, 1 vgl. 13, 3. 10. 13. 34) verrét iibrigens, daf} er zwei ver-
schiedene Gleichnisse zusammengewoben hatte.

2.

Wenn wir nun unsere Aufmerksamkeit der ganzen Gestaltung
des Gleichnisses bei Matthidus zuwenden, dann stolpern wir sofort
iber einige Nahtstellen und Unebenheiten'®. Nach der bereits er-
wihnten Einleitung V. 1 bringt V. 2 das typisch matthéische wuoihdn
1 Baotheio TV ovpavidv und darauf die bewullte Umformung zum
Gvdpwmog Baagelg, der fiir seinen Sohn das Hochzeitsfest vorberei-
tet 8. V. 4 setzt mit mdhiv neu ein: Daf} andere Knechte ausgesandt
werden, liegt durchaus nicht in der Logik der Erzdhlung begriindet.
Stutzig macht uns auch die wiederholte Betonung der Bereitschaft
(mavto €rowa). Recht deutlich ist der Einschnitt bei oi d¢ hoimoi!?,
nachdem doch eben die Geladenen zu ihrer tédglichen Beschiftigung
weggelaufen sind. Von diesen «Ubrigen» wird nun ausdriicklich
erwihnt, dal} sie die Knechte des Konigs stdupten und toteten.
V. 7 eilt denn auch dem dramatischen Hohepunkt zu: Der erziirnte
Konig sendet sein Heer aus, totet jene Mérder genannten Ubrigen

1 Vgl. b. Schab. 153a; Midr. Qoh. 9, 8 und Midr. Spr. 16, 11. Swaeles
(A. 2), S. 680f., weist dazu auf den wichtigen und moéglichen Zusammenhang
mit Seph. 1, 7-9 (LXX), wo in V. 8 mit ToUg évdeduuevoug évdiuota das
évdedupevov évduua von Matth. 22, 11 vorweggenommen ist. Weitere &hnliche,
gemeinsame Elemente wiren der Tag des Herrn als Gerichtstag, der Konig,
das Opfervieh, die Berufenen, die Verdammung der Fiithrenden, des Konigs-
hauses und aller, die fremde Kleider tragen.

15 Rengstorf (A. 7), S. 125ff., versucht auf Grund eines in Matth. 22, 6f.
erscheinenden altorientalischen Topos die Frage der urspriinglichen Einheit-
lichkeit der ganzen Gleichnisgestalt bei Matth. neu zu stellen.

16 Der basileus ist tatsichlich konstitutiv fiir das ganze Gleichnis bei
Matth. Gut erkennt Linnemann (A. 1), S. 253f., hier «den Angelpunkt, wo
Bild- und Sachhélfte verbunden» sind. Dall der Kénig von Matth. 22, 11ff.
in 22, 1ff. zuriickgetragen wire, ist eine unbewiesene Vermutung, z. B. von
Jeremias (A. 4), 8. 57. Vgl. indessen eine mégliche Einwirkung von Seph. 1,
7ff. (s. Anm. 14).

17 Auch Jeremias (A. 4), S. 57, empfindet die Erwdhnung der miBhandeln-
den \oiwroi unmotiviert und weist S. 58 Anm. 1 auf Matth. 21, 35 zuruck.
Ebenso Swaeles (A. 2), S. 660 Anm. 15.



V. Hasler, Die kénigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 29

und verbrennt ihre Stadt. Aber in V. 8 stehen die bereits ermordeten
Knechte wieder zur Verfiigung! Die ablehnenden Eingeladenen wer-
den nun, bedeutend milder, als nicht wiirdig genug erfunden. Nach
V. 9 kénnen darauf die Boten durch die eben verbrannte und zer-
storte Stadt der mit dem Tode bestraften Morder auf den Strallen
in die offene Landschaft hinauseilen. Umsténdlich wiederholt V. 10
die Aussage von V. 9a, um dann auf den Erfolg der ausgesandten
Knechte hinzuweisen: auf den mit «Guten und Bésen» angefiillten
Hochzeitssaal. Nach dieser redaktionellen Uberleitung tritt der
inspizierende Konig in den bis auf den letzten Platz angefiillten
Festsaal und halt iiberraschende Musterung. Aber nicht die einge-
fithrten Knechte, sondern Hausdiener werfen darauf einen Mann
mit dem unzulinglich erfundenen Kleid in die Finsternis hinaus.
Obwohl nur ein Einziger am Festmahl nicht teilnehmen darf,
spricht V. 14 dennoch nur von wenigen Erwéhlten.

Wir glauben nun eine dreifache redaktionelle Schichtung in der
matthiischen Bearbeitung des in der Redequelle vorgefundenen
Traditionsgutes festhalten zu konnen.

a) Zuerst befassen wir uns mit der eschatologischen, auf Parusie
und Endgericht bezogenen Schicht. In ihrem Blick auf das Ver-
halten der Jesusgemeinde ist sie zugleich ekklesiologisch bestimmt.
Der Baoieig gehort zur matthiischen Booikeia v odpoviiv, die in
der Endzeit nach dem Vergehen des alten Aeons aus der Transzen-
denz auf die KErde herabsteigen wird. Dann findet auch das mes-
sianische Festmahl fiir die Auserwéhlten statt. Bis zu diesem Zeit-
punkt besteht die Gemeinde indessen aus «Guten und Bosen». Sie
bleibt ein corpus mixtum. Erst das Endgericht wird die zum Reich
Erwahlten von den zur Kirche Gerufenen scheiden!s., Die Guten
sind jene mit dem festlichen Kleid. Die meisten gehoren zu ihnen.
Aber es ist doch moglich, daf} einige das Ziel ihrer Berufung, die
Erwihlung im Augenblick der Parusie und des Gerichtes, nicht er-
reichen. Welches ist das Kriterium? An das jesajanische oder auch
im spétjiudischen Schrifttum vorkommende Heilsgewand ist dabei
nicht zu denken®. Auch die Beziehung auf die Bulle oder die Um-
kehr, wie das rabbinische Modell sie kennt??, liegt Matthius fern.

18 Vgl. dieselbe Auffassung in der Deutung des Gleichnisses vom Unkraut,
einem typisch matthéischen Redaktionsstiick (Matth. 13, 36. 43).

1% So Jeremias (A. 4), S. 154 und 156.

20 Vgl. b. Schab. 153a; Billerbeck, Komm., 1 (1924), S. 878f.



30 V. Hasler, Die kinigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

Bei ihm handelt es sich um die bessere Gerechtigkeit (Matth. 5, 20),
um das Tun der Gottesforderung (7, 16ff. 21ff. u. a.), um die Auf-
nahme des Joches Christi in Demut (11, 29), um den erniedrigenden
Dienst der barmherzigen Liebe (25, 40 u. 6.)?%.. Diese matthéische
auf Parusie und Gericht orientierte Schau aber bleibt nicht bei der
theologischen Reflexion stehen, sondern findet ihre soziologische
Darstellung. Sie ist ekklesiologisches Prinzip. Die unvermittelte
Erwihnung der Diakone im Zusammenhang mit ihrer Aufgabe, den
Mann ohne Festgewand hinauszuwerfen, bedeutet mehr als einen
aus einer andern Vorlage mitgenommenen Hausknecht, der sich von
den {iibrigen koniglichen Sklaven oder Hofgesandten?? abheben
wiirde. Sie werfen vielmehr ein Blitzlicht auf die Struktur der mat-
théischen Jesusgemeinde. Die Frage erhebt sich, ob von hier nicht
eine Verbindungslinie zum Schlisselwort (16, 19 und 18, 18) und
zur entsprechenden Praxis fiihrt: Apostolische Gemeindezucht als
teilweise Vorwegnahme oder als Vorbereitung des Gerichtshandelns
Gottes?®, Das abschlieBende Logion 22, 14 freilich gehért nicht zu
dieser eschatologischen Schicht. Es bezieht sich darum nicht auf
verschiedene Glieder der Jesusgemeinde, sondern meint als Be-
standteil der heilsgeschichtlichen Schicht die Vielen des alten und
die Wenigen des neuen, wahren Israels?4. Vgl. dazu die andere, aber
sachlich entsprechende Formel 20, 16.

21 Jeremias (A. 4), S. 33, betont mit Recht das parinetische Moment.
Nur handelt es sich dabei fur die vorliegende redalktionelle Bearbeitung nicht
nur um eine Verschiebung vom Eschatologischen auf das Pardnetische, Fir
die gerichtseschatologische Konzeption unserer Schicht bildet die gebie-
terische Mahnung einen integrierenden Bestandteil. Einen Schritt zu weit
geht Trilling, Uberlieferungsgeschichte (A. 1), 8. 259f., mit seinen « Werken
der Liebe». Wohl geht es um die justitia activa (so L. Goppelt, Christentum
und Judentum, 1954, S. 182), aber nicht um die Werkgerechtigkeit. Auch
Swaeles (A. 2), S. 668, mit «’accomplissement des commandements ou des
bonnes ccuvres et 1’étude de la Loi» und seinem «vie conforme & la loi chré-
tienne» schieBt tiber das Ziel hinaus.

22 Rengstorf (A. 7), S. 123 qualifiziert die Knechte nicht als Sklaven, son-
dern als «angesehene Ménner der Umgebung des Koénigs».

28 Vgl. die abschlieBende Formel V. 13 mit 24, 51c und 25, 30, ferner die
Ergianzungen 22, 13c¢ und 25, 30 (Jeremias [A. 4], S. 89). Swaeles (A. 2),
S. 679, bezieht ausschlielllich auf das Endgericht. Die Diakone werden so zu
Gerichtsengeln (vgl. Matth. 13, 41).

24 Der Gegensatz heillt nicht Israel und Kirche, sondern verworfenes

Israel und wahres Israel. Auf diesen wichtigen Sachverhalt weist Trilling,
Israel (A. 1).



V. Hasler, Die konigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 31

b) Damit befinden wir uns schon bei der heilsgeschichtlichen Bear-
beitung der matthéischen Tradition. Ihr gehért das durch das ganze
Evangelium hindurchgehende Schema von Verheilung und Er-
filllung und der mit ihm zusammenhingende Schriftbeweis an.
Schema und Beweis hat Matthdus bekanntlich aus der Tradition
aufgenommen ?®, ohne Zweifel aber ein ganz besonderes Gewicht
daraufgelegt. Fiir diese heilsgeschichtliche Schau befindet sich die
Kirche nicht in der Mitte der Zeit, sondern an ihrem Ende. Jesus
ist nicht nur der Erfiiller, sondern die Erfiilllung. Die mit dem ge-
kommenen Messias angebrochene messianische Zeit hat die vorher-
gehende heilsgeschichtliche Epoche, den alten Aeon, bereits abge-
schlossen. Darum formuliert unsere Redaktionsschicht mit Nach-
druck, dal3 das Mahl nun bereitsteht, dafl «alles» geordnet und die
Hochzeit arrangiert sei. Die jiidische Messiaserwartung der prophe-
tischen Weissagung ist eingetroffen. Nicht durch sein besonderes
Tun, nicht durch eine vollkommene Praxis der in den Torageboten
niedergelegten Forderungen Gottes, nicht durch eine intensivere
oder extensivere Beobachtung des Gesetzes, sondern lediglich durch
sein Kintreffen, durch sein Erscheinen, erfiillt der gekommene Mes-
sias Gesetz und Propheten 2. Nachdem eine erste Zahl von Knechten
(die alttestamentlichen Propheten) mit ihrer vorbereitenden Kin-
ladung kein Gehor gefunden haben??, sendet der Konig weitere
Knechte (die Jesusjiinger)?8, die den unwilligen?® Juden die de-

25 P. Nepper-Christensen, Das Matthdusevangelium, ein judenchristliches
Evangelium? (1958), bes. S. 161f.

26 Diese Sitze gedenke ich in einer umfassenden Analyse von Matth. 5,
171f. genauer darzulegen. Nicht vom Messias, sondern vom Jesusjlinger, der
in der eschatologischen Wende steht, ist das besondere Tun gefordert.

27 Vgl. das Gleichnis von den biosen Winzern Matth. 21, 33-46, in welchem
die entsprechende heilsgeschichtliche Bearbeitung, und zwar einer Markus-
vorlage, deutlich ist. Beide Male wird der Einzelknecht zu einer Mehrzahl
von Knechten (Mark. 12, 2. 4 und Matth. 21, 34. 36). Der vage Zeitpunkt
bei Mark. wird mit kuipog Tv kopmwv (Matth. 21, 34) als Zeitpunkt der Ernte
fixiert und so auf Gericht und Aeonenwende bezogen. Die Wegnahme des
Weinbergs ist nicht als Strafe fiur die Prophetenmorde und die Messiastétung,
sondern betont als Strafe fiir den nicht abgelieferten Fruchtertrag (Matth. 21,
43) zu verstehen. Eine Verbindung mit der Judenpolemik Matth. 22, 6ff. ist
darum falsch. Sie unterscheidet nicht zwischen der Mark.tradition und der
heilsgeschichtlichen Bearbeitung der matthéischen Redaktionsschicht.

28 Die entsprechende Beziehung auf Propheten und Jinger auch bei
Swaeles (A. 2), S. 676, und J. Schniewind, Matthaus (31956), S. 221.

20 Vgl. Matth. 22, 3 mit 23, 37.



32 V. Hasler, Die konigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

finitive Einladung ins Gottesreich iiberbringen. Diese zweiten
Knechte sprechen es denn auch direkt aus: Kommt jetzt! Der
Messias ist da. Die Heilszeit hat begonnen°. Der Auftrag der Jesus-
junger als drangende Boten des angekommenen Messias beschriankt
sich wihrend dessen irdischen Anwesenheit auf die Stiadte Israels
(10, 6; 15, 24). Diese messianische Proklamation aber fand taube
Ohren. Israel ist seines gekommenen Messias nicht wiirdig3!. Der
universale Befehl des auferstandenen und erh6hten Kyrios (28, 191.)
der immer noch in der messianischen Heilszeit vor Parusie und Ge-
richt stehenden Gemeinde weist darum die Boten der Kénigsherr-
schaft liber die israelitischen Grenzen hinweg (22, 9: émi Tag dieZ6-
doug TV GdWV).

¢) In den V. 7-8 wird eine ausgesprochen polemische Redaktions-
schicht sichtbar, der u. a. auch Stiicke aus der Pharisderrede (23,
36-38)3%2 und aus dem Prozell Jesu angehoren. Nicht einfach aus
Unwillen oder Unwiirdigkeit haben nach der hier vorgetragenen Auf-
fassung die Juden den Messias verworfen. Die heftige Ablehnung
der messianischen Botschaft der Kirche durch das Volk Israel in
den Jahren dieser Redaktionsarbeit findet eine sehr massive Er-
kldrung: Die Zuriickweisung der christlichen Verkiindigung ist
nichts anderes als die sich vollziehende Bestrafung Israels durch
Gott selber. Aus dem schweren Erleben der durch die Synagoge ver-
folgten Gemeinde und unter dem Eindruck der ersten christlichen

30 Vgl. Matth. 4, 17.

81 Die Zuruckweisung der Juden wegen ihrer Unwiirdigkeit bestimmt nur
unsere heilsgeschichtliche Bearbeitung, nicht die ganze Matthdusredaktion,
wie Linnemann (A.2), S.254, meint. Trilling, Uberlieferungsgeschichte
(A. 1), S. 258, bezieht die Wiirdigkeit fdlschlicherweise auf die christliche
Gemeinde, wihrend unsere Schicht um das Problem der «heilsgeschichtlichen
Ablosung Israels» ringt, wie Goppelt (A. 21), S. 181, richtig, freilich im Blick
auf das ganze Evangelium, bemerkt.

32 Vgl. A. Szabd, Anfange einer judenchristlichen Theologie bei Matthéus:
Judaica 16 (1960), 193-206, S. 196: «Eine einzige Generation wird wegen
alles vorhergehenden, auch wegen des eigenen halsstarrigen Benehmens be-
straft werden. In V. 36-38 wittert man die ominésen Ereignisse der Be-
lagerung und Zerstérung Jerusalems.» 8. 197: «dieses Gericht wird an dieser
einzigen Generation vollzogen : das ist der Fall Jerusalems». Szabé erkennt in
unserer polemischen Schicht wesentliche Elemente einer judenchristlichen
Theologie. Erst unsere Unterscheidung verschiedener Redaktionsschichten
wird die alte Frage nach dem juden-, resp. heidenchristlichen Charakter
des Matthidusevangeliums wirklich beantworten kénnen.



V. Hasler, Die konigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 33

Martyrerschicksale kommt es zur Schwarzweil-Malerei. Diese Ju-
den sind Schinder und Totschlidger der Boten Gottes3?. Die verfolg-
ten Jiinger, die verfolgte Kirche, erleiden, was auch die Propheten
des Alten Testamentes, was der Taufer und der Meister selber er-
dulden mufBiten. Der Tod Jesu 148t sich nicht anders denn als Mes-
siasmord verstehen. Nicht nur etwa die Phariséaer, sondern die Ju-
den samt und sonders3%, wie es in 22, 8 ausdriicklich und in dieser
Ubersteigerung nur noch in der Stephanusrede (Apg. 7, 52) heil3t,
sind Morder!3® In der Szene des Hinde waschenden Pilatus (Matth.
27, 241.) begegnet uns dieselbe Polemik nochmals *¢. Das ganze Volk 37
bekennt sich zum Messiasmord, indem es ruft: «Sein Blut komme
iiber uns und tuber unsere Kinder!» So ergibt sich nach unserer
polemischen Bearbeitung der Tradition?®® das folgende Bild iiber
das Verhiltnis der Kirche zu Israel. Die verstockten Juden haben
in ihrem notorischen Ungehorsam Gott gegeniiber alle Propheten,
den Téufer, Jesus, die Jiinger und Apostel abgelehnt, verfolgt und
oft auch wie den Messias selber ermordet?®. Aber weil ja nun die
eschatologische End- und Gerichtszeit bereits im Anbrechen ist,

33 Vgl. H. J. Schoeps, Die jludischen Prophetenmorde: Aus frithchrist-
licher Zeit (1950), S. 126-143.

3¢ Die Juden sind das boése und ehebrecherische (Matth. 12, 39; 16, 4),
das unglaubige und verkehrte Geschlecht (Matth. 17, 17). Nicht auf das
ganze Volk, sondern nur auf Jerusalem als Prophetenmérderin zielt das Q-
Logion Matth. 23, 37 Luk. 13, 34.

3% Der Hinweis auf allegorisierende Ausmalung und die Freude an leb-
hafter Schilderung verdeckt die wahre Absicht unserer Redaktionsschicht
(gegen Jeremias [A. 4], S. 21). — Das Verhaltnis der Stephanusrede zur pole-
mischen Redaktionsschicht bei Matth. bedarf einer besonderen Unter-
suchung.

36 Trilling, Israel (A. 1), S. 54, spricht von einem «dogmatischen Theo-
logumenon».

37 Richtig bemerkt Swaeles (A. 2), S.677f.: «La parabole a donc une
pointe polémique principale.» Freilich stellt er dann den Gegensatz gegen die
Schriftgelehrten und Phariséer in den Vordergrund, beobachtet aber fiir die
vorliegende Polemik zutreffend eine von der Verwerfung der Fihrerschaft
zur Verwerfung des ganzen Volkes «gleitende» Auffassung. Zu Matth. 23
vgl. E. Haenchen, Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 48 (1951), 38-63, S. 58f.

38 M. J. Fiedler, Der Begriff dwawoovvry im Matthiusevangelium (Diss.
Halle 1957), S. 164 Anm. 23 bemerkt, wie das Motiv der Polemik gegen ein
Israel, das den Messias ablehnt, das ganze Evangelium durchzieht. Wir
fassen diese Polemik aber in einer ganz bestimmten Redaktionsschicht.

3% Die Schuld der Viiter hat das MaB gefiillt, Matth. 23, 32.

3



34 V. Hasler, Die kénigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

Parusie und Jiingstes Gericht bald folgen werden, so hat die Be-
strafung bereits begonnen, noch nicht an der Kirche, noch nicht an
der Welt, aber offensichtlich am Volk des Alten Bundes®. Als Strafe
fiir die Prophetenmorde und besonders fiir die Messiastotung wird
Jerusalem 4! zerstort und als Strafe fiir die Ablehnung der Messias-
Botschaft wird das Volk Israel fiir den Christenglauben verstockt.
Das jiidische Schicksal nach 70 ist die zornige Vergeltung Gottes42.

3.

Eine Erfassung der Redaktionstheologie des Matthidusevange-
liums wird die besonderen Konzeptionen verschiedener Schichten
beriicksichtigen miissen. Die redaktionelle Bearbeitung der Mar-
kus- und der Redequelle, aber auch der Matthius vorliegenden
Sondertraditionen ereignete sich nicht in einem einmaligen Akt,
sondern in einem Prozefl}. Dabei wird die Annahme einer bestimm-
ten «Schule» oder gar einer einzelnen Theologen-Personlichkeit wie-
der zuriicktreten miissen. Die differenzierte Redaktionsarbeit am
ersten Evangelium ist vielmehr das Zeugnis einer sich allméhlich
und dann endgiiltig von der Synagoge ablosenden Kirche. Dieser
Prozel3 vollzog sich durch viele Jahre und durch viele schmerzliche
Stadien innerer und dulBlerer Auseinandersetzung — ohne indessen
das entscheidende Grundproblem ganz zu lésen, die Frage nach
dem Verhiltnis des erwéhlten Israels zum gekommenen Christus
des Glaubens.

40 Vgl. 1. Petr. 4, 17 und die darin sichtbar werdende urchr. Anschauung.

41 Rengstorf (A. 7), S. 125, indessen behauptet: «Diesem Zuge des Gleich-
nisses liegt némlich nicht eine geschichtliche Erinnerung zugrunde, sondern
ein aus dem alten Orient stammender und bis in das nachbiblische palésti-
nische Judentum erhaltener Topos.» Abgesehen von der Frage, ob der Nach-
weis eines Topos gelungen ist, ist nicht einzusehen, warum ein literarischer
Topos nicht auch zur Mitteilung eines historischen Ereignisses verwendet
werden soll, wie es denn auch einige der von R. angefiihrten Beispiele durch-
aus tun.

42 (Offensichtlich wird in V. 7 auf die Zerstérung Jerusalems angespielt»,
sagt u. a. Jeremias (A. 4), S. 57. Mit méhi¢ kann nur Jerusalem, nicht aber
Gesamtisrael gemeint sein (gegen S. 59). Auch mit Trilling, Uberlieferungs-
geschichte (A. 1), S. 255, unter Matth. 22, 7 eine Prézisierung von Matth. 21,
43 zu verstehen, geht nicht an. Ausschlull vom Gottesreich und Zerstérung
der Stadt sind nicht dasselbe. Die Bearbeitung des Winzergleichnisses gehort
der heilsgeschichtlichen Schicht an.



V. Hasler, Die kinigliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 35

Eine zweite grundsétzliche Bemerkung sei zum Abschluf erlaubt:
Ist bei den skizzierten, differenzierten traditionsgeschichtlichen und
redaktionstheologischen Verhiltnissen noch eine kerygmatische
Mitteilung moglich? Wenn wir daran festhalten wollen, dafl nur
das echte Jesuswort, das historisch falbare Logion, Triger des
Kerygmas sein kann, dann wird diese Aussage kaum noch vernehm-
bar. Befinden wir uns nicht wieder auf einem Holzweg, wenn wir
die ipsissima vox Jesu?® mit einem Logion identifizieren, das wir
nach Abtragung der traditionsgeschichtlichen Uberlagerungen viel-
leicht freigelegt haben? Der kerygmatische Gehalt der synoptischen
Uberlieferung wird nicht mehr ohne die vielgestaltige Formung des
Traditionsgutes gefallt werden kénnen. Auch der durch das Prisma
gebrochene und zerlegte Strahl bleibt Licht.

Victor Hasler, Goldach, Kt. St. Gallen.

43 Vgl. Jeremias (A. 4), S. 3: «Niemand als der Menschensohn selbst und
Sein Wort kann unserer Verkiindigung Vollmacht geben»; dhnlich S. 97,
Ferner ders., Kennzeichen der ipsissima vox Jesu: Synoptische Studien.
Festschr. A. Wikenhauser (1953), S. 86-93.



	Die königliche Hochzeit : Matth. 22, 1-14

