
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 1

Artikel: Die königliche Hochzeit : Matth. 22, 1-14

Autor: Hasler, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1 —14

Die moderne, von der Formgeschichte ausgegangene Forschung
schreitet in doppelter Hinsicht über die formgeschichtliche
Betrachtung hinweg. 1) Indem sie nach dem Sitz im Leben und nach
dem Überlieferungsweg ganzer Kompositionsstücke, die als
geschlossene Komplexe übernommen und bearbeitet worden sind,
fragt, wird die Formgeschichte zur Traditionsgeschichte. 2) Der
Redaktor und Komponist aber bleibt nicht nur Sammler, sondern

er prägt seinem verarbeiteten Überlieferungsgut zugleich seine

eigenen theologischen und besonderen Intentionen ein. Die
traditionsgeschichtliche Fragestellung erweitert sich darum zur
redaktionstheologischen

Die analytische Arbeit am Matthäusevangelium stößt nun, wie es

unser kurzer Versuch zeigen wird, auf eine weitere, notwendig
werdende Differenzierung. Die Redaktionstheologie des Matthäus ist
nicht einheitlich. Weder läßt sie sich auf nur einer literarischen
Ebene fassen, noch sammeln sich ihre einzelnen Gedanken in eine

einzige Gesamtkonzeption. Verschiedene redaktionelle Schichten
müssen ins Auge gefaßt werden1. Das Matthäusevangelium hat das

ihm reichlich zur Verfügung stehende Traditionsgut in verschiedenen

Zeitabschnitten und unter verschiedenen äußern und innern
Umständen theologisch, ekklesiologisch und 'polemisch konzipiert.

1.

Beim Vergleich des Gleichnisses von der Einladung zur königlichen

Hochzeit in Matth. 22, 1-14 mit jenem von der Einladung zu
einem Festmahl bei Luk. 14, 16-24 fällt die verschiedene Bearbeitung

der in der Redequelle vorgefundenen Vorlage sofort in die
Augen2. Diese Vorlage muß jener aramäischen Erzählung vom reichen

1 «Einige Spannungen können nur durch die Unterscheidung mehrerer
Schichten und redaktioneller Phasen befriedigend erklärt werden»: W. Trilling,

Das Wahre Israel (1959), S. 191; ähnlich ders., Zur Überlieferungs-
geschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Matth. 22, 1-14: Bibl.
Zeitschr. 4 (1960), 251-265, S. 264 Anm. 33. Unsere Literaturhinweise
beschränken sich auf die neusten Einzeluntersuchungen.

2 Die Unterscheidung zwischen Parallelen und Varianten einer ursprünglichen

Fassung bei E. Linnemann, Überlegungen zur Parabel vom großen



26 V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

Zöllner Bar Ma'jan und einem armen Schriftgelehrten3 weitgehend
entsprochen haben4. Auch die, nach jüdischer Sitte wiederholte
Einladung wird schon in Q vorgelegen sein. Völlig unvermittelt
finden wir denn auch das im Aramäischen gebrauchte to apicrrov,5
das mit den geschlachteten Ochsen und dem Mastvieh6 zur üppigen
Festtafel ergänzt wird. Lukas beweist seine Kenntnis der rabbini-
schen Erzählung durch die Formung des Gleichnisses vom reichen
Mann und dem armen Lazarus (Luk. 16, 19ff.). Hier hat sie ihm
besonders in ihrem zweiten Teil, den Matth. 22 und Luk. 14

weglassen, Modell gestanden.
Lukas hat die Vorlage deutlich typisiert7 und durch die bekannten

verschiedenen Entschuldigungsgründe der Ablehnenden
novellistisch ausgebreitet8. Es ist irgendein Hausherr, der bei irgendeiner

Gastmahl: Zeitschr. neutest. Wiss. 51. Festschr. J. Jeremias (1960), S. 246-
255, zeigt die mangelnde Einsicht in den traditionsgeschichtlichen Charakter
der synoptischen Überlieferung. Vgl. ferner J. Sickenberger, Die Zusammenarbeitung

verschiedener Parabeln in Matth. 22, 1-14: Byz. Zeitschr. 30

(1929/30), S. 253-261. A. Plummer, The Gospel according to S. Luke (1956),
S. 359, behauptet in Matth. 22 und Luk. 14 zwei verschiedene Gleichnisse,
wie auch neustens wieder K. G. Kuhn, Giljonim und sifre minim: Zeitschr.
neutest. Wiss. Beih. 26 (1960), 24-61, S. 123. E. Percy, Die Botschaft Jesu
(1953), S. 38, tritt mit A. Jülicher für Matth, als die ursprüngliche Version
ein. Von zwei Rezensionen spricht R. Swaeles, L'orientation ecclésiastique
de la parabole du festin nuptial en Matth. 22, 1-14: Ephem. theol. lov. 36

(1960), 655-684, S. 663.
3 J. Sanh. 6, 23c; par. J. Hag. 2, 77d. Text bei G. Dalmann, Aram.

Dialektproben (21927), S. 33f.
4 So mit W. Salm, Beiträge zur Gleichnisforschung (1953), S. 145, und

J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (51958), S. 112. 151. Trilling,
Überlieferungsgeschichte (A. 1), S. 257, lehnt diesen Zusammenhang ab.

5 Swaeles (A. 2), S. 665 Anm. 30, weist auf P. Billerbeck, Kommentar, 2

(1926), S. 204-206; und B. T. D. Smith, The Parables of the Synoptic
Gospels (1937), S. 204, auf zwei rabbinische Beispiele, in denen ariston für
das Festessen im Himmelreich gebraucht wird.

6 Ochsen und Mastvieh passen auch zum messianischen Sieges- und
Freudenmahl.

7 Auch K. H. Rengstorf, Die Stadt der Mörder, Matth. 22, 7 : Zeitschr.
neutest. Wiss. Beih. 26 (1960), 106-129, S. 127, meint, daß Matth, trotz aller
Bearbeitung die Vorlage treuer bewahrt hat.

8 Die Parallelstelle im Thomasevangelium (Text bei J. Leipoldt, Theol.
Lit.ztg. 83, 1958, Sp. 489, und Linnemann [A. 2], S. 151 Anm. 14) zeigt
durchgehend eine sekundäre Weiterentwicklung der lukanischen Vorlage
und fällt darum für einen Vergleich mit Matth, aus. Vgl. auch C. H. Hirn-



V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 27

Gelegenheit ein Essen veranstaltet. Aber Lukas tut dies nicht
einfach aus einer moralischen Absicht, in seinen Gemeinden das
soziale Mitgefühl zu stärken und den Armen ein Herberge- und Gastrecht

zu gewinnen, er kämpft vielmehr gegen eine anhebende

Verbürgerlichung seiner Christenheit, die in Handel und Wandel, an
Ehe und Eamilie gebunden, mit einer besonderen Anstrengung zur
missionarischen Verpflichtung gerufen werden muß9. An die lau
gewordenen Christen, nicht an das jüdische Volk denkt er, wenn er
mit der traditionellen Einführungsformel «Ich aber sage euch»
drohend abschließt: «Keiner jener geladenen Männer wird sich an
meinem Mahle gütlich tun!» (14, 24). Die missionierende Gemeinde
des Lukas steht erst in der «Mitte der Zeit». Das Haus ist noch
nicht voll. Noch bleibt Raum10. Darum darf sich die Kirche mit
einem ersten Missionserfolg nicht zufrieden geben11. Ein weiteres,
ausgreifenderes und drängenderes Unternehmen ist notwendig12.

Von dieser Betonung einer missionarischen Verpflichtung finden
wir bei Matthäus nicht die geringste Spur. Seine Intentionen gehen
in anderer Richtung, dies aber in reicher Fülle und in bedeutsamer
Weise. Er erwähnt, darin wohl wieder seiner Vorlage folgend, keine

Entschuldigungsgründe der Ausbleibenden. Im Gegensatz zu Lukas
aber bricht er die Erzählung nicht ab, sondern läßt den Hochzeitssaal

angefüllt werden und fügt dann eine besondere Fortsetzung
an13. Dazu benützt er wieder ein rabbinisches Gleichnis, jenes vom

zinger, Unbekannte Gleichnisse Jesu aus dem Thomas-Evangelium: Zeit-
schr. neutest. Wiss. Beih. 26 (1960), S. 209-220.

9 Die Gründe, mit welchen Linnemann (A. 2), S. 252f., Luk. 14, 20 als
nicht lukanisch ausscheiden möchte, sind reichlich gekünstelt. Vielmehr
müssen die sozial bessergestellten Gemeindeglieder zur missionarischen
Verantwortung gegenüber den sozial Schwachen gerufen werden. Ähnlich
Swaeles (A. 2), S. 670.

10 Luk. 14, 22 f. ist gerade nicht ursprünglicher Bestandteil der Parabel,
wie es Linnemann (A. 1), S. 247ff., mit ihrem schiefen Versuch, in den
Maßnahmen des Hausherrn, der durch die Einladung der Krüppel den zögernden
Erstgeladenen die Plätze wegnehmen will, den eigentlichen Sinn des Gleichnisses

zu erkennen. Die Betonung des noch nicht gefüllten Hauses entspricht
vielmehr der missionstheologischen Konzeption des Lukas.

11 Bei der ersten Ladung der Ungeladenen ist darum auch nicht an die
Zöllner und Sünder Israels zu denken, wie u. a. Jeremias (A. 4), S. 38, es tut.

12 Vgl. Jeremias (A. 4), S. 38: «Es ist die Kirche in der Missionssituation,
die das Gleichnis zu einem Missionsbefehl ausgestaltet.»

13 So auch Jeremias (A. 4), S. 479.



28 V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

geforderten hochzeitlichen Kleid, das uns in verschiedenen
Zusammenhängen begegnet14. Die Erwähnung des Plurals èv irupapoXaîç

(Matth. 22, 1 vgl. 13, 3. 10. 13. 34) verrät übrigens, daß er zwei
verschiedene Gleichnisse zusammengewoben hatte.

2.

Wenn wir nun unsere Aufmerksamkeit der ganzen Gestaltung
des Gleichnisses bei Matthäus zuwenden, dann stolpern wir sofort
über einige Nahtstellen und Unebenheiten15. Nach der bereits
erwähnten Einleitung V. 1 bringt V. 2 das typisch matthäische djpoubbri

p ßachXeia tôjv oûpavûtv und darauf die bewußte Umformung zum
dvbpujTioç pacnXeùç, der für seinen Sohn das Hochzeitsfest vorbereitet

16. V. 4 setzt mit rraXiv neu ein : Daß andere Knechte ausgesandt
werden, liegt durchaus nicht in der Logik der Erzählung begründet.
Stutzig macht uns auch die wiederholte Betonung der Bereitschaft
(TiavTa tToiiia). Recht deutlich ist der Einschnitt bei ol be Xoittoî17,

nachdem doch eben die Geladenen zu ihrer täglichen Beschäftigung
weggelaufen sind. Von diesen «Übrigen» wird nun ausdrücklich
erwähnt, daß sie die Knechte des Königs stäupten und töteten.
V. 7 eilt denn auch dem dramatischen Höhepunkt zu: Der erzürnte
König sendet sein Heer aus, tötet jene Mörder genannten Übrigen

14 Vgl. b. Schab. 153a; Midr. Qoh. 9, 8 und Midr. Spr. 16, 11. Swaeles

(A. 2), S. 680f., weist dazu auf den wichtigen und möglichen Zusammenhang
mit Seph. 1, 7-9 (LXX), wo in V. 8 mit toùç év&cbugëvouç ^vbiigaTa das
évbebupcvov ëvbuga von Matth. 22, 11 vorweggenommen ist. Weitere ähnliche,
gemeinsame Elemente wären der Tag des Herrn als Gerichtstag, der König,
das Opfervieh, die Berufenen, die Verdammung der Führenden, des Königshauses

und aller, die fremde Kleider tragen.
15 Rengstorf (A. 7), S. 125ff., versucht auf Grund eines in Matth. 22, 6f.

erscheinenden altorientalischen Topos die Frage der ursprünglichen Einheitlichkeit

der ganzen Gleichnisgestalt bei Matth, neu zu stellen.
16 Der basileus ist tatsächlich konstitutiv für das ganze Gleichnis bei

Matth. Gut erkennt Linnemann (A. 1), S. 253f., hier «den Angelpunkt, wo
Bild- und Sachhälfte verbunden» sind. Daß der König von Matth. 22, 11 ff.
in 22, Iff. zurückgetragen wäre, ist eine unbewiesene Vermutimg, z. B. von
Jeremias (A. 4), S. 57. Vgl. indessen eine mögliche Einwirkung von Seph. 1,

7ff. (s. Anm. 14).
17 Auch Jeremias (A. 4), S. 57, empfindet die Erwähnung der mißhandelnden

Xourol unmotiviert und weist S. 58 Anm. 1 auf Matth. 21, 35 zurück.
Ebenso Swaeles (A. 2), S. 660 Anm. 15.



V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 29

und verbrennt ihre Stadt. Aber in V. 8 stehen die bereits ermordeten
Knechte wieder zur Verfügung! Die ablehnenden Eingeladenen werden

nun, bedeutend milder, als nicht würdig genug erfunden. Nach
V. 9 können darauf die Boten durch die eben verbrannte und
zerstörte Stadt der mit dem Tode bestraften Mörder auf den Straßen
in die offene Landschaft hinauseilen. Umständlich wiederholt V. 10

die Aussage von V. 9 a, um dann auf den Erfolg der ausgesandten
Knechte hinzuweisen: auf den mit «Guten und Bösen» angefüllten
Hochzeitssaal. Nach dieser redaktionellen Überleitung tritt der
inspizierende König in den bis auf den letzten Platz angefüllten
Eestsaal und hält überraschende Musterung. Aber nicht die
eingeführten Knechte, sondern Hausdiener werfen darauf einen Mann
mit dem unzulänglich erfundenen Kleid in die Finsternis hinaus.
Obwohl nur ein Einziger am Festmahl nicht teilnehmen darf,
spricht V. 14 dennoch nur von wenigen Erwählten.

Wir glauben nun eine dreifache redaktionelle Schichtung in der
matthäischen Bearbeitung des in der Redequelle vorgefundenen
Traditionsgutes festhalten zu können.

a) Zuerst befassen wir uns mit der eschatologischen, auf Parusie
und Endgericht bezogenen Schicht. In ihrem Blick auf das
Verhalten der Jesusgemeinde ist sie zugleich elcklesiologisch bestimmt.
Der PacnXeûç gehört zur matthäischen ßacnXeia tujv oûpaviûv, die in
der Endzeit nach dem Vergehen des alten Aeons aus der Transzendenz

auf die Erde herabsteigen wird. Dann findet auch das mes-
sianische Festmahl für die Auserwählten statt. Bis zu diesem
Zeitpunkt besteht die Gemeinde indessen aus «Guten und Bösen». Sie

bleibt ein corpus mixtum. Erst das Endgericht wird die zum Reich
Erwählten von den zur Kirche Gerufenen scheiden18. Die Guten
sind jene mit dem festlichen Kleid. Die meisten gehören zu ihnen.
Aber es ist doch möglich, daß einige das Ziel ihrer Berufung, die

Erwählung im Augenblick der Parusie und des Gerichtes, nicht
erreichen. Welches ist das Kriterium? An das jesajanische oder auch
im spätjüdischen Schrifttum vorkommende Heilsgewand ist dabei
nicht zu denken19. Auch die Beziehung auf die Buße oder die
Umkehr, wie das rabbinische Modell sie kennt20, liegt Matthäus fern.

18 Vgl. dieselbe Auffassung in der Deutung des Gleichnisses vom Unkraut,
einem typisch matthäischen Redaktionsstück (Matth. 13, 36. 43).

19 So Jeremias (A. 4), S. 154 und 156.
20 Vgl. b. Schab. 153a; Billerbeck, Komm., 1 (1924), S. 878f.



30 V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

Bei ihm handelt es sich um die bessere Gerechtigkeit (Matth. 5, 20),

um das Tun der Gottesforderung (7, 16ff. 21 ff. u. a.), um die
Aufnahme des Joches Christi in Demut (11, 29), um den erniedrigenden
Dienst der barmherzigen Liebe (25, 40 u. ö.)21. Diese matthäische
auf Parusie und Gericht orientierte Schau aber bleibt nicht bei der
theologischen Reflexion stehen, sondern findet ihre soziologische
Darstellung. Sie ist ekklesiologisches Prinzip. Die unvermittelte
Erwähnung der Diakone im Zusammenhang mit ihrer Aufgabe, den
Mann ohne Festgewand hinauszuwerfen, bedeutet mehr als einen
aus einer andern Vorlage mitgenommenen Hausknecht, der sich von
den übrigen königlichen Sklaven oder Hofgesandten22 abheben
würde. Sie werfen vielmehr ein Blitzlicht auf die Struktur der mat-
thäischen Jesusgemeinde. Die Frage erhebt sich, ob von hier nicht
eine Verbindungslinie zum Schlüsselwort (16, 19 und 18, 18) und
zur entsprechenden Praxis führt: Apostolische Gemeindezucht als

teilweise Vorwegnahme oder als Vorbereitung des Gerichtshandelns
Gottes23. Das abschließende Logion 22, 14 freilich gehört nicht zu
dieser eschatologischen Schicht. Es bezieht sich darum nicht auf
verschiedene Glieder der Jesusgemeinde, sondern meint als
Bestandteil der heilsgeschichtlichen Schicht die Vielen des alten und
die Wenigen des neuen, wahren Israels24. Vgl. dazu die andere, aber
sachlich entsprechende Formel 20, 16.

21 Jeremias (A. 4), S. 33, betont mit Recht das paränetische Moment.
Nur handelt es sich dabei für die vorliegende redaktionelle Bearbeitung nicht
nur um eine Verschiebung vom Eschatologischen auf das Paränetische. Für
die gerichtseschatologische Konzeption unserer Schicht bildet die
gebieterische Mahnung einen integrierenden Bestandteil. Einen Schritt zu weit
geht Trilling, Überlieferungsgeschichte (A. 1), S. 259f., mit seinen «Werken
der Liebe». Wohl geht es um die justitia activa (so L. Goppelt, Christentum
und Judentum, 1954, S. 182), aber nicht um die Werkgerechtigkeit. Auch
Swaeles (A. 2), S. 668, mit «l'accomplissement des commandements ou des
bonnes œuvres et l'étude de la Loi» und seinem «vie conforme à la loi
chrétienne» schießt über das Ziel hinaus.

22 Rengstorf (A. 7), S. 123 qualifiziert die Knechte nicht als Sklaven,
sondern als «angesehene Männer der Umgebung des Königs».

23 Vgl. die abschließende Formel V. 13 mit 24, 51c und 25, 30, ferner die
Ergänzungen 22, 13c und 25, 30 (Jeremias [A. 4], S. 89). Swaeles (A. 2),
S. 679, bezieht ausschließlich auf das Endgericht. Die Diakone werden so zu
Gerichtsengeln (vgl. Matth. 13, 41).

24 Der Gegensatz heißt nicht Israel und Kirche, sondern verworfenes
Israel und wahres Israel. Auf diesen wichtigen Sachverhalt weist Trilling,
Israel (A. 1).



V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 31

b) Damit befinden wir uns schon bei der heilsgeschichtlichen
Bearbeitung der matthäischen Tradition. Ihr gehört das durch das ganze
Evangelium hindurchgehende Schema von Verheißung und
Erfüllung und der mit ihm zusammenhängende Schriftbeweis an.
Schema und Beweis hat Matthäus bekanntlich aus der Tradition
aufgenommen25, ohne Zweifel aber ein ganz besonderes Gewicht
daraufgelegt. Für diese heilsgeschichtliche Schau befindet sich die
Kirche nicht in der Mitte der Zeit, sondern an ihrem Ende. Jesus

ist nicht nur der Erfüller, sondern die Erfüllung. Die mit dem
gekommenen Messias angebrochene messianische Zeit hat die
vorhergehende heilsgeschichtliche Epoche, den alten Aeon, bereits
abgeschlossen. Darum formuliert unsere Redaktionsschicht mit
Nachdruck, daß das Mahl nun bereitsteht, daß «alles» geordnet und die
Hochzeit arrangiert sei. Die jüdische Messiaserwartung der prophetischen

Weissagung ist eingetroffen. Nicht durch sein besonderes

Tun, nicht durch eine vollkommene Praxis der in den Torageboten
niedergelegten Forderungen Gottes, nicht durch eine intensivere
oder extensivere Beobachtung des Gesetzes, sondern lediglich durch
sein Eintreffen, durch sein Erscheinen, erfüllt der gekommene Messias

Gesetz und Propheten20. Nachdem eine erste Zahl von Knechten
(die alttestamentlichen Propheten) mit ihrer vorbereitenden
Einladung kein Gehör gefunden haben27, sendet der König weitere
Knechte (die Jesusjünger)28, die den unwilligen29 Juden die de-

25 P. Nepper-Christensen, Das Matthäusevangelium, ein judenchristliches
Evangelium? (1958), bes. S. 161f.

26 Diese Sätze gedenke ich in einer umfassenden Analyse von Matth. 5,
17 ff. genauer darzulegen. Nicht vom Messias, sondern vom Jesusjünger, der
in der eschatologischen Wende steht, ist das besondere Tun gefordert.

27 Vgl. das Gleichnis von den bösen Winzern Matth. 21, 33-46, in welchem
die entsprechende heilsgeschichtliche Bearbeitung, und zwar einer Markusvorlage,

deutlich ist. Beide Male wird der Einzelknecht zu einer Mehrzahl
von Knechten (Mark. 12, 2. 4 und Matth. 21, 34. 36). Der vage Zeitpunkt
bei Mark, wird mit Kaipôç twv Kaptrüuv (Matth. 21, 34) als Zeitpunkt der Ernte
fixiert und so auf Gericht und Aeonenwende bezogen. Die Wegnahme des

Weinbergs ist nicht als Strafe für die Prophetenmorde und die Messiastötung,
sondern betont als Strafe für den nicht abgelieferten Fruchtertrag (Matth. 21,

43) zu verstehen. Eine Verbindung mit der Judenpolemik Matth. 22, 6ff. ist
darum falsch. Sie unterscheidet nicht zwischen der Mark.tradition und der
heilsgeschichtlichen Bearbeitung der matthäischen Redaktionsschicht.

28 Die entsprechende Beziehung auf Propheten und Jünger auch bei
Swaeles (A. 2), S. 676, und J. Schniewind, Matthäus (81956), S. 221.

29 Vgl. Matth. 22, 3 mit 23, 37.



32 V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

finitive Einladung ins Gottesreich überbringen. Diese zweiten
Knechte sprechen es denn auch direkt aus: Kommt jetzt! Der
Messias ist da. Die Heilszeit hat begonnen30. Der Auftrag der
Jesusjünger als drängende Boten des angekommenen Messias beschränkt
sich während dessen irdischen Anwesenheit auf die Städte Israels
(10, 6; 15, 24). Diese messianische Proklamation aber fand taube
Ohren. Israel ist seines gekommenen Messias nicht würdig31. Der
universale Befehl des auferstandenen und erhöhten Kyrios (28, 19f.)
der immer noch in der messianischen Heilszeit vor Parusie und
Gericht stehenden Gemeinde weist darum die Boten der Königsherrschaft

über die israelitischen Grenzen hinweg (22, 9 : èm tùç öieEö-

ôouç tüliv ÖÖUJV).

c) In den V. 7-8 wird eine ausgesprochen polemische Redaktionsschicht

sichtbar, der u. a. auch Stücke aus der Pharisäerrede (23,
36-38 32 und aus dem Prozeß Jesu angehören. Nicht einfach aus
Unwillen oder Unwürdigkeit haben nach der hier vorgetragenen
Auffassung die Juden den Messias verworfen. Die heftige Ablehnung
der messianischen Botschaft der Kirche durch das Volk Israel in
den Jahren dieser Redaktionsarbeit findet eine sehr massive
Erklärung: Die Zurückweisung der christlichen Verkündigung ist
nichts anderes als die sich vollziehende Bestrafung Israels durch
Gott selber. Aus dem schweren Erleben der durch die Synagoge
verfolgten Gemeinde und unter dem Eindruck der ersten christlichen

30 Vgl. Matth. 4, 17.
31 Die Zurückweisung der Juden wegen ihrer Unwürdigkeit bestimmt nur

unsere heilsgeschichtliche Bearbeitung, nicht die ganze Matthäusredaktion,
wie Linnemann (A. 2), S. 254, meint. Trilling, Überlieferungsgeschichte
(A. 1), S. 258, bezieht die Würdigkeit fälschlicherweise auf die christliche
Gemeinde, während unsere Schicht um das Problem der «heilsgeschichtlichen
Ablösung Israels» ringt, wie Goppelt (A. 21), S. 181, richtig, freilich im Blick
auf das ganze Evangelium, bemerkt.

33 Vgl. A. Szabö, Anfänge einer judenchristlichen Theologie bei Matthäus:
Judaica 16 (1960), 193-206, S. 196: «Eine einzige Generation wird wegen
alles vorhergehenden, auch wegen des eigenen halsstarrigen Benehmens
bestraft werden. In V. 36-38 wittert man die ominösen Ereignisse der
Belagerung und Zerstörung Jerusalems.» S. 197 : «dieses Gericht wird an dieser
einzigen Generation vollzogen: das ist der Fall Jerusalems». Szabö erkennt in
unserer polemischen Schicht wesentliche Elemente einer judenchristlichen
Theologie. Erst unsere Unterscheidung verschiedener Redaktionsschichten
wird die alte Frage nach dem juden-, resp. heidenchristlichen Charakter
des Matthäusevangeliums wirklich beantworten können.



V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 33

Märtyrerschicksale kommt es zur Schwarzweiß-Malerei. Diese
Juden sind Schinder und Totschläger der Boten Gottes3S. Die verfolgten

Jünger, die verfolgte Kirche, erleiden, was auch die Propheten
des Alten Testamentes, was der Täufer und der Meister selber
erdulden mußten. Der Tod Jesu läßt sich nicht anders denn als
Messiasmord verstehen. Nicht nur etwa die Pharisäer, sondern die
Juden samt und sonders34, wie es in 22, 8 ausdrücklich und in dieser
Übersteigerung nur noch in der Stephanusrede (Apg. 7, 52) heißt,
sind Mörder !35 In der Szene des Hände waschenden Pilatus (Matth.
27, 24f.) begegnet uns dieselbe Polemik nochmals36. Das ganze Volk37
bekennt sich zum Messiasmord, indem es ruft: «Sein Blut komme
über uns und über unsere Kinder!» So ergibt sich nach unserer
polemischen Bearbeitung der Tradition38 das folgende Bild über
das Verhältnis der Kirche zu Israel. Die verstockten Juden haben
in ihrem notorischen Ungehorsam Gott gegenüber alle Propheten,
den Täufer, Jesus, die Jünger und Apostel abgelehnt, verfolgt und
oft auch wie den Messias selber ermordet39. Aber weil ja nun die

eschatologische End- und Gerichtszeit bereits im Anbrechen ist,

33 Vgl. H. J. Schoeps, Die jüdischen Prophetenmorde: Aus frühchristlicher

Zeit (1950), S. 126-143.
34 Die Juden sind das böse und ehebrecherische (Matth. 12, 39; 16, 4),

das ungläubige und verkehrte Geschlecht (Matth. 17, 17). Nicht auf das

ganze Volk, sondern nur auf Jerusalem als Prophetenmörderin zielt das Q-

Logion Matth. 23, 37 Luk. 13, 34.
35 Der Hinweis auf allegorisierende Ausmalung und die Freude an

lebhafter Schilderung verdeckt die wahre Absicht unserer Redaktionsschicht
(gegen Jeremias [A. 4], S. 21). - Das Verhältnis der Stephanusrede zur
polemischen Redaktionsschicht bei Matth, bedarf einer besonderen
Untersuchung.

36 Trilling, Israel (A. 1), S. 54, spricht von einem «dogmatischen Theo-
logumenon».

37 Richtig bemerkt Swaeles (A. 2), S. 677f.: «La parabole a donc une
pointe polémique principale. » Freilich stellt er dann den Gegensatz gegen die
Schriftgelehrten und Pharisäer in den Vordergrund, beobachtet aber für die
vorliegende Polemik zutreffend eine von der Verwerfimg der Führerschaft
zur Verwerfung des ganzen Volkes «gleitende» Auffassung. Zu Matth. 23

vgl. E. Haenchen, Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 48 (1951), 38-63, S. 58f.
38 M. J. Fiedler, Der Begriff öiKcuocäivq im Matthäusevangelium (Diss.

Halle 1957), S. 164 Anm. 23 bemerkt, wie das Motiv der Polemik gegen ein
Israel, das den Messias ablehnt, das ganze Evangelium durchzieht. Wir
fassen diese Polemik aber in einer ganz bestimmten Redaktionsschicht.

39 Die Schuld der Väter hat das Maß gefüllt, Matth. 23, 32.

3



34 V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14

Parusie und Jüngstes Gericht bald folgen werden, so hat die
Bestrafung bereits begonnen, noch nicht an der Kirche, noch nicht an
der Welt, aber offensichtlich am Volk des Alten Bundes40. Als Strafe
für die Prophetenmorde und besonders für die Messiastötung wird
Jerusalem41 zerstört und als Strafe für die Ablehnung der Messias-

Botschaft wird das Volk Israel für den Christenglauben verstockt.
Das jüdische Schicksal nach 70 ist die zornige Vergeltung Gottes42.

3.

Eine Erfassung der Redaktionstheologie des Matthäusevangeliums

wird die besonderen Konzeptionen verschiedener Schichten
berücksichtigen müssen. Die redaktionelle Bearbeitung der Markus-

und der Redequelle, aber auch der Matthäus vorliegenden
Sondertraditionen ereignete sich nicht in einem einmaligen Akt,
sondern in einem Prozeß. Dabei wird die Annahme einer bestimmten

«Schule» oder gar einer einzelnen Theologen-Persönlichkeit wieder

zurücktreten müssen. Die differenzierte Redaktionsarbeit am
ersten Evangelium ist vielmehr das Zeugnis einer sich allmählich
und dann endgültig von der Synagoge ablösenden Kirche. Dieser
Prozeß vollzog sich durch viele Jahre und durch viele schmerzliche
Stadien innerer und äußerer Auseinandersetzung - ohne indessen
das entscheidende Grundproblem ganz zu lösen, die Frage nach
dem Verhältnis des erwählten Israels zum gekommenen Christus
des Glaubens.

40 Vgl. 1. Petr. 4, 17 und die darin sichtbar werdende urchr. Anschauung.
41 Rengstorf (A. 7), S. 125, indessen behauptet: «Diesem Zuge des Gleichnisses

liegt nämlich nicht eine geschichtliche Erinnerung zugrunde, sondern
ein aus dem alten Orient stammender und bis in das nachbiblische palästinische

Judentum erhaltener Topos.» Abgesehen von der Frage, ob der Nachweis

eines Topos gelungen ist, ist nicht einzusehen, warum ein literarischer
Topos nicht auch zur Mitteilung eines historischen Ereignisses verwendet
werden soll, wie es denn auch einige der von R. angeführten Beispiele durchaus

tun.
42 «Offensichtlich wird in V. 7 auf die Zerstörung Jerusalems angespielt»,

sagt u. a. Jeremias (A. 4), S. 57. Mit tt6\iç kann nur Jerusalem, nicht aber
Gesamtisrael gemeint sein (gegen S. 59). Auch mit Trilling, Überlieferungsgeschichte

(A. 1), S. 255, unter Matth. 22, 7 eine Präzisierung von Matth. 21,
43 zu verstehen, geht nicht an. Ausschluß vom Gottesreich und Zerstörung
der Stadt sind nicht dasselbe. Die Bearbeitimg des Winzergleichnisses gehört
der heilsgeschichtlichen Schicht an.



V. Hasler, Die königliche Hochzeit, Matth. 22, 1-14 35

Eine zweite grundsätzliche Bemerkung sei zum Abschluß erlaubt :

Ist bei den skizzierten, differenzierten traditionsgeschichtlichen und
redaktionstheologischen Verhältnissen noch eine kerygmatische
Mitteilung möglich? Wenn wir daran festhalten wollen, daß nur
das echte Jesuswort, das historisch faßbare Logion, Träger des

Kerygmas sein kann, dann wird diese Aussage kaum noch vernehmbar.

Befinden wir uns nicht wieder auf einem Holzweg, wenn wir
die ipsissima vox Jesu43 mit einem Logion identifizieren, das wir
nach Abtragung der traditionsgeschichtlichen Überlagerungen
vielleicht freigelegt haben Der kerygmatische Gehalt der synoptischen
Überlieferung wird nicht mehr ohne die vielgestaltige Formung des

Traditionsgutes gefaßt werden können. Auch der durch das Prisma
gebrochene und zerlegte Strahl bleibt Licht.

Victor Hasler, Goldach, Kt. St. GaUen.

43 Vgl. Jeremias (A. 4), S. 3: «Niemand als der Menschensohn selbst und
Sein Wort kann unserer Verkündigung Vollmacht geben»; ähnlich S. 97.
Ferner ders., Kennzeichen der ipsissima vox Jesu: Synoptische Studien.
Festschr. A. Wikenhauser (1953), S. 86-93.


	Die königliche Hochzeit : Matth. 22, 1-14

