
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 18 (1962)

Heft: 1

Artikel: Gottes Antwort aus dem Sturmwind : Hi. 38-41

Autor: Fohrer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 18 Heft 1 Januar-Februar 1962

Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38—41

l.
Die Auseinandersetzung Hiobs mit seinen Freunden über das ihm

aus unbekannten Gründen geraubte Glück seines Lebens, die
zugleich ein mittelbares Bemühen um eine Auseinandersetzung mit
dem deswegen angeklagten Gott enthält, bleibt nach mehrmaligem
Redewechsel offensichtlich ohne befriedigendes Ergebnis. Lediglich
die Lehre der Freunde hat Hiob als unzutreffend erwiesen. Doch
auch er selber hat, wie der Hiobdichter erkennen läßt, nicht recht ;

seine maßlosen Anklagen gegen Gott zeigen seinen Irrtum. So ist
die existentielle Frage nach dem rechten Verhalten im Leide, die das
Thema des ganzen Buches bildet, unbeantwortet geblieben. Die letzten

Reden der planvoll aufgebauten und sich zuspitzenden
Auseinandersetzung kehren zu den anfänglichen Argumenten zurück,
der Redestreit dreht sich im Kreise. Daher ist von weiteren Uber-
legungen keine Lösung des Problems zu erhoffen; nur Gott selbst

kann sie herbeiführen, wie Hiob es so oft gewünscht hat. Darum
bemüht er sich endgültig um die unmittelbare Auseinandersetzung
mit Gott in einer persönlichen Begegnung.

Auf die Verwirklichung dieses Wunsches, die in der Antwort
Gottes dann freilich anders als in der von Hiob erwarteten Art
erfolgt, führen die Reden Hiobs in Kap. 29-31 hin. Sie als Anhängsel
an den Redestreit mit den Freunden zu betrachten und demgemäß
als «Schlußreden» zu bezeichnen, bedeutet ein grundlegendes
Mißverständnis1. Vielmehr dienen sie dazu, das Auftreten Gottes
vorzubereiten und herbeizuführen, auch wenn man dies nicht nur damit
begründen sollte, daß es «die ästhetische Logik verlangt»2. Der
grundlegende Wunsch Hiobs nach einem Leben voll des früheren
Segens wird durch die Gegenüberstellung des Einst (Kap. 29) und

1 Das Mißverständnis ist durch die in Kap. 32-37 folgenden Reden des

Elihu begünstigt, wenn nicht gar hervorgerufen worden. Aber diese Reden sind
zweifellos zu einem späteren Zeitpunkt in die Hiobdichtung eingefügt worden
und zerreißen den Zusammenhang zwischen Kap. 29-31 und 38-42. Vgl. zu
den Reden im einzelnen G. Fohrer, Die Weisheit des Elihu (Hi 32-37):
Areh. f. Or.forsch. 19 (1959/60), S. 83-94.

2 G. Hölscher, Das Buch Hiob (2. Aufl. 1952), S. 73.

l



2 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

Jetzt (Kap. 30) beleuchtet. Der Reinigungseid (31, 1-34. 38-40) soll
die Voraussetzung dafür schaffen, daß er verwirklicht werden kann,
und die Herausforderung Gottes (31, 35-37) soll das Mittel zur
Verwirklichung sein. Der einleitende Wunsch und die abschließende

Herausforderung Gottes, die die Reden umrahmen3, fassen sie zu
einer großen Einheit zusammen und legen es nahe, sie als Hiobs
«Herausforderungsreden» zu bezeichnen. Der Wunsch nach einem
segensvollen Leben soll durch die Auseinandersetzung mit Gott
erfüllt werden, der eben dazu herausgefordert wird. Das Verhalten
des Leidenden ist dadurch gekennzeichnet, daß er das Glück wieder
erlangen zu können glaubt, sobald er dem herausgeforderten Gott
seine Unbescholtenheit darlegen kann. Dabei überschreitet Hiob
wieder jedes Maß. Prometheisch will er Gott sein Glück entreißen,
titanisch tritt er ihm in ungebrochenem Siegesbewußtsein entgegen.

Demnach besteht eine enge sachliche Beziehung zwischen den

Herausforderungsreden und der Antwort Gottes an Hiob, ohne daß
darüber die Beziehungen zu den vorhergehenden Reden, die ja
mittelbar auch schon auf eine Auseinandersetzung mit Gott zielten,
unbeachtet bleiben sollten. Hiob schildert den Wandel seines Daseins

vom Glück zum Elend in Aufnahme seiner früheren Klagen. Er
spricht den Eid zum Erweis seiner Unschuld, nachdem er ihn gegenüber

den Freunden dreimal vorbereitet hat (21, 6-34; 23, 10-12;
27, 2-6), und nimmt ein letztes Mal die Wünsche und Versuche auf,
Gott zum Einschreiten zu bewegen oder eine Begegnung mit ihm
herbeizuführen. Der Reinigungseid mit der Herausforderung Gottes
ruft denn auch als letzter und stärkster Versuch tatsächlich das
Auftreten Gottes hervor. Eben darauf sind die Reden in Kap. 29-31
ausgerichtet, auch wenn sie den Zusammenhang mit der Auseinandersetzung

zwischen Hiob und seinen Freunden nicht außer acht lassen.
Ebenso deutlich ist der formgeschichtliche Zusammenhang der

Herausforderungsreden mit der Antwort Gottes und dem abschließenden

Wort Hiobs. Sie folgen dem Vorbild der Klagepsalmen, in
denen der Beter oft die «Erzählung» seiner Not und die eidliche
Beteuerung seiner Unschuld vorbringt4. Der Erzählung liegt dabei

3 31, 35-37 bilden einen deutliehen Abschluß, so daß 31, 38-40 keinesfalls

auf diese Verse gefolgt sein können, sondern vorher eingeordnet werden
müssen. Ob ihr ursprünglicher Platz hinter V. 34 war, muß freilich
dahingestellt bleiben.

4 Vgl. im einzelnen H. Gunkel & J. Begrich, Einleitung in die Psalmen
(1933), S. 215f. 238. 251.



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38—41 3

das Motiv des «Einst und Jetzt» zugrunde, das dem Leichenlied
entstammt (vgl. Klg. 1, 1; 2, 1. 15; 4, lf. 5. 7f.)5. Der Erweis der
Unschuld bezweckt, entweder durch ein kultprophetisches Orakel die

Erhörung und Heilszusage zugesprochen zu erhalten oder im
Rechtsverfahren das Ritual eines Gottesurteils auszuführen. Freilich hat
sich der Hiobdichter nicht allzu eng an diese Schemata angeschlossen,

da er sich nicht in den herkömmlichen Formen der Frömmigkeit

bewegt, sondern dem Kultus offenbar gleichgültig gegenübersteht,

und da er Hiob nicht ein wirkliches Gerichtsverfahren,
sondern die persönliche Begegnung mit Gott und dessen Eingreifen
wünschen läßt. Sein Hiob erwartet nicht in passiver Haltung ein

an oder über ihn ergehendes Jahweorakel, sondern richtet in 31,

35-37 eine rechtliche Herausforderung an Gott, die wiederum nicht
ein Gottesurteil im Rechtsverfahren6, sondern in bildhafter
Verwendung ein Einschreiten Gottes bezweckt. Ungeachtet dessen

entsprechen die Schilderung seines Elends und der Reinigungseid den

Vorgängen, die den Psalmen oder dem Rechtsverfahren zugrunde
liegen.

Ganz entsprechend hängt die Antwort Gottes an Hiob mit dessen

Herausforderungsreden zusammen. Im Rahmen der Klagepsalmen
entspricht sie nach der Erzählung der Not und der eidlichen
Beteuerung der Unschuld dem anschließend ergehenden
Jahweorakel7. Das folgende Wort Hiobs hat seine formale Parallele in
den Schlußworten der Psalmbeter, die dem Dank oder der Gewißheit
der Erhörung Ausdruck geben. Im Rahmen des Rechtsverfahrens
hat der als Frevler beschuldigte Hiob nach seinem Reinigungseid
die rechtliche Herausforderung an Gott gerichtet, dem nunmehr das

Gottesurteil folgen müßte. Diesem entspricht die Antwort Gottes,
während das Schlußwort Hiohs wiederum die Aneignung durch den
Rechtsuchenden darstellt.

Auch aus anderen als diesen formalen Gründen bildet die
Antwort Gottes einen unabtrennbaren Bestandteil der Hiobdichtung.
So zielen die mehrfachen Wünsche und Versuche Hiobs, Gott zum

5 Vgl. H. Jahnow, Das hebräische Leichenlied im Rahmen der
Völkerdichtung (1923), S. 99. 179.

6 So H. Richter, Studien zu Hiob (1959), S. 108-110.
7 Zur rechtlichen Bedeutung des Orakels in Ägypten vgl. O. Kaiser, Das

Orakel als Mittel der Rechtsfindung im alten Ägypten: Zeitschr. f. Rel.- u.
Geistesgesch. 10 (1958), S. 193-208.



4 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38—41

Einschreiten zu bewegen oder eine Begegnung mit ihm herbeizuführen,

die in 31, 35-37 ihren letzten und stärksten Ausdruck
gefunden haben, unausweichlich auf ein wirkliches Erscheinen und
Auftreten Gottes in der Hiohdichtung hin. Wie Gott zum
Verhalten Hiobs Stellung nimmt, wird damit keineswegs im voraus
festgelegt; aber daß er es tut, ist eine zwingende Notwendigkeit,
auf die sowohl der Dialog als auch Hiohs Herausforderungsreden
hinführen.

Schließlich ist aus theologischen Gründen eine Stellungnahme
Gottes erforderlich. Nachdem die Freunde sich als unfähig erwiesen
haben, mit ihrer herkömmlichen Theologie den aufbegehrenden
Hiob zu widerlegen und über das rechte Verhalten zu belehren,
müßte sonst das zweifellos ebenso irrige Verhalten Hiobs als richtig
erscheinen. Der Hiob des Dialogs und der Herausforderungsreden
würde dem Leser als der Mensch hingestellt, der sich im Leide
richtig verhält und dadurch von Gott seine Wiederherstellung
ertrotzt (42, 10). Diese Auffassung entspricht jedoch weder dem alt-
testamentlichen Glauben überhaupt noch den Absichten des Hiob-
dichters, der Hiob anderenfalls einen eindeutigen Sieg über die
Freunde hätte davontragen lassen müssen, während er die
Auseinandersetzung ergebnislos enden läßt und damit die Grundlage
für Herausforderungsreden und Gottesantwort schafft.

2.

Ungeachtet der genannten engen Beziehungen der Antwort Gottes
und der ihr folgenden Worte Hiobs zu anderen Teilen der Hiob-
dichtung wird ihre Ursprünglichkeit sehr unterschiedlich beurteilt.
Erst recht gilt dies für ihren anzunehmenden Umfang. Seit der
ersten Anzweiflung ihrer Echtheit8 haben sich die Stimmen gemehrt,
die sie ganz oder zum überwiegenden Teil dem Hiobdichter absprechen9.

Ereilich scheinen die Gründe nicht sehr gewichtig. Die
Bemerkung in 31, 40b, «Zu Ende sind die Worte Hiobs», weist nicht

8 M. Vernes, Bulletin critique de la religion juive: Rev. de l'hist. des

rel. 1 (1880), S. 232; G. L. Studer, Das Buch Hiob (1881).
9 Vgl. im einzelnen die Angaben bei C. Kühl, Neuere Literarkritik des

Buches Hiob: Theol. Rundschau N.F. 21 (1953), S. 264-266. Dagegen
rechnen E. Sellin, Das Hiobproblem (1919); P. Dhorme, Le Livre de Job
(1926); N. Peters, Das Buch Job (1928), damit, daß der Hiobdichter selbst
die Reden später hinzugefügt hat.



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 5

auf den Schluß des ganzen Buches hin10, in dem ja nicht Hiob
allein geredet hat, sondern bildet eine redaktionelle Unterschrift
zu dem allmählich entstandenen Komplex von Kap. 26-31.
Verschiedenheiten des Stils gegenüber den früheren, unbestritten
ursprünglichen Reden11 lassen sich erst in den späteren Erweiterungen
der Gottesantwort (40, 15-41, 26) feststellen12. Die andere Art der

Lyrik, die sich freilich nicht in deskriptiver Form erschöpft13, ist
durch die Verwendung bestimmter formgeschichtlicher Elemente
bedingt, auf die noch zurückzukommen sein wird. Das inhaltliche
Argument aber, daß die Antwort Gottes keine Lösung des Problems
bringe und keine Antwort auf Hiobs Fragen erteile14, geht von der
unzutreffenden Voraussetzung aus, daß im Buche Hiob das
Problem der Theodizee behandelt werde, während es sich tatsächlich
um das existentielle Problem des Verhaltens des Menschen im Leide
handelt; mit dem Verhalten Hiobs aber befaßt sich die Antwort
Gottes.

Schon die als Rahmenerzählung des Buches verwendete Hiob-
legende hat ein Gotteswort enthalten. Es ist vorausgesetzt, wenn
in 42, 7 von «diesen Worten» Jahwes an Hiob gesprochen wird,
während im vorliegenden Hiobbuch die die Wende bezeichnenden
Worte Hiobs vorausgehen. Das alte Gotteswort ist durch die
Gottesantwort des Hiobgedichts ebenso ersetzt und verdrängt worden
wie die Auseinandersetzung zwischen Hiob und seinen Verwandten
und Bekannten durch den Dialog zwischen ihm und seinen Freunden15.

Nur die Einleitung zum alten Gotteswort hat der Dichter

10 M. Jastrow jr., The Book of Job (1920), S. 67f. Vgl. auch H.
Hackmann, Das wahre Gesicht des Buches Hiob: Ned. Theol. Tijdschr. 19 (1930),
S. 30; D. B. Macdonald, The Hebrew Literary Genius (1933), S. 27.

11 Jastrow (A. 10), ebd.; W. E. Staples, The Speeches of Elihu (1925).
12 Vgl. auch S. R. Driver & G. B. Gray, The Book of Job (1921, 21950),

S. XLVIII, 352 (für 40, 6-41, 26). Die der Gottesrede ähnlichen Bilder und
Wendungen in den Elihu-Reden, die Peters (A. 9), S. 30*, aufzählt, sprechen
nicht gegen die Ursprünglichkeit der Gottesrede, sondern für die Abhängigkeit

der später entstandenen Elihu-Reden von jener.
13 Macdonald (A. 10), S. 30.
14 E. Shillito, The Sequel of Job: The Expos. 21 (1921), S. 420; P. Claudel,

Das Buch Job (1948), S. 23.
15 Vgl. G. Fohrer, Zur Vorgeschichte und Komposition des Buches Hiob:

Vet. Test. 6 (1956), S. 249-267 ; Überlieferung und Wandlung der Hiob-
legende: Festschr. F. Baumgärtel Erlanger Forschungen A 10 (1959),
S. 41-62.



6 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

in 38, 1 verwertet. Wie in der Rahmenerzählung bzw. in den
berichtenden Teilen erscheint in diesem Vers der Gottesname Jahwe;
daß er aus dem Sturmwind redet, paßt eher zur alten Hioblegende
als zum Gottesbild des Gedichts. Ebenso entspricht das 5ät-'ijjob,
das an sich entbehrt werden könnte, dem Stil des Prologs (1, 9;
2, 2b. 4; Name mit 'äl in 1, 7f. 12; 2, 6).

Nimmt man die Antwort Gottes als notwendig an, so erhebt sich
die schwierigere Frage nach Umfang und Abgrenzung der Rede und
der folgenden Worte Hiobs. Im überlieferten Text liegen zwei
Gottesreden und zwei Hiobantworten vor. Die erste Gottesrede umfaßt
38, 1-40, 2; dabei weist 40, 2 eine besondere Einleitung in 40, 1 auf,
die 38, 1 entspricht. Darauf antwortet Hiob in 40, 3-5. Die zweite
Gottesrede, die die Einleitung und den ersten Redevers aus 38, 1. 3

bezogen hat, umfaßt 40, 6-41, 26, die folgende Hiobantwort 42, 1-6.
Man hat an der Doppelheit dieser Reden und Antworten vielfach

festgehalten16. Die Doppelheit der Gottesreden hat man durch die

Einteilung in Antwort und Vision Gottes17, durch Kennzeichnung
der zweiten Rede als Siegeslied nach dem Zurückweichen Hiobs18
oder formal durch die Verwendung verschiedenen Materials seitens
des Dichters19 erklären wollen. Für die Doppelheit der
Hiobantworten hat man zwischen Hiobs Stillschweigen (40, 5) und
Umkehr (42, 6)20 oder zwischen Hiobs Zurückweichen und Bekehrung21
unterschieden. Oder man hat die Doppelheit für berechtigt
gehalten, weil erst die zweite Gottesrede den Hiob ganz
durchdringe22 und noch mehr auf seine Anmaßung eingehe23 oder weil
nach dem Hinweis auf die Größe und Weisheit des Schöpfers in
der ersten Rede nun die zweite Hiob auffordere, das Weltregiment
zu ergreifen und es besser als Gott zu machen24. Doch diese und
ähnliche Erklärungen sind nicht stichhaltig und gehen in gekünstelter

Weise über die Schwierigkeiten hinweg. Daß die beiden Ab-

16 Vgl. dazu Kühl (A. 9), S. 268f.
17 M. Devine, The Story of Job (1921), S. 244.
18 A. Lefèvre, Job: Diet, de la Bible, Suppl. 4 (1949), S. 1085.
13 E. Robin, Job: La Sainte Bible (ed. A. Clamer), IV (1949), S. 705.
20 Peters (A. 9), S. 461f. ; H. Lamparter, Das Buch der Anfechtung (1951),

S. 238.
21 H. Bückers, Das Buch Job (1939), S. 486.
22 W. Kelly, Gods hand in het lijden (1931), S. llOff.
23 J. H. Kroeze, De hand op den mond (1949), S. 125.
24 A. Dillmann, Hiob (4. Aufl. 1891).



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 7

schnitte 40, 15-24 und 40, 25-41, 26 spätere Erweiterungen bilden,
ist höchst wahrscheinlich. Sind sie aber nicht ursprünglich, so wird
sogleich die zweite Gottesrede in Frage gestellt, weil von ihr -
abgesehen von 40, 6-7, die aus 38, 1. 3 übernommen sind - nur 40,
8-14 übrigbleiben. Das ist angesichts der umfangreichen ersten Rede
viel zu wenig und rechtfertigt nicht die gegenüber 40, 3-5 ausführlichere

und wichtigere Antwort Hiobs in 42, 1-6. Ferner gibt nach
40, 3-5 Hiob seine Sache auf und erklärt, nunmehr schweigen zu
wollen. Danach wäre eine neue Gottesrede nicht mehr erforderlich
und der vorwurfsvolle Abschnitt 40, 8-14 bloße Nörgelei25. Aber
auch Hiobs zweite Antwort in 42, 1-6 stünde im Widerspruch zu
seiner ersten Erklärung. Außerdem gehört der durch die erste Hiob-
antwort abgetrennte Vers 40, 2 sachlich und strophisch zu 40, 8-14.
Seine Abtrennung durch den Einschuß der Hiobantwort zog
sowohl eine eigene Überschrift in 40, 1 (da mit 39, 30 nicht zu
verbinden) als auch eine besondere Einleitung für 40, 8-14 nach sich;
erst dadurch entstand der Eindruck zweier Gottesreden. Vor allem
muß die Theophanie, von der 38, 1 spricht, im Ganzen des Hiob-
buches einmaligen Charakter tragen. Wie zwei Antworten Hiobs
unmöglich sind26, so kann nach der vorhergehenden Anrufung
Gottes nur ein einziges Orakel oder ein einziges Gottesurteil
ergehen27. Die Doppelheit von Reden und Antworten ist also erst
nachträglich zustande gekommen. Sie beruht teils auf den
Erweiterungen des Textes in 40, 15-41, 26, teils auf der Einwirkung des

Grundsatzes mehrerer Reden der Beteiligten, der im Dialog herrscht.
Angesichts dessen hat sich eine andere Anschauung gebildet, die

wegen des gleichförmigen Aufbaus der Reden - vor allem in Einleitung

und Widerruf - zwei parallele Überlieferungen annimmt : A in
38, 1-40, 5 und B in 40, 6-14; 42, 1-6. Von ihnen, die zwei «in sich
wertvolle, in der Fülle ihrer Gesichte und der Gewalt ihrer Sprache
hochstehende Dichtungen» seien28, kann freilich nur eine

ursprünglich sein. Meist wird die Form A als ursprünglich betrach-
25 A. S. Peake, Job: The Century Bible (1905).
26 K. Fullerton, The Original Conclusion of the Book of Job: Zs. altt.

Wiss. 42 (1924), S. 120.
27 Ein zweites Jahweorakel kommt nur in Frage, wenn auf das durch

die Klage hervorgerufene erste Orakel eine neue Klage folgt, wie es in Jer. 14,

15-22; 15, 1-2 nach 14, 7-9. 10-16 und in Hab. 1, 12-17; 2, 1-4 nach 1, 2-4.
9-11 der Fall ist.

28 H. Schmidt, Hiob (1927), S. 52.



8 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

tet29, seltener die kürzere Form B30. Jedoch wird nicht einsichtig,
wieso es zu einer solchen parallelen Überlieferung kommen konnte.
Die Gleichförmigkeit, die nur in den Einleitungen zu beobachten
ist, beruht auf der Wiederholung von 38, 1. 3 in 40, 6f. nach dem
Einschub der Hiobantwort (40, 3-5). Und 40, 6-14 sind weder
überflüssig noch eine eigene Rede, sondern entsprechen als Schlußteil
der Einleitung 38, 2-3, wie auch die Herausforderungsreden Hiobs
vom einleitenden Wunsch und der abschließenden Herausforderung
Gottes umrahmt sind; die Gottesrede zeigt den gleichen Aufbau.

Keinesfalls ist die Lösung darin zu suchen, daß man den
ursprünglichen Abschluß lediglich in der Gotteserscheinung 38, 1

erblickt, durch die Hiob volles Genüge getan werde31. Nach den
umfangreichen Reden wäre dieser Schluß zu knapp und ohne den

nötigen Nachdruck, zumal die Gotteserscheinung nur angedeutet
und nicht geschildert wird. Ferner besagt eine Gotteserscheinung
als solche noch nichts, sondern erhält ihre Bedeutung erst durch
das göttliche Wort; nicht die Vision, sondern das Wort ist entscheidend.

Auf ein Gotteswort weist 38, 1 denn auch ausdrücklich hin:
Gott «spricht» aus dem Sturmwind. Genau so setzt die viel ältere
Hioblegende dergleichen voraus; ihren Hinweis in 42, 7 hat der
Hiobdichter beibehalten, weil er selbst ebenfalls eine Gottesrede für
nötig erachtete.

Gegenüber den bisher erörterten Anschauungen ist nach dem Aufbau

des Ganzen und der formgeschichtlichen Struktur mit einer
Gottesrede und einem im Anschluß daran erfolgenden Worte Hiobs
zu rechnen32. Die Gottesrede umfaßt nach der Überschrift in 38, 1

einen kurzen einleitenden Teil in 38, 2-3, einen mehrfach geglie-
29 C. Siegfried, The Book of Job (1893); Fullerton (A. 26), ebd.; J. Lind-

blom, La composition du Livre de Job (1945), S. 92; Driver & Gray (A. 12),
S. 348f. (unter Beibehaltung beider Hiobantworten).

30 O. Eißfeldt, Einleitung in das Alte Testament (2. Aufl. 1956), S. 563f.
E. G. Kraeling, The Book of the Ways of God (1938), S. 205, vermutet in
Hi. 40, 6-14 das Kernstück der im übrigen verlorengegangenen echten
Gottesrede; R. Marcus, Job and God: Rev. of Rel. 14 (1949), S. 5-29, hält 40,
7-14 für einen Teil des ursprünglichen Schlusses.

31 Nach Schmidt (A. 28), S. 52, vor allem Kühl (A. 9), S. 270f.
32 So oft seit G. Bickell, Kritische Bearbeitung des Job-Dialogs: Wien.

Zeitschr. f. d. Kunde des Morg. 6 (1892)-7 (1893), passim; Das Buch Hiob
(1894). Im einzelnen bestehen vor allem in der Beurteilung von 40, 2. 8 ff.
kleine Unterschiede; vgl. R. H. Pfeiffer, Introduction to the Old Testament
(1941), S. 675; Kühl (A. 9), S. 269.



Cr. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 9

derten ausführenden Teil in 38, 4-39, 30 und einen an die
Einleitung anknüpfenden Schlußteil in 40, 2. 8-14. Die Antwort Hiobs
darauf liegt in 40, 3-5 ; 42, 2-3. 5-6 vor, wenn man die neue
Überschrift in 42, 1 und die beiden Glossen in 42, 3aa. 4 ausscheidet.
Nach ihrer Zusammenfügung ergibt sie eine in sich geschlossene
Einheit. Denn 40, 4a steht mit 42, 2-3 und 40, 4b-5 mit 42, 5-6
in Beziehung.

Die Erweiterungen, die zur Teilung der Antwort Gottes in zwei
Reden und des Bekenntnisses Hiobs in zwei Worte geführt haben,
liegen in den Abschnitten über das Nilpferd in 40, 15-24 und das

Krokodil in 40, 25-41, 26 vor. Diese ausführlichen zoologischen
Beschreibungen stehen auf einer anderen Ebene und verwenden
teilweise einen anderen Wortschatz als die eigentliche Gottesrede. Die
für diese kennzeichnenden Fragen finden sich selten, und ihre den
Leser bedrängende Art fehlt gänzlich. Die beiden beschriebenen
Tiere stehen in keiner Beziehung zu Palästina, während die
Beispiele der Gottesrede den Besonderheiten des Landes entsprechen.
Sie können auch nicht als verhüllter Hinweis auf das Geschichtshandeln

Gottes verstanden werden33; abgesehen davon, daß sie sich
dafür nicht eignen, ist der Hiobdichter an keiner Stelle mit dem

sogenannten Geschichtshandeln Gottes befaßt. Insgesamt sind die
beiden Abschnitte weder mit der Antwortrede Gottes noch mit
dem folgenden Wort Hiobs verknüpft.

Anders dürfte es sich trotz mannigfacher Bedenken mit dem
Abschnitt über das Straußenweibchen in 39, 13-18 verhalten. Daß er
in der Septuaginta fehlt, erlaubt freilich keinen Rückschluß auf
seine Ursprünglichkeit, da die Septuaginta den Hiobtext oft und
stark gekürzt hat. Befremdlich ist aber, daß er weder die der
Gottesrede eigentümlichen Fragen noch die Anrede an Hiob enthält
und umfangreicher als die übrigen kleinen Abschnitte über die
Naturerscheinungen und Tiere ist. Jedoch fehlen auch in anderen
Strophen der Gottesrede die Fragen (39, 23-25) oder die Anrede
an Hiob (38, 8-11. 26-30; 39, 5-8); ebenso sind weitere Verse in
verschiedenen Strophen von rein beschreibender Art (38, 14-15;

33 Erwogen, aber abgelehnt von C. Westermann, Der Aufbau des Buches
Hiob (1956), S. 92f. Der sekundäre Charakter des zweiten Liedes im Hiob-
buch wird auch daraus ersichtlich, daß es aus zwei ursprünglich selbständigen

Liedern zusammengesetzt ist: 40, 25-41, 4 und 41, 5-26.



10 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

39, 3-4. 7-8. 20b. 21-22. 23-25. 29-30)34. So ist die entsprechende
Komposition einer Strophe nicht von vornherein auszuschließen.
Für die Ursprünglichkeit ist anzuführen, daß ein späterer
Einschuß an gerade dieser Stelle schwer zu begründen ist und der Aufbau

des Mittelteils der Gottesrede nach zweimal vier Strophen über
die unbelebte Natur anscheinend ebenfalls zweimal vier Strophen
über die Tierwelt voraussetzt und damit die Strophe über das
Straußenweibchen neben den Strophen über das Pferd und den
Falken erfordert. Dann muß die sechsversige Strophe allerdings
um zwei Verse erweitert worden sein, da die übrigen Strophen stets

nur vier Verse umfassen. In der Tat ist nicht nur V. 17, der von
Gott in der dritten Person und von der fehlenden Weisheit statt
der Schnelligkeit spricht, ein späterer Zusatz, sondern offenbar
auch V. 15, der ebenfalls auf die mangelnde Klugheit hinweist.
Diese beiden Verse haben in einem späteren Überlieferungsstadium
ein zweites Motiv in die Strophe eingetragen, die zunächst der

Schnelligkeit der Strauße gewidmet war. In der verkürzten Form
wird man die Strophe für ursprünglich halten dürfen.

3.

Die Antwort Gottes aus dem Sturmwind, die in theophanieartiger
Weise ergeht, nimmt als Ganzes im Zusammenhang mit den
Herausforderungsreden Hiobs den Platz eines Jahweorakels oder Gottesurteils

ein. Doch ist sie nicht eindeutig positiv oder negativ gehalten
und spricht weder eine verheißende Zusage noch ein vernichtendes
Urteil aus. Dadurch unterscheidet sie sich vom herkömmlichen
Jahweorakel oder Gottesurteil. Ferner ist sie weder ein indirekter
Hymnus auf Gott, den Herrn der Natur und Geschichte35, noch
ironische Belehrung oder Prüfung36. Vielmehr stellt sie, wie Ein-
leitungs- und Schlußteil zeigen, der Form nach eine Streitrede dar.

34 Beschreibende Elemente finden sieh ferner in den vorwiegend temporalen,

finalen und konsekutiven Nebensätzen in Hi. 38, 7. 8b. 13. 26f. 30. 34b.
35aß-b. 38. 40. 41b.

35 Westermann (A. 33), S. 85.
36 Diese Auffassung läge im weiteren Verfolg der Ausführungen von

G. von Rad, Hiob XXXVIII und die altägyptische Weisheit: Vet. Test.
Suppl. 3 (1955), S. 293-301.



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 11

Als solche ist sie eine große Frage an Hiob, die ungeachtet
imperativischer und beschreibender Formen bis zum Schluß Frage bleibt ;

auch die Imperative haben durchweg fragende Funktion37. Die
Fragen haben den Zweck, den Gefragten seines Irrtums zu
überführen, und stellen ihn vor die Aufgabe, sein falsches Verhalten
aufzugeben und ein richtigeres einzunehmen.

Im Zusammenhang des Hiobbuches klärt die Gottesrede die beiden

Fragen, die sich aus den Herausforderungsreden Hiobs
ergeben: Gott findet sich zwar zur Begegnung bereit und stellt sich

zur Auseinandersetzung, so daß der Wunsch Hiobs erfüllt wird.
Aber die Antwort Gottes lautet anders, als Hiob und die Freunde
erwartet haben. Nach der Theologie der Freunde hätte sie darin
bestehen müssen, daß Gott den Frevler zerschmettert und das
Gericht vollzieht, das sie ihm angedroht haben. Gott handelt nicht in
dieser Weise und spricht damit bereits ein Urteil über die Theologie
der Freunde (vgl. später 42, 7). Ebensowenig billigt er das Verhalten
Hiobs im Leide; gleich die ersten Worte zeigen, daß er es nicht
anerkennt (38, 2-3). Vielmehr führt er dem Hiob das Unsinnige seines

Verhaltens vor Augen, indem er ihm die Weltordnung aufzeigt und
ihn auf die zahlreichen Beispiele hinweist, die alle menschliche
Einsicht und alles menschliche Können übersteigen (38, 4-39, 30)Sä.

In vier Abschnitten, von denen jeweils zwei enger zusammengehören,

ist die Rede von der Erschaffung und Kenntnis der Welt als
eines Kosmos, von der Lenkung der Welt, von der Erfüllung der
natürlichen Bedürfnisse der Tierwelt und von der Verleihung der
Eigenschaften und Fähigkeiten der Tiere. All dies steht unter der
Frage, ob Hiob über eine solche Einsicht und ein solches Können
verfügt, daß er dergleichen weiß und vermag. Daher greift der Schluß
diese grundlegende Frage auf. Wer Gott zurechtweisen will, müßte
wie Gott selber sein (40, 2. 8-10) und der Aufforderung nachkommen

37 Vgl. dazu G. Fohrer, Form und Funktion in der Hiobdichtung : Zs.
Deutsch. Morg. Ges. 109 (1959), S. 31-49.

38 Vgl. Eißfeldt (A. 30), S. 574. Daß die Gottesrede daneben und vor
allem Gottes Gerechtigkeit seinen Geschöpfen gegenüber feiert, sein
heilsames, segnendes Zugekehrtsein, und daß dies im Sinne der Dichtung auch
wirklich eine Antwort auf Hiobs Frage bedeutet, wie G. von Rad, Theologie
des Alten Testaments, 1 (1957), S. 415, behauptet, besagt wesentlich mehr,
als der Text enthält. Hiob wird nicht eine heilvolle Antwort erteilt, sondern
eine Aufgabe gestellt.



12 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

können, seinerseits das Weltregiment zu ergreifen und eine ihm
genehme Weltordnung durchzusetzen, d. h. im Falle Hiobs: die

Hochmütigen und Frevler niederzuwerfen und den aus ihrem Glück
entstehenden Anstoß (vgl. 21, 1-34) zu beseitigen (40, 11-14).
Demjenigen, der Gottes Einsicht und Können nicht besitzt, ziemt ein
anderes Verhalten, als Hiob es lebt. Daraus ergibt sich für ihn die
Notwendigkeit und - da er entgegen der herkömmlichen Theologie
von Gott nicht einfach zerschmettert und vernichtet worden ist -
auch die Möglichkeit, von seinem bisherigen Verhalten zu lassen
und zu einem diesem Gott gemäßen Verhalten umzukehren. Darin
liegt die große Aufgabe, die die Gottesrede ihm stellt. Die Ansatzpunkte

zu ihrer Bewältigung werden darin sichtbar, daß eine
persönliche Begegnung Hiohs mit Gott zustande kommt und daß die
Gottesrede mehrfach auf ähnliche Paradoxien hinweist, wie Hiob
sie in seinem Leben beklagt.

4.

Die von der Überschrift 38, 1 eingeführte Gottesrede weist als
ersten kurzen, jedoch inhaltlich besonders wichtigen Teil die
Einleitung 38, 2-3 auf. Formal ist sie von den Elementen der Parteirede
vor der Rechtsgemeinde bestimmt. Sie enthält den Verweis des

einsichtslosen Gegners (V. 2) und die Vorladung oder Aufforderung
zur Antwort auf die folgende Streitrede (V. 3). Zugleich zeigt die
Wahl der Ausdrücke den Einfluß der Weisheitslehre ; es handelt sich

eigentlich um ein Streitgespräch der Weisen, das wie vor Gericht
ausgetragen wird.

Die Überschrift ist gegenüber den üblichen Formeln vor den
Reden Hiobs und seiner Freunde erweitert. Außer dem Gottesnamen
Jahwe, der nur in den prosaischen Sätzen und Teilen des Hiob-
buchcs verwendet wird, begegnet der Name des Angeredeten und
die nähere Kennzeichnung des Sprechens Gottes «aus dem Sturmwind».

Da Gott in den meisten Theophanieschilderungen in
Begleitung der Mächte des Unwetters auftritt, soll die Erwähnung
des Sturmwinds darauf hinweisen, daß die Gottesrede an Hiob im
Zusammenhang einer Theophanie erfolgt (daher kann Hiob in 42, 6

vom Schauen Gottes reden), 38, 1 :

Da antwortete Jahwe dem Hiob aus dem Sturmwind und sprach.



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 13

Daß Hiob nach dem Einschub der Elihureden ausdrücklich
genannt wird, hat einen guten Sinn und schaltet das Mißverständnis
aus, daß die Gottesrede sich auf Elihu bezöge. Ursprünglich aber

war Hiob der letzte vorherige Sprecher (Kap. 29-31) und seine

Nennung an sich nicht erforderlich. Dennoch gehört sein Name zum
alten Text und ist nicht erst mit den Elihureden eingeführt worden ;

es liegt die gleiche Redeweise wie im Prolog vor, so daß in der
Überschrift ein Element der alten Hioblegende verwendet zu sein
scheint.

Gleiches gilt für die Erwähnung des Redens aus dem Sturmwind,
das der an den Propheten ergehenden Offenbarung (Ez. 1, 4. 28)
oder allgemein der Theophanie entspricht. Nun enthält das Alte
Testament zahlreiche Theophanieschilderungen, die Sinn und
Bedeutung der Erscheinung Gottes erkennen lassen. Nach den
Schilderungen, von denen außer der Vorbereitung im Schluß der Elihureden

37, 21-23 vor allem Ez. 1; Ps. 18, 8-14; 97, 2-6 zu nennen
sind, naht Jahwe sich unter den Erscheinungen des Sturms (Ez. 1,

4; Nah. 1, 3; Sach. 9, 14; Ps. 18, 11; 50, 3), des Gewitters (Ps. 77,

18f.), der Wolken (Ex. 19, 16; Jes. 18, 1; 30, 27; Nah. 1, 3; Ps. 18,

10-13; 77, 18; 97 2)89; nur 1. Kön. 19, 11 f. weist diese Auffassung
zurück und läßt ihn in der leisen Windstille erscheinen40. Der
Sturmwind ist ferner mit einem außergewöhnlichen Eingreifen
Jahwes, vor allem richtender Art, verbunden (2. Kön. 2, 1. 11;
Jes. 29, 6; 66, 15; Ez. 13, 13; Ps. 83, 16). Diesen Schilderungen
liegt weitgehend der frühe Glaube an Jahwe als den Schlachten-,
Kriegs- und Katastrophengott zugrunde, der sich in gewitterhaften
und furchtbaren Geschehnissen offenbart oder dessen Nahen vom
Menschen in dieser Weise empfunden wird41. Das jäh
hervorbrechende und aller menschlichen Abwehr spottende Naturelement
erscheint als Ausdrucksmittel für die Erfahrung der heiligen
Unnahbarkeit und schreckenden Gewalt Gottes42. Aus der Erwähnung
solcher Theophanie und besonders des Sturmwinds ergibt sich be-

39 Entsprechend ergänzt die Septuaginta in Hi. 38, 1 zum Sturmwind
«und Wolken», anscheinend im Zusammenhang mit 40, 6, wo sie nur die
Wolke nennt.

40 Vgl. dazu G. Fohrer, Elia (1957), S. 19f. 89-91.
41 Vgl. dazu G. Fohrer, Theophanie: Calwer Bibellexikon (5. Aufl. 1961).
42 Vgl. auch W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 2 (1935),

S. Iff.; E. Möhring, Theophanien und Träume in der biblischen Literatur
(1914).



14 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

reits, daß die folgende Gottesrede den von Hiob vertretenen Standpunkt

nicht bestätigen oder zumindest etwas Unerwartetes zum
Ausdruck bringen wird43, 38, 2:

Wer ist es doch, der den Plan verdunkelt
mit Worten ohne Einsicht?

Nach seinen letzten Worten in 31, 35-37 war Hiob dessen gewiß,
auf Grund seiner Unschuld einen triumphalen Sieg über Gott erringen

zu können, sofern dieser nur auf seine Herausforderung eingehe
und die Anklageschrift vorlege. Gott geht darauf ein. Aber schon
der erste Satz seiner Antwort stellt einen Verweis dar, der Hiob
von der Höhe seines Überlegenheitsgefühls herabstürzt. Der Verweis

trifft ihn in einer Art, die seine Argumente untauglich macht.
Gott untersucht nicht deren Berechtigung, sondern erklärt das

praktische Verhalten Hiobs - ungeachtet des Rechts oder Unrechts
seiner Argumente - für unberechtigt. Hiob glaubte Gott auf die
Widersprüche in seinem Verhalten hinweisen zu können, da er den
Frevler gewähren lasse, den Frommen aber wie einen Feind
verfolge. Nun muß er hören, daß eben dieser Vorwurf seine Einsichts-
losigkeit ist, die den Plan Gottes verdunkelt.

Der grundlegende Verweis lautet dahin, daß Hiob «Worte ohne
Einsicht» gesprochen hat. Damit wird er nicht als wesenhaft
uneinsichtiger, törichter und also frevlerischer Mensch schlechthin
bezeichnet, der als solcher verloren wäre. Vielmehr ist das in seinem
Reden sich ausdrückende Verhalten frevelhaft: seine Klagen,
Anklagen und Herausforderungen, sein Sichbrüsten mit seiner
Unschuld und seine stolze Siegesgewißheit. Denn all das verdunkelt
den Plan, weil es ohne Einsicht in Gottes Handeln gesagt wird und
das, was für den Menschen unbekannt oder zu wunderbar ist (42, 3),
einfach als willkürlich und sinnwidrig bezeichnet (vgl. auch 4.

Esr. 4, 11. 21; 5, 40). Der Ausdruck 'esä «Plan» findet sich sowohl
neben «Weisheit» und «Einsicht» als auch neben «Kraft» und
«Gelingen» (Jes. 11, 2; 28, 29; Spr. 8, 14; 21, 30; Hi. 12, 13). Er be-

43 Keinesfalls erklärt sich die Erwähnung des Sturmwinds aus den
heftigen Stürmen und Gewittern des legendären Hiobgrabes im Grenzgebiet von
Jemen und Aden, wie S. Perowne, Two Notes on the Book of Job: Pal.
Explor. Quart. 71 (1939), S. 202f., behauptet. Eher dürften sie umgekehrt
in Zusammenhang mit 38, 1 dazu beigetragen haben, dort das Grab zu
lokalisieren.



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 15

zeichnet demnach «das Denken und Wollen, das Dichten und
Trachten, den Sinn und das Sinnen, das Ersinnen wie das Erson-
nene»44. Zudem steht es im Gegensatz zu «verdunkeln»: Wer
verdunkelt, was 'esä ist, verkehrt dadurch in weglose Einsternis, was
klares Wollen und Tun ist. Der «Plan» ist daher nicht die göttliche
Vernunft45 oder der Ratschluß über Hiobs Leiden46, sondern das

Wollen und Tun Gottes in Schöpfung und Lenkung der Welt. Er
ist einerseits die Weltordnung, die Hiob in Frage stellt und als

Willkür deutet, andererseits die Unergründlichkeit des göttlichen
Wollens und Tuns, die dem Menschen uneinsichtig ist. Damit wird
dem Hiob die Paradoxie von sinnvoller Ordnung und letzter
Undurchschaubarkeit entgegengehalten47, die er nicht bemerkt hat,
so daß er ohne Wissen um ihre Undurchschaubarkeit die
Weltordnung als sinnwidrig und willkürlich empfindet. Er wird darauf
hingewiesen, daß die Paradoxie in Gott eine Einheit bildet und
aufgehoben ist und daß sich für den Menschen demgemäß die aus der
Paradoxie entstehenden Schwierigkeiten gleichfalls in Gott, d. h.
in der persönlichen Gemeinschaft mit ihm, lösen. Hiob dagegen
hat die Lösung nicht in Gott, sondern in der Anerkennung seiner
Unschuld und im Durchsetzen seines Rechts, d. h. bei sich selbst,
gesucht. Das ist es, was ihm den Verweis einbringt. Er hat sich

uneinsichtig und also sündig und frevlerisch wie ein von Gott
Abfallender verhalten! Um Hiob dies vor Augen zu führen, nimmt
Gott seine Herausforderung an, 38, 3:

Gürte doch mannhaft deine Lenden!
Ich will dich fragen, du aber laß mich's wissen

Gott fordert Hiob auf, sich wie ein wehrhafter Mann zu wappnen,
damit die gewünschte Entscheidung herbeigeführt werden kann.
Man gürtet die Lenden oder Hüften zu eiligem Aufbruch, zur Arbeit
und zum Kampf, wobei meist ein Gürtel als Wehrgehenk über den
Waffenrock geschnallt wird. In allen Fällen geht es darum, mann-

44 F. Stier, Das Buch Ijjob (1954), S. 346.
46 Hölscher (A. 2), S. 91. 93.
46 Peters (A. 9), S. 434.
47 Die Paradoxie zeigt sich gleichfalls in der Wahl der Ausdrücke. Es ist

zu beachten, wie oft von Einsicht und Wissen die Rede ist (vgl. 38, 2-5).
Während Jahwe aber mit Hiob in der Sprache der Weisheit redet, bestreitet
er die Möglichkeit der Weisheitserkenntnis.



16 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

haft und zu schnellem Eingreifen oder unter Zusammenraffen aller
Kräfte handlungsfähig zu werden (vgl. Jer. 1, 17). Insbesondere
findet sich im Alten Orient der Ringkampf zweier nur mit einem
Gürtel bekleideter Gegner, der als Herbeiführen eines Gottesurteils
galt; derjenige, der dem anderen den Gürtel abreißen konnte, trug
den Sieg davon48. Diese Sitte erklärt das verwendete Bild am
besten. Hiob hat sozusagen ein Gottesurteil herausgefordert. Er kann
es erhalten und möge sich zum Gürtelringkampf vorbereiten! Das

folgende Erage- und Antwortspiel bildet das Ringen. Dabei will
Gott als der Herausgeforderte sich des von Hiob in 13, 22 angebotenen

Vorteils bedienen und als der Fragende das Ringen beginnen.

5.

Der Mittelteil der Gottesrede enthält in 38, 4-39, 30 die Fragen
an Hiob. Entsprechend der formalen Rolle als Gottesurteil und den
formalen Beobachtungen im Einleitungs- und Schlußteil liegt
zweifellos ein Einfluß des Rechtslebens vor. Für die in 38, 3 geforderte
Antwort des Rechtsgegners werden die Bedingungen und
Beweismöglichkeiten aufgezählt, denen sie entsprechen muß, um sein

Recht zu erweisen. Jahwe schreibt die Form der Beweisführung vor.
Infolge der zahlreichen Beispiele ist dieser Teil sehr umfangreich

und bestimmt das äußere Gesicht der Gottesrede. Seine einzelnen
Strophen gliedern sich in vier gleich große Gruppen, von denen
jeweils zwei enger zusammengehören, so daß sich folgendes Bild
ergibt:

a) Erschaffung und Kenntnis der Welt (38, 4-21):
1. Bau der Erde (38, 4-7),
2. Absperrung des Meers (38, 8-11),
3. Aufbieten des Morgens (38, 12-15),
4. Kenntnis der Tiefe und Weite (38, 16-21)49.

48 Vgl. die Darstellungen bei P. E. Newberry, Beni Hasan, 2 (1894),
Taf. VIII. XV; den ugaritischen Text 52, 16-18 und die Bemerkungen von
C. H. Gordon, Ugaritic Literature (1949), S. 57. 134; zusammenfassend ders.,
Belt-Wrestling in the Bible World: Hebr. Un. Coll. Ann. 23 (1950/1), S. 131-
136 (5 Taf.).

49 Hi. 38, 19-20 sind eine ergänzende Glosse, deren Anfang eine
Nachahmung von V. 24 und die nach V. 12 f. überflüssig ist. Die von H. Richter,
Die Naturweisheit des Alten Testaments im Buche Hiob: in Zs. altt. Wiss. 70

(1958), 1-20, S. 12-14 vorgeschlagene Umstellung 38, 19-20. 22-23. 18. 21



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 17

b) Lenkung der Welt (38, 22-38) :

1.-2. Niederschläge (38, 22-30)50,
3. Gestirne (38, 31-34),
4. Gewitter (38, 35—38).

c) Erfüllung der Bedürfnisse der Tierwelt (38, 39-39, 12):
1. Nahrung (38, 39-41),
2. Wurfzeit (39, 1-4),
3. Freiheit (39, 5-8),
4. Ungebärdigkeit (39, 9-12).

d) Verleihung der Eigenschaften und Fähigkeiten der Tierwelt (39, 13-30) :

1. Schnelligkeit (39, 13-18)61,
2.-3. feurige Kraft (39, 19-25),
4. Fliegen (39, 26-30).

Zur Ausführung dessen hat sich der Hiobdichter der Listenwissenschaft

der BildungsWeisheit als Hilfsmittel bedient. Für Israel
ist die von der sumerisch-babylonischen52 beeinflußte ägyptische
Listenwissenschaft53 von der Zeit Salomos an maßgeblich geworden54.

Mit ihr beginnt die wissenschaftliche Erforschung der Natur
und insbesondere die systematische Ordnung ihrer Erscheinungen.
Freilich liegen von der israelitischen Bildungsweisheit nur geringe
Reste vor. Dazu gehören die Zahlensprüche in Spr. 30, 15f. 18-20.
24-28. 29-31, in denen die andersartigen, aber sinnvoll geordneten
Naturerscheinungen aufgezählt werden. Gewiß hat es auch listenartige

Kompendien nach Art der Onomastika gegeben; darauf
lassen Darstellungen und Dichtungen schließen, die offensichtlich
solchen Listen folgen. Außer Gen. 1, 1-2, 4a; Ps. 104; 148; Sir. 39,

26; 43; Dan. 3, 52-90 (LXX); 4. Esr. 7, 39-42 und Anklängen in
Ps. 8, 8f.; 147; Höh. 2, ll-13a; 3, 9f.; Pred. 1, 5-7 gehören die

läßt die Verse nicht ursprünglicher erscheinen, sondern zeigt nur, daß sie

fehl am Platze sind.
60 Hi. 38, 28 ist eine variierende Glosse nach V. 29 über den Regen.
51 Hi. 39, 15. 17 sind spätere Zusätze, wie oben gezeigt wurde.
52 Vgl. L. Matous, Die lexikalischen Tafelserien der Babylonier und As-

syrer (1933); W. von Soden, Leistung und Grenze sumerischer und babylonischer

Wissenschaft: Die Welt als Geschichte 2 (1936), S. 417-464;
Zweisprachigkeit in der geistigen Kultur Babyloniens (1960).

53 A.H.Gardiner, Ancient Egyptian Onomastica (1947); H. Grapow,
Wörterbücher, Repertorien, Schülerhandschriften: Handbuch der
Orientalistik, I, 2 (1952), S. 187-193.

54 A. Alt, Die Weisheit Salomos: Theol. Lit.zeit. 76 (1951), Sp. 139-144
Kleine Schriften, 2, 1953, S. 90-99). Vgl. auch die Bedenken von R. B. Y.

2



18 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

vorliegende Gottesrede, aber auch Hi. 24, 5-8. 14-16a; 28; 30, 2-8;
36, 27-37, 13; 37, 15-18; 40, 15-24; 40, 25-41, 26 dazu65. Wie die

Beispiele zeigen, befaßt diese Weisheit sich sowohl mit Erscheinungen

der unbelebten und belebten Natur als auch mit
auffälligen Menschentypen. Sie erteilt keine Verhaltensregeln wie die
Lebensweisheit, sondern vermittelt Kenntnisse.

Nun ist die Gottesrede sicherlich nicht einfach von einem
israelitischen Onomastikon literarisch abhängig, sondern hat eine
Auswahl aus einem von diesen getroffen. Dabei zeigt sich, daß das
Onomastikon in der Aufzählung der Naturerscheinungen nicht dem

ägyptischen Schema folgte, sondern sich von Weltbild, landschaftlichen,

klimatischen und zoologischen Bedingtheiten Palästinas
leiten ließ. Daher entspricht die Auswahl der Beispiele in der
Gottesrede ganz den Besonderheiten des palästinischen Raums. Man
hat ferner über die Erwähnung und Abfolge der Naturerscheinungen
hinaus sogar die fragende und imperativische Satzform der Rede

aus den analogen ironischen Formen der Streitschrift des Papyrus
Anastasi I und den katechetischen Fragen des Weisheitslehrers,
die beide den Onomastika folgen, erklären und ableiten wollen56.
Doch erscheint diese Deutung zu einseitig. Angesichts der in 38, 2-3
zu beobachtenden Einflüsse dürften die Formen außerdem von den

Fragen in den Streitgesprächen der Weisen und den Verhörfragen
vor der Rechtsgemeinde bestimmt sein. Alle drei Momente haben
auf die stilistische Form eingewirkt57.

Schließlich sind in der Einzelausführung hymnische Elemente
verwendet worden68, freilich aus einem menschlichen Hymnus in
Gottesrede umgewandelt. In diesen Zusammenhang gehören die
Sätze mit der ersten Person des Redenden69. Diese Form ist aus
den mesopotamischen Hymnen bekannt, in denen die Gottheit sich

Scott, Solomon and the Beginning of Wisdom in Israel : Vet. Test. Suppl. 3

(1955), S. 262-279.
55 Vgl. die eingehende Untersuchung durch von Rad (A. 36), ebd.; ferner

Richter (A. 49), ebd.
66 von Rad (A. 36), S. 298-301.
57 Umgekehrt werden in dem persischen Yasna 44, 4 derartige Fragen

an die Gottheit gerichtet: H. S. Nyberg, Die Religionen des alten Iran
(1938), S. 122.

58 Vgl. die Verbindung von Naturweisheit und Hymnus in Hi. 36, 27-37,
13; Ps. 8; 104; 147; 148.

59 Sie finden sich in Hi. 38, 9-11. 23; 39, 6 (vgl. 38, 3b a; 40, 14).



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 19

selber preist60. Dieser Eigenlobstil der Herrlichkeitsschilderungen
findet sich zwar nicht in den alttestamentlichen Psalmen, wohl aber
bei Deuterojesaja, der ihn in Babylonien übernommen zu haben
scheint (Jes. 41, 4; 42, 8f.; 43, 3. 11-13; 44, 6-8. 24-28; 45, 5-7;
48, 12-16; 51, 12-16)61, später in Jes. 63, 1-6; Spr. 8; Sir. 24.

Dies alles dient dazu, sowohl die Macht und Weisheit Gottes als

auch die Paradoxie von Ordnung und Undurchschaubarkeit in der
Welt darzulegen62. Das gilt gleichfalls für den die Gottesrede
durchziehenden Schöpfungsgedanken, der keine selbständige Bedeutung
besitzt, wie er denn im Alten Testament stets anderen Glaubensgedanken

untergeordnet und dienstbar ist. So soll mit seiner Hilfe
die hohe und überragende Stellung des Menschen in der Welt
erläutert werden: Der Mensch ist Ziel (Gen. 1, 1-2, 4a) oder Mitte
alles Geschaffenen (Gen. 2, 4b-25), fast den Himmelswesen gleich
(Ps. 8) und mit der Herrschaft über die Welt beauftragt. Es soll
gezeigt werden, daß das Weltgefühl des glaubenden Menschen trotz
aller Unsicherheit und Gefährdung in der Welt nicht von der
Angst, sondern von zuversichtlichem Loben erfüllt ist (Ps. 104).
Der Mensch soll daran erinnert werden, daß sein Leben dadurch
bestimmt ist, daß Gott der Herr alles Geschaffenen und der in aller
Welt machtvoll Handelnde ist (Deut. 10, 14; Jer. 27, 5; Ps. 24, 1;
33; 148; Hi. 12, 7-11). Der Mensch weiß ebenso, daß Gott
Vergeltung üben kann, weil und sofern er Schöpfer und Weltregent ist
(Spr. 3, 19f. ; 8, 22-31). Deuterojesaja verbindet den Schöpfungsgedanken

mit der Eschatologie; weil Gott der Schöpfer ist, wird
er der endzeitliche Erlöser sein. Gleicherweise wird der Schöpfungsgedanke

im Hiobbuch verschiedenen Zwecken dienstbar gemacht.
Er dient der Klage über Gott, der dem leidenden Menschen das
Leben nicht erspart hat (3, 20ff.), und der Anklage, daß der Schöpfer
sein Geschöpf vernichten wolle (7, 17-18; 10, 3. 8-12). Hier wird
die Botschaft Deuterojesajas ins Gegenteil verkehrt: Der Schöpfer
ist zugleich der Zerstörer. Dagegen dient der Schöpfungsgedanke
dem Eliphas dazu, unter Hinweis auf die unendlich überlegene
Macht und Reinheit des Schöpfers die natürliche Schwäche, Ohn-

60 Vgl. F. Stummer, Sumerisch-akkadische Parallelen zum Aufbau alt-
testamentlicher Psalmen (1922).

61 Vgl. Eißfeldt (A. 30), S. 125f.
62 Die Paradoxie kommt besonders zum Ausdruck in Hi. 38, 6. 8-11.

26-27. 39-41; 39, 4. 5-8. 9-12. 13-18. 19. 26-30.



20 O. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

macht und Unzulänglichkeit des Menschen zu begründen (4, 17-21).
Etwas anders sucht die Gottesrede dem Hioh das Unsinnige seines

Verhaltens im Leide vor Augen zu führen, indem er an Hand der
Beispiele, die alle menschliche Einsicht und alles menschliche Können

übersteigen, auf seine Kleinheit hingewiesen und vor die Paradoxic

von sinnvoller Ordnung und Undurchschaubarkeit gestellt
wird. Ähnlich verhält es sich in Hi. 28 und Spr. 8, nach denen der
rationale Erkenntniswille der Weisheitslehre in der Welt vieles
Wunderbare bemerkt, zugleich aber einsehen muß, daß das eigentliche

Weltgeheimnis sich ihm entzieht. Das gilt erst recht für
Kohelet, für den das göttliche Walten zu tief verborgen ist, als daß

man mit ihm in Berührung kommen könnte (Pred. 3, lOf.) ; hier
dient der Schöpfungsgedanke zur Ablehnung einer allumfassenden
Weisheitstheologie. Dagegen begründet der Verfasser der Elihu-
reden damit den für ihn wichtigen Satz, daß Gott gerecht und ohne
Ansehen der Person richtet (Hi. 34, 19b-20), wie er daraus andererseits

die Gleichheit der Menschen ableitet (31, 15; 33, 6). In Hi. 26,
5-9 wird aus ihm der tröstliche Gedanke entwickelt, daß Gott
sogar über die Unterwelt der Toten Macht besitzt. In zwei anderen
Zusätzen wird das schöpferische Handeln Gottes mit seinem Walten
im Menschenlehen in Beziehung gebracht: Nach 26, 10-14 sind die

Schöpfungswerke nur Geschehnisse am Rande des eigentlichen
Handelns Gottes im Menschenleben; nach dem Hymnus 36, 27-37,
13 ist das Naturwalten Gottes seinem Walten im Menschenleben

untergeordnet und dient nur dazu, fördernd oder strafend auf
Erden einzugreifen. Ungeachtet der Fülle dieser Gesichtspunkte bleibt
die völlige Beziehung des Schöpfungsgedankens auf Leben und
Geschick des Menschen gleich. Das gilt auch für die Gottesrede, in
der er durchaus dienende Funktion hat und zur Erläuterung der
genannten Hauptgedanken benutzt wird.

6.

Der Mittelteil der Gottesrede stand unter der Frage, ob Hiob
über eine solche Einsicht und Kraft verfügt, daß er das gleiche wie
Gott vermag, und ob er die unergründliche Weltordnung mit ihren
scheinbaren Widersprüchen durchschaut. Der herausgeforderte
Gott hat ihm wie im Ringkampf des Gottesurteils die Frage in
immer neuen Abwandlungen vorgelegt. Danach geht der Schlußteil



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 21

der Rede wieder zur unmittelbaren Auseinandersetzung mit Hiobs
Ansprüchen über.

Formal beginnt der Schlußteil mit Verweisen, die überwiegend
in Frageform gehalten sind und dem Rechtsgegner nahelegen, auf
eine Weiterführung des Streits zu verzichten (40, 2. 8). Andernfalls

- so wird er fragend und imperativisch aufgefordert - müßte er sich

entsprechend rüsten (40, 9-10) ; dies wird mit Form und Ausdrucksweise

des Hymnus ausgeführt. Auch die folgenden Aufforderungen,
das zu tun, was er an Gottes Handeln vermißt, und dadurch seinen

Rechtsanspruch auf Grund seines Könnens nachzuweisen, schließen
sich an Psalmenelemente an (40, 11-13). Das gleiche gilt für die
abschließende bedingte Verheißung (40, 14) für den Fall des

gelungenen Nachweises des Rechtsanspruchs (vgl. Ps. 98, 1).

Die erste Strophe des Schlußteils liegt in 40, 2. 8-10 vor:

Kann der Tadler mit dem Allmächtigen rechten?
Wer Gott zurechtweist, muß es verantworten!

Willst du wirklich meinen Rechtsanspruch aufheben,
mich schuldig sprechen, damit du recht behältst

Oder hast du einen Arm wie Gott
und donnerst mit einer Stimme wie er?

Schmücke dich doch mit Stolz und Erhabenheit,
kleide dich mit Glanz und Hoheit

Aus dem Mittelteil der Gottesrede ergibt sich die Frage, ob der
das Handeln Gottes tadelnde Hiob wirklich mit diesem den Rechtsstreit

weiterführen kann. Er hat Gott wegen seines Wollens und
Tuns zurechtgewiesen (vgl. 38, 2) - will er es weiterhin tun? Dann
muß er seine Ansicht rechtfertigen und wirksam verteidigen. Er
muß die Fragen beantworten, die Gott ihm gestellt hat (vgl. 38, 3).

Vermag er es nicht, so hat er kein Recht, zu tadeln und
zurechtzuweisen.

Letztlich geht es darum, ob Gott oder der Mensch recht hat (vgl.
Ez. 18, 25; Ps. 51, 6). Kann der Mensch sich selbst als höchste
Rechtsinstanz über Gott stellen, um seinen Anspruch durchzusetzen?

Der Hinweis auf seine Unschuld, mit der Hiob die
Herausforderung Gottes mit gutem Gewissen zu stützen glaubte (Kap. 31),
bedeutet ja nichts anderes, als daß das Recht Gottes dem Prozeßgegner

gegenüber aufgehoben wird. Es ist ein Angriff auf Gottes
eigene Ansprüche, der darauf hinzielt, daß Gott schuldig sein soll,
damit der Mensch recht behält.



22 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

Das wäre nur möglich, wenn der Mensch «wie Gott» wäre. So

müßte Hiob denn einen «Arm», d. h. eine Macht, wie Gott haben.
Sein Reden müßte den Donnerhall der göttlichen Stimme
aufweisen, der eine Manifestation seiner Macht ist und geradezu die
mächtigen Taten Gottes bezeichnet, die durch sein bloßes Wort
geschehen (vgl. 26, 14).

Hiob müßte als auszeichnenden Ornat anlegen, was die beiden
alliterierenden Wortpaare des letzten Verses angeben63. «Glanz und
Hoheit» sind die Attribute des israelitischen Königs (Ps. 21, 6;
45, 4), ferner mit der Königsherrschaft Jahwes verbunden (Ps. 96,
6. 10), die sich in der Schöpfung (Ps. 104, 1) und im gerechten
Walten (Ps. 111, 3) auswirkt. Genau so sind «Stolz und Erhabenheit»

zu verstehen; der verwandte Ausdruck gé'ût findet sich in
Verbindung mit der Königsherrschaft Jahwes wieder (Ps. 93, 1),
die die Vernichtung der Feinde (Ex. 15, 7) und die Vergeltung an
den Frevlern (Jes. 26, 10) einschließt. Hiob wird demnach
aufgefordert: Lege Gottes Königsornat an! Was sich daraus ergeben
müßte, stellt die zweite Strophe in 40, 11-14 dar:

Laß deine Zorneswallungen sich doch ergießen,
schau alles Hochmütige an und erniedrige es

Schau alles Hochmütige an und demütige es

und tritt die Frevler nieder, wo sie stehen!
Verstecke sie zusammen in den Staub,

schließe sie im Verborgenen ein!
Dann will sogar ich dich preisen,

weil deine Rechte dir zu Hilfe kam.

Wenn Hiob wie Gott sein, eine solche schöpferische oder
richtende Macht entfalten und eine solche Königsherrschaft ausüben
kann, soll er es beweisen! Er soll das Weltregiment an Stelle des

göttlichen Königs ergreifen und eine ihm genehme Weltordnung
durchsetzen! Da ihn das Glück der Frevler so gestört hat, die
am Tag des göttlichen Zorns anscheinend verschont werden (21, 30),

möge er seinen Zorn über sie «ergießen» - in solcher Fülle und
Gewalt wie eine sprudelnde Quelle (vgl. Spr. 5, 16) oder die winterlichen

Regengüsse (vgl. Hos. 5, 10). Wenn er dazu in der Lage ist,
möge er wie Gott bloß auf die frevlerischen Hochmütigen schauen

63 B. Stein, Der Begriff Kebod Jahweh (1939), S. 153, weist mit Recht
darauf hin, daß diese Wortpaare dem im Hiobbuch fehlenden Ausdruck
kebôd jhwh entsprechen.



G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41 23

und sie durch diesen seinen Blick bereits erniedrigen und demütigen.
Die Aufforderung, die durch ihre Wiederholung besonders
nachdrücklich gestellt wird, schließt sich deutlich an Worte Jesajas an
(vgl. Jes. 2, 12. 17; 5, 15; 10, 33; 13, 11). Sie wird dahingehend
erläutert, daß Hiob die Frevler augenblicklich und auf der Stelle
vernichten soll64.

Daß es wirklich um die Vernichtung der Frevler geht, zeigt die

ergänzende Aufforderung, sie im Staube und im Verborgenen zu
verstecken und einzuschließen. Da «Staub, Erdreich» an sich weder
den Staub des Grabes noch gar den der Unterwelt bedeutet65,
sondern stets das Erdreich als den Stoff, in den der Tote gebettet wird
(Hi. 7, 21; 17, 16; 20, 11; 21, 26), stellen erst die verwendeten Verben

die Beziehung des Toten zum Erdreich (z. B. liegen, ruhen,
schlafen) und dessen Bedeutung als Grab oder Unterwelt her. Was
im vorliegenden Vers gemeint ist, läßt sich schwer entscheiden; die
Verben weisen eher auf die Unterwelt als das Grab hin (vgl. 14, 13)66.

Wenn Hiob die Macht hat, schon mit einem Blick die Frevler
niederzuwerfen und zu vernichten, soll er recht behalten. Seine
«rechte Hand» hat ihm dann ja zum Sieg verholfen, wie es mit
einem aus dem Bild des Zweikämpfers entwickelten Ausdruck heißt.
Sie verschafft jemandem Rettung, Heil oder Sieg, wenn er ohne
fremde Hilfe den Feind bezwingen konnte. In dieser Weise
verwendet man den Ausdruck von Menschen (Ri. 7, 2; 1. Sam. 25,
26. 33) und besonders von Gott (Ex. 15, 6; Ps. 20, 7; 44, 4; 60, 7;
74, 11; 98, 1; 108, 7). Wenn Hiob also «wie Gott» (V. 9) den Sieg
davonträgt, wird eben dieser Gott ihn preisen, wie sonst der Mensch
in Gebet und Lied den Lobpreis Gottes darbringt.

Damit aber sieht Hiob sich vor die Entscheidung gestellt, ob er
in letzter Steigerung seines bisherigen Verhaltens die Ursünde des

Menschen - wie Gott sein zu wollen (Gen. 3, 5) - auf sich nehmen
will oder vor diesem Abgrund doch zurückschreckt. Aus der über-

64 Angesichts des eindeutigen Zusammenhangs ist schwerlich an die
Dämonen, die Helfer der Rahab (9, 13), zu denken, wie S. Mowinckel, Psalmenstudien,

1 (1921), S. 71 f., meint.
65 N. H. Ridderbos, TS57 als Staub des Totenortes: Oudtest. Stud., 5

(1948), S. 174-178.
66 Eine Verbannung gleichsam vom Hofe oder ein Einsperren ins

Gefängnis (vgl. Jes. 24, 21 f.; äth. Hen. 10, 4f.) sind gleichfalls nicht gemeint.
Auch die Unterwelt hat Tore, die das Entweichen der Totengeister
verhindern.



24 G. Fohrer, Gottes Antwort aus dem Sturmwind, Hi. 38-41

legenen Ironie der Gottesrede, die dem Menschen das gottlose
Gottgleichsein anbietet und zumutet, klingt jedenfalls der Ernst der
Situation heraus87. Wenn Hiob die Herrschaft antreten und die

Verantwortung für das Durchsetzen einer allgemein einsichtigen
und gerechten Weltordnung übernehmen wollte, müßte er sich als

den, der Gott gleich sein will, sogleich selber vernichten! Der
Augenblick, der ihn zum Herrscher erhöbe, stempelte ihn gleichzeitig
zum todeswürdigen Verbrecher! Die Aufforderung, alles
Hochmütige zu erniedrigen und zu demütigen, bezieht sich daher
zugleich auf Hiob selbst. Er muß sich entscheiden, ob er in seinem

bisherigen Verhalten verharren oder sich zu einem ganz neuen und
anderen durchringen will. Gott hat ihn nicht zerschmettert, wie es

der Theologie der Freunde Hiobs entspräche,, sondern überwindet
ihn innerlich, damit er den Weg zu echter und radikaler Umkehr
zu Gott findet. Das ist der eigentliche Zweck der Gottesrede.

Daß sie ihren Zweck erfüllt hat, sollen die anschließenden Worte
Hiobs zeigen, die seine Wandlung aussprechen. Er verzichtet auf
die Fortsetzung des Streits; da er auf Gottes Fragen nichts
antworten kann, will er verstummen (40, 3-5). Zur Begründung dessen

beruft er sich auf zwei Erkenntnisse, die ihm zuteil geworden sind:
Gott ist allmächtig und über allen Tadel erhaben, auch wenn dem
Menschen sein Handeln undurchschaubar bleibt (42, 2-3). Und
kannte Hiob ihn früher nur ungenau im Zusammenhang des

Vergeltungsglaubens, so hat er ihn nun in der persönlichen Begegnung
geschaut und kehrt zu dem wahren Gott um (42, 5-6). In der
Einsicht in das letztlich doch sinnvolle Handeln Gottes und in der
Erfahrung der Gottesgemeinschaft liegt die Lösung des Hiobproblems.

Georg Fohrer, Wien.

67 Von einem Mitleiden Gottes, wie S. H. Blank, «Doest thou well to be

so angry?» A study in Self-pity: Hebr. Un. Coll. Ann. 26 (1955), S. 29-41,
kann man schwerlich sprechen.


	Gottes Antwort aus dem Sturmwind : Hi. 38-41

