Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 17 (1961)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

La branche d’amandier. Hommage & Wilkelm Vischer. Montpellier, Causse,
Graille, Castelnau Imprimeurs, 1960. 230 S. N.F. 16.50.

In der Festschrift zum 65. Geburtstag von Wilhelm Vischer erfahren wir
durch Daniel Lys, dall der Geehrte seit seinem Wegzug aus Basel im Mai
1946 mit einer Reihe von Veroffentlichungen der alttestamentlichen Wissen-
schaft und der Kirche weiterhin gedient hat. Man nimmt ferner zur Kenntnis,
dall der Jubilar zur Zeit am 3. Band des «Christuszeugnisses» arbeitet; mit
Spannung sieht man dem Erscheinen dieses Werkes entgegen, iiber dessen
langes Ausbleiben die Meinungen weit auseinandergingen. Es ist auch nicht
uninteressant, dafl Vischer seinem Haus in Frankreich den prophetischen
Namen maqqél shagédh (la branche d’amandier, Mandelzweig, Jer. 1, 11)
gegeben hat. Schlieflich sind der Festschrift zwei Portrits beigegeben.

Der Band umfafit mit seinen 22 Beitridgen einen sehr weiten Raum. Dal
nicht alle Artikel gleiches Niveau halten, braucht nicht besonders hervor-
gehoben zu werden. Unter Umgehung der der Festschrift zugrunde liegenden
alphabetischen Ordnung ergibt sich eine Gliederung in Beitrige zu den ein-
zelnen Disziplinen der alttestamentlichen Wissenschaft; ferner liegen Auf-
sétze vor, die sich mit den Beziehungen zwischen Altem und Neuem Testa-
ment — wie kénnte es in einer hommage & Wilhelm Vischer anders sein! —
sowie mit der Verbindung zwischen dem Alten Testament und dem modernen
Staat Israel befassen.

Erwigungen zur Sprache des Alten Testaments liegen in den nach-
stehenden Arbeiten: Frank Michaéli (S. 145ff.) befal3t sich mit dem Problem
der Bedeutung der hebriischen Grammatik fiir die biblische Theologie. Als
wesentliche Merkmale des hebraischen Denkens bezeichnet er die Konkret-
heit, die Bewegung, die Einheit und Totalitdt, ferner die Fulle und die Kraft.
Ganz anders geartet ist der Artikel von Daniel Lys (S. 114ff.), der einige
Wortspiele (z. B. Jes. 5, 7; 12, 2f. usw.) und Namen (Noah, Kain, Abel,
Simson, Babel) untersucht und zeigt, dal sehr hiufig im Vokabular bereits
die beabsichtigte Botschaft enthalten ist und daf die Wortwahl oft zur Ent-
michtigung fremder Religion fiithren will. In gewohnt sorgfiltiger und aus-
gewogener Weise prift Paul Humbert (8. 63ff.) jene Phdnomene im Alten
Testament, die im Griechischen in den Bereich von UBpiZeiv und Ufpig ge-
horen. Die philologische Arbeit wird theologisch ausgewertet am Aufril des
Jahvisten, in der vom Griechischen verschiedenen Zielsetzung der betr. Aus-
driicke und in der eschatologischen Perspektive. Carl Keller (S. 88ff.) geht
den Makarismen im Alten Testament nach, indem er nach der Verwendung,
der Absicht und dem Inhalt der «Seligpreisungen» fragt; der Schlull, dafl die
Makarismen des Neuen Testaments diejenigen des Alten Testaments wieder
aufnehmen, ist itberzeugend.

Die Geschichtskenntnis Israels wird bereichert durch folgende Beitrige:
John Bright (S. 20ff.) vergleicht den Bericht tiber Sanheribs Feldzug in
2. Ké6n. 18, 13-19, 37 (Jes. 36f.) mit Stellen aus dem Buch Jesaja und
kommt zum Ergebnis, da3 verschiedene Unternehmen miteinander verbun-



Rezensionen 439

den sind, daB dann aber der Kontrast ausgeglichen worden ist. Philippe
Reymond (8. 210ff.) umschreibt im Anschlull an Alt die Natur des Salo-
monischen Koénigtums und sieht in der Darstellung von Salomos Traum
eine theologische Reaktion der Berichterstatter, die den Koénig den charisma-
tischen Fuhrern der fritheren israelitischen Geschichte zugesellt und ihn
als gerechten Richter zum Mittler zwischen Gott und Volk macht. Georges
Pidoux (S. 191ff.) sieht formgeschichtlich hinter etlichen Psalmen die Insti-
tution des altisraelitischen Asylrechts; von da aus werden einige theo-
logische Aussagen (z.B.in Ps. 31 und 71) konkreter. Gerhard von Rad (S.1981f.
— franzosische Ubersetzung aus seiner Theologie, I1., S. 112ff.) zeichnet die
Entwicklungsstufen des israelitischen Geschichtsbegriffs von den Festen als
Vergegenwirtigung des Heilsgeschehens iiber die lineare Aneinanderreihung
der Feste (Heilsgeschichte) bis hin zur Eschatologie als Wiederholung der
geschichtlichen Heilstaten Jahves nach.

Mit Fragen der Exegese beschiftigen sich die nachstehenden Aufsitze:
André Caquot (S. 32ff.) weist an der Gestalt des Hiob konigliche Ziige nach,
indem er Kap. 29 einer genauen Priifung unterzieht und den religions-
geschichtlichen Hintergrund mitbertcksichtigt. Robert Martin-Achard
(S. 137ff.) nimmt eine wenig beachtete These von Fichtner auf und macht
wahrscheinlich, dal Jesaja vor seiner Berufung zum Propheten ein Weis-
heitslehrer war; seinen Werdegang vergleicht er mit Paulus im Neuen Testa-
ment. Durch sein neues Amt gerit Jesaja in Konflikt mit seinen ehemaligen
«Kollegen» vor allem hinsichtlich der politischen Auseinandersetzung.
Edouard Dhorme (S. 46ff.) steuert eine Abhandlung {iber die biblische Dé.-
monologie bei, indem er das einschléigige Material aus dem Alten Testament
und aus dem Neuen Testament konfrontiert und mit dem aulBlerbiblischen
Stoff vergleicht. William-A. Goy (8. 561f.) schrinkt seine Untersuchung ein
auf Ps. 77, dessen «Sitz im Leben» nicht aufzuzeigen sei; er stamme und
handle von einem Menschen, den der religiése Zweifel umtreibt und der sich
mit dem traditionellen Glauben nicht zurechtfindet. Edouard Jacob (S. 83ff.)
liefert einen Beitrag zur Typologie, zur Geschichtsdeutung und zum Ge-
schichtsverstindnis des Hosea, indem er an Hand von Hos. 12, 13f, die Ehe
des Propheten als Illustration der Erwiahlung und des Bundes erkldrt. Henri
Michaud (S. 157ff.) behandelt die Berufungserzdhlung des Jeremia (1, 4-10)
und zeigt, daB3 Jeremias politisches Eingreifen streng religiés motiviert ist
und im Rahmen seines personlichen Verhéltnisses zu Gott erfolgt. Giovanni
Miegge (S. 1651f.) untersucht den Begriff 817 in Jes. 40, 6 vor allem an Hand
der reformatorischen Exegese (besonders Diodati in den beiden Ausgaben
seiner italienischen Bibel von 1607 und 1641, die einen Wandel in der Cal-
vinistischen Orthodoxie zum Ausdruck bringt). Walther Zimmerli (S. 216ff.)
zeigt die Verschiedenheit der Aufnahme der Exodustradition bei Ezechiel
und Deuterojesaja in der Ausdrucksweise, in der Auswahl und in der Ab-
zweckung.

Es bleibt eine letzte Gruppe von Beitrdgen verschiedenen Inhalts: Voran
steht der Aufsatz von Samuel Amsler (S. 12{f.) {iber das hermeneutische
Problem, das ein neues Gesicht erhalten hat durch die sog. Formgeschichte,
welche den Text in seiner Eigenart zu Gehor bringt und gerade dadurch das



440 Rezensionen

Vernommene Ereignis werden 1é8t; auch die Gefahren (Allegorie und Histo-
rismnus) werden visiert. Alphonse Maillot (S. 127ff.) versucht der christo-
logischen Bedeutung in Gen. 2 und 3 nachzuspiiren. André Neher (S. 1711f.)
belegt die judische typologische Exegese, die im Propheten Jeremia den
Vorldufer der Pharisder sehen will. André Parrot (S. 177ff.) behandelt aus
der Religionsgeschichte des Zweistromlandes den Gebetsgestus (erhobene
oder gefaltete Hénde) und die Gebetshaltung (stehend oder kniend), die
nicht der Willkiir iiberlassen, sondern geregelte dullere Zeichen sind. Denise
Piccard (S. 181ff.) legt Gedanken vor zur christlichen Interpretation von
Abrahams Furbitte, dem Opfer auf Moria und dem Gotteskampf am Jabboq.
Die Antwort auf die drei offenen Fragen werden im Neuen Testament gefun-
den. André Lacoque (S. 101ff.) schlieBlich stellt Erwidgungen an tuber das
Verhiltnis des modernen Staates Israel zur alttestamentlichen Prophetie,
indem er auf die Bedeutung des Landes in beiden Epochen hinweist.

Die vorliegende Rezension enthilt sich des Urteils iiber die einzelnen
Beitriage. Sie mochte auf die zwar sehr unterschiedliche aber reichhaltige
Schrift hinweisen, die dem Jubilaren groBe Ehre macht und tiber den Kreis
der Freunde von Wilhelm Vischer und iiber die Fachleute hinaus lesenswert
ist und vielfach erleuchtend und befruchtend wirkt.

Otto Bdachli, Suhr, Kt. Aargau.

Karr HEmnricH RENGSTORF, Hirbet Qumran und die Bibliothek vom Toten
Meer. = Studia Delitzschiana, 5. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1961. 81 S.
Engl. brosch. DM 9.30.

Das Buch legt in deutscher Fassung eine Uberarbeitung der am 19. No-
vember 1959 auf Einladung der Universitit Leeds vom Verfasser gehaltenen
Gastvorlesungen vor und wirft angesichts der Qumranschriften die Frage auf,
ob die in der Wiiste Judas aufgedeckten Manuskripte im Gegensatz zu der
weitgehend zugestimmten Essenertheorie nicht Teile der Bibliothek des
Tempels zu Jerusalem seien, die beim Anriicken des rémischen Heeres ver-
lagert wurden und so bei der Zerstérung des Tempels im Jahre 70 n. Chr. der
Vernichtung entgangen sind. Zwar will der Verfasser der mit Anmerkungen
sorgfaltig belegten Studie seine Theorie als Arbeitshypothese gewertet haben
(S. 41), meint jedoch, daB sie den Tatsachen weit mehr gerecht werde als die
fast ¢mit dem Anspruch eines Dogmas» auftretende Essenertheorie. Letztere
verkenne den Charakter der Bibliothek aus den Hoéhlen als einer biblisch
bestimmten, vermoége nicht zu erkldren, wieso diese keinen autorisierten
Bibeltext aufweist und das eigene Schrifttum nicht in ausgewogener einheit-
licher oder vereinheitlichter Form vorlegt. Des weiteren weise die Essener-
theorie auch mit den archiologischen Befunden unausgeglichene Spannungen
auf (u. a. wird auf die Kupferrollen hingewiesen) und fiihre sie eher zur Ver-
dunkelung unserer Vorstellungen von der Entstehung des Christentums als
zur Klédrung derselben. Andererseits wiesen andere Faktoren darauf hin,
dal} wir es bei den Hohlenschriften mit Teilen der Bibliothek des jerusalemi-
schen Tempels zu tun haben: das Nebeneinander von Leder- und Papyrus-
handschriften; das Vorhandensein von aramiischen und griechischen Uber-
setzungen und von Interpretationen biblischer Biicher in hebriischer und



Rezenstonen 441

aramiischer Sprache sowie von midraschartigen Schriften; das Erscheinen
von Handschriften in althebriischer Schrift neben vielen anderen in Qua-
dratschrift ; das Fehlen eines einheitlichen Schreiberstiles; die Tatsache, daf3
erhebliche Teile der Bibliothek, fur sich genommen, aus dem Judentum der
letzten Jahrhunderte vor Christi Geburt nicht herausfallen; die Teile der
Bibliothek, die sich speziell mit kultischen Fragen beschéftigen; die Breite
der Bibliothek und die Kupferrollen. Die in Chirbet Qumran wiederaufge-
deckten Gebdude konnten Einrichtungen der Tempelverwaltung gewesen
sein (8. 37).

Im Rahmen einer kurzen Besprechung ist es unmdglich, dieser griind-
lichen Studie an allen wichtigen Punkten gerecht zu werden ; ich méchte mich
auf einige kritische Bemerkungen beschrinken. Bei der Bestimmung der
Herkunft des Schrifttums scheint mir der Verfasser zu einseitig die bibli-
schen und apokryph-pseudepigraphischen Manuskripte zu verwerten und
sich kaum den vor 1947 unbekannten Dokumenten, wie etwa den Kommen-
taren, zuzuwenden. Es erhebt sich die Frage, ob man wirklich von Schreib-
material, Bibeltexten und Textrezensionen, vom Fehlen eines einheitlichen
Schreiberstiles und vom Vorhandensein priesterlich-kultisch bestimmter
Dokumente her dem Ursprung dieses Schrifttums geniigend nahe kommt.
Hier nimmt man doch besser seinen Ausgangspunkt bei den zeitgeschicht-
lich bestimmten Kommentaren, gegebenenfalls bei der Sektenregel und der
Damaskusschrift. Man sieht nicht recht ein, wieso sich die Angaben dieser
Schriften mit der von Rengstorf vorgeschlagenen Theorie vertragen. Bei aller
Uneinigkeit iiber den Charakter der Kupferrollen sollte man diese heute noch
nicht als Argument fur oder wider eine bestimmte Theorie benutzen. Weiter
scheint mir eine Einrichtung der Tempelverwaltung an einer so abgelegenen
und 6den Stelle wie Qumran nicht wahrscheinlich. Unbeschadet seiner sorg-
faltig bearbeiteten Studie hat mich der Verfasser nicht davon iberzeugt, da3
seine Arbeitshypothese den Tatsachen besser entspricht als die Essener-
theorie, welchen Schwierigkeiten diese auch unterliegen mag.

Adam Simon van der Woude, Groningen.

Evrse KAivLER, Die Frau in den paulinischen Briefen. Unter besonderer Be-
riicksichtigung des Begriffes der Unterordnung. Zirich/Frankfurt a. M.,
Gotthelf-Verlag, 1960. 311 S.

In eingehender Auseinandersetzung mit der bisher zur Sache erschienenen
Literatur befaBt sich die Verfasserin mit der Frage der Stellung der Frau
im paulinischen Schrifttum, und zwar unter besonderer Beriicksichtigung
des Begriffs der Unterordnung. Sie gelangt zu uberraschenden Ergebnissen.
Waihrend noch Gerhard Delling 1931 in seiner Arbeit iiber die Stellung des
Paulus zu Frau und Ehe zu einem recht negativen Ergebnis kam, zeigt
E. Kéhler, dafl im 1. Kor. und im Eph. die Frau durchaus als «Partnerin»
des Mannes gesehen wird. «Hier ist niemand mehr Herr oder Untergebener,
keiner mehr tibergeordnet, keiner untergeordnet. Hier braucht der Mann die
Frau, um ganz er selbst zu sein, und die Frau den Mann, um ganz sie selbst
zu seiny (S. 23).

Wenn Paulus in 1. Kor. 7 fiir sich die Ehelosigkeit vorzieht und den



442 Rezensionen

Wunsch ausspricht, daB andere es ebenso halten méchten, dann nicht des-
halb, weil er negativ zur Ehe steht, sondern unter eschatologischem Aspekt
und um ganz und gar fir den Dienst dem Herrn gegeniiber frei zu sein.
So ist echte Ehelosigkeit Charisma. Auf dieser Linie werden auch die um-
strittenen Verse 36ff. ausgelegt.

In 1. Kor. 11 handelt es sich darum, wie Mann und Frau im Gottesdienst
auftreten. Paulus bejaht die Ebenbiirtigkeit beider. So wird beiden das
Beten und Prophezeien im Gottesdienst zugestanden: «In Korinth betédtigen
sich sowohl der charismatische Mann als auch die charismatische Frau im
Gottesdienst. Die schopfungsméBige Verschiedenheit von Mann und Frau
bedingt aber nun eine verschiedene Handhabung der Sitte» (S. 54). Paulus
macht fur die Frau besondere Schicklichkeitsregeln geltend, die er aber nicht
aus dem Evangelium, sondern aus der Sitte seiner Zeit ableitet. Die Stufen-
folge in V.3 will kein Ubergeordnetsein des Mannes begriinden, sondern
nur ein Zuerst- und Verschiedensein.

Wird der Frau nach 1. Kor. 11 das Recht des Prophezeiens im Gottes-
dienst zugestanden, so soll sie aullerhalb ihres pneumatischen Dienstes den
Gottesdienst laut 1. Kor.14 mnicht durch ihr Dazwischenfragen stéren.
E. Kéahler zeigt, dal zwischen mpognteverv und haielv streng zu unterschei-
den ist. Dem MAalelv der Frau wird von Paulus gewehrt. Die Frau soll sich
«unterordnen». Aber der Begriff der Unterordnung bezieht sich hier nicht
auf den oikog (Unterordnung unter den Ehemann), sondern auf die Ordnung
des Gottesdienstes. In Eph. 5, 21{f. wird die Liebe Christi zur Gemeinde zum
Leitbild (nicht Entsprechung!) des Verhéltnisses von Mann und Frau in der
Ehe. Wenn man das im Blick hat, wird man von einer einseitigen Unter-
ordnung der Frau unter den Mann nicht mehr reden kénnen. Dagegen spricht
schon V. 21. «Indem sich die Frau dem Mann unterordnet, wird die gegen-
seitige Unterordnung nicht aufgehoben, sondern gerade erst betiitigt. Der
Mann wird faktisch noch zu einem ‘Dariiberhinaus’ aufgefordert, nidmlich
der Liebe, die wir soeben als héchsten Grad der Unterordnung bezeichneten»
(S. 102),

In den Pastoralbriefen dagegen wird die Stellung der Frau recht einseitig
vom Mann her gesehen. «Die ‘Schépfungsordnung’ enthiillt sich hier als eine
starr festgelegte, die Frau degradierende ‘Seinsordnung’ (vgl. 1. Tim. 2,
13-15)» (8. 199).

Besonders verdienstvoll ist eine nidhere Bestimmung des Begriffs Umo-
1docecttar. Dabei stellt die Verfasserin heraus, da3 dieser Begriff in den echten
Paulusbriefen nicht eingeengt ist auf das, was wir gewohnlich unter «Ge-
horsam» verstehen. ¢«Die Unterordnung wird nicht befohlen, sondern (aus
innerer Einsicht — so darf man erginzen) vollzogen» (S. 196). Wie Christi
«Unterordnung frei von jeder Schmach, von jeder Abwertung ist, so ist es
auch die derer, die dazu aufgerufen werden (Frauen, Untertanen, Sklaven).
Das Schmachvolle entsteht meist dann, wenn andere (Mann, Obrigkeit, Herr)
diese Unterordnung fordern, indem sie das Wort Umotdoceddai, das Einsicht
und Entscheidung verlangt, zu einem Befehls- und Gehorsamswort degra-
dieren» (S. 197).

Aufs Ganze gesehen wird man die Ergebnisse E. Kdhlers kaum angreifen



Rezensionen 443

koénnen, wenngleich im einzelnen Fragen bleiben und die Diskussion iiber
dieses Thema fortgefithrt werden mul}. So ist mir die Frage, ob die Exegese
der paulinischen Texte nicht doch noch stérker die Situation der Frau in der
damaligen Welt hétte ins Auge fassen missen. Dazu folgende Hinweise:
Das Unterordnen wird ja vornehmlich der Frau gesagt. Klingt darin nicht
doch noch etwas von der Stellung der Frau in der damaligen Zeit nach ?
Und klingt nicht in dem Hauptsein des Mannes nach 1. Kor. 11, 3 mindestens
noch das Ubergeordnetsein des Mannes iiber die Frau in der damaligen Zeit
mit an ? Aber wenn auch in diesen Fragen das exegetische Gespriach weiter-
gefithrt werden mull, so wird von E. Kéhler doch grundsétzlich richtig
unterschieden zwischen dem, was vom Evangelium her verbindlich und noch
heute giiltig von Paulus ausgesagt wird, und dem, was aus der Sitte der da-
maligen Zeit entnommen ist und nicht mehr auf die heutige Situation tiber-
tragen werden darf. Dall die Frau heute dem Mann ebenbiirtig im Dienst
an der Gemeinde Christi zur Seite stehen darf, und zwar auch im Predigtamt
und der Sakramentsverwaltung, kann nur von einem engherzigen und sturen
Biblizismus bestritten werden. — E. Kéhler schreibt sehr temperamentvoll,
manchmal etwas zu breit und wiederholend ; dennoch sehr ansprechend.
Wilhelm Wilkens, Lienen (Krs. Tecklenburg).

Pavur NevENzEIT, Das Herrenmahl. Studien zur paulinischen Hucharistie-
auffassung. = Studien zum Alten und Neuen Testament, 1. Miinchen,
Kosel-Verlag, 1960. 256 S.

Zu den protestantischen Reihen «Abhandlungen zur Theologie des Alten
und Neuen Testaments» und «Wissenschaftliche Monographien zum Alten
und Neuen Testament» gesellt sich seit anderthalb Jahren auf katholischer
Seite die von den Prof. V. Hamp und J. Schmid herausgegebene Reihe
¢«Studien zum Alten und Neuen Testament». Gleich der erste Band ist ein
erfreuliches Zeugnis dafiir, daB sich die protestantischen und katholischen
wissenschaftlichen Arbeiten auf exegetischem Gebiet kaum mehr unter-
scheiden. Das zeigt sich an der Methode, das zeigt sich aber auch an der
Freiheit, womit Neuenzeit Argumente der protestantischen Forschung auf-
nimmt (seine Arbeit geht auf eine Anregung Ké4semanns zurick).

Neuenzeit unternimmt es, die Frage des paulinischen Eucharistieverstiand-
nisses neu aufzurollen, da man von ihm aus die gesamte neutestamentliche
Eucharistieauffassung vor und nach Paulus in den Griff bekommen kénne,
Es gelingt ihm auch, in imponierender Weise einen Bogen zu spannen, der
von den vorpaulinischen Eucharistieformeln (Ausgangspunkt 1. Kor. 10, 16;
11, 23-25) uber das paulinische Eucharistieverstiandnis (vor allem 1. Kor. 10,
17; 11, 261f.) zu den synoptischen Einsetzungsberichten (und andeutungs-
weise bis hin zu Hebr., Joh. 6, Ignatius) fithrt. Dabei ist es das Anliegen
des Verfassers, das einheitliche Fundament der neutestamentlichen Eucha-
ristieauffassung in allen ihren Spielarten trotz der fortschreitenden Ver-
schiebung der Akzente (nach Neuenzeit die immer stiarkere Betonung des
Sakramentsrealismus) herauszustellen.

Es ist klar, daBl die Behandlung eines solchen Themas peinliche Sorgfalt
bei der Exegese und ausgiebige Beriicksichtigung der umfangreichen Litera-



444 Rezensionen

tur erheischt. In beidem ist Neuenzeit kein Vorwurf zu machen. Auch kann
man verstehen, daB3 er die Untersuchung einiger Vorfragen (wie die Be-
ziehung der Eucharistie zu judisch-sakralen Mahlzeiten, insbesondere in
Qumran) wegldBt und die Kenntnis der wichtigsten Bemiihungen der letzten
Jahre um das exegetische Verstdndnis der Einsetzungsberichte (Jeremias,
Schiirmann) voraussetzt. Die Arbeit ist besonders durch die letztere Maf3-
nahme ubersichtlicher, allerdings auch — das sei nicht verschwiegen — in
ihren Ergebnissen problematischer geworden. Schiirmann (Prioritét des lk.
Einsetzungsberichtes) wird zwar gegeniiber Jeremias (Prioritdt des mk. Ein-
setzungsberichtes) bedingungslos recht gegeben; gegeniiber Schiirmann ver-
sucht nun aber seinerseits Neuenzeit die Prioritdt des paulinischen Ein-
setzungsberichtes zu erweisen. Man kann nicht sagen, dafl es Neuenzeit ge-
lungen ist, die Prioritédt des paulinischen KEinsetzungsberichtes gegeniiber
dem lukanischen exegetisch liberzeugend aufzuweisen. Wohl ist es so gut wie
sicher, dal Paulus in 1. Kor. 11, 23-25 ein ihm vorgegebenes Formular
zitiert, auch ist 1. Kor., was das Datum der Abfassung betrifft, natiirlich
vor den Synoptikern anzusetzen; aber damit ist — das weill auch Neuenzeit —
die Prioritat des vorpaulinischen Formulars gegeniiber dem synoptischen
noch nicht erwiesen. Die Zuhilfenahme formgeschichtlicher Uberlegungen
(S. 90ff.) macht die Argumentation nicht zwingender. Man hat den Eindruck,
hier sei das letzte Wort noch nicht gesprochen.

Vielleicht wire es auBerdem nétig gewesen, zwei Fragen, die in der Arbeit
von Neuenzeit nur am Rande beriihrt werden, eingehender zu behandeln.
1. Welche MiBlstéinde in der Art der Herrenmahlfeier waren eigentlich in
Korinth aufgetreten? Die allgemeinen Kennzeichnungen «Libertinismusy,
«unbriiderliches Verhalten», «materialisierte Eschatologie», «Sakraments-
magie» etc. bedurften einer nidheren Erlauterung. 2. Welche Gestalt und
welche Bedeutung hatte das Herrenmahl in der Urgemeinde? Neuenzeit
spricht sich zwar (wohl mit Recht) gegen die 2-Typen-Hypothese Lietzmanns
aus (S. 220f. passim) und unterstreicht, dal zum Herrenmahl gerade der
vorpaulinischen Zeit wesentlich Eucharistie und Sattigungsmahl gehérten
(8. 30f.); auf der andern Seite kommt er aber selber in gro3e Nidhe der be-
kampften Hypothese, wenn er betont, da3 die Stiftung Jesu nur die Eucha-
ristie, nicht das Mahl umfal3t habe (8. 58, Anm. 21); das Mahl sei also von
der Gemeinde in Fortsetzung der Tischgemeinschaft mit Jesus der Eucha-
ristie zugeordnet worden (S. 74; 135; 189), ja, am Anfang héitte die Gemeinde
«die Tischgemeinschaft mit dem Auferstandenen und die eschatologische Er-
wartung seiner Wiederkunft vornehmlich begangen» (8. 158). Hatte man
nicht von der richtigen Erkenntnis aus, dal3 der Einsetzungsbericht beim
Herrenmahl schon immer eine zentrale Rolle gespielt hatte (S. 98f.), die
Linie, die vom Brotbrechen der Urgemeinde zu den vorpaulinischen Formeln
und zu Paulus flihrt, deutlicher ausziehen koénnen? Wahrscheinlich wire
Neuenzeit dann auch nicht zu seiner Unterbewertung des Auferstehungs-
moments in der Eucharistie und zu seiner Abwertung der Eucharistie gegen-
iiber der Taufe gekommen (S. 172; 185; 223; 231).

Wie dem sei, betreffs der Eucharistieauffassung des Paulus bedeutet die
Arbeit von Neuenzeit zweifellos eine wesentliche Foérderung. Alle sakra-



Rezensionen 445

mentaltheologisch wichtigen Termini bei Paulus (Anamnese, Blut, Leib,
Diatheke) werden auf ihre Hintergriinde und in ihrem Zusammenhang unter-
sucht; tiberall zeigen sich auch die Verbindungslinien zum vorpaulinischen
Traditionsgut. Neuenzeit sagt in diesem Teil seiner Arbeit vieles, was wohl
als erwiesen gelten kann (daB z. B. beim paulinischen Herrenmahl der Passa-
Bezug fehlt, S.147ff.); auch die Ausfithrungen des Verfassers iiber das
judische Denken (es sei «integralgeschichtlich», S. 150ff., kenne eine «korpo-
rative Personlichkeit», S. 152ff.) sind sehr hilfreich.

Die Arbeit wird in der weiteren neutestamentlichen Eucharistieforschung
beachtet werden miissen. Wenn wir auch Anlaf3 hatten, einige kritische Fra-
gen zu duBlern, sind wir doch bereichert durch die Lektiire dieses scharf-
sinnigen Buches, das eine Fiille von Anregung bietet. =~ Wrlly Rordorf, Ziirich.

CHRISTIAN WALTHER, Typen des Reich-Gottes Verstindnisses. Minchen, Chr.
Kaiser-Verlag, 1961. 176 S.

Diese ebenso gehaltvolle wie gewichtige Studie will als Beitrag zur Vor-
geschichte des gegenwirtigen theologischen Denkens verstanden sein (S. 13).
Der durch den Begriff «Dialektische Theologie» gekennzeichnete Einschnitt
in die neuere Theologiegeschichte ist entscheidend mitbestimmt durch eine
neue eschatologische Orientierung, die zu einer radikalen Kritik am Reich-
Gottes Verstédndnis des 19. Jahrhunderts fithrte. Es geht nun Walther in
seiner Arbeit nicht darum, Recht oder Unrecht dieser Kritik zu unter-
suchen (was ein wenig fruchtbares Unternehmen wire); es geht ihm vielmehr
darum, den ProzeB der Sakularisierung der neutestamentlichen Reich-
Gottes Botschaft im 19. Jahrhundert nachzuzeichnen und zugleich die eigen-
timliche Denkstruktur der fraglichen Epoche ins Licht zu stellen, weil sie,
trotz der Kritik, die ihr von der heutigen Philosophie und Theologie wider-
fiahrt, unsere Gegenwart noch immer mitbestimmt. Das weitgesteckte Pro-
gramm wird mit groBer Sachkenntnis und methodisch sauber ausgefiihrt. Die
Resultate sind interessant und tberzeugend.

Walther schickt seiner Untersuchung ein kurzes Kapitel iiber das heute
viel diskutierte Problem der Sékularisierung voran, wobei er im Anschlufl
an Gogarten innerhalb dieses Phénomens zwischen Sdkularitéit (als Be-
freiung der Welt zu einer ihr zukommenden Weltlichkeit) und Sikularismus
(als die in der Sikularitét liegende Versuchung der Autonomisierung und
metaphysischen Erhshung des Weltlichen in Aberkennung ihrer Weltlich-
keit) unterscheidet. Die Fragestellung wird in der Folge dahin prézisiert:
Wo ist man im 19, Jahrhundert der Versuchung der Siakularisierung der
christlichen Botschaft vom Reiche Gottes — natiirlich der Siakularisierung im
zweiten Sinn des Wortes — erlegen? (S. 16). Er findet diesen ProzeB in
typischer Prigung bei Kant (Ethisierung des Reiches Gottes zum unendlichen
Progressus eines immer stidrker werdenden Einswerden des subjektiven
menschlichen Sittengesetzes mit dem allgemeinen Sittengesetz), bei Fichie
(Anthropologisierung des Reiches Gottes zur Bestimmung des Menschen-
geschlechts, die sich im Ceschichtsproze3 verwirklicht), bei Hegel (Ver-
wandlung des Reiches Gottes zur Idee des Endzweckes der Welt, der sich
kraft der den Verlauf der Geschichte beherrschenden Vernunft realisiert),



446 Rezenstonen

bei Schleiermacher (Verinnerlichung des vermoge der Inkarnation Natur ge-
wordenen Reiches Gottes zur fortschreitenden Gestaltung des sittlichen Le-
bens durch das Tatwerden eines spezifisch christlichen Gottesbewuf3tseins
in der Welt), bei Rothe (Verweltlichung des Reiches Gottes im Sinn der voll-
kommenen, als absolute Theokratie verstandenen Koinzidenz der sittlichen
Gemeinschaft des Staates mit der religiésen Gemeinschaft der Kirche, der-
gestalt, daB die letztere dahinfdllt, und endlich bei Ritschl (Ethisierung des
Reiches Gottes zur sittlichen Aufgabe des Menschen als absoluter gott-
liche Endzweck der Welt, der sich durch die von Jesus gestifteten religidsen
Gemeinschaft [der Kirche] verwirklicht). Das SchluB8kapitel befat sich dann
mit der Wiederentdeckung des eschatologischen Charakters des Reiches
Gottes durch Johannes Weifs, wodurch jeder Art von Verdiesseitigung des
Reiches Gottes als innerweltlicher bzw. innermenschlicher Prozef3 der Anhalt
in der Reich-Gottes Verkiindigung Jesu genommen wurde.

Die Bedeutung der Studie von Christian Walther liegt darin, dafl sie die
Reich-Gottes Idee dieser fiir das 19. Jahrhundert reprasentativen FPhilo-
sophen und Theologen auf Grund genauer Quellenforschung und im Zusam-
menhang ihres epochemachenden Denkens unter klarer Herausstellung der
typischen Strukturen zuverldssig darstellt unter reichlicher Heranziehung
der einschligigen Sekundirliteratur (Jakob Taubes, Abendlindische Escha-
tologie, Bern 1947, hitte nicht fehlen sollen). Der Prozel3 der Sédkularisierung,
besonders auch im Blick auf die dogmatischen und vorab ethischen Probleme,
findet eine fruchtbare Erhellung und trégt Entscheidendes zur Vorgeschichte
der theologischen Wendung bei, die sich mit der Dialektischen Theologie ver-
bindet. Es wire nur zu wiinschen, daf3 bald eine Studie von gleichem Rang
und Niveau liber die Eschatologie des religiésen Sozialismus erschiene, der
ebenfalls in diese Vorgeschichte hineingehort und mit vielen Elementen des
Reich-Gottes Verstdndnisses des 19. Jahrhunderts sowohl konvergiert als
auch divergiert. Arthur Rich, Ziirich.

Paur SEIrERT, Die Theologie des jungen Schletermacher. = Beitrdge zur For-
derung christl. Theologie 49. Gutersloh, Gitersloher Verlagshaus Gerd
Mohn, 1960. 208 S. DM 19.80.

Konnte es eine Zeitlang scheinen, als sei die Diskussion um Schleier-
machers Theologie im Wesentlichen abgeschlossen, so sehen wir in den letzten
Jahren, wie eine steigende Anzahl von Untersuchungen sich ihr erneut zu-
wendet. Diese Erscheinung ist mit dem wiedererwachten Interesse fiir die
Theologie des 19. Jahrhunderts allein nicht geniigend erklért. Vielmehr setzt
dieses Interesse selber — und das sollte nicht tbersehen werden — nach der
inzwischen allgemein vollzogenen theologischen Umorientierung ein, hervor-
gerufen durch die sog. «dialektische Theologie» der 20er Jahre, und in seiner
Eigenart diese voraus, die in sich noch jene Namen verband, deren Diffe-
renzierung untereinander erst spiter in die neuen «Fronten» auseinandertrat,
die die theologische Diskussion der Gegenwart vor allem bestimmen. Es war
ja nicht zuletzt die Stellung zu Schleiermacher, so wie man ihn hier verstand,
an der sich die Theologie der 20er Jahre formierte. Die Antithese zu ihm
verband Karl Barth mit Emil Brunner, wenn es allerdings auch bedeutungs-



Rezenstonen 447

voll wurde, dall Barths Urteil viel positiver ausfiel. Der kritische Tenor
seiner eigenen Theclogie verstellt ihm nicht den Blick fir den Theologen
Schleiermacher, sondern es gelingt ihm beispielhaft, Kritik mit spiirbar
respektvoller Wirdigung zu verbinden. Daf3 die m. W. erste gré3ere Schleier-
macherarbeit nach dem Krieg von dem Barthschiler Flickiger stammt, ge-
hort in diesen Zusammenhang. Es kann darum nicht wundernehmen, daf3
diese Intention einer verstehenden Wiirdigung, hatte erst einmal die in der
Antithese gewonnene Umorientierung sich durchgesetzt und war ein ge-
wisser zeitlicher Abstand erreicht, immer mehr Raum gewinnt und neue
Aspekte eroffnet.

In der vorliegenden Arbeit wird das Streben nach einer verstehenden
Wiirdigung, kaum zufillig unter mehrfacher ausdriicklicher Berufung auf
Barth, zum methodischen Grundsatz erhoben, wenn es etwa heif3t: «da3 das
Versténdnis der Kritik vorauszugehen habe; denn auf dem umgekehrten
Wege kann ein wirkliches Verstindnis nicht erreicht werden» (8. 17). Auch
dal3 der Verfasser sich auf eine «Auslegung» («Kommentar», S.18) eines
allerdings wichtigen Teiles des Gesamtwerks, ndmlich der frithen «Reden»
Schleiermachers «Uber die Religion» beschriankt, fordert diese Absicht. Er
gibt sich Rechenschaft iiber die einer solchen «Auslegung» gestellten her-
meneutischen Probleme und macht glaubhaft, dal er zu eliminieren ver-
sucht, was einer Interpretation der Texte im Sinne Schleiermachers selbst
im Wege steht.

Dabei ist die zentrale Frage die des Verhiltnisses der nicht bestrittenen
«philosophischen Gedanken» und des verwendeten «allgemeinen Religions-
begriffs» auf der einen und der christlichen AuBerungen auf der anderen
Seite. Die vorliegende Arbeit will nun die Méglichkeit einer Interpretation
der «philosophischen Gedanken», ja selbst des «allgemeinen Religionsbegriffs»
«aus der Bindung... an das Christentum, so wie Schleiermacher es versteht»
(S. 18), nachweisen, an Stelle des umgekehrten Weges einer Interpretation
der christlichen AuBerungen von den «philosophischen Gedanken» und dem
«allgemeinen Religionsbegriff» her mit der Folge, dafl Schleiermachers
Christentum von dem philosophisch bestimmten «Religionsbegriffs letzten
Endes aufgesogen und aus dem Theologen der Religionsphilosoph Schleier-
macher wird. Seifert stellt m. E. mit Recht die SachgemiBheit einer solchen
Interpretation in Frage, die im Gegensatz steht zu ausdriicklichen AuBe-
rungen im «Selbstzeugnis» der «Reden» selbst und im «Sendschreiben tuber
seine Reden», wenn sich nachweisen 14Bt, daB der entgegengesetzte Weg
moglich ist. Diesem Nachweis dient die sorgféltige «Auslegung», d. h. der
eigentliche Inhalt der Arbeit, die keinen Aspekt unberiicksichtigt 148t, sich
den Gegenargumenten stellt und selbst in den schwierigsten Fragen, soweit
ich sehen kann, die aufgestellte These am Text bewihrt. Auch da, wo der
Verfasser andere Untersuchungsergebnisse heranzieht, beeintriachtigt ihre
Einordnung in das Ganze unter der genannten Zielsetzung nicht den Ein-
druck einer in diesemm Hauptteil geschlossenen und originalen Leistung.

Hinweisen mochte ich besonders auf die grundlegende Aufnahme der Un-
terscheidung Schleiermachers zwischen «Exoterismus» und «Esoterismus»,
also zwischen «Gestalt» und «Gehalt», mit deren Hilfe das umstrittene Pro-



448 Rezenstonen

blem seiner Terminologie neu entfaltet wird. Von hierher stellt der Verfasser
den «Romantiker» und «Philosophen» Schleiermacher, von hierher die wich-
tigen Begriffe ¢« Universum» und «Religion» und in alle dem immer wieder
den vielberufenen «Subjektivismus» in das Licht seiner These. Sie konkre-
tisiert sich nun dahingehend, daf3 in den «Reden» einerseits «in voller Solidari-
téat» (Vorwort) mit den «Gebildeten» der Zeit in ihrer Sprache gesprochen
wird (Exoterismus), sicher oft iiber die Grenze hinaus, jenseits derer «die
Form den Inhalt stark modifiziert» (S. 31 — «uneigentliche» Rede), anderer-
seits aber diese «exoterische» Redeweise nicht identisch ist mit dem «esote-
rischen» Gehalt und dieser, «die gemeinte religiose Wirklichkeit» (S. 32),
auch nicht durch sie den «Verichtern» nahegebracht werden kann. Ihren
substantiellen (Esoterismus) und kausativen («offenbarendes Handeln») Ur-
sprung in der Offenbarung, deren Primat, damit aber ein Offenbarungsver-
stdndnis, das durchaus spezifisch wird durch seine Fiilllung mit dem eigent-
lich christologisch gemeinten «Mittler»-begriff, stellt der Verfasser einleuch-
tend heraus. Hinweisen méchte ich ferner auf den Nachweis des korrelativen
Verhiltnisses der «Reden» zu den Predigten der ersten Sammlung, teilweise
erginzt durch Handschriften. In diesem Zusammenhang dringt die Unter-
suchung in Weiterfiithrung des obigen Ansatzes so in die Fragestellung
Sprache und Offenbarung ein, daf deutlich wird, wie sehr Schleiermacher
eine nachwirkende und nicht aufzuhebende Zisur in der Geschichte der
evangelischen Theologie nach wie vor ist.

Die Untersuchung lehnt es ausdriicklich ab, iiber ihre eigentliche Absicht
hinaus eine «Bewertung» des Christentums, wie es Schleiermacher versteht,
zu versuchen. Eine naturgemif zurickhaltende Kritik kommt aber ab und
zu in ihrem Verlauf zur Sprache. Da8 sie in einem «Grenzen» iiberschriebenen
Abschnitt am Ende dann doch so etwas wie eine kritische Zusammenfassung
versucht, kommt ihrem Gesamteindruck nicht zugute, denn diese Kritik
fallt viel zu fragmentarisch aus. Dasselbe gilt fiir den Versuch, Linien in die
Gegenwart auszuziehen. Die Ansicht des Verfassers, dafl der zukiinftige Weg
der Theologie «nur in scharfem Gegensatz zu orthodoxen und rationalisti-
schen Tendenzen gewonnen werden kann» (S.199), ist heutzutage zwar
hiufig anzutreffen, wird aber durch seine Schleiermacherinterpretation nicht
wirklich begriindet. Man konnte im Gegenteil fragen, ob sein «Exoterismus»
Schleiermacher nicht deswegen zur Gefahr wird (s. 0.), weil ihm das Ver-
stédndnis fehlt fir eine echte Orthodoxie. Hier wire auch an die mangelnde
Bindung an die Schrift zu denken, die der Verfasser selber hervorhebt. Daf}
keine Sprache mit der Offenbarung identisch und einschlieBlich der HI. Schrift
immer zeitgebunden ist, bedeutet ja keineswegs, daf Theologie sprachlos
sein kann. Wenn das so ist, dann stellt sich aber die Forderung der ¢richtigen»
Sprache, die sich nicht erschopft in der Anrede des jeweils «modernen
Menschen» (8. 200), sondern die einen Inhalt sorichtig wie mdoglich, d. h.
aber «orthodox», wiedergeben mull. Daf3 eine solche «Orthodoxie» nach
Schleiermacher anders aussehen mul} als vor ihm, versteht sich am Rande.
Diese Einwénde sollen aber nicht abschwéchen, daf3 das vorliegende Buch
die vielleicht bedeutsamste Untersuchung zum Thema ist, die seit langem
erschien. Eberhard Hiibner, Bonn.



Rezensionen 449

H. J. WoraERSPOON & J. M. KIRKPATRICK, A Manual of Church Doctrine
according to the Church of Scotland. 2nd ed. revised and enlarged by T. F.
Torrance and R. S. Wright, London, Oxford Univ. Press, 1960. X +
132 p. 15/-.

Ce manuel ne prétend pas exposer la doctrine officielle de I'Eglise d’Ecosse,
bien qu’il soit élaboré sur la base des principes de cette église. Il est 1’ceuvre
privée de théologiens qui, & notre époque de confrontation cecuménique, se
sentent pressés de situer leur église dans I’Eglise universelle et d’en justifier
les fondements, face aux exigences de I"Ecriture sainte. Cette prise de position
est d’'une importance considérable, émanant de théologiens écoutés, membres
d’une église qui fut toujours une colonne maitresse du presbytérianisme cal-
viniste. En voici les points principaux:

L’Eglise est une, puisque son Chef est unique. Elle nait au moment ou
Dieu conclut une alliance de grice avec les hommes; elle est done contempo-
raine de la création. Mais elle ne prend sa forme définitive d’Israél véritable
qu’aux temps du ministére terrestre de Jésus-Christ. Au moment de 1’Ascen-
sion, cette Eglise existe, dotée du ministére apostolique et, bientdt, & la
Pentecéte, I’Esprit Saint animera ce corps du second Adam.

Cette Eglise a deux aspects: elle est invisible en ce qu’elle contient les
élus défunts, vivants et & naitre; elle est visible sur terre, formée de ceux
qui professent la vraie religion et de leurs enfants, croyants sincéres qui en-
trainent aveec eux des hypocrites, comme une grande procession entraine
dans son sillage tout un peuple. C’est & cette Eglise visible que Dieu a
donné le ministére, ses oracles et ses ordonnances. Création de Dieu, non des
hommes, royaume de Dieu sur la terre, corps de Christ régi par le S. Esprit,
cette Eglise «catholique» et apostolique n’est pourtant pas source de vérité
par elle-méme. La vérité est en Christ; elle en témoigne, elle répéte & chaque
génération les paroles du Christ, elle unit & Christ les croyants par le baptéme
et la Cene. Tous les baptisés devraient étre en communion les uns avec les
autres; si cette communion est interrompue, cela ne vient pas de Dieu mais
du péché des hommes.

«En qualité de branche de I'Eglise réformée, I'Eglise d’Ecosse a constam-
ment suivi I’exemple de Calvin, qui voulait restaurer ’Eglise apostolique
et catholique en la réformant selon les fondements apostoliques et en accord
avec la doctrine catholique des conciles cecuméniques de I’Eglise indivisée»
(p. 10). Que I’Eglise d’Ecosse soit, en ce sens, catholique, les auteurs I’af-
firment, insistant sur D’apostolicité de sa doctrine, de son culte et de son
ministére.

Sa doctrine est fondée sur les Ecritures, plus précisément sur I'événement
de la révélation, dont les Ecritures ne sont que le témoignage humain. Le
probléme d’herméneutique posé par cette distinction est, d’ailleurs, vite
résolu: les apbtres ayant re¢cu I’Esprit de vérité, c’est le Christ lui-méme qui
parle dans les Ecritures (p. 58). Celles-ci ne constituent pas l'unique lieu
théologique: le symbole des Apodtres, ceux de Nicée et d’Athanase expriment
authentiquement la tradition orale transmise par les apétres: «The Holy
Scriptures and the catholic Creeds have a parallel but distinet descent from

29



450 Rezenstonen

the oral apostolic teaching of the first age, wich they directly represent»
(p. 63).

Le culte célébré dans I’Eglise d’Ecosse comporte trois offices: ’eucharistie,
Ioffice de priéres et I'office de bénédictions. L’eucharistie, culte ordinaire du
dimanche, en est le centre. Au cours de ce service, la prédication est men-
tionnée (en une ligne, p. 48) mais n’est que préparation a l’acte sacramentel.
La Céne est céleste: Christ s’offre a son Pére; unis a lui, nous offrons le Christ
et nous nous offrons nous-mémes & Dieu. D’autre part, Christ s’offre & nous
en nourriture et breuvage spirituels, nous communiquant réellement sa chair
et son sang de maniere ineffable. C’est 1a le culte vrai et complet ordonné
par le Christ.

Quant au ministére, les auteurs distinguent celui des apotres, évangélistes
et prophétes, qui était extraordinaire et a cessé, de celui des pasteurs-
évéques et anciens-diacres, qui est ordinaire. L’épiscopat n’était & 'origine
qu’une des fonctions presbytérales; la Réforme s’est bornée & rendre aux
presbytres ce que l'épiscope leur avait enlevé & son profit: le sacerdoce
complet et le gouvernement de 1’Eglise, ce dernier en collaboration avee les
anciens ou diacres. La charge presbytérale, établie par les apdtres, s’est
transmise sans interruption de pasteurs & pasteurs; il y a donc I une vraie
succession apostolique.

Cet exposé, qui ne manque ni de clarté ni de science théologique, met en
lumiére, pensons-nous, le danger de syncrétisme qui menace les meilleurs
théologiens sous la pression, légitime, de ’cecuménisme. — Si I'Eglise n’est
pas source de vérité (p.4), pourquoi alléguer les conciles et leurs formules ?1
Calvin était plus prudent. — Si I’Eglise d’Ecosse reconnait dans I’Ecriture
T’'unique source de sa foi et de sa vie, pourquoi s’aventurer & dire des sym-
boles ecuméniques qu’ils sont aussi ’expression d’une tradition orale au-
thentiquement apostolique ? — Pourquoi, surtout, réintroduire dans le culte
eucharistique cette notion d’oblation contre laquelle les réformateurs se sont
élevés avec tant de force ? Ecoutons Calvin: «Nous disons que pour sentir
aucun profit de la Ceéne, il ne faut rien apporter du ndtre, pour mériter ce
que nous cherchons: mais que seulement nous avons a recevoir en Foi la
grice qui nous y est présentée, laquelle ne réside pas au Sacrement mais
nous renvoie a la croix de Jésus-Christ, comme elle en procéde» (Traité de la
Ceéne). Jean-Daniel Burger, Neuchdtel.

Israel und die Kirche. Eine Studie, im Auftrag der Generalsynode der Nieder-
lindischen Reformierten Kirche zusammengestellt von dem Rat fiir das Ver-
hilinis zwischen Kirche und Israel. Zirich, EVZ-Verlag, 1961. 93 S.

Diese Studie ist bedeutsam. Sie enthilt zwar keine {iberraschenden neuen
Einsichten. Sie faBt zusammen, was von zahlreichen Theologen schon seit
lingerer Zeit tiber das Verhiltnis von Israel und Kirche gesagt und geschrie-
ben wird. Es wird vor allem darauf hingewiesen, daf3 Israel auch heute als
Gottes erwihltes Volk zu betrachten ist. Es hat sich zwar Christus gegeniiber
verschlossen. Daraus darf aber nicht gefolgert werden, daf3 Israel seine be-
sondere Stellung in Gottes Heilsplan verloren hétte und daB3 es darum nichts
anderes als irgendeines der uibrigen Vélker wire. Es kann auch nicht die



Rezensionen 451

Rede davon sein, dall Israel, seit es Christus abgelehnt hat, endgiiltig ge-
richtet und verworfen wire, wie das im Laufe der Kirchengeschichte immer
wieder behauptet worden ist. Gottes Gnadenverheilungen sind unwider-
ruflich. Der Bund, den Gott mit Israel geschlossen hat, ist darum nicht auf-
gehoben, selbst wenn er von seiten Israels aufs Schwerste in Frage gestellt
ist. Die Hoffnung bleibt, daf} Israels Bestimmung einst noch erfillt und ver-
wirklicht werden wird. Es darf von der Kirche auch nicht tibersehen werden,
dal3 das Nein, das Israel gegeniiber Christus gesagt hat und an dem es in sei-
ner groBBen Mehrheit nach wie vor festhiilt, etwas Geheimnisvolles an sich
trigt. So sehr es als Ungehorsam und Untreue gegeniiber Gott verstanden
werden muf}, dient es doch zugleich Gottes Plan. Denn indem Israel Christus
ablehnt, wird ja die Tir fiir die Volker gedffnet. Es entsteht die christliche
Kirche, die aus Juden und Heiden zusammengesetzt ist. Die Heiden werden
mit in den Bund einbezogen. Sie werden «mit-erbaut, Mit-erben, mit-einge-
leibt, Mitgenossen (p. 31)».

Wir haben nach Christus also zweil Linien. Da 1st die Kirche, in der Israel
fortgesetzt wird. Zugleich besteht aber auch Israel fort, vorliufig neben der
Kirche. «Diese beiden Linien laufen gleichsam unverséhnt weiter, als schwe-
rer Anstof3 fiir unser Verlangen, alles logisch zu verstehen. Eine befriedigende
Erklirung ist dafiir nicht zu geben. Wir werden stets wieder auf das Geheim-
nis des Konigs stoflen, der mit der Menschheit in der Geschichte verborgene
Wege geht. Es ist seine Khre, dal3 er sein Volk dahin bringt, wo es sein soll,
wenn es auch durch die Tiefe geht. Sein Reich steht fest, und die Tore stehen
offen fur das Volk seiner ersten Liebe» (8. 32).

Es ist selbstverstindlich, dal} diese Sicht bestimmte Konsequenzen hat
fir das Verhiltnis der Kirche zu Israel. «Die Kirche soll, mit dem Blick auf
dieses Ende, Israel nicht fortstoBen, sondern festhalten in ihrer Liebe und
in ihrem Gebet. Sie kann auch gar nicht anders, weil sie allein so ihrem
Heiland treu ist, der den Zaun, der dazwischen war, abgebrochen hat: Er
ist unser Friede, das hei3t der Friede, die Vereinigung zweier Gruppen, aus
denen laut der Heiligen Schrift die Menschheit prinzipiell besteht: Juden und
Nicht-Juden, Israel und die Vélker» (S. 32). Es fragt sich sogar, ob es richtig
ist, von christlicher «Mission» unter den Juden zu reden. «Der jiingeren
Schwester ziemt es nur, zu versuchen, ein Gespriach mit dem &lteren Bruder
anzukniipfen» (S. 42).

Alle diese Gedanken sind nicht neu. Sie sind in den letzten Jahren immer
wieder ausgesprochen worden. Die Bedeutung der Studie liegt darin, daB
sie nicht aus der Feder eines ecinzelnen Theologen stammt, sondern von einer
offiziellen kirchlichen Kommission erarbeitet worden ist. Die Niederldndisch
Reformierte Kirche hat sich seit dem Krieg intensiv mit dem Verhéltnis zu
Israel beschéftigt. Sie hat — wohl als erste und bisher einzige Kirche — die
besondere Verantwortung gegeniiber Israel in ihrer Kirchenordnung ver-
ankert (1951). Die vorliegende Studie wurde von der Generalsynode ange-
regt, um die Gemeinden zu einem tieferen Verstéandnis Israels zu fiihren.

Die Niederlandisch Reformierte Kirche hat also erkannt, dafl die Aus-
einandersetzung mit Israel eine Aufgabe der Kirche als Ganzes ist und darum
nicht einzelnen christlichen Gesellschaften und Vereinen tiberlassen werden



452 Rezensionen

darf. Es ist zu hoffen, daB3 diese Erkenntnis in zahlreichen weiteren Kirchen
Eingang findet. Iis soll damit keine Kritik geiibt werden an den Gruppen
innerhalb der Kirchen, die bis jetzt im Zeugnis unter dem jidischen Volk
ihre besondere Aufgabe gefunden haben. Sie haben einen Dienst geleistet,
dessen Bedeutung kaum iiberschétzt werden kann. Sie haben die Judenfrage
in den christlichen Kirchen wachgehalten. Es geht heute einzig darum, das,
wasg sie gesehen haben, in die Kirche zu «integrieren» und zu einer Aufgabe
werden zu lassen, an der jedes Glied der christlichen Gemeinde Anteil hat.
Es ist allerdings auch selbstverstdndlich, daB in diesem Augenblick der ge-
samte Fragenkomplex neu durchdacht werden mul3.

Diese Integration ist wichtig zunichst fir das richtige Selbstversténdnis
der Kirche. Die Kirche kann sich selbst erst richtig verstehen, wenn sie ihr
Verhiltnis zu Israel richtig versteht. Wenn sie sich von dieser Auseinander-
setzung dispensiert oder sie an einzelne Gruppen delegiert, fehlt ihr eine
wichtige Voraussetzung zum richtigen Selbstversténdnis. Der Schritt der
hollandischen Kirche stellt darum auch einen wichtigen Beitrag zur ékume-
nischen Bewegung dar. Die im Weltkirchenrat zusammengeschlossenen
Kirchen sind bis jetzt auf die Frage ihres Verhéaltnisses zu Israel wenig ein-
gegangen. Die Vollversammlung in Evanston hat es abgelehnt, einen Ab-
schnitt tiber die Hoffnung Israels in den gemeinsamen Bericht aufzunehmen.
Es ist aber klar, daf3 die Frage damit noch nicht als erledigt betrachtet wer-
den kann. Denn ist es méglich, iiberzeugend und mit biblischer Begriindung
von der Einheit in Christus zu reden ohne den sehnlichen Wunsch, daf3 auch
Israel «einst in Christus die Einheit mit dem ‘neuen’ Bundesvolk wieder-
finden moége» (S. 29) ? Ist es mdglich, die neutestamentlichen Stellen, die
von der Einheit in Christus reden, zutreffend auszulegen ohne den sténdigen
Gedanken an Israel ? Ist es moglich, zu sagen, dal wir in der 6kumenischen
Bewegung die Einheit um des Zeugnisses Christi willen suchen, ohne in be-
sonderer Weise an das Zeugnis unter den Juden zu denken ? Denn ist nicht
die Einheit des Gottesvolkes unbedingte Voraussetzung, wenn Israel die
Einheit in Christus finden soll ? Der Weltkirchenrat wird sich darum auf die
Dauer der Beschaftigung mit Israel nicht entziehen kénnen, wenn wirklich
von Grund auf gekliart werden soll, was unter der Einheit des Gottesvolkes
zu verstehen ist. Der Ansto3 dazu darf allerdings nicht von oben her, von
einer §kumenischen Versammlung erwartet werden. Er mull aus den Mit-
gliedkirchen selbst kommen. Aus diesem Grund ist es so wichtig, daf3 zahl-
reiche Kirchen dem Beispiel der Niederldndisch Reformierten Kirche folgen
und anfangen, sich als Kirchen mit dem Israelproblem zu beschiftigen. Die
reformierten Kirchen haben wohl unter allen Kirchen, die im Weltkirchenrat
vertreten sind, die meisten Voraussetzungen dazu. Sie tragen darum auch
eine besondere Verantwortung, dal3 die Frage nicht linger umgangen wird.

Vielleicht konnen drei praktische Anregungen dazu dienen, die Studie
der Niederlindisch Reformierten Kirche noch etwas weiter zu fithren.

a) Wenn Israel auch nach Christus Gottes erwihltes Volk bleibt, so ist
auch die Geschichte, die es in der nachchristlichen Zeit gehabt hat, von Be-
deutung. Sie steht in enger Beziehung zur Geschichte der Kirche. Denn wenn
ein sachlicher innerer Zusammenhang besteht zwischen dem fortbestehenden



Rezenstonen 453

Israel und der Kirche als neuem Bundesvolk, so folgt daraus, daB auch die
Geschichte Israels und die Geschichte der Kirche als etwas Zusammen-
gehoriges zu betrachten sind. Die Geschichte Israels ist von christlichen
Theologen immer wieder dargestellt worden. Sie wird gelegentlich auch an
den theologischen Schulen gelehrt. Wire es aber nicht notwendig, die Ge-
schichte Israels in die Disziplin der Kirchengeschichte einzubeziehen, sie
gewissermallen «synoptisch» mit der Geschichte der Kirche darzustellen ?
Eine derartige Darstellungsweise wiirde ohne Zweifel unerwartete Be-
ziehungen und Gesichtspunkte an den Tag bringen. Und sie kénnte vor allem
mithelfen, die untrennbare Zusammengehorigkeit von Israel und Kirche im
Bewulltsein der Kirche zu vertiefen.

b) Wenn die besondere Verantwortung der Kirche gegeniiber Israel in
den Gemeinden verwurzelt werden soll, geniigt es nicht, in Studiengruppen
auf die Problematik einzugehen. Die Verbundenheit mit Israel muB3 auch im
gottesdienstlichen Leben Ausdruck finden. Es wére darum eine groBe Hilfe,
wenn ein bestimmter Sonntag des Jahres von der Kirche als Israelsonntag
bezeichnet wiirde. Es wire dann nicht dem Zufall {iberlassen, ob eine Ge-
meinde mit der Frage tiberhaupt konfrontiert wird. Die Einfiihrung eines
Israelsonntages hétte zur Folge, dal jede Gemeinde mindestens einmal im
Jahr an die bleibende Zusammengehdorigkeit erinnert wiirde. Es wiirde dabei
allerdings viel davon abhingen, daf3 dieser Tag griindlich vorbereitet wird
(Handreichung fiur die Predigt, Gestaltung der Liturgie, Bestimmung der
Kollekte usw.). Ohne vorhergehende griindliche Vorbereitung kdnnte ein
Israelsonntag auch Verwirrung stiften.

¢) Die dritte Anregung betrifft die ékumenische Gebetswoche. Es wére
ein groBer Fortschritt, wenn wihrend der Gebetsoktav im Januar sowohl in
der romischen Kirche als auch in den im Weltkirchenrat zusammengeschlos-
senen Kirchen fiir Israel gebetet wiirde, dafiir, da3 Israel und Kirche zur
Einheit in Christus zusammengefiihrt werden. Abbé Couturier hat in seinen
Gebetsprogrammen Israel gelegentlich erwéhnt. In die Gebetsprogramme,
die in Genf ausgearbeitet werden, ist sie nie aufgenommen worden. Wire es
aber nicht ein erster Schritt zur Vertiefung unseres Verhéltnisses zu Israel,
wenn wir durch die Gebetswoche zur Furbitte fiir Israel angeleitet wiirden ?

Lukas Vischer, Genf.

G10VvANNI MIEGGE, L’évangile et le mythe dans la pensée de Rudolf Bultmann.
Traduit de I'italien par Héléne Neef. (Bibliothéque Théologique.) Neuchatel,
Delachaux & Niestlé, 1958. 130 p.

Le livre de M. Miegge, qui était professeur & la Faculté de théologie de
I’Eglise vaudoise & Rome, a paru d’abord en 1956, sous le titre: L’evangelo e
2l mito nel pensiero di Rudolf Bultmann. A 1’occasion de cette traduction fran-
caise ’'auteur a revisé et parfois remanié son texte, lequel est encore augmenté
d’un avant-propos de Jean-Louis Leuba (p. 5-12). Nous y trouvons aprés une
Introduction: Le Probléme (p. 13-23), les chapitres suivants: I. Bultmann,
interpréte du Nouveau Testament (p. 24-59); II. Existentialisme et Théo-
logie (p. 60-82); III. Mythe, Religion, Philosopie (p. 83-108); la Conclusion:
Christ et ses Bienfaits (p. 109-118); un Appendice intitulé: Bultmann dans



454 Rezensionen

la critique catholique (p. 119-125) et finalement une Note bibliographique
(p. 126-128).

Selon M. Leuba: «C’est Bultmann lui-méme et Bultmann tout entier que
lauteur veut laisser parler» (p. 6). Pour M. Miegge le but de son livre est:
«avant tout de faire comprendre la position théologique de Bultmann» (p. 59).

Bien que l'auteur s’en tienne principalement aux positions courantes, son
travail en tant que premiére introduction & la pensée de Bultmann peut étre
considéré comme parfaitement réussi.

Pourtant il est dommage que M. Miegge n’ait pas développé son idée:
«’action de Dieu se donne une dimension cosmique» (p. 87). Car 1a se trouvait
la possibilité d’une part de donner une contribution originelle & la discussion
autour de Bultmann et d’autre part de surmonter les positions Bultman-
niennes par ’élaboration du rapport kérygmatique, qui existe entre ’action
de Dieu de I’Alliance et sa création. Attila S zekeres, Bruzelles

Worreane MULLER-LAUTER, Méglichkeit und Wirklichkeit bei Martin
Heidegger. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1960. 107 S.

Die Zahl der Verdffentlichungen tber Martin Heidegger ist aullerordent-
lich grof3. Hermann Lubbes bis 1955 gehende Bibliographie der Heidegger-
Literatur (Zeitschr. philos. Forsch. 11, 1957) umfalBt 880 Titel. Heideggers
«Einflul} auf die Wissenschaften» — Titel einer Festschrift zum 60. Geburtstag
(1949) — 148t sich kaum tberblicken. Hinsichtlich der Theologie kann man
auf G. Millers Artikel Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theo-
logie (in dieser Zeitschrift 1959) und auf H. Ott, Denken und Sein. Der Weg
Martin Heideggers und der Weg der Theologie (1959) hinweisen. Fiur den
angloamerikanischen Leserkreis gibt Thomas Langen, The Meaning of
Heidegger. A Critical Study of an Existentialist Phenomenology (1959) eine
Einfithrung, die sehr vonnéten ist.

Miuller-Lauters Werk wird gewill das kontinentale Heidegger-Studium be-
fordern. Im Gegensatz zu Paul Hithnerfeld, In Sachen Heidegger. Versuch
iiber ein deutsches Genie (1959), in welchem Buch der Verfasser die «Seins-
frage» an Heidegger selbst richtet, um die Wechselwirkung zwischen Werk,
Personlichkeit und Leben aufzuzeigen, gibt Miller-Lauter eine wohldoku-
mentierte Untersuchung der Heideggerschen Philosophie ohne mehr oder
weniger tiefsinnige und mehr oder weniger zweideutige Anspielungen. Die
Absicht Muller-Lauters ist, an das Heideggersche Denken keine diesem
fremde MaBstédbe anzulegen.

Seinen Ausgangspunkt nimmt Miiller-Lauter in einer AuBerung Heideggers
anldBlich der Darlegung des «Vorbegriffes der Phénomenologie» am Beginn
seiner Untersuchungen in «Sein und Zeit»: «Héher als die Wirklichkeit steht
die Moglichkeit.» Miller-Lauter untersucht nun die RechtméiBigkeit dieser
Behauptung eines Vorranges der Moglichkeit vor der Wirklichkeit, und er
will zeigen, dal Heidegger, in dem Bemiihen, der Moglichkeit bzw. der Zu-
kunft den ontologischen Vorrang innerhalb der «Modalitdten» bzw. innerhalb
der Ekstasen der Zeitlichkeit einzurdumen, bei der Interpretation existen-
tialer Phéanomene die konstitutive Bedeutung der Wirklichkeit und ihres
zeitlichen «Sinnes», der Gegenwart, in einer Weise unberticksichtigt 166t oder



Rezensionen 455

abdréngt, die den seinem eigenen Ansatz zugrunde liegenden Voraussetzungen
nicht gerecht zu werden vermag. Entscheidend ist wohl die Frage, ob der in
«Sein und Zeit» ausgesprochene Vorrang der Méglichkeit vor der Wirklich-
keit tatsichlich ein Grundmotiv ist, das das Denken Heideggers maligebend
bestimmt und trigt. von Krockow hat schon friher behauptet, dal der
Grundsatz: «Hoher als die Wirklichkeit steht die Moglichkeit» Heideggers
Werk von Anfang bis zu Ende durchziehe. Die Diskussion tiber diese These
wird aller Wahrscheinlichkeit nach fortsetzen. Man hat aber allen Grund,
Miiller-Lauter dafiir dankbar zu sein, dall er mit grofiter Sorgfalt viele
schwierige Probleme analysiert. Seine Arbeit ist ein bedeutender Beitrag
zu den Auslegungen und Erlduterungen der Heideggerschen Philosophie.
Benkt-Evik Benktson, Hskilstuna, Schweden.

EBERHARD STAMMLER, [Protestanten ohne Kirche. Stuttgart, Kreuz-Verlag,
1960. 232 S. DM 12.80.

Vorziige und Grenzen des vorliegenden Buches liegen in der soziologischen
Perspektive, in der hier Problematik und Aufgabe des Protestantismus in
unserer Zeit anvisiert wird. Eindriicklich wird das Dilemma aufgezeigt, das
in aller kirchlichen Verkiindigung besteht zwischen der Wirklichkeit der
neutestamentlichen Gemeinde und der Wirklichkeit der heutigen Volks-
kirche als «Religionsanstalt». Der biblisch-theologische Kirchenbegriff, wie
er in unseren Predigten vorausgesetzt und (theoretisch!) vertreten wird, ist
nach Stammler angesichts der heutigen Realitdten des kirchlichen Lebens
bloBe «Ideologier, das heiit ein Denkgebilde, das dem realen Sein nicht mehr
adédquat ist. Es wird in der Diagnose manches scharf und klar gesehen und
kritisch durchleuchtet. Es klingt da manches recht revolutionédr. Aber wo
Stammler dann zu den Méglichkeiten der Therapie weiterschreitet, bringt er
eigentlich nicht viel Neues und wirklich Hilfreiches. Von der rechten Solidari-
tédt mit der « Welt» haben andere schon kriftiger und klarer geredet. Stamm-
ler pladiert schlieBlich dafiir, dal die Kirche eben auch als traditionelle In-
stitution und «Religionsanstalt» ihr Recht habe, da ja das entsprechende
Bedurfnis auch beim modernen Menschen im soziologischen Test nach-
gewiesen werden kann. So wichtig es ist, bei der Besinnung auf die heutige
Lage und Aufgabe der Kirche die soziologischen Aspekte wichtig und ernst
zu nehmen, so zeigt gerade das Buch von Stammler mit aller Deutlichkeit,
daB} das alles nur fruchtbar werden kann, wenn zuerst auch theologisch klar
und ernsthaft gedacht und gearbeitet wird.

Andreas Lindt, Worb (Kt. Bern).

Karr THIEME, Biblische Religion heute. Hinweise und Ausblicke auf ihre ge-
schichtliche und endgeschichtliche Entfaltung. Heidelberg, Verlag Lambert
Schneider, 1960. 189 S.

Was uns in dem schmalen Band vorgelegt wird, sind Visionen einer Ge-
schichtstheologie eigener Art. Es ist das besondere Anliegen Thiemes, zu
zeigen, wie sehr alle durch die biblische Offenbarung bestimmten Religionen
eine gemeinsame Prigung an sich tragen und in der Geschichte Gottes mit
den Menschen ihre je besondere Funktion und Aufgabe haben. Das gilt vom



456 Rezensionen

Christentum in seinen verschiedenen konfessionellen Ausprédgungen, ebenso
aber auch vom alten und modernen Judentum. Das gilt weiter vom Islam
(in dem Thieme eine «ungewollte Riickwirtsreduktion der Biblischen Offen-
barung auf ihr gleichsam vor-geschichtliches Minimum» sieht) und auch von
der «antireligiésen Religion» des Marxismus, der «Naherwartung eines
,Jingsten Gerichts’, das endlich den seit dem ,urkommunistischen‘ Paradies
von dieser Welt verschwundenen Zustand vollkommenen Friedens und voll-
kommener Gerechtigkeit wiederherstellt — fir immmer».

Das Wesentliche aller «biblischen Religion», und auch ihrer «Pseudo-
morphosen» bei Mohammed und Marx, ist fiir Thieme die eschatologische
Ausrichtung. Dies gewinnt fiir ihn in der Betrachtung unserer Zeit eine ent-
scheidende Bedeutung. Alle Zeichen der Zeit deuten ihm daraufhin, daB das
endzeitliche Gefille rapid zunimmt. Thieme selber falit die Zielsetzung seines
Buches folgendermafBen zusammen : « Unter Benutzung gesicherter Ergebnisse
der Wissenschaft wird gewagt, die heutigen ,Zeichen der Zeit‘ im Lichte des
offenbarten Gottesworts dhnlich auf die nahe Wieder-Kunft des Messias Jesus
hin zu verstehen, wie der Tdufer und die Zwolf die damaligen Zeichen als
solche der An-Kunft des Messias in Jesus von Nazareth verstanden haben.»

Thieme schreibt nicht ohne ein deutliches prophetisches BewuBtsein, aber
immer mit der Zuriickhaltung des gelehrten Denkers, dem alles markt-
schreierische Gehaben fernliegt. Zeichen der Endzeit scheint ihm in beson-
derer Weise die sténdig wachsende Bedrohung durch den «Totalitarismus»
der Ideologien zu sein — wobei er (hier wird er direkt leidenschaftlich) in der
geistigen Situation des Westens die falsche, pseudochristliche Ideologie der
«Moralischen Aufriistung» («totale Gleichschaltung im Namen Gottes») fur
arger und gefahrlicher hilt als den Bolschewismus.

Es stehen in Thiemes Buch manche gescheiten, kithnen, auch eigenwilligen
und anfechtbaren Reflexionen. Jedenfalls werden wir aber zu eigenem Wei-
terdenken angeregt. Andreas Lindt, Worb, Ki. Bern.



	Rezensionen

