
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

La branche d'amandier. Hommage à Wilhelm Vischer. Montpellier, Causse,
Graille, Castelnau Imprimeurs, 1960. 230 S. N.F. 16.50.

In der Festschrift zum 65. Geburtstag von Wilhelm Vischer erfahren wir
durch Daniel Lys, daß der Geehrte seit seinem Wegzug aus Basel im Mai
1946 mit einer Reihe von Veröffentlichungen der alttestamentlichen Wissensehaft

und der Kirche weiterhin gedient hat. Man nimmt ferner zur Kenntnis,
daß der Jubilar zur Zeit am 3. Band des «Christuszeugnisses» arbeitet; mit
Spannung sieht man dem Erscheinen dieses Werkes entgegen, über dessen

langes Ausbleiben die Meinungen weit auseinandergingen. Es ist auch nicht
uninteressant, daß Vischer seinem Haus in Frankreich den prophetischen
Namen maqqél shaqédh (la branche d'amandier, Mandelzweig, Jer. 1, 11)

gegeben hat. Schließlich sind der Festschrift zwei Porträts beigegeben.
Der Band umfaßt mit seinen 22 Beiträgen einen sehr weiten Raum. Daß

nicht alle Artikel gleiches Niveau halten, braucht nicht besonders
hervorgehoben zu werden. Unter Umgehung der der Festschrift zugrunde liegenden
alphabetischen Ordnung ergibt sich eine Gliederung in Beiträge zu den
einzelnen Disziplinen der alttestamentlichen Wissenschaft; ferner liegen
Aufsätze vor, die sich mit den Beziehungen zwischen Altem und Neuem Testament

— wie könnte es in einer hommage à Wilhelm Vischer anders sein! —

sowie mit der Verbindung zwischen dem Alten Testament und dem modernen
Staat Israel befassen.

Erwägungen zur Sprache des Alten Testaments liegen in den
nachstehenden Arbeiten: Frank Michaéli (S. 145ff.) befaßt sich mit dem Problem
der Bedeutung der hebräischen Grammatik für die biblische Theologie. Als
wesentliche Merkmale des hebräischen Denkens bezeichnet er die Konkretheit,

die Bewegung, die Einheit und Totalität, ferner die Fülle und die Kraft.
Ganz anders geartet ist der Artikel von Daniel Lys (S. 114ff.), der einige
Wortspiele (z.B. Jes. 5, 7; 12, 2f. usw.) und Namen (Noah, Kain, Abel,
Simson, Babel) untersucht und zeigt, daß sehr häufig im Vokabular bereits
die beabsichtigte Botschaft enthalten ist und daß die Wortwahl oft zur Ent-
mächtigung fremder Religion führen will. In gewohnt sorgfältiger und
ausgewogener Weise prüft Paul Humbert (S. 63ff.) jene Phänomene im Alten
Testament, die im Griechischen in den Bereich von üßpiZeiv und ößpu;
gehören. Die philologische Arbeit wird theologisch ausgewertet am Aufriß des

Jahvisten, in der vom Griechischen verschiedenen Zielsetzung der betr.
Ausdrücke und in der eschatologischen Perspektive. Carl Keller (S. 88ff.) geht
den Makarismen im Alten Testament nach, indem er nach der Verwendung,
der Absicht und dem Inhalt der «Seligpreisungen» fragt; der Schluß, daß die
Makarismen des Neuen Testaments diejenigen des Alten Testaments wieder
aufnehmen, ist überzeugend.

Die Geschichtskenntnis Israels wird bereichert durch folgende Beiträge:
John Bright (S. 20ff.) vergleicht den Bericht über Sanheribs Feldzug in
2. Kön. 18, 13-19, 37 (Jes. 36f.) mit Stellen aus dem Buch Jesaja und
kommt zum Ergebnis, daß verschiedene Unternehmen miteinander verbun-



Rezensionen 439

den sind, daß dann aber der Kontrast ausgeglichen worden ist. Philippe
Reymond (S. 210ff.) umsehreibt im Anschluß an Alt die Natur des
Salomonischen Königtums und sieht in der Darstellung von Salomos Traum
eine theologische Reaktion der Berichterstatter, die den König den charismatischen

Führern der früheren israelitischen Geschichte zugesellt und ihn
als gerechten Richter zum Mittler zwischen Gott und Volk macht. Georges
Pidoux (S. 191 ff.) sieht formgeschichtlich hinter etlichen Psalmen die
Institution des altisraelitischen Asylrechts; von da aus werden einige
theologische Aussagen (z.B. in Ps. 31 und 71) konkreter. Gerhard von Rad (S. 198 ff.
- französische Übersetzung aus seiner Theologie, II., S. 112ff.) zeichnet die
Entwicklungsstufen des israelitischen Geschichtsbegriffs von den Festen als
Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens über die lineare Aneinanderreihung
der Feste (Heilsgeschichte) bis hin zur Eschatologie als Wiederholung der
geschichtlichen Heilstaten Jahves nach.

Mit Fragen der Exegese beschäftigen sich die nachstehenden Aufsätze:
André Caquot (S. 32ff.) weist an der Gestalt des Hiob königliche Züge nach,
indem er Kap. 29 einer genauen Prüfung unterzieht und den
religionsgeschichtlichen Hintergrund mitberücksichtigt. Robert Martin-Achard
(S. 137ff.) nimmt eine wenig beachtete These von Fichtner auf und macht
wahrscheinlich, daß Jesaja vor seiner Berufimg zum Propheten ein Weis-
heitslehrer war ; seinen Werdegang vergleicht er mit Paulus im Neuen Testament.

Durch sein neues Amt gerät Jesaja in Konflikt mit seinen ehemaligen
«Kollegen» vor allem hinsichtlich der politischen Auseinandersetzung.
Edouard Dhorme (S. 46ff.) steuert eine Abhandlung über die biblische
Dämonologie bei, indem er das einschlägige Material aus dem Alten Testament
und aus dem Neuen Testament konfrontiert und mit dem außerbiblischen
Stoff vergleicht. William-A. Goy (S. 56ff.) schränkt seine Untersuchung ein
auf Ps. 77, dessen «Sitz im Leben» nicht aufzuzeigen sei; er stamme und
handle von einem Menschen, den der religiöse Zweifel umtreibt und der sich
mit dem traditionellen Glauben nicht zurechtfindet. Edouard Jacob (S. 83ff.)
liefert einen Beitrag zur Typologie, zur Geschichtsdeutung und zum
Geschichtsverständnis des Hosea, indem er an Hand von Hos. 12, 13f. die Ehe
des Propheten als Illustration der Erwählung und des Bundes erklärt. Henri
Michaud (S. 157ff.) behandelt die Berufungserzählung des Jeremia (1, 4-10)
und zeigt, daß Jeremias politisches Eingreifen streng religiös motiviert ist
und im Rahmen seines persönlichen Verhältnisses zu Gott erfolgt. Giovanni
Miegge (S. 165ff.) untersucht den Begriff TDfl in Jes. 40, 6 vor allem an Hand
der reformatorischen Exegese (besonders Diodati in den beiden Ausgaben
seiner italienischen Bibel von 1607 und 1641, die einen Wandel in der
Calvinistischen Orthodoxie zum Ausdruck bringt). Walther Zimmerli (S. 216ff.)
zeigt die Verschiedenheit der Aufnahme der Exodustradition bei Ezechiel
und Deuterojesaja in der Ausdrucksweise, in der Auswahl und in der Ab-
zweckung.

Es bleibt eine letzte Gruppe von Beiträgen verschiedenen Inhalts: Voran
steht der Aufsatz von Samuel Amsler (S. 12ff.) über das hermeneutische
Problem, das ein neues Gesicht erhalten hat durch die sog. Formgeschichte,
welche den Text in seiner Eigenart zu Gehör bringt und gerade dadurch das



440 Rezensionen

Vernommene Ereignis werden läßt; auch die Gefahren (Allegorie und
Historismus) werden visiert. Alphonse Maillot (S. 127ff.) versucht der christo-
logischen Bedeutung in Gen. 2 und 3 nachzuspüren. André Naher (S. 171 ff.)
belegt die jüdische typologische Exegese, die im Propheten Jeremia den
Vorläufer der Pharisäer sehen will. André Parrot (S. 177ff.) behandelt aus
der Religionsgeschichte des Zweistromlandes den Gebetsgestus (erhobene
oder gefaltete Hände) und die Gebetshaltung (stehend oder kniend), die
nicht der Willkür überlassen, sondern geregelte äußere Zeichen sind. Denise
Piccard (S. 181 ff.) legt Gedanken vor zur christlichen Interpretation von
Abrahams Fürbitte, dem Opfer auf Moria und dem Gotteskampf am Jabboq.
Die Antwort auf die drei offenen Fragen werden im Neuen Testament gefunden.

André Lacoque (S. 101 ff.) schließlich stellt Erwägungen an über das
Verhältnis des modernen Staates Israel zur alttestamentlichen Prophétie,
indem er auf die Bedeutung des Landes in beiden Epochen hinweist.

Die vorliegende Rezension enthält sich des Urteils über die einzelnen
Beiträge. Sie möchte auf die zwar sehr unterschiedliche aber reichhaltige
Schrift hinweisen, die dem Jubilaren große Ehre macht und über den Kreis
der Freunde von Wilhelm Vischer und über die Fachleute hinaus lesenswert
ist und vielfach erleuchtend und befruchtend wirkt.

Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau.

Karl Heinrich Rengstorf, Hirbet Qumran und die Bibliothek vom Toten
Meer. Studia Delitzschiana, 5. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1961. 81 S.

Engl, brosch. DM 9.30.

Das Buch legt in deutscher Fassung eine Überarbeitung der am 19.
November 1959 auf Einladung der Universität Leeds vom Verfasser gehaltenen
Gastvorlesungen vor und wirft angesichts der Qumranschriften die Frage auf,
ob die in der Wüste Judas aufgedeckten Manuskripte im Gegensatz zu der
weitgehend zugestimmten Essenertheorie nicht Teile der Bibliothek des

Tempels zu Jerusalem seien, die beim Anrücken des römischen Heeres
verlagert wurden und so bei der Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n. Chr. der
Vernichtung entgangen sind. Zwar will der Verfasser der mit Anmerkungen
sorgfältig belegten Studie seine Theorie als Arbeitshypothese gewertet haben
(S. 41), meint jedoch, daß sie den Tatsachen weit mehr gerecht werde als die
fast «mit dem Anspruch eines Dogmas» auftretende Essenertheorie. Letztere
verkenne den Charakter der Bibliothek aus den Höhlen als einer biblisch
bestimmten, vermöge nicht zu erklären, wieso diese keinen autorisierten
Bibeltext aufweist und das eigene Schrifttum nicht in ausgewogener einheitlicher

oder vereinheitlichter Form vorlegt. Des weiteren weise die Essenertheorie

auch mit den archäologischen Befunden unausgeglichene Spannungen
auf (u. a. wird auf die Kupferrollen hingewiesen) und führe sie eher zur
Verdunkelung unserer Vorstellungen von der Entstehung des Christentums als
zur Klärung derselben. Andererseits wiesen andere Faktoren darauf hin,
daß wir es bei den Höhlenschriften mit Teilen der Bibliothek des jerusalemischen

Tempels zu tun haben: das Nebeneinander von Leder- und
Papyrushandschriften; das Vorhandensein von aramäischen und griechischen
Ubersetzungen und von Interpretationen biblischer Bücher in hebräischer und



Rezensionen 441

aramäischer Sprache sowie von midraschartigen Schriften; das Erscheinen
von Handschriften in althebräischer Schrift neben vielen anderen in
Quadratschrift ; das Fehlen eines einheitlichen Schreiberstiles ; die Tatsache, daß
erhebliche Teile der Bibliothek, für sich genommen, aus dem Judentum der
letzten Jahrhunderte vor Christi Geburt nicht herausfallen; die Teile der
Bibliothek, die sich speziell mit kultischen Fragen beschäftigen; die Breite
der Bibliothek und die Kupferrollen. Die in Chirbet Qumrân wiederaufgedeckten

Gebäude könnten Einrichtungen der Tempelverwaltung gewesen
sein (S. 37).

Im Rahmen einer kurzen Besprechung ist es unmöglich, dieser gründlichen

Studie an allen wichtigen Punkten gerecht zu werden ; ich möchte mich
auf einige kritische Bemerkungen beschränken. Bei der Bestimmung der
Herkunft des Schrifttums scheint mir der Verfasser zu einseitig die
biblischen und apokryph-pseudepigraphischen Manuskripte zu verwerten und
sich kaum den vor 1947 unbekannten Dokumenten, wie etwa den Kommentaren,

zuzuwenden. Es erhebt sich die Frage, ob man wirklich von
Schreibmaterial, Bibeltexten und Textrezensionen, vom Fehlen eines einheitlichen
Schreiberstiles und vom Vorhandensein priesterlich-kultisch bestimmter
Dokumente her dem Ursprung dieses Schrifttums genügend nahe kommt.
Hier nimmt man doch besser seinen Ausgangspunkt bei den zeitgeschichtlich

bestimmten Kommentaren, gegebenenfalls bei der Sektenregel und der
Damaskusschrift. Man sieht nicht recht ein, wieso sich die Angaben dieser
Schriften mit der von Rengstorf vorgeschlagenen Theorie vertragen. Bei aller
Uneinigkeit über den Charakter der Kupferrollen sollte man diese heute noch
nicht als Argument für oder wider eine bestimmte Theorie benutzen. Weiter
scheint mir eine Einrichtung der TempelVerwaltung an einer so abgelegenen
und öden Stelle wie Qumran nicht wahrscheinlich. Unbeschadet seiner
sorgfältig bearbeiteten Studie hat mich der Verfasser nicht davon überzeugt, daß
seine Arbeitshypothese den Tatsachen besser entspricht als die Essenertheorie,

welchen Schwierigkeiten diese auch unterliegen mag.
Adam Simon van der Woude, Groningen.

Else Kahler, Die Frau in den paulinischen Briefen. Unter besonderer
Berücksichtigung des Begriffes der Unterordnung. Zürich/Frankfurt a. M.,
Gotthelf-Verlag, 1960. 311 S.

In eingehender Auseinandersetzung mit der bisher zur Sache erschienenen
Literatur befaßt sich die Verfasserin mit der Frage der Stellung der Frau
im paulinischen Schrifttum, und zwar unter besonderer Berücksichtigung
des Begriffs der Unterordnung. Sie gelangt zu überraschenden Ergebnissen.
Während noch Gerhard Delling 1931 in seiner Arbeit über die Stellung des
Paulus zu Frau und Ehe zu einem recht negativen Ergebnis kam, zeigt
E. Kahler, daß im 1. Kor. und im Eph. die Frau durchaus als «Partnerin»
des Mannes gesehen wird. «Hier ist niemand mehr Herr oder Untergebener,
keiner mehr übergeordnet, keiner untergeordnet. Hier braucht der Mann die
Frau, um ganz er selbst zu sein, und die Frau den Mann, um ganz sie selbst
zu sein» (S. 23).

Wenn Paulus in 1. Kor. 7 für sich die Ehelosigkeit vorzieht und den



442 Rezensionen

Wunsch ausspricht, daß andere es ebenso halten möchten, dann nicht
deshalb, weil er negativ zur Ehe steht, sondern unter eschatologischem Aspekt
und um ganz und gar für den Dienst dem Herrn gegenüber frei zu sein.
So ist echte Ehelosigkeit Charisma. Auf dieser Linie werden auch die
umstrittenen Verse 36ff. ausgelegt.

In 1. Kor. 11 handelt es sich darum, wie Mann und Frau im Gottesdienst
auftreten. Paulus bejaht die Ebenbürtigkeit beider. So wird beiden das
Beten und Prophezeien im Gottesdienst zugestanden: «In Korinth betätigen
sich sowohl der charismatische Mann als auch die charismatische Frau im
Gottesdienst. Die schöpfungsmäßige Verschiedenheit von Mann und Frau
bedingt aber nun eine verschiedene Handhabung der Sitte» (S. 54). Paulus
macht für die Frau besondere Schicklichkeitsregeln geltend, die er aber nicht
aus dem Evangelium, sondern aus der Sitte seiner Zeit ableitet. Die Stufenfolge

in V. 3 will kein Übergeordnetsein des Mannes begründen, sondern
nur ein Zuerst- und Verschiedensem.

Wird der Frau nach 1. Kor. 11 das Recht des Prophezeiens im Gottesdienst

zugestanden, so soll sie außerhalb ihres pneumatischen Dienstes den
Gottesdienst laut 1. Kor. 14 nicht durch ihr Dazwischenfragen stören.
E. Kahler zeigt, daß zwischen irpoqpr|Teöeiv und XaXeiv streng zu unterscheiden

ist. Dem XaXetv der Frau wird von Paulus gewehrt. Die Frau soll sieh
«unterordnen». Aber der Begriff der Unterordnung bezieht sich hier nicht
auf den oikoç (Unterordnung unter den Ehemann), sondern auf die Ordnung
des Gottesdienstes. In Eph. 5, 2Iff. wird die Liebe Christi zur Gemeinde zum
Leitbild (nicht Entsprechung!) des Verhältnisses von Mann und Frau in der
Ehe. Wenn man das im Blick hat, wird man von einer einseitigen
Unterordnung der Frau unter den Mann nicht mehr reden können. Dagegen spricht
schon V. 21. «Indem sich die Frau dem Mann unterordnet, wird die gegenseitige

Unterordnung nicht aufgehoben, sondern gerade erst betätigt. Der
Mann wird faktisch noch zu einem 'Darüberhinaus' aufgefordert, nämlich
der Liebe, die wir soeben als höchsten Grad der Unterordnung bezeichneten»
(S. 102).

In den Pastoralbriefen dagegen wird die Stellung der Frau recht einseitig
vom Mann her gesehen. «Die 'Schöpfungsordnung' enthüllt sich hier als eine
starr festgelegte, die Frau degradierende 'Seinsordnung' (vgl. 1. Tim. 2,

13-15)» (S. 199).
Besonders verdienstvoll ist eine nähere Bestimmung des Begriffs öiro-

xdaaeaOai. Dabei stellt die Verfasserin heraus, daß dieser Begriff in den echten
Paulusbriefen nicht eingeengt ist auf das, was wir gewöhnlich unter
«Gehorsam» verstehen. «Die Unterordnung wird nicht befohlen, sondern (aus
innerer Einsicht - so darf man ergänzen) vollzogen» (S. 196). Wie Christi
«Unterordnung frei von jeder Schmach, von jeder Abwertung ist, so ist es
auch die derer, die dazu aufgerufen werden (Frauen, Untertanen, Sklaven).
Das Schmachvolle entsteht meist dann, wenn andere (Mann, Obrigkeit, Herr)
diese Unterordnung fordern, indem sie das Wort rnroxciffffecrdai, das Einsicht
und Entscheidung verlangt, zu einem Befehls- und Gehorsamswort
degradieren» (S. 197).

Aufs Ganze gesehen wird man die Ergebnisse E. Kählers kaum angreifen



Rezensionen 443

können, wenngleich im einzelnen Fragen bleiben und die Diskussion über
dieses Thema fortgeführt werden muß. So ist mir die Frage, ob die Exegese
der paulinisohen Texte nicht doch noch stärker die Situation der Frau in der
damaligen Welt hätte ins Auge fassen müssen. Dazu folgende Hinweise:
Das Unterordnen wird ja vornehmlich der Frau gesagt. Klingt darin nicht
doch noch etwas von der Stellung der Frau in der damaligen Zeit nach
Und klingt nicht in dem Hauptsein des Mannes nach 1. Kor. 11, 3 mindestens
noch das Übergeordnetsein des Mannes über die Frau in der damaligen Zeit
mit an Aber wenn auch in diesen Fragen das exegetische Gespräch
weitergeführt werden muß, so wird von E. Kahler doch grundsätzlich richtig
unterschieden zwischen dem, was vom Evangelium her verbindlich und noch
heute gültig von Paulus ausgesagt wird, und dem, was aus der Sitte der
damaligen Zeit entnommen ist und nicht mehr auf die heutige Situation
übertragen werden darf. Daß die Frau heute dem Mann ebenbürtig im Dienst
an der Gemeinde Christi zur Seite stehen darf, und zwar auch im Predigtamt
und der Sakramentsverwaltung, kann nur von einem engherzigen und sturen
Biblizismus bestritten werden. - E. Kahler schreibt sehr temperamentvoll,
manchmal etwas zu breit und wiederholend; dennoch sehr ansprechend.

Wilhelm Wilkens, Lienen (Krs. Tecklenburg).

Paul Neuenzeit, Das Herrenmahl. Studien zur paulinischen Eucharistieauffassung.

Studien zum Alten und Neuen Testament, 1. München,
Kösel-Verlag, 1960. 256 S.

Zu den protestantischen Reihen «Abhandlungen zur Theologie des Alten
und Neuen Testaments» und «Wissenschaftliche Monographien zum Alten
und Neuen Testament» gesellt sich seit anderthalb Jahren auf katholischer
Seite die von den Prof. V. Hamp und J. Schmid herausgegebene Reihe
«Studien zum Alten und Neuen Testament». Gleich der erste Band ist ein
erfreuliches Zeugnis dafür, daß sich die protestantischen und katholischen
wissenschaftlichen Arbeiten auf exegetischem Gebiet kaum mehr
unterscheiden. Das zeigt sich an der Methode, das zeigt sich aber auch an der
Freiheit, womit Neuenzeit Argumente der protestantischen Forschung
aufnimmt (seine Arbeit geht auf eine Anregung Käsemanns zurück).

Neuenzeit unternimmt es, die Frage des paulinischen Eucharistieverständnisses

neu aufzurollen, da man von ihm aus die gesamte neutestamentliche
Eucharistieauffassung vor und nach Paulus in den Griff bekommen könne.
Es gelingt ihm auch, in imponierender Weise einen Bogen zu spannen, der
von den vorpaulinischen Eucharistieformeln (Ausgangspunkt 1. Kor. 10, 16;
11, 23-25) über das paulinische Eucharistieverständnis (vor allem 1. Kor. 10,
17; 11, 26ff.) zu den synoptischen Einsetzungsberichten (und andeutungsweise

bis hin zu Hebr., Joh. 6, Ignatius) führt. Dabei ist es das Anliegen
des Verfassers, das einheitliche Fundament der neutestamentlichen
Eucharistieauffassung in allen ihren Spielarten trotz der fortschreitenden
Verschiebung der Akzente (nach Neuenzeit die immer stärkere Betonung des

Sakramentsrealismus) herauszustellen.
Es ist klar, daß die Behandlung eines solchen Themas peinliche Sorgfalt

bei der Exegese und ausgiebige Berücksichtigung der umfangreichen Litera-



444 Rezensionen

tur erheischt. In beidem ist Neuenzeit kein Vorwurf zu machen. Auch kann
man verstehen, daß er die Untersuchung einiger Vorfragen (wie die
Beziehung der Eucharistie zu jüdisch-sakralen Mahlzeiten, insbesondere in
Qumran) wegläßt und die Kenntnis der wichtigsten Bemühungen der letzten
Jahre um das exegetische Verständnis der Einsetzungsberichte (Jeremias,
Schürmann) voraussetzt. Die Arbeit ist besonders durch die letztere
Maßnahme übersichtlicher, allerdings auch - das sei nicht verschwiegen - in
ihren Ergebnissen problematischer geworden. Schürmann (Priorität des 1k.

Einsetzungsberichtes) wird zwar gegenüber Jeremias (Priorität des mk.
Einsetzungsberichtes) bedingungslos recht gegeben; gegenüber Schürmann
versucht nun aber seinerseits Neuenzeit die Priorität des paulinischen Ein-
setzungsberichtes zu erweisen. Man kann nicht sagen, daß es Neuenzeit
gelungen ist, die Priorität des paulinischen Einsetzungsberichtes gegenüber
dem lukanischen exegetisch überzeugend aufzuweisen. Wohl ist es so gut wie
sicher, daß Paulus in 1. Kor. 11, 23-25 ein ihm vorgegebenes Formular
zitiert, auch ist 1. Kor., was das Datum der Abfassung betrifft, natürlich
vor den Synoptikern anzusetzen; aber damit ist - das weiß auch Neuenzeit -
die Priorität des vorpaulinischen Formulars gegenüber dem synoptischen
noch nicht erwiesen. Die Zuhilfenahme formgeschichtlicher Überlegungen
(S. 90ff.) macht die Argumentation nicht zwingender. Man hat den Eindruck,
hier sei das letzte Wort noch nicht gesprochen.

Vielleicht wäre es außerdem nötig gewesen, zwei Fragen, die in der Arbeit
von Neuenzeit nur am Rande berührt werden, eingehender zu behandeln.
1. Welche Mißstände in der Art der Herrenmahlfeier waren eigentlich in
Korinth aufgetreten? Die allgemeinen Kennzeichnungen «Libertinismus»,
«unbrüderliches Verhalten», «materialisierte Eschatologie», «Sakramentsmagie»

etc. bedürften einer näheren Erläuterung. 2. Welche Gestalt und
welche Bedeutung hatte das Herrenmahl in der Urgemeinde? Neuenzeit
spricht sich zwar (wohl mit Recht) gegen die 2-Typen-Hypothese Lietzmanns
aus (S. 220f. passim) und unterstreicht, daß zum Herrenmahl gerade der
vorpaulinischen Zeit wesentlich Eucharistie und Sättigungsmahl gehörten
(S. 30f.); auf der andern Seite kommt er aber selber in große Nähe der
bekämpften Hypothese, wenn er betont, daß die Stiftung Jesu nur die Eucharistie,

nicht das Mahl umfaßt habe (S. 58, Anm. 21); das Mahl sei also von
der Gemeinde in Fortsetzung der Tischgemeinschaft mit Jesus der Eucharistie

zugeordnet worden (S. 74; 135; 189), ja, am Anfang hätte die Gemeinde
«die Tischgemeinschaft mit dem Auferstandenen und die eschatologische
Erwartung seiner Wiederkunft vornehmlich begangen» (S. 158). Hätte man
nicht von der richtigen Erkenntnis aus, daß der Einsetzungsbericht beim
Herrenmahl schon immer eine zentrale Rolle gespielt hatte (S. 98f.), die
Linie, die vom Brotbrechen der Urgemeinde zu den vorpaulinischen Formeln
und zu Paulus führt, deutlicher ausziehen können? Wahrscheinlich wäre
Neuenzeit dann auch nicht zu seiner Unterbewertung des Auferstehungs-
moments in der Eucharistie und zu seiner Abwertimg der Eucharistie gegenüber

der Taufe gekommen (S. 172; 185; 223; 231).
Wie dem sei, betreffs der Eucharistieauffassung des Paulus bedeutet die

Arbeit von Neuenzeit zweifellos eine wesentliche Förderung. Alle sakra-



Rezensionen 445

mentaltheologisch wichtigen Termini bei Paulus (Anamnese, Blut, Leib,
Diatheke) werden auf ihre Hintergründe und in ihrem Zusammenhang
untersucht; überall zeigen sich auch die Verbindungslinien zum vorpaulinischen
Traditionsgut. Neuenzeit sagt in diesem Teil seiner Arbeit vieles, was wohl
als erwiesen gelten kann (daß z. B. beim paulinischen Herrenmahl der Passa-

Bezug fehlt, S. 147ff.); auch die Ausführungen des Verfassers über das

jüdische Denken (es sei «integralgeschichtlich», S. 150ff., kenne eine «korporative

Persönlichkeit», 8. 152ff.) sind sehr hilfreich.
Die Arbeit wird in der weiteren neutestamentlichen Eucharistieforschung

beachtet werden müssen. Wenn wir auch Anlaß hatten, einige kritische Fragen

zu äußern, sind wir doch bereichert durch die Lektüre dieses
scharfsinnigen Buches, das eine Fülle von Anregung bietet. Willy Rordorf, Zürich.

Christian Walther, Typen des Reich-Gottes Verständnisses. München, Chr.
Kaiser-Verlag, 1961. 176 S.

Diese ebenso gehaltvolle wie gewichtige Studie will als Beitrag zur
Vorgeschichte des gegenwärtigen theologischen Denkens verstanden sein (S. 13).
Der durch den Begriff «Dialektische Theologie» gekennzeichnete Einschnitt
in die neuere Theologiegeschichte ist entscheidend mitbestimmt durch eine
neue eschatologische Orientierung, die zu einer radikalen Kritik am Reich-
Gottes Verständnis des 19. Jahrhunderts führte. Es geht nun Walther in
seiner Arbeit nicht darum, Recht oder Unrecht dieser Kritik zu
untersuchen (was ein wenig fruchtbares Unternehmen wäre) ; es geht ihm vielmehr
darum, den Prozeß der Säkularisierung der neutestamentlichen Reich-
Gottes Botschaft im 19. Jahrhundert nachzuzeichnen und zugleich die
eigentümliche Denkstruktur der fraglichen Epoche ins Licht zu stellen, weil sie,
trotz der Kritik, die ihr von der heutigen Philosophie und Theologie widerfährt,

unsere Gegenwart noch immer mitbestimmt. Das weitgesteckte
Programm wird mit großer Sachkenntnis und methodisch sauber ausgeführt. Die
Resultate sind interessant und überzeugend.

Walther schickt seiner Untersuchung ein kurzes Kapitel über das heute
viel diskutierte Problem der Säkularisierung voran, wobei er im Anschluß
an Gogarten innerhalb dieses Phänomens zwischen Säkularität (als
Befreiung der Welt zu einer ihr zukommenden Weltlichkeit) und Säkularismus
(als die in der Säkularität liegende Versuchung der Autonomisierung und
metaphysischen Erhöhung des Weltlichen in Aberkennung ihrer Weltlichkeit)

unterscheidet. Die Fragestellung wird in der Folge dahin präzisiert:
Wo ist man im 19. Jahrhundert der Versuchung der Säkularisierung der
christlichen Botschaft vom Reiche Gottes — natürlich der Säkularisierung im
zweiten Sinn des Wortes — erlegen? (S. 16). Er findet diesen Prozeß in
typischer Prägung bei Kant (Ethisierung des Reiches Gottes zum unendlichen
Progressus eines immer stärker werdenden Einswerden des subjektiven
menschlichen Sittengesetzes mit dem allgemeinen Sittengesetz), bei Fichte
(Anthropologisierung des Reiches Gottes zur Bestimmung des
Menschengeschlechts, die sich im Geschichtsprozeß verwirklicht), bei Hegel
(Verwandlung des Reiches Gottes zur Idee des Endzweckes der Welt, der sich
kraft der den Verlauf der Geschichte beherrschenden Vernunft realisiert),



446 Rezensionen

bei Schleiermacher (Verinnerliehung des vermöge der Inkarnation Natur
gewordenen Reiches Gottes zur fortschreitenden Gestaltung des sittlichen
Lebens durch das Tatwerden eines spezifisch christlichen Gottesbewußtseins
in der Welt), bei Rothe (Verweltlichung des Reiches Gottes im Sinn der
vollkommenen, als absolute Theokratie verstandenen Koinzidenz der sittlichen
Gemeinschaft des Staates mit der religiösen Gemeinschaft der Kirche,
dergestalt, daß die letztere dahinfällt, und endlich bei Ritsehl (Ethisierung des
Reiches Gottes zur sittlichen Aufgabe des Menschen als absoluter göttliche

Endzweck der Welt, der sich durch die von Jesus gestifteten religiösen
Gemeinschaft [der Kirche] verwirklicht). Das Schlußkapitel befaßt sich dann
mit der Wiederentdeckung des eschatologischen Charakters des Reiches
Gottes durch Johannes Weiß, wodurch jeder Art von Verdiesseitigung des
Reiches Gottes als innerweltlicher bzw. innermenschlicher Prozeß der Anhalt
in der Reich-Gottes Verkündigung Jesu genommen wurde.

Die Bedeutung der Studie von Christian Walther liegt darin, daß sie die
Reich-Gottes Idee dieser für das 19. Jahrhundert repräsentativen
Philosophen und Theologen auf Grund genauer Quellenforschung und im
Zusammenhang ihres epochemachenden Denkens unter klarer Herausstellung der
typischen Strukturen zuverlässig darstellt unter reichlicher Heranziehung
der einschlägigen Sekundärliteratur (Jakob Taubes, Abendländische
Eschatologie, Bern 1947, hätte nicht fehlen sollen). Der Prozeß der Säkularisierung,
besonders auch im Blick auf die dogmatischen und vorab ethischen Probleme,
findet eine fruchtbare Erhellung und trägt Entscheidendes zur Vorgeschichte
der theologischen Wendung bei, die sich mit der Dialektischen Theologie
verbindet. Es wäre nur zu wünschen, daß bald eine Studie von gleichem Rang
und Niveau über die Eschatologie des religiösen Sozialismus erschiene, der
ebenfalls in diese Vorgeschichte hineingehört und mit vielen Elementen des

Reich-Gottes Verständnisses des 19. Jahrhunderts sowohl konvergiert als
auch divergiert. Arthur Rieh, Zürich.

Paul Seifert, Die Theologie des jungen Schleiermacher. Beiträge zur
Förderung christ-1. Theologie 49. Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd
Mohn, 1960. 208 S. DM 19.80.

Konnte es eine Zeitlang scheinen, als sei die Diskussion um Schleiermachers

Theologie im Wesentlichen abgeschlossen, so sehen wir in den letzten
Jahren, wie eine steigende Anzahl von Untersuchungen sich ihr erneut
zuwendet. Diese Erscheinung ist mit dem wiedererwachten Interesse für die
Theologie des 19. Jahrhunderts allein nicht genügend erklärt. Vielmehr setzt
dieses Interesse selber - und das sollte nicht übersehen werden - nach der
inzwischen allgemein vollzogenen theologischen Umorientierung ein,
hervorgerufen durch die sog. «dialektische Theologie» der 20er Jahre, und in seiner
Eigenart diese voraus, die in sich noch jene Namen verband, deren
Differenzierung untereinander erst später in die neuen «Fronten» auseinandertrat,
die die theologische Diskussion der Gegenwart vor allem bestimmen. Es war
ja nicht zuletzt die Stellung zu Schleiermacher, so wie man ihn hier verstand,
an der sich die Theologie der 20er Jahre formierte. Die Antithese zu ihm
verband Karl Barth mit Emil Brunner, wenn es allerdings auch bedeutungs-



Rezensionen 447

voll wurde, daß Barths Urteil viel positiver ausfiel. Der kritische Tenor
seiner eigenen Theologie verstellt ihm nicht den Blick für den Theologen
Schleiermacher, sondern es gelingt ihm beispielhaft, Kritik mit spürbar
respektvoller Würdigung zu verbinden. Daß die m. W. erste größere
Schleiermacherarbeit nach dem Krieg von dem Barthschüler Flückiger stammt,
gehört in diesen Zusammenhang. Es kann darum nicht wundernehmen, daß
diese Intention einer verstehenden Würdigimg, hatte erst einmal die in der
Antithese gewonnene Umorientierung sich durchgesetzt und war ein
gewisser zeitlicher Abstand erreicht, immer mehr Raum gewinnt und neue
Aspekte eröffnet.

In der vorliegenden Arbeit wird das Streben nach einer verstehenden
Würdigung, kaum zufällig unter mehrfacher ausdrücklicher Berufung auf
Barth, zum methodischen Grundsatz erhoben, wenn es etwa heißt: «daß das
Verständnis der Kritik vorauszugehen habe; denn auf dem umgekehrten
Wege kann ein wirkliches Verständnis nicht erreicht werden» (S. 17). Auch
daß der Verfasser sich auf eine «Auslegung» («Kommentar», S. 18) eines

allerdings wichtigen Teiles des Gesamtwerks, nämlich der frühen «Reden»
Schleiermachers «Über die Religion» beschränkt, fördert diese Absicht. Er
gibt sich Rechenschaft über die einer solchen «Auslegung» gestellten her-
meneutischen Probleme und macht glaubhaft, daß er zu eliminieren
versucht, was einer Interpretation der Texte im Sinne Schleiermachers selbst
im Wege steht.

Dabei ist die zentrale Frage die des Verhältnisses der nicht bestrittenen
«philosophischen Gedanken» und des verwendeten «allgemeinen Religions -

begriffs» auf der einen und der christlichen Äußerungen auf der anderen
Seite. Die vorliegende Arbeit will nun die Möglichkeit einer Interpretation
der «philosophischen Gedanken», ja selbst des «allgemeinen Religionsbegriffs»
« aus der Bindung... an das Christentum, so wie Schleiermacher es versteht »

(S. 18), nachweisen, an Stelle des umgekehrten Weges einer Interpretation
der christlichen Äußerungen von den «philosophischen Gedanken» und dem
«allgemeinen Religionsbegriff» her mit der Folge, daß Schleiermachers
Christentum von dem philosophisch bestimmten «Religionsbegriff» letzten
Endes aufgesogen und aus dem Theologen der Religionsphilosoph Schleiermacher

wird. Seifert stellt m. E. mit Recht die Sachgemäßheit einer solchen
Interpretation in Frage, die im Gegensatz steht zu ausdrücklichen
Äußerungen im « Selbstzeugnis » der « Reden » selbst und im « Sendschreiben über
seine Reden», wenn sich nachweisen läßt, daß der entgegengesetzte Weg
möglich ist. Diesem Nachweis dient die sorgfältige «Auslegung», d. h. der
eigentliche Inhalt der Arbeit, die keinen Aspekt unberücksichtigt läßt, sich
den Gegenargumenten stellt und selbst in den schwierigsten Fragen, soweit
ich sehen kann, die aufgestellte These am Text bewährt. Auch da, wo der
Verfasser andere Untersuchungsergebnisse heranzieht, beeinträchtigt ihre
Einordnung in das Ganze unter der genannten Zielsetzung nicht den
Eindruck einer in diesem Hauptteil geschlossenen und originalen Leistung.

Hinweisen möchte ich besonders auf die grundlegende Aufnahme der
Unterscheidung Schleiermachers zwischen « Exoterismus » und «Esoterismus»,
also zwischen «Gestalt» und «Gehalt», mit deren Hilfe das umstrittene Pro-



448 Rezensionen

blem seiner Terminologie neu entfaltet wird. Von hierher stellt der Verfasser
den «Romantiker» und «Philosophen» Schleiermacher, von hierher die wichtigen

Begriffe «Universum» und «Religion» und in alle dem immer wieder
den vielberufenen «Subjektivismus» in das Licht seiner These. Sie konkretisiert

sich nun dahingehend, daß in den «Reden» einerseits «in voller Solidarität»

(Vorwort) mit den «Gebildeten» der Zeit in ihrer Sprache gesprochen
wird (Exoterismus), sicher oft über die Grenze hinaus, jenseits derer «die
Form den Inhalt stark modifiziert» (S. 31 - «uneigentliche» Rede), andererseits

aber diese «exoterische» Redeweise nicht identisch ist mit dem
«esoterischen» Gehalt und dieser, «die gemeinte religiöse Wirklichkeit» (S. 32),
auch nicht durch sie den «Verächtern» nahegebracht werden kann. Ihren
substantiellen (Esoterismus) und kausativen («offenbarendes Handeln»)
Ursprung in der Offenbarung, deren Primat, damit aber ein OffenbarungsVerständnis,

das durchaus spezifisch wird durch seine Füllung mit dem eigentlich

christologisch gemeinten «Mittlers-begriff, stellt der Verfasser einleuchtend

heraus. Hinweisen möchte ich ferner auf den Nachweis des korrelativen
Verhältnisses der «Reden» zu den Predigten der ersten Sammlung, teilweise
ergänzt durch Handschriften. In diesem Zusammenhang dringt die
Untersuchung in Weiterführung des obigen Ansatzes so in die Fragestellung
Sprache und Offenbarung ein, daß deutlich wird, wie sehr Schleiermacher
eine nachwirkende und nicht aufzuhebende Zäsur in der Geschichte der
evangelischen Theologie nach wie vor ist.

Die Untersuchung lehnt es ausdrücklich ab, über ihre eigentliche Absicht
hinaus eine «Bewertung» des Christentums, wie es Schleiermacher versteht,
zu versuchen. Eine naturgemäß zurückhaltende Kritik kommt aber ab und
zu in ihrem Verlauf zur Sprache. Daß sie in einem «Grenzen» überschriebenen
Abschnitt am Ende dann doch so etwas wie eine kritische Zusammenfassung
versucht, kommt ihrem Gesamteindruck nicht zugute, denn diese Kritik
fällt viel zu fragmentarisch aus. Dasselbe gilt für den Versuch, Linien in die
Gegenwart auszuziehen. Die Ansicht des Verfassers, daß der zukünftige Weg
der Theologie «nur in scharfem Gegensatz zu orthodoxen und rationalistischen

Tendenzen gewonnen werden kann» (S. 199), ist heutzutage zwar
häufig anzutreffen, wird aber durch seine Schleiermacherinterpretation nicht
wirklich begründet. Man könnte im Gegenteil fragen, ob sein «Exoterismus»
Schleiermacher nicht deswegen zur Gefahr wird (s. o.), weil ihm das
Verständnis fehlt für eine echte Orthodoxie. Hier wäre auch an die mangelnde
Bindung an die Schrift zu denken, die der Verfasser selber hervorhebt. Daß
keine Sprache mit der Offenbarung identisch und einschließlich der Hl. Schrift
immer zeitgebunden ist, bedeutet ja keineswegs, daß Theologie sprachlos
sein kann. Wenn das so ist, dann stellt sich aber die Forderung der «richtigen»
Sprache, die sich nicht erschöpft in der Anrede des jeweils «modernen
Menschen» (S. 200), sondern die einen Inhalt sorichtig wie möglich, d. h.
aber «orthodox», wiedergeben muß. Daß eine solche «Orthodoxie» nach
Schleiermacher anders aussehen muß als vor ihm, versteht sich am Rande.
Diese Einwände sollen aber nicht abschwächen, daß das vorliegende Buch
die vielleicht bedeutsamste Untersuchung zum Thema ist, die seit langem
erschien. EberJiard Hübner, Bonn.



Rezensionen 449

H. J. Wotherspoon & J. M. Kirkfatbick, A Manual of Church Doctrine
according to the Church of Scotland. 2nd ed. revised and enlarged by T. F.
Torrance and R. S. Wright, London, Oxford Univ. Press, 1960. X +
132 p. 15/-.

Ce manuel ne prétend pas exposer la doctrine officielle de l'Eglise d'Ecosse,
bien qu'il soit élaboré sur la base des principes de cette église. Il est l'œuvre
privée de théologiens qui, à notre époque de confrontation œcuménique, se

sentent pressés de situer leur église dans l'Eglise universelle et d'en justifier
les fondements, face aux exigences de l'Ecriture sainte. Cette prise de position
est d'une importance considérable, émanant de théologiens écoutés, membres
d'une église qui fut toujours une colonne maîtresse du presbytérianisme
calviniste. En voici les points principaux:

L'Eglise est une, puisque son Chef est unique. Elle naît au moment où
Dieu conclut une alliance de grâce avec les hommes ; elle est donc contemporaine

de la création. Mais elle ne prend sa forme définitive d'Israël véritable
qu'aux temps du ministère terrestre de Jésus-Christ. Au moment de l'Ascension,

cette Eglise existe, dotée du ministère apostolique et, bientôt, à la
Pentecôte, l'Esprit Saint animera ce corps du second Adam.

Cette Eglise a deux aspects: elle est invisible en ce qu'elle contient les
élus défunts, vivants et à naître; elle est visible sur terre, formée de ceux
qui professent la vraie religion et de leurs enfants, croyants sincères qui
entraînent avec eux des hypocrites, comme une grande procession entraîne
dans son sillage tout un peuple. C'est à cette Eglise visible que Dieu a
donné le ministère, ses oracles et ses ordonnances. Création de Dieu, non des

hommes, royaume de Dieu sur la terre, corps de Christ régi par le S. Esprit,
cette Eglise «catholique» et apostolique n'est pourtant pas source de vérité
par elle-même. La vérité est en Christ; elle en témoigne, elle répète à chaque
génération les paroles du Christ, elle unit à Christ les croyants par le baptême
et la Cène. Tous les baptisés devraient être en communion les uns avec les

autres; si cette communion est interrompue, cela ne vient pas de Dieu mais
du péché des hommes.

«En qualité de branche de l'Eglise réformée, l'Eglise d'Ecosse a constamment

suivi l'exemple de Calvin, qui voulait restaurer l'Eglise apostolique
et catholique en la réformant selon les fondements apostoliques et en accord
avec la doctrine catholique des conciles œcuméniques de l'Eglise indivisée»
(p. 10). Que l'Eglise d'Ecosse soit, en ce sens, catholique, les auteurs
l'affirment, insistant sur l'apostolicité de sa doctrine, de son culte et de son
ministère.

Sa doctrine est fondée sur les Ecritures, plus précisément sur l'événement
de la révélation, dont les Ecritures ne sont que le témoignage humain. Le
problème d'herméneutique posé par cette distinction est, d'ailleurs, vite
résolu: les apôtres ayant reçu l'Esprit de vérité, c'est le Christ lui-même qui
parle dans les Ecritures (p. 58). Celles-ci ne constituent pas l'unique lieu
théologique: le symbole des Apôtres, ceux de Nicée et d'Athanase expriment
authentiquement la tradition orale transmise par les apôtres: «The Holy
Scriptures and the catholic Creeds have a parallel but distinct descent from

29



450 Rezensionen

the oral apostolic teaching of the first age, wich they directly represent»
(p. 63).

Le culte célébré dans l'Eglise d'Ecosse comporte trois offices: l'eucharistie,
l'office de prières et l'office de bénédictions. L'eucharistie, culte ordinaire du
dimanche, en est le centre. Au cours de ce service, la prédication est
mentionnée (en une ligne, p. 48) mais n'est que préparation à l'acte sacramentel.
La Cène est céleste : Christ s'offre à son Père ; unis à lui, nous offrons le Christ
et nous nous offrons nous-mêmes à Dieu. D'autre part, Christ s'offre à nous
en nourriture et breuvage spirituels, nous communiquant réellement sa chair
et son sang de manière ineffable. C'est là le culte vrai et complet ordonné

par le Christ.
Quant au ministère, les auteurs distinguent celui des apôtres, évangélistes

et prophètes, qui était extraordinaire et a cessé, de celui des pasteurs-
évêques et anciens-diacres, qui est ordinaire. L'épiscopat n'était à l'origine
qu'une des fonctions presbytérales ; la Réforme s'est bornée à rendre aux
presbytres ce que l'épiscope leur avait enlevé à son profit : le sacerdoce

complet et le gouvernement de l'Eglise, ce dernier en collaboration avec les
anciens ou diacres. La charge presbytérale, établie par les apôtres, s'est
transmise sans interruption de pasteurs à pasteurs; il y a donc là une vraie
succession apostolique.

Cet exposé, qui ne manque ni de clarté ni de science théologique, met en
lumière, pensons-nous, le danger de syncrétisme qui menace les meilleurs
théologiens sous la pression, légitime, de l'œcuménisme. - Si l'Eglise n'est
pas source de vérité (p. 4), pourquoi alléguer les conciles et leurs formules ?1

Calvin était plus prudent. - Si l'Eglise d'Ecosse reconnaît dans l'Ecriture
l'unique source de sa foi et de sa vie, pourquoi s'aventurer à dire des
symboles œcuméniques qu'ils sont aussi l'expression d'une tradition orale au-
thentiquement apostolique - Pourquoi, surtout, réintroduire dans le culte
eucharistique cette notion d'oblation contre laquelle les réformateurs se sont
élevés avec tant de force? Ecoutons Calvin: «Nous disons que pour sentir
aucun profit de la Cène, il ne faut rien apporter du nôtre, pour mériter ce

que nous cherchons : mais que seulement nous avons à recevoir en Foi la
grâce qui nous y est présentée, laquelle ne réside pas au Sacrement mais
nous renvoie à la croix de Jésus-Christ, comme elle en procède» (Traité de la
Cène). Jean-Daniel Burger, Neuchâtel.

Israel und die Kirche. Eine Studie, im Auftrag der Generalsynode der
Niederländischen Reformierten Kirche zusammengestellt von dem Rat für das
Verhältnis zwischen Kirche und Israel. Zürich, EVZ-Verlag, 1961. 93 S.

Diese Studie ist bedeutsam. Sie enthält zwar keine überraschenden neuen
Einsichten. Sie faßt zusammen, was von zahlreichen Theologen schon seit
längerer Zeit über das Verhältnis von Israel und Kirche gesagt und geschrieben

wird. Es wird vor allem darauf hingewiesen, daß Israel auch heute als
Gottes erwähltes Volk zu betrachten ist. Es hat sich zwar Christus gegenüber
verschlossen. Daraus darf aber nicht gefolgert werden, daß Israel seine
besondere Stellung in Gottes Heilsplan verloren hätte und daß es darum nichts
anderes als irgendeines der übrigen Völker wäre. Es kann auch nicht die



Rezensionen 451

Rede davon sein, daß Israel, seit es Christus abgelehnt hat, endgültig
gerichtet und verworfen wäre, wie das im Laufe der Kirchengeschichte immer
wieder behauptet worden ist. Gottes Gnadenverheißungen sind unwiderruflich.

Der Bund, den Gott mit Israel geschlossen hat, ist darum nicht
aufgehoben, selbst wenn er von Seiten Israels aufs Schwerste in Frage gestellt
ist. Die Hoffnung bleibt, daß Israels Bestimmung einst noch erfüllt und
verwirklicht werden wird. Es darf von der Kirche auch nicht übersehen werden,
daß das Nein, das Israel gegenüber Christus gesagt hat und an dem es in
seiner großen Mehrheit nach wie vor festhält, etwas Geheimnisvolles an sich
trägt. So sehr es als Ungehorsam und Untreue gegenüber Gott verstanden
werden muß, dient es doch zugleich Gottes Plan. Denn indem Israel Christus
ablehnt, wird ja die Tür für die Völker geöffnet. Es entsteht die christliche
Kirche, die aus Juden und Heiden zusammengesetzt ist. Die Heiden werden
mit in den Bund einbezogen. Sie werden «mit-erbaut, Mit-erben, mit-einge-
leibt, Mitgenossen (p. 31) ».

Wir haben nach Christus also zwei Linien. Da ist die Kirche, in der Israel
fortgesetzt wird. Zugleich besteht aber auch Israel fort, vorläufig neben der
Kirche. «Diese beiden Linien laufen gleichsam unversöhnt weiter, als schwerer

Anstoß für unser Verlangen, alles logisch zu verstehen. Eine befriedigende
Erklärung ist dafür nicht zu geben. Wir werden stets wieder auf das Geheimnis

des Königs stoßen, der mit der Menschheit in der Geschichte verborgene
Wege geht. Es ist seine Ehre, daß er sein Volk dahin bringt, wo es sein soll,
wenn es auch durch die Tiefe geht. Sein Reich steht fest, und die Tore stehen
offen für das Volk seiner ersten Liebe» (S. 32).

Es ist selbstverständlich, daß diese Sicht bestimmte Konsequenzen hat
für das Verhältnis der Kirche zu Israel. «Die Kirche soll, mit dem Blick auf
dieses Ende, Israel nicht fortstoßen, sondern festhalten in ihrer Liebe und
in ihrem Gebet. Sie kann auch gar nicht anders, weil sie allein so ihrem
Heiland treu ist, der den Zaun, der dazwischen war, abgebrochen hat: Er
ist unser Friede, das heißt der Friede, die Vereinigimg zweier Gruppen, aus
denen laut der Heiligen Schrift die Menschheit prinzipiell besteht : Juden und
Nicht-Juden, Israel und die Völker» (S. 32). Es fragt sich sogar, ob es richtig
ist, von christlicher «Mission» unter den Juden zu reden. «Der jüngeren
Schwester ziemt es nur, zu versuchen, ein Gespräch mit dem älteren Bruder
anzuknüpfen» (S. 42).

Alle diese Gedanken sind nicht neu. Sie sind in den letzten Jahren immer
wieder ausgesprochen worden. Die Bedeutung der Studie liegt darin, daß
sie nicht aus der Feder eines einzelnen Theologen stammt, sondern von einer
offiziellen kirchlichen Kommission erarbeitet worden ist. Die Niederländisch
Reformierte Kirche hat sich seit dem Krieg intensiv mit dem Verhältnis zu
Israel beschäftigt. Sie hat - wohl als erste und bisher einzige Kirche - die
besondere Verantwortung gegenüber Israel in ihrer Kirchenordnung
verankert (1951). Die vorliegende Studie wurde von der Generalsynode angeregt,

um die Gemeinden zu einem tieferen Verständnis Israels zu führen.
Die Niederländisch Reformierte Kirche hat also erkannt, daß die

Auseinandersetzung mit Israel eine Aufgabe der Kirche als Ganzes ist und darum
nicht einzelnen christlichen Gesellschaften und Vereinen überlassen werden



452 Rezensionen

darf. Es ist zu hoffen, daß diese Erkenntnis in zahlreichen weiteren Kirchen
Eingang findet. Es soll damit keine Kritik geübt werden an den Gruppen
innerhalb der Kirchen, die bis jetzt im Zeugnis unter dem jüdischen Volk
ihre besondere Aufgabe gefunden haben. Sie haben einen Dienst geleistet,
dessen Bedeutung kaum überschätzt werden kann. Sie haben die Judenfrage
in den christlichen Kirchen wachgehalten. Es geht heute einzig darum, das,
was sie gesehen haben, in die Kirche zu «integrieren» und zu einer Aufgabe
werden zu lassen, an der jedes Glied der christlichen Gemeinde Anteil hat.
Es ist allerdings auch selbstverständlich, daß in diesem Augenblick der
gesamte Fragenkomplex neu durchdacht werden muß.

Diese Integration ist wichtig zunächst für das richtige Selbstverständnis
der Kirche. Die Kirche kann sich selbst erst richtig verstehen, wenn sie ihr
Verhältnis zu Israel richtig versteht. Wenn sie sich von dieser Auseinandersetzung

dispensiert oder sie an einzelne Gruppen delegiert, fehlt ihr eine

wichtige Voraussetzung zum richtigen Selbstverständnis. Der Schritt der
holländischen Kirche stellt darum auch einen wichtigen Beitrag zur
ökumenischen Bewegung dar. Die im Weltkirchenrat zusammengeschlossenen
Kirchen sind bis jetzt auf die Frage ihres Verhältnisses zu Israel wenig
eingegangen. Die Vollversammlung in Evanston hat es abgelehnt, einen
Abschnitt über die Hoffnung Israels in den gemeinsamen Bericht aufzunehmen.
Es ist aber klar, daß die Frage damit noch nicht als erledigt betrachtet werden

kann. Denn ist es möglich, überzeugend und mit biblischer Begründung
von der Einheit in Christus zu reden ohne den sehnlichen Wunsch, daß auch
Israel «einst in Christus die Einheit mit dem 'neuen' Bundesvolk wiederfinden

möge» (S. 29) Ist es möglich, die neutestamentlichen Stellen, die
von der Einheit in Christus reden, zutreffend auszulegen ohne den ständigen
Gedanken an Israel Ist es möglich, zu sagen, daß wir in der ökumenischen
Bewegung die Einheit um des Zeugnisses Christi willen suchen, ohne in
besonderer Weise an das Zeugnis unter den Juden zu denken Denn ist nicht
die Einheit des Gottesvolkes unbedingte Voraussetzung, wenn Israel die
Einheit in Christus finden soll Der Weltkirchenrat wird sich darum auf die
Dauer der Beschäftigung mit Israel nicht entziehen können, wenn wirklich
von Grund auf geklärt werden soll, was unter der Einheit des Gottesvolkes
zu verstehen ist. Der Anstoß dazu darf allerdings nicht von oben her, von
einer ökumenischen Versammlung erwartet werden. Er muß aus den
Mitgliedkirchen selbst kommen. Aus diesem Grund ist es so wichtig, daß
zahlreiche Kirchen dem Beispiel der Niederländisch Reformierten Kirche folgen
und anfangen, sich als Kirchen mit dem Israelproblem zu beschäftigen. Die
reformierten Kirchen haben wohl unter allen Kirchen, die im Weltkirchenrat
vertreten sind, die meisten Voraussetzungen dazu. Sie tragen darum auch
eine besondere Verantwortung, daß die Frage nicht länger umgangen wird.

Vielleicht können drei praktische Anregungen dazu dienen, die Studie
der Niederländisch Reformierten Kirche noch etwas weiter zu führen.

a) Wenn Israel auch nach Christus Gottes erwähltes Volk bleibt, so ist
auch die Geschichte, die es in der nachchristlichen Zeit gehabt hat, von
Bedeutung. Sie steht in enger Beziehung zur Geschichte der Kirche. Dennwenn
ein sachlicher innerer Zusammenhang besteht zwischen dem fortbestehenden



Rezensionen 453

Israel und der Kirche als neuem Bundesvolk, so folgt daraus, daß auch die
Geschichte Israels und die Geschichte der Kirche als etwas Zusammengehöriges

zu betrachten sind. Die Geschichte Israels ist von christlichen
Theologen immer wieder dargestellt worden. Sie wird gelegentlich auch an
den theologischen Schulen gelehrt. Wäre es aber nicht notwendig, die
Geschichte Israels in die Disziplin der Kirchengeschichte einzubeziehen, sie

gewissermaßen «synoptisch» mit der Geschichte der Kirche darzustellen?
Eine derartige Darstellungsweise würde ohne Zweifel unerwartete
Beziehungen und Gesichtspunkte an den Tag bringen. Und sie könnte vor allem
mithelfen, die untrennbare Zusammengehörigkeit von Israel und Kirche im
Bewußtsein der Kirche zu vertiefen.

b) Wenn die besondere Verantwortung der Kirche gegenüber Israel in
den Gemeinden verwurzelt werden soll, genügt es nicht, in Studiengruppen
auf die Problematik einzugehen. Die Verbundenheit mit Israel muß auch im
gottesdienstlichen Leben Ausdruck finden. Es wäre darum eine große Hilfe,
wenn ein bestimmter Sonntag des Jahres von der Kirche als Israelsonntag
bezeichnet würde. Es wäre dann nicht dem Zufall überlassen, ob eine
Gemeinde mit der Frage überhaupt konfrontiert wird. Die Einführung eines

Israelsonntages hätte zur Folge, daß jede Gemeinde mindestens einmal im
Jahr an die bleibende Zusammengehörigkeit erinnert würde. Es würde dabei
allerdings viel davon abhängen, daß dieser Tag gründlich vorbereitet wird
(Handreichimg für die Predigt, Gestaltung der Liturgie, Bestimmung der
Kollekte usw.). Ohne vorhergehende gründliche Vorbereitung könnte ein
Israelsonntag auch Verwirrung stiften.

c) Die dritte Anregung betrifft die ökumenische Gebetswoche. Es wäre
ein großer Fortschritt, wenn während der Gebetsoktav im Januar sowohl in
der römischen Kirche als auch in den im Weltkirchenrat zusammengeschlossenen

Kirchen für Israel gebetet würde, dafür, daß Israel und Kirche zur
Einheit in Christus zusammengeführt werden. Abbé Couturier hat in seinen
Gebetsprogrammen Israel gelegentlich erwähnt. In die Gebetsprogramme,
die in Genf ausgearbeitet werden, ist sie nie aufgenommen worden. Wäre es
aber nicht ein erster Schritt zur Vertiefung unseres Verhältnisses zu Israel,
wenn wir durch die Gebetswoche zur Fürbitte für Israel angeleitet würden

Lukas Vischer, Genf.

Giovanni Miegge, L'évangile et le mythe dans la pensée de Rudolf Bultnuinn.
Traduit de l'italien par Hélène Neef. (Bibliothèque Théologique.) Neuchâtel,
Delachaux & Niestlé, 1958. 130 p.
Le livre de M. Miegge, qui était professeur à la Faculté de théologie de

l'Eglise vaudoise à Rome, a paru d'abord en 1956, sous le titre: L'evangelo e

il mito nel pensiero di Rudolf Bultmann. A l'occasion de cette traduction française

l'auteur a revisé et parfois remanié son texte, lequel est encore augmenté
d'un avant-propos de Jean-Louis Leuba (p. 5-12). Nous y trouvons après une
Introduction: Le Problème (p. 13-23), les chapitres suivants: I. Bultmann,
interprète du Nouveau Testament (p. 24-59); II. Existentialisme et Théologie

(p. 60-82); III. Mythe, Religion, Philosopie (p. 83-108); la Conclusion:
Christ et ses Bienfaits (p. 109-118); un Appendice intitulé: Bultmann dans



454 Rezensionen

la critique catholique (p. 119-125) et finalement une Note bibliographique
(p. 126-128).

Selon M. Leuba: «C'est Bultmann lui-même et Bultmann tout entier que
l'auteur veut laisser parler» (p. 6). Pour M. Miegge le but de son livre est:
«avant tout de faire comprendre la position théologique de Bultmann» (p. 59).

Bien que l'auteur s'en tienne principalement aux positions courantes, son
travail en tant que première introduction à la pensée de Bultmann peut être
considéré comme parfaitement réussi.

Pourtant il est dommage que M. Miegge n'ait pas développé son idée:
«l'action de Dieu se donne une dimension cosmique » (p. 87). Car là se trouvait
la possibilité d'une part de donner une contribution originelle à la discussion
autour de Bultmann et d'autre part de surmonter les positions Bultman-
niennes par l'élaboration du rapport kérygmatique, qui existe entre l'action
de Dieu de l'Alliance et sa création. Attila S zekeres, Bruxelles

Wolfgang Müller-Lauter, Möglichkeit und Wirklichkeit hei Martin
Heidegger. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1960. 107 S.

Die Zahl der Veröffentlichungen über Martin Heidegger ist außerordentlich

groß. Hermann Lübbes bis 1955 gehende Bibliographie der Heidegger-
Literatur (Zeitschr. philos. Forsch. 11, 1957) umfaßt 880 Titel. Heideggers
«Einfluß auf die Wissenschaften» — Titel einer Festschrift zum 60. Geburtstag
(1949) — läßt sich kamn überblicken. Hinsichtlich der Theologie kann man
auf G. Müllers Artikel Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

(in dieser Zeitschrift 1959) und auf H. Ott, Denken und Sein. Der Weg
Martin Heideggers und der Weg der Theologie (1959) hinweisen. Für den
angloamerikanischen Leserkreis gibt Thomas Langen, The Meaning of
Heidegger. A Critical Study of an Existentialist Phenomenology (1959) eine

Einführung, die sehr vonnöten ist.
Müller-Lauters Werk wird gewiß das kontinentale Heidegger-Studium

befördern. Im Gegensatz zu Paul Hühnerfeld, In Sachen Heidegger. Versuch
über ein deutsches Genie (1959), in welchem Buch der Verfasser die «Seins-

frage» an Heidegger selbst richtet, um die Wechselwirkung zwischen Werk,
Persönlichkeit und Leben aufzuzeigen, gibt Müller-Lauter eine wohldokumentierte

Untersuchung der Heideggerschen Philosophie ohne mehr oder
weniger tiefsinnige und mehr oder weniger zweideutige Anspielungen. Die
Absicht Müller-Lauters ist, an das Heideggersche Denken keine diesem
fremde Maßstäbe anzulegen.

Seinen Ausgangspunkt nimmt Müller-Lauter in einer Äußerung Heideggers
anläßlich der Darlegung des «Vorbegriffes der Phänomenologie» am Beginn
seiner Untersuchungen in «Sein und Zeit»: «Höher als die Wirklichkeit steht
die Möglichkeit.» Müller-Lauter untersucht nun die Rechtmäßigkeit dieser

Behauptung eines Vorranges der Möglichkeit vor der Wirklichkeit, und er
will zeigen, daß Heidegger, in dem Bemühen, der Möglichkeit bzw. der
Zukunft den ontologischen Vorrang innerhalb der «Modalitäten» bzw. innerhalb
der Ekstasen der Zeitlichkeit einzuräumen, bei der Interpretation existen-
tialer Phänomene die konstitutive Bedeutung der Wirklichkeit und ihres
zeitlichen « Sinnes», der Gegenwart, in einer Weise unberücksichtigt läßt oder



Rezensionen 455

abdrängt, die den seinem eigenen Ansatz zugrunde liegendenVoraussetzungen
nicht gerecht zu werden vermag. Entscheidend ist wohl die Frage, ob (1er in
«Sein und Zeit» ausgesprochene Vorrang der Möglichkeit vor der Wirklichkeit

tatsächlich ein Grundmotiv ist, das das Denken Heideggers maßgebend
bestimmt und trägt, von Krockow hat schon früher behauptet, daß der
Grundsatz: «Höher als die Wirklichkeit steht die Möglichkeit» Heideggers
Werk von Anfang bis zu Ende durchziehe. Die Diskussion über diese These
wird aller Wahrscheinlichkeit nach fortsetzen. Man hat aber allen Grund,
Müller-Lauter dafür dankbar zu sein, daß er mit größter Sorgfalt viele
schwierige Probleme analysiert. Seine Arbeit ist ein bedeutender Beitrag
zu den Auslegungen und Erläuterungen der Heideggerschen Philosophie.

Benkt-Erik Benktson, Eskilstuna, Schweden.

Ebeeeaed Stammler, Protestanten ohne Kirche. Stuttgart, Kreuz-Verlag,
1960. 232 S. DM 12.80.

Vorzüge und Grenzen des vorliegenden Buches liegen in der soziologischen
Perspektive, in der hier Problematik und Aufgabe des Protestantismus in
unserer Zeit anvisiert wird. Eindrücklich wird das Dilemma aufgezeigt, das
in aller kirchlichen Verkündigung besteht zwischen der Wirklichkeit der
neutestamentlichen Gemeinde und der Wirklichkeit der heutigen Volkskirche

als «Religionsanstalt». Der biblisch-theologische Kirchenbegriff, wie
er in unseren Predigten vorausgesetzt und (theoretisch!) vertreten wird, ist
nach Stammler angesichts der heutigen Realitäten des kirchlichen Lebens
bloße «Ideologie», das heißt ein Denkgebilde, das dem realen Sein nicht mehr
adäquat ist. Es wird in der Diagnose manches scharf und klar gesehen und
kritisch durchleuchtet. Es klingt da manches recht revolutionär. Aber wo
Stammler dann zu den Möglichkeiten der Therapie weiterschreitet, bringt er
eigentlich nicht viel Neues und wirklich Hilfreiches. Von der rechten Solidarität

mit der «Welt» haben andere schon kräftiger und klarer geredet. Stammler

plädiert schließlich dafür, daß die Kirche eben auch als traditionelle
Institution und «Religionsanstalt» ihr Recht habe, da ja das entsprechende
Bedürfnis auch beim modernen Menschen im soziologischen Test
nachgewiesen werden kann. So wichtig es ist, bei der Besinnung auf die heutige
Lage und Aufgabe der Kirche die soziologischen Aspekte wichtig und ernst
zu nehmen, so zeigt gerade das Buch von Stammler mit aller Deutlichkeit,
daß das alles nur fruchtbar werden kann, wenn zuerst auch theologisch klar
und ernsthaft gedacht und gearbeitet wird.

Andreas Lindt, Worb (Kt. Bern).

Karl Thieme, Biblische Religion heute. Hinweise und Ausblicke auf ihre
geschichtliche und endgeschichtliche Entfaltung. Heidelberg, Verlag Lambert
Schneider, 1960. 189 S.

Was uns in dem schmalen Band vorgelegt wird, sind Visionen einer
Geschichtstheologie eigener Art. Es ist das besondere Anliegen Thiemes, zu
zeigen, wie sehr alle durch die biblische Offenbarung bestimmten Religionen
eine gemeinsame Prägimg an sich tragen und in der Geschichte Gottes mit
den Menschen ihre je besondere Funktion und Aufgabe haben. Das gilt vom



456 Rezensionen

Christentum in seinen verschiedenen konfessionellen Ausprägungen, ebenso
aber auch vom alten und modernen Judentum. Das gilt weiter vom Islam
(in dem Thieme eine «ungewollte Rückwärtsreduktion der Biblischen
Offenbarung auf ihr gleichsam vor-geschichtliches Minimum» sieht) und auch von
der «antireligiösen Religion» des Marxismus, der «Naherwartung eines
,Jüngsten Gerichts', das endlich den seit dem .urkommunistischen' Paradies
von dieser Welt verschwundenen Zustand vollkommenen Friedens und
vollkommener Gerechtigkeit wiederherstellt - für immer».

Das Wesentliche aller «biblischen Religion», und auch ihrer «Pseudo-
morphosen» bei Mohammed und Marx, ist für Thieme die eschatologische
Ausrichtung. Dies gewinnt für ihn in der Betrachtung unserer Zeit eine
entscheidende Bedeutung. Alle Zeichen der Zeit deuten ihm daraufhin, daß das
endzeitliche Gefälle rapid zunimmt. Thieme selber faßt die Zielsetzung seines
Buches folgendermaßen zusammen: «Unter Benutzung gesicherterErgebnisse
der Wissenschaft wird gewagt, die heutigen .Zeichen der Zeit' im Lichte des
offenbarten Gottesworts ähnlich auf die nahe Wieder-Kunft des Messias Jesus
hin zu verstehen, wie der Täufer und die Zwölf die damaligen Zeichen als
solche der An-Kunft des Messias in Jesus von Nazareth verstanden haben.»

Thieme schreibt nicht ohne ein deutliches prophetisches Bewußtsein, aber
immer mit der Zurückhaltung des gelehrten Denkers, dem alles
marktschreierische Gehaben fernliegt. Zeichen der Endzeit scheint ihm in besonderer

Weise die ständig wachsende Bedrohung durch den « Totalitarismus »

der Ideologien zu sein - wobei er (hier wird er direkt leidenschaftlich) in der
geistigen Situation des Westens die falsche, pseudochristliche Ideologie der
«Moralischen Aufrüstung» («totale Gleichschaltung im Namen Gottes») für
ärger und gefährlicher hält als den Bolschewismus.

Es stehen in Thiemes Buch manche gescheiten, kühnen, auch eigenwilligen
und anfechtbaren Reflexionen. Jedenfalls werden wir aber zu eigenem
Weiterdenken angeregt. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.


	Rezensionen

