
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 6

Artikel: Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

Autor: Tetz, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Formengeschichte
in der Kirchengeschichte1

Als E. Schwartz 1908 seinen Göttinger Akademievortrag «Über

Kirchengeschichte» hielt, wies er weit von sich, Methodologisches
abhandeln zu wollen. «Denn - lautet die Begründung - das
Geschichteschreihen ist und bleibt eine Kunst, hei der das methodische
Wissen zwar überall dasein, aber das Schaffen doch das Beste tun
muß.»2 Diesem Satz hätte auch derjenige Gelehrte zugestimmt, dem
Schwartz in der genannten Abhandlung Fragestellung und
Blickrichtung verdankte: Franz Overbeck. Er hätte es jedoch nur getan,
wofern Schaffen nicht mit Arbeiten gleichgesetzt würde. Nicht
umsonst notierte er sich grollend für A. Ritsehl dessen Satz aus
Göttingen: «Hier kann man nur arbeiten oder man vergeht»3, und
für A.Harnack: «Die Arbeit entscheidet» (und dazu schrieb er dann
ein Lob der Faulheit).4 Das Schaffen Overbecks ist nun in
einzigartiger Weise mit der Sache meines Themas verknüpft, und wenn
ich also im folgenden, zu meinem bescheidenen Teile dem Satze

von Schwartz nachkommend, das Thema nicht als ein lediglich
methodologisches abhandeln werde, so ist das in eben dieser Verknüpfung

begründet.

1 Habilitationsvorlesung, am 25. Februar 1961 in Bonn gehalten.
2 E. Schwartz, Gesammelte Schriften, 1 (1938), S. 110.
3 F. Overbeck, Christentum und Kultur, hrsg. von C. A. Bernoulli (1919),

S. 162.
4 Ebd., S. 203f. — Allerdings ist folgender Satz nur ein Produkt der

Editionstechnik Bernoullis: «Diese Unerbittlichkeit des Fleißes verscheucht
aus der Atmosphäre des Gelehrten alle übrigen Götter, während es sich doch
eben, um die Gediegenheit der Arbeit sicher zu stellen, ernstlich empfehlen
dürfte, auch der Faulheit in einer Seitennische ein Altärchen zu errichten»;
denn im Nachlaß Overbecks heißt es: («Einstweilen wäre es doch so übel
nicht, sich durch die Erkenntniß etwas ,constristieren' zu lassen, daß unter
den Danaergeschenken, mit welchen ausgestattet der Gelehrte auf die Welt
kommt und ohne welche er darin vielleicht nicht existiren mag, der Fleiß
nicht das unbedenklichste und am wenigsten fragwürdigste ist. Ich höre,
daß Harnack nächstes Jahr [1904] mit einer größeren Gesellschaft deutscher
Professoren nach Nordamerika reist, wo sich diese europäischen Primadonnen
auf der Weltausstellung von St. Louis hören lassen wollen.) Vielleicht schafft
die Muße der gegenwärtig immerhin noch mindestens fünftägigen Reise auf
dem Ocean in ihren Meditationen unter anderen auch Raum für den Ge-



414 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

Ein paar technische Bemerkungen seien vorausgeschickt. 1) Indem ich
hier auf einen in seiner Weise berechtigten Usus, nämlich zunächst auf die
Sekundärliteratur und damit gewissermaßen auf die Überlieferung
einzugehen, verzichte, behaupte ich den von einem bestimmten Zeitpunkt an für
Overbecks Arbeiten aufschlußreichen und einheitlichen Aspekt, nämlich den
formengeschichtlichen, herauszustellen, der — soviel ich sehe — noch nirgends
solchermaßen beachtet ist. Sei es nun, daß dieser für zu selbstverständlich
gehalten wurde, was er in der Tat nicht ist, oder sei es, daß er nur in einer
Schrift, insbesondere an einem Satz abgelesen und damit isoliert wurde —

was immer es auch gewesen sein mag, das die Stellung der formengeschichtlichen

Frage in ihrer Bedeutung für Overbecks Schaffen übersehen ließ, sie
ist nicht mit ihm gestorben; sie hat ihre Wirkungsgeschichte auch gerade
dort, wo sie heute kaum noch vermutet wird (von dieser wird gelegentlich,
wenn auch nur kurz, noch die Rede sein). 2) Ich halte mich im folgenden nur
an die von Overbeck im Druck selbst überwachten Publikationen. Das hat
bestimmte Gründe, die sich aus der Darstellung ergeben werden. 3) Ich werde
viel zitieren müssen, jedoch nicht in der Meinung, daß die Hauptsache durchs
Zitieren in jedem Falle zur Sprache kommen müsse. War schon der
Anspruch etwas Neues zu sagen erhoben, so kann das für einen Historiker als
Letztes bedeuten, original «aufeigene Hand » zu sein. Aber nicht nur um diesen
Schein zu meiden, sehe ich mich zum Zitieren veranlaßt, sondern auch weil
ich in einem Vortrag keine andere Möglichkeit sehe, jenem Urteil zu entkommen,

das H.-J. Iwand einmal angesichts der Holischen Luther-Aufsätze in
folgendem Satz formulierte: «Die Hauptsache... steht unter dem Text.»5

Es soll im folgenden diejenige Spanne von Overbecks Schaffen,
die von der ersten bis zur zweiten Erscheinung seiner Schrift «Uber
die Christlichkeit unserer heutigen Theologie», also von 1873 bis 1903

reicht, ins Auge gefaßt werden. Die Begründung zu dieser Begrenzung

wird in einer Vorgeschichte gegeben.

danken, daß dem Gedächtnisse des Gelehrten sich auch der Altar der Faulheit

ernstlich empfiehlt und nicht nur der des Molochs Fleiß, der, mit
unbedachtsamer Ausschließlichkeit verehrt, nur zu geneigt wird, alle übrigen
Götter aus der Atmosphäre des Gelehrten für immer zu verscheuchen und
dessen auch mächtig ist. Oder gedenkt Harnack nach der Rückkehr von der
anderen Seite des Weltmeeres mit der alten Heftigkeit den Wedel der
Production von ,Reden und Aufsätzen' zu handhaben, um die Fliege der Con-
tristation von sich wegzuscheuchen Nim so mag er denn für sich zusehen,
wie weit er es so verfahrend bringt, uns Anderen muß die Bitte um Ver-
schonung mit solcher Unerbittlichkeit des Fleißes für uns gestattet sein.»
Bedenken gegen die Bernoulli'schen Editionen aus dem Overbeck-Nachlaß
sind aber nicht nur hierdurch begründet.

5 H.-J. Iwand, Zur Entstehung von Luthers Kirchenbegriff: Festschrift
für Günther Dehn, hrsg. von W. Schneemelcher (1957), S. 145 (Sperrung
von Iwand).



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 415

1.

Schon in seinem ersten Studienjahre war Franz Overbeck von
dem Werkchen Carl Schwarz' «Zur Geschichte der neuesten Theologie»

fasziniert worden6, welches sich mit der Forderung einer
«historisch-speculativen Behandlung der Theologie»7 einerseits eine

historisch-philologische Methode, wie sie unter Theologen annähernd
von den «Tübingern» gepflegt wurde8, und andererseits die
spekulative Theologie insbesondere Richard Rothes zum Vorbild
gewählt hatte, um sich so gerüstet gegen einen «Prakticismus» zu
wenden, «der ohne ideale Zielpunkte nur für den Tag und das
nächste Bedürfnis lebt, nur auf bequeme und feste Einrichtung in
kirchlichen Formen dringt»9. Dieses Büchlein von Schwarz hat bei
Overbeck zeit seines Lebens einen Ehrenplatz nicht nur in seiner
Bibliothek eingenommen, doch hat es ihn nicht dazu gebracht, in
Tübingen bei Baur oder in Heidelberg bei Rothe zu studieren.

Beginnend mit einer überlieferungsgeschichtlichen Studie über
Hippolyts Schrift De Antichristo10 und damit verbundenem
Studium der Kirchenväterliteratur und ihrer Diskussion durch Rothe,
Baur und Bunsen, bearbeitete er ab 1868 den de Wette'schen Acta-
Kommentar neu. 1870 rechtfertigte er eine Neugliederung in dessen

Einleitung damit, daß es für die Entscheidung über «die Natur der
Geschichtserzählung der AG. sehr wichtig sei, die Künstlichkeit
ihrer Formen schon ganz unabhängig von der Frage nach dem
tieferen Zweck und Charakter des Buches zur Evidenz zu brin-

6 C. Schwarz, Zur Geschichte der neueren Theologie (1. Aufl. 1856).
' Ebd., S. 435.
8 Beachte dabei besonders die von Schwarz (A. 6) an Baurs

dogmengeschichtlichen Untersuchungen geübte Kritik, S. 168 (Sperrungen von
Schwarz): «Das Dogma schwebt... gleichsam in der Luft, ist losgelöst von
den unmittelbaren Mächten des Lebens, aus denen es seine Impulse
empfängt, aus denen es wie die Pflanze aus dem mütterlichen Boden der Erde
hervorwächst. Und es fehlt dieser Behandlung der Dogmengeschichte gerade
das, was wir an einem andern Werke sonst verwandter Richtung, an der
berühmten Literaturgeschichte von Gervinus vorzugsweise zu bewundern
haben ; ich meine die enge und nothwendige Beziehung zwischen der Geschichte
der Cultur und der Literatur, vermöge welcher die Literatur nur als die
reife Frucht von dem Baume der wirklichen Lebensverhältnisse, der
sittlichen Zustände und Vorstellungen abgepflückt wird.»

9 Schwarz (A. 6), S. 435f.
10 F. Overbeck, Quaestionum Hippolytearum Specimen (1864).



416 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

gen»11. Es ist von anderer Seite darauf hingewiesen12 und von noch
anderer Seite allerjüngst übersehen worden13, daß Overbeck diesen
methodischen Grundsatz hier zwar nicht durchgeführt hat, aber
damit seine späteren formengeschichtlichen Aspekte vorwegnahm und
programmatisch formulierte, «was Dibelius mit der Anwendung der
formgeschichtlichen Methode auf die Apostelgeschichte erreichen
wollte»14. Es handelt sich hier in der Tat um das erste Aufblitzen
eines methodischen Gedankens, der für Overbeck schon sehr bald
in eigentümlicher Fassung entscheidend werden sollte. 1870 ging
er nach Basel in dem Bewußtsein, ein «Tübinger» zu sein, freilich
«in einem so zu sagen nur allegorischen Sinne»15, da ihn - Schwarz

getreu - nur die historische Methode Baurs interessiert. So lautet
denn auch das Thema seiner Antrittsvorlesung: «Über Entstehung
und Recht einer rein historischen Betrachtung der neutestament-
lichen Schriften in der Theologie », welche noch in ihrem Bestreben,
«die innere Harmonie zwischen unserem Glauben und unserem
wissenschaftlichen Bewußtsein herzustellen»16, in Wirklichkeit -
wie Nigg richtig bemerkt - «gleichsam eine Abschiedsvorlesung
gegenüber der neueren Theologie»17 war, denn schon bald sollte
Overbeck ganz anders sprechen lernen. Mit diesem anderen (schon
wortstatistisch ablesbaren) Sprechen beginnt nun gleichzeitig der
formengeschichtliche Aspekt wirksam zu werden.

Bemerkenswert für den Bruch in der methodologischen
Terminologie scheint mir seine in zwei Auflagen 1872 und 1875
erschienene Untersuchung des Briefs an Diognet zu sein18. In ihr war
die kühne These aufgestellt worden, daß der Brief an Diognet erst

11 W. De Wette & F. Overbeck, Kurze Erklärung der Apostelgeschichte,
4. Aufl. (1870), S. XVI (hier kursiviert).

12 P. Vielhauer, Franz Overbeck und die neutestamentliche Wissenschaft:
Ev. Theol. 10 (1950/51), S. 193-207. Diesem Vortrag verdanke ich die
Anregung, der formengeschichtlichen Methode Overbecks nachzugehen.

13 U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte. Form- und
traditionsgeschichtliche Untersuchungen (1961).

14 Vielhauer (A. 12), S. 199.
15 Overbeck, Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie, 2. Aufl.

(1903), S. 2f.
16 Über Entstehung und Recht (ich benutze die 2. unveränderte Auflage

von 1875), S. 32.
17 W. Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Würdigung (1931), S. 12.
18 Über den pseudojustinischen Brief an Diognet. Universitäts-Programm

Basel 1872: Studien zur Geschichte der alten Kirche, 1 (1875), S. 1-92.



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 417

nach dem Beginn des 4. Jahrhunderts entstanden sein könne, jedenfalls

war dies für die rezensierenden Fachkollegen das Anstößige
daran. 1875 schreibt er in einem Nachtrag, allein Th. Zahn habe
«den Zusammenhang der äußeren und der inneren Begründung»
seiner «Kritik des Briefs an Diognet erfaßt und begriffen..., daß es

sich im Streit über diesen Brief zunächst gar nicht um die Zeit
seiner Entstehung handelt,... sondern um seine Form, daß man
zunächst gar nicht zu fragen hat ob er im zweiten oder in einem
anderen Jahrhundert entstanden ist, sondern ob seine apologetische
Form echt oder willkürlich gewählt ist, eine Frage, deren
Beantwortung sich natürlich nur aus Vergleichung der altkirchlichen
Apologetik gewinnen läßt»19. Das Bemerkenswerte an diesem Nachtrag
ist, daß Overbeck hier ganz geläufig und wie selbstverständlich
von der apologetischen Form des Briefs an Diognet zu reden weiß,
nun mit dem Ergebnis, daß wohl eine enge Verwandtschaft mit der
apologetischen Literatur in Einzelheiten, dagegen in Methode und
Grundideen eine fundamentale Divergenz zu konstatieren sei, so

daß «Form und Inhalt des Briefs ein zufälliges Verhältnis zu einander

haben und die Parallelen des Briefs mit der Apologetik im
einzelnen zu seiner willkürlich gewählten Form gehören» würden20.
Das war gewiß, allerdings nicht so klar, der Sache nach schon in
dem 1872 erschienenen Aufsatz vertreten worden, die methodologische

Terminologie aber wirkt in ihrer Präzision und Verfestigung
neu. Die hierfür entscheidende Wendung muß also zwischen 1872

und 1875 erfolgt sein.

In diese Zeit fällt die erste Auflage von Overbecks kritischer
Schrift «Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie» vom
Jahre 1873. In ihr ist nun in der Tat schon der formengeschichtliche
Aspekt auf höchst interessantem Wege zur Wirkung gebracht.
Wenn ich richtig sehe, beginnt also mit ihr und endet eigentümlicherweise

in der zweiten, 1903 erschienenen Auflage - der letzten noch

von Overbeck im Druck überwachten Publikation überhaupt -
seine bewußt formengeschichtliche Arbeit.

Um eine wesentliche und von Overbeck unausgesprochen
gebliebene Voraussetzung ihrer Fragestellung miteinzubeziehen, muß
ich auf eine Konzeption seiner Zeit näher eingehen, für die schon

19 Studien (A. 18), S. 89 (hier kursiviert).
20 Ebd., S. 86.

27



418 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

durch C. Schwarz' Büchlein die Tür geöffnet wurde: es ist die
Konzeption R.Rothes. Rothe hielt 1865 bei der Gründung des
badischen wissenschaftlichen Predigervereins einen Vortrag unter dem
Thema: «Das Bedürfnis der Teilnahme an den wissenschaftlichtheologischen

Arbeiten der Gegenwart für den praktischen
Geistlichen.»21 Dieses Referat ist hier besonders interessant, weil
Overbecks Ausführungen darauf vor allem einzugehen scheinen.

Rothe kommt seiner Aufgabe, das im Thema genannte Bedürfnis zu
verdeutlichen, unter zwei Gesichtspunkten nach: 1) theologische Arbeit sei zur
augenblicklichen Zeit für praktische Geistliche von Berufs wegen erforderlich,
2) solche theologische Arbeit könne nur als eine gemeinsame erfolgreich
betrieben werden.

Besondere Aufmerksamkeit widmet Rothe dem ersten Punkt, daß der
praktische Geistliche sich theologischer Arbeit eifrigst zu unterziehen habe,
denn sie sei kein «Luxus», sondern sei zu allen Zeiten ein Bedürfnis der Kirche

gewesen, die «nicht ohne Wissenschaft» wissen könne, «was sie ist und
was sie will».

Wenn nun der Grad des Bedürfnisses zu den verschiedenen Zeiten der
Kirche verschieden war, so liege das nach Rothe daran, daß in der
Geschichte zweierlei Zeiten zu unterscheiden seien, einmal diejenigen, in welchen
ein schon fest begründeter Zustand fortgesetzt wird, gewissermaßen die von
Überlieferung lebenden, zum anderen jene, in denen schon angebahnte neue
Zustände hervorbrechen und sich ausgestalten wollen. Solche Zeiten können
in der Kirche - meint Rothe - «nicht ausbleiben, wenn anders das Christentum

(oder unmißverständlicher: der Herr Christus) eine geschichtlich wirksame

Macht ist»22. Es gelte zu erkennen, daß solches nur unter Zertrümmerung

des Voraufgehenden Platz greifen könne. In diesen Zeiten — und die
eigene Zeit sei solche Zeit — «gilt es ja nicht mehr bloß die lebendige
Fortüberlieferung desjenigen, was man als unbezweifelte Wahrheit besitzt,
sondern vor allem die Umbildung des Überlieferten in neue Formen, nämlich
in solche, die sich dem neuaufgetretenen Geschlecht als wirkliche Formen
für den in sie hineingelegten Gehalt erproben, als klar verständliche und in
sich bestandhaltige»23. Folglich müsse sich eine neue lebenskräftige Theologie
vermöge ihrer wissenschaftlichen Arbeit herausgestalten und die morsche
alte verdrängen — dies die eine Aufgabe; die andere: ihre Ergebnisse seien
allgemein zugänglich zu machen. Die Kirche habe bisher rein nichts getan,
«die Gemeinde von dem Vorhandensein... ihrer inneren Kris is in Kenntnis
zu setzen, sie über die geschichtlichen Motive und Zusammenhänge bei
derselben aufzuklären»24. Wie hat sich der Pfarrer angesichts dessen in seiner

21 R. Rothe, Gesammelte Vorträge und Abhandlungen aus seinen letzten
Lebensjahren, eingel. von F. Nippold (1886), S. 169-181.

22 Ebd., S. 171.
23 Ebd., S. 171 (Sperrungen von Rothe).
24 Ebd., S. 173.



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 419

Gemeinde zu verhalten? Sie erwarte doch von ihm, daß er ihr mit der
subjektiven Gewißheit seiner Uberzeugung das sei, was er ihr nur sein könne,
nämlich ein ehrlicher Mann, der eine « eigene auf unverdrossener und furchtloser

wissenschaftlicher Arbeit ruhende persönliche Überzeugung von den
christlichen Dingen»25 habe. Nicht ein Priester, sondern «ein berufsmäßiger
Sachkundiger, ein Experte... hinsichtlich derjenigen Dinge, welche den
Gegenstand des Glaubens der Kirche ausmachen»26. Es ist deutlich: theologische

Arbeit ist eine für die Praxis unmittelbare Berufsaufgabe.
Der zweite, hier weniger ergiebige Teil, wonach theologische Arbeit nur

erfolgreich in gemeinsamer Bemühung sein könne, darf an dieser Stelle wohl
beiseite bleiben, wenn auch der Fall, daß dieses hinsichtlich der Ausführungen

Overbecks so sein darf, genügend zu denken geben mag.

2.

Overbecks Schrift Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie

(1873) behauptet nun nahezu in allem genau das Gegenteil.
In der Hauptsache veranlaßt durch die eigene Situation als eines

theologischen Lehrers, schreibt Overheck über das Problem des

Verhältnisses von Christentum und Bildung vornehmlich im
Hinblick auf Theologen, «die auf den Kathedern stehen und Bücher
schreiben»27. Diese für seine weitere Arbeit folgenreiche und
charakteristische Eingrenzung umschreibt seine Ausrichtung auf die
Frage nach der Legitimität und Möglichkeit eigenen theologischen
Schaffens als Lehrer und Schriftsteller.

Overbeck fragt zunächst in die Kirchengeschichte, ob Theologie
jemals wirklich christlich gewesen sei. Die Antwort ist: «das
Christenthum <hat sich) mit einer Theologie ausgestattet, erst als es

sich in einer Welt, die von ihm eigentlich verneint wird, selbst
möglich machen wollte»28. Damit aber ist der Glaube dem Wissen
unterlegen, sofern er nämlich, als Religion in den Formen der Welt
erscheinend, das auf seine Schwächen erpichte Wissen nicht
fernzuhalten vermochte und seinen Wahrheitsanspruch in Frage stellen
ließ. Overbeck zeigt den Weg, der vom geschichts- und theologiefremden

Christentum zu der mit der Welt und Kultur sich
vertragenden, wenn auch Scheu vor sich selbst empfindenden Theologie

25 Ebd., S. 174.
26 Ebd., S. 174.
27 Overbeck, Über die Christlichkeit (1873; im folgenden nach der 2. Aufl.

1903 zitiert), Vorwort zur 1. Aufl., S. XI.
28 Ebd., S. 33.



420 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

in der Kirche führt (ein voller Akzent fällt dabei auf Clemens
Alexandrinus und Origenes). Darum ist für Overheck Theologie
«ein Stück der Verweltlichung des Christenthums, ein Luxus, den
es sich gestattete, der aber, wie jeder Luxus, nicht umsonst zu
haben ist»29. Nun verhält sich Religion aber nicht gleichgültig «gegen
ihre eigenthümlichen Formen»30. Deshalb ist denn auch die lebendige,

mythenbildende Kraft der christlichen Religion dahin, seit es

eine Theologie gibt und seit der christliche Mythos im Kanonisa-
tionsprozeß seiner Urkunden zur Tradition erstarrte. Allerdings
habe dabei die alte Kirche noch nicht den modernen Aberglauben
kultiviert, man könne auf historischem Wege die Religion reproduzieren.

Habe man dort in der allegorischen Exegese noch ein Surrogat

für das nicht mehr Lebendige gehabt, so hege man hier ein völlig
verflachtes Verständnis von Glauben und Wissen, indem man die

mythischen Formen unterschätze und die historischen Grundlagen
der Religion und damit das Historische überhaupt in der Theologie
überschätze. Aber das zeige nur, wie das Christentum von der
modernen Theologie zu etwas vollständig anderem gemacht worden sei,

was aber dadurch, daß Theologie sich immer auf Unchristliches
einlassen müsse, nun nicht mehr überraschen könne.

Von dieser Basis aus können dann die apologetische und die
liberale Theologie aufs Korn genommen werden, wobei stets «die

Bedeutung der Formen (hier kursiviert) für die Religion» im Auge
behalten wird. Muß Overbeck - und das Bild ist, wie später noch
klarer wird, bezeichnend - «der apologetischen Theologie vorwerfen,
von der Sache, die sie vertritt, nur noch die Schale ohne den Kern
in Händen zu haben»31, so ergibt sich ihm bei der Stellung der liberalen

Theologie zu Mythen und Dogmen das Urteil von selbst, daß
diese «mit dem Kern auch die Schalen des Christenthums von sich

geworfen hat»32. Es ist interessant zu sehen, wie trotz dieser
Unterschiede Overbeck von seinem - ich glaube so jetzt schon sagen zu
dürfen - «formengeschichtlichen» Verständnis des Christentums her
die beiden theologischen Parteien (z. T. samt D. F. Strauß) in eins
sehen kann. Die Feststellung, daß moderne Bildung die scheinbaren

Gegensätze apologetischer und liberaler Theologie nivelliert, basiert

29 Ebd., S. 34.
30 Ebd., S. 35.
31 Ebd., S. 72.
32 Ebd., S. 73.



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 421

auf der Voraussetzung, daß bei einem ernsthaften Gegensatz «Cul-
turen von fundamentaler Verschiedenheit»33 entstehen müßten.
Der Aspekt hierbei ist charakteristisch: «Bleiben wir - schreibt er -
nur bei der Litteratur stehen : Schreiben unsere Apologeten anders
als ihre Gegner? Nein, rechts und links erkennt man, was
überhaupt heutzutage in der Literatur herrscht : die Zeitung. Gehen sie

haushälterischer mit den Schätzen, die sie zu verwalten vorgeben,
um, haben sie größere Scheu, sie auf den Markt zu tragen?»34
Overbeck fragt nach Ort, Art und Wirkung ihres Auftretens und
sieht sich zu sarkastischen Antworten genötigt. Er vergleicht die
moderne Theologie und ihre Wirksamkeit mit der Reformation.
Dort die große Tat der Losreißung von Rom, und hier? «Wir lassen

uns vorerzählen, daß fast das ganze Neue Testament ein Gewebe

von Eictionen ist, greifen nicht in die alte Kirche, sondern ins Ur-
christenthum zurück und rufen nicht Paulus, sondern Jesus selbst
auf, und es geschieht gar nichts.»35

Ich nenne aus den folgenden Kapiteln der Schrift in Kürze noch das

Wichtigste. Overbeck beschreibt mit wenigen Strichen in Auseinandersetzung

mit dem Bekenntnis von Strauß (Der alte und der neue Glaube) eine
kritische Theologie, «welche diese ihre kritische Beschaffenheit vor Allem an
sich selbst darzustellen» habe und so keine Mißverständnisse über den «nicht
rein religiösen Charakter ihrer Ziele» übrig lasse, nämlich «der Weltbildung
eine Stätte neben dem Christenthume möglich zu machen»36. Gegenüber der
Gleichgültigkeit der apologetischen und liberalen Theologie gegen die
weltverneinende Lebensbetrachtung des Christentums bringe sie es zwar zu keiner

Identifizierung, aber zu einem Mitempfinden mit dessen Lebensbetrachtung.

Woraufhin jedenfalls der individualistische Entwurf Straußens, der
allem wahrhaft menschlichen Dasein und der tatsächlichen Hilflosigkeit des
Einzelnen widerspreche, abgewiesen werden kann.

Zum Schluß der Schrift setzt sich Overbeck mit Paul de Lagardes
Reformvorschlägen auseinander, die eine Aufteilung der theologischen Disziplin
in zwei getrennte Disziplinen wissenschaftlicher und praktischer Richtung
erstreben, und untersucht die Frage nach derMöglichkeit kritischer Theologie,
praktischen Bedürfnissen zu dienen. Hierin findet, wiederum charakteristisch
für ihn, das Ordinationsgelübde und der Lizentiateneid seine ungeteilte
Aufmerksamkeit. Hierbei kommt es unter Rückgriff auf die alte Kirche zur
«Unterscheidung eines esoterischen und eines exoterischen Standpunktes des

33 Ebd., S. 64.
34 Ebd., S. 64.
35 Ebd., S. 98f.
36 Ebd., S. 109.



422 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

wissenschaftlich gebildeten Theologen»37, mit der Begründung: 1) entvölkere
die Kirchen, «daß man es in ihrem Gottesdienst so viel mit den persönlichen
Ansichten ihrer Prediger zu thun» habe38, und 2) nutze der beständige
Anspruch des Amtes an die Person des Geistlichen denselben ab, zumal dadurch,
daß er in der Hauptfunktion seines Amtes, in «der Predigt, so ausschließlich
Lehrer und gar nicht Priester»39 sei. Am Schluß der Schrift wird den
Kirchenleitenden um des kirchlichen Friedens willen empfohlen, in kritischer
Erkenntnis der Theologie deren «Resultate maaßvoll und weise anzuwenden»40.

Overbecks Schrift von 1873 ist nicht in allem so klar, wie sie
sich gibt und wie es vielleicht zur Darstellung kam. Doch was unter
meinem Thema interessiert, dürfte deutlich sein: die Auseinandersetzung

mit Rothe und ein gewisses Yerhaftetbleiben an dessen

Fragestrukturen. Das Problem der «Umbildung des Überlieferten
in neue Formen» wird nun von Overbeck ausdrücklich aus der
Situation des lehrenden und schriftstellernden Universitätstheolo-
logen unter historischem und zeitkritischem Aspekt angegangen
und zu einer in eigentümlicher Schwebe verbleibenden Antwort
geführt, welche ganz deutlich die Fragesituation Overbecks selbst

widerspiegelt.
Über das, was den Umbruch in seinem Denken und Reden

herbeigeführt hat, gibt seine Einleitung zur 2. Auflage der «Christlichkeit»

Aufschlüsse. Dort erzählt er, daß zwei Faktoren gleich zu
Anfang und für die Entstehung der Schrift in Basel von Eindruck auf
ihn gewesen seien : der Basler Pietismus und seine Freundschaft mit
F. Nietzsche41. Sie wirkten sich denn auch in eigenartiger Weise
auf seine formengeschichtliche Konzeption aus. Die Relevanz der
Form für den Inhalt, und d. h. in der Overbeckschen (historischen)
Fragestellung: die Relevanz der Theologie, insbesondere ihrer
Literatur, für ihre «Christlichkeit» - und in dieser Fassung also das

Problem: Christentum und Kultur - wird religionshistorisch und
philologisch gesehen. Die großen pietistischen Bewegungen, speziell
das Mönchtum, können neu betont werden, weil sie in ihrer
Lebensbetrachtung der des Neuen Testamentes nahestehen, und die
altphilologische, von F. A. Wolf herkommende Methode der Gattungs-

37 Ebd., S. 139.
38 Ebd., S. 139f.
39 Ebd., S. 140.
40 Ebd., S. 147.
41 Ebd., S. 12f.



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 423

geschichte wird wohl durch die Begegnung mit Nietzsche zumindest
intensiver gepflegt. (Das von diesem zwar erst 1874/75 gehaltene
Kolleg über «Geschichte der griechischen Litteratur»42 dürfte
ungefähr den gemeinten Hintergrund abstecken. Einen Satz möchte
ich daraus hier nur zitieren: «Im Allgemeinen stirbt eine Gattung
ab, wenn ihre Art Publikum abstirbt, das versteht sich von
selbst.»)43 - Doch solange der wissenschaftliche Nachlaß in Basel
noch ungenutzt ist, möchte ich es hier bei diesen vorläufigen
Bemerkungen belassen44.

3.

Von der so gewonnenen Fragestellung aus ist es nur konsequent,
wenn Overbeck beim Kanonisationsprozeß der neutestamentlichen
Schriften einsetzt, 1877 beginnend mit der Untersuchung «Über die
Auffassung des Streits des Paulus mit Petrus in Antiochien (Gal. 2,

Iff.) bei den Kirchenvätern»45. Da sich die Erinnerung der Kirche
an ihre Anfänge im neutestamentlichen Kanon erschöpfe, könne -
so führt Overbeck aus - der allgemeine Satz über die Lehrharmonie
des Neuen Testamentes nicht älter als der Kanon sein, und er
erkläre sich aus den Formen der Dogmatik, die eben diesen Kanon
beanspruchte. Das wird in einer auslegungsgeschichtlichen
Untersuchung «der Art und Formen seiner ursprünglichen Vertheidi-
gung»46 nachgewiesen. Unter formengeschichtlichem Aspekt führt er
damit die Auslegungsgeschichte eines neutestamentlichen Textes

vor, um einer historisierenden Apologetik über die dogmatischen

42 F. Nietzsche, Werke, 18, 3, 2, hrsg. von O. Crusius (1912), S. 1-198.
43 Nietzsche (A. 42), S. 149 (Sperrung vom Hrsg.). — Vgl. daneben aber

die oben 8 von C. Schwarz erwähnte Methode von G. G. Gervinus.
44 Eine genauere Untersuchung des interessanten Verhältnisses von Overbeck

zu R. Rothe und den Tübingern einerseits und zum Pietismus und den
philologischen Traditionen andererseits behalte ich mir vor. Ein catalogue
raisonné des wissenschaftlichen Nachlasses wird im Frühjahr 1962 unter dem
Titel «Overbeckiana, 2. Teil: Der wissenschaftliche Nachlaß» erscheinen (als
Teil 1 geben Prof. Dr. E. Staehelin und Dr. M. Gabathuler die Korrespondenz

heraus). Außerdem ist die Veröffentlichung einiger wichtiger Stücke,
zunächst der Vorlesung über Geschichte der christlichen Litteratur bis
Eusebius, von mir ins Auge gefaßt.

46 Universitäts-Programm Basel 1877.
46 Ebd., S. 5.



424 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

Formen den Kanon betreffender, traditioneller Sätze die Augen zu
öffnen, um sie zur Selbsterkenntnis über das Unsachgemäße ihrer
Methoden zu bringen.

Ich übergehe hier die beiden 1880 erschienenen Untersuchungen
zur Geschichte des Kanons, um zu dem berühmten Aufsatz von
1883 «Uber die Anfänge der patristischen Literatur» zu kommen47.
A. Harnack hat ihn in einer schlechthin begeisterten Anzeige unter
Verzicht auf genauere Mitteilungen propagiert, «denn eine
Verkürzung seiner Ausführungen wäre nicht ratsam»48. Dennoch muß
ich den Versuch unternehmen, wenigstens das Wichtigste zu streifen

- bei der Dichte Overbeckschen Stils hier ein besonderes Risiko.
Beginnend mit einer Zurückführung der Patristik auf ihre eigenen,
d. h. auf den Traditionsbeweis abgestimmten, dogmatischen Maße
und mit der Abweisung eines ebenso dogmatischen, katalogartigen
Verfahrens in ihr, kommt er bei der Frage nach dem «historischen
Zusammenhang in einer Patristik» zu dem viel zitierten, darum aber
wohl auch meist unverstanden gebliebenen Satz: «Ihre Geschichte
hat eine Literatur in ihren Formen, eine Formengeschichte (hier
kursiviert) wird also jede wirkliche Literaturgeschichte sein.»49 Der
Satz überrascht nach dem bisher Gesagten nicht. Jedenfalls beruht
er nicht auf einer plötzlichen Eingehung, was zu zeigen die
unausgesprochene Nebenabsicht der bisherigen Ausführungen war und
was mich auch hier darauf dringen läßt, seinen Zusammenhang
streng zu wahren, zumal den der Gesamtfragestellung Overbecks.
Denn daß man sehr bald an dem zum Programm erhobenen Satz
den Geschmack verlieren kann, sofern man ihn isoliert, dafür gibt
es erlauchte Beispiele: ich nenne A. Harnack, G. Krüger, C. A.
Bernoulli. Und wenn H. Jordan 1911 eine «Geschichte der
altchristlichen Literatur» nach ihren Formen zu schreiben
unternimmt, so braucht man nach dem Bisherigen nur von ihm zu hören,
man verdanke Overbeck die Erkenntnis, «daß die altchristliche
Literaturgeschichte in erster Linie eine Geschichte der literarischen
Formen sein müsse»50, um zu erkennen, daß diese Interpretation
Overbeck geradewegs ins Gesicht schlägt. Denn mit der Aus-

47 Über die Anfänge der patristischen Literatur: Hist. Zeitschr. 48 (1882),
S. 417-472; ich zitiere nach der Sonderausgabe der Wiss. Buchgem. (1954).

48 A. von Harnack, Zeitschr. f. Ki.gesch. 6 (1884), S. 120-122.
49 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 12.
60 H. Jordan, Gesch. der altchristl. Literatur (1911), S. 23f.



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 425

schließlichkeit und Weite des Overbecksclien Satzes stehen und
fallen seine Ergebnisse, die nur durch sie gewonnen worden waren.

DerAufsatz ist hervorgewachsen aus einem 1881 inBasel gehaltenen
Aula-Vortrag51. Auf dem Wege eines Vergleichens der «Formen der
neutestamentlichen und patristischen Literatur» erkennt Overbeck,
daß es hier keinen literarhistorischen Zusammenhang gibt, wie
solcher auch von der Kirche nie behauptet worden ist, denn die Formen
der Schriften des Neuen Testamentes sind einerseitsals die Unform
der Briefe nicht wirklich Literatur und andererseits als wirkliche
Formen (Evangelien, Apostelgeschichte, Apokalypse, katholische
Briefe) abgestorben, bevor sich eine Literatur der Kirche etablieren
konnte. Sie kommen also als Keimformen für die patristische
Literatur nicht in Frage. So ist denn der neutestamentliche Kanon
der Totenschein einer sog. «Urliteratur», deren vornehmste Reste
durch ihn erhalten sind. Da nun die Formen dieser Urliteratur fern
von denen der profanen und der patristischen Literatur sind, kann
Overbeck die patristische als die «griechisch-römische Literatur
christlichen Bekenntnisses und christlichen Interesses» definieren,
weil nämlich in ihr «das Christentum nur im Anschluß an die
vorhandene Weltliteratur es selbst zu einer lebensfähigen Literatur
gebracht hat»52. Das spürbare Bewußtsein der kirchlichen Schriftsteller,

sich hier auf etwas Fremdes eingelassen zu haben, schlägt
sich denn auch in ihrer gezeigten Scheu, in der betonten Glanzlosig-
keit und Unzulänglichkeit ihres Schreibens nieder: «Kirchenväter
sind Schriftsteller, die es nicht sein wollen.»63

Es habe begonnen mit der in Notzeiten geborenen apologetischen
Literatur, die sich an Nichtchristen wenden und in der schriftlichen
Form ihre wesentliche, aber eben auch verdächtige Bedeutung
haben mußte. Doch mit der Notzeit habe auch diese Literatur ihr
Ende gefunden. Bei Irenäus seien die profanen Formen noch nicht
eindeutig übernommen, da er als Ketzerbekämpfer sich wohl an
Christen, aber gegen ihre Feinde wendete. Erst bei Clemens Alexan-
drinus sieht Overbeck die «christliche Literatur profaner Form»
als die auf «eigene, innere und bleibende Bedürfnisse der Kirche

51 Titus Flavius Klemens von Alexandria, Die Teppiche. Deutscher Text
nach der Übersetzung von Franz Overbeck, hrsg. von C. A. Bernoulli & L.
Früchtel (1936), S. 25.

52 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 37f.
53 Ebd., S. 41.



426 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

selbst» gegründete54. Die Eigentümlichkeit der Form seines

dreiteiligen, nur in den Einzelteilen betitelten Werkes wird von Overbeck

in bezeichnender Weise behandelt. Bernoulli hat m. E. recht,
wenn er Overbeck an die Seite des Clemens stellt65. Dort hat er -
das spricht aus jeder Zeile - sich selbst gesehen. Mit welchen
verhaltenen Emotionen hier, insbesondere an den Stromateis, die
vibrierende Spannung des theologischen Schriftstellers ausgehalten
wird, der zwar weiß, in welche Richtung er aufzubrechen hat, aber
das Ziel noch nicht kennt und nicht weiß, wo es hinausführen wird,
das vermag ich nicht hier in ein paar Sätze zu raffen. Overbeck

gerät über der scheinbaren Formlosigkeit an den mystischen Sinn,
über die gewollt formlose Form an den durch sie verhüllten, mysteriösen

Inhalt der christlichen Uberzeugungen. Die Wahrheit - sagt
er nach einem Bilde des Clemens - «soll, wie der eßbare Kern der
Nuß... nur dem, der die harte Schale zu erbrechen versteht, sich
dem Leser seines Werkes erschließen»56. So wird Overbeck zum
Hüter der Formen, argwöhnisch achthabend, wenn sich jemand
ihnen naht. Er notiert 1898/99: «Denn mit dem Problem der
literarischen Form der Evangelien ist das religiöse Geheimniß, das eigentliche

Mysterium dieser Bücher berührt. Theologen sollen die Hand
davon lassen.»67

Die Schlußbemerkungen des Aufsatzes ziehen seine aufgenommenen

Linien noch aus: neben der Entwicklung der christlichen
Literatur bis zu Clemens wird die koinzidente Veränderung des

Publikums beachtet, wie auch das Entstehen der patristischen
Literatur mit dem Werk des Clemens konstatiert wird. Die historische
Bedeutung der christlichen Urliteratur liegt also nicht darin, daß
sie weiter nichts als der Anfang der christlichen Literatur wäre.
Mit dem Kanon als Norm hat die patristische Literatur gewagt,
über Apologetik und Polemik hinauszugehen, und daneben sich
noch eine exegetische Literatur geschaffen. Von hier aus erst werden
alle ihre wichtigsten Formen dann ableitbar.

Selbst an diesem glänzend klar geschriebenen, seine Konzeption
von 1873 detaillierenden Aufsatz bemerkt man die von Nigg

51 Ebd., S. 49.
55 Die Teppiche (A. 51), S. 57ff.
66 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 63.
57 Univ.-Bibl. Basel, Overbeck-Nachlaß A 222: «Evangelien (Litteratur-

form).»



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 427

beobachtete Verhüllungstendenz der Overbeckschen Schriften58,
wie sie besonders aus seiner Solidarität mit Clemens Alex,
verständlich wird. Es ist die Scheu, nicht womöglich seine Haut, denn
darum war er unbesorgt wie selten einer, sondern die Wahrheit zu
Markte zu tragen und diese vom Journalismus zerschwatzt zu
sehen. Deshalb wird Overbeck in der Entscheidung über die Eorm
seiner Publikationen in zunehmendem Maße bewußter. Das
beginnt bei der Titelwahl und endet mit Erscheinungsfolge und -ort
seiner Abhandlungen.

Die Reflexion über die Eormen in der Kirchengeschichte wird in
der Folgezeit intensiviert. Dies beweist die in den Jahren 1887/88,
1891 und 1893 gehaltene und von Bernoulli 1917 herausgegebene
Vorlesung über «Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen
Scholastik», die streng nach Overbeckschen formengeschichtlichen
Gesichtspunkten durchgeführt ist.

Besonders jedoch galt Overbecks Interesse der Kirchengeschichte
Eusebs. Hatte man sie bis dahin hauptsächlich auf ihren Inhalt und
nicht auf ihre Form angesehen, so untersucht er sie jetzt nicht als

Quelle, sondern als «Denkmal» der kirchlichen Historiographie. Das

geschieht in dem Universitätsprogramm «Über die Anfänge der
Kirchengeschichtsschreibung»59, in dem er Eusebs Anspruch, der
Verfasser der ersten Kirchengeschichte zu sein, mit dem Maßstab
antiker Geschichtsschreibung prüft und für richtig befindet. Eine
wichtige Rolle spielt hierbei die altchristliche Chronographie als

Voraussetzung für Eusebs Kirchengeschichte. Overbeck entdeckt
ihr «Geheimnis» in Eusebs Selbstverweis auf seine Chronik. Danach
wird es ihm leicht, mit solchem «Schlüssel zur Kirchengeschichte
des Eusebius auch die Keime historischer Betrachtungsweise der
Kirche»60 in der altchristlichen, mit Hilfe chronologischer Tabellen
um Beweise für das Alter des Christentums bemühten Apologetik
zu finden, deren ganzes Interesse dem Erweis der Urzeitigkeit des

Mose und des Christentums als der Urreligion galt. Freilich hatte
Kirchengeschichte in solchen Weltchroniken keinen eigenen Platz.
So wird Euseb denn nun zu dem entscheidenden und neuen Schritt
gedrängt, die christliche Rubrik aus der Chronik herauszulösen und

58 Nigg (A. 17), S. 26.
59 Universitäts-Programm Basel 1892.
60 Ebd., S. 24.



428 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

ausführlicher vorzulegen. Mit der «Grundform» von Buch 1-7 des
Eusehschen Werkes ist darum die «Grundauffassung des
Gegenstandes» aus der Chronik abzuleiten61, denn es handele sich für
Euseb um die Geschichte des Christenvolkes nehen der der anderen
Völker, zumal sie entsprechende Rubriken habe: Dynastien
(Apostel-Bischöfe), Kriegsgeschichte (Verfolgungen, Märtyrer),
Aufrührer (Häretiker) und viri illustres (vornehmlich Schriftsteller).
Das war natürlich alles für Euseb erst möglich, nachdem Christen
von einer bestimmten geschichtlichen Situation an es für geboten
hielten, sich mit den anderen Völkern zu messen. Nur leicht
modifizierend führt Overbeck diese Untersuchungen in einem weiteren
Programm (von 1898) fort, indem er die fundamentale Bedeutung
der Bischofslisten als der einzig kontinuierlich durchgehaltenen
Rubrik - der Rubrik der christlichen Dynasten - in der Eusehschen
Kirchengeschichte erweist. - Vergleicht man diese beiden Aufsätze
mit dem anfangs zitierten, heute weithin für kompetent erachteten
Vortrag von Ed. Schwartz62, erkennt man, was und wieviel dieser

von Overbeck gelernt hat.

4.

Als E. Vischer 1941 die sogenannten Selbstbekenntnisse Overbecks

aus den Jahren 1897 his 1900 herausgab63, die wohl vor allem
der These des Herausgebers von der Ungläubigkeit Overbecks dienen
sollten, waren sie bereits in ihren Hauptpartien, jedenfalls soweit sie
Overbecks Wirksamkeit als eines theologischen Lehrers betrafen,
durch diesen seihst überholt. Das war geschehen in der 2. Auflage
seiner Christlichkeit vom Jahre 1903. Wie es auch immer um das
Verhältnis der Selbstbekenntnisse zu den Nachträgen zur
Christlichkeit in der 2. Auflage bestellt sein mag, sie sind verarbeitet und
von Overbeck noch selbst der Öffentlichkeit übergeben worden, als

er seiner Schrift von 1873 eine Einleitung über seinen theologischen
Werdegang bis zur Entstehung der «Christlichkeit» und ein Nachwort

über Eolgen und Aktualität derselben beigab. Die Schilderung
seiner Anfänge wurde im Vorhergehenden z. T. schon benutzt. Im
Nachtrag wird über das mangelnde Echo auf seine Schrift reflek-

61 Ebd., S. 41.
62 Siehe Anm. 1.
63 Franz Overbeck, Selbstbekenntnisse, hrsg. von E. Vischer (1941).



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 429

tiert und der Grund dafür im Autor selbst gesucht und gefunden:
«mein Schriftchen ist ein Monolog», sagt er64 und beweist das mit
Umständlichkeit, indem der «Gesammtcharakter» der Schrift
erhärten muß, daß er darin im Grunde wirklich nur an sich denke,
und was er darin erarbeite, nur auf seine «Bedürfnisse berechne und
daher das Muster eines für andere nur schwer genießbaren Monologs
liefere»65.

Wenn es mir darum ging, im Schaffen Franz Overbecks den
formengeschichtlichen Aspekt in seiner Bedeutung und zunehmenden
Intensivierung aufzuzeigen, so liegt ein Beweis hierfür im Nachtrag
zur «Christlichkeit» in eindeutiger Form vor, jedoch dies so, daß

er sich in Overbecks verschnörkelter und durch Formreflexionen
sich selbst behindernder Weise fast grotesk ausnimmt. Zwei Themen

sind es vor allem, die von den rankenden Ausführungen
umsponnen werden: einmal das Verhältnis des in seiner Person
vereinten theologischen Lehrers und Schriftstellers zu dem
entsprechend unterschiedenen Publikum der Schüler und Leser, und
zum anderen die große Enttäuschung und Erbitterung seines
Lebens: die in aller Breite und lautstark angetretene sogenannte
«moderne Theologie», die er - Harnack nur als deren Repräsentanten

nennend - jetzt mit der apologetischen und liberalen Theologie
unter das Verdikt seiner Schrift von 1873 stellt. Hat sich ein Lehrer
(in zuverlässiger, aber doch im Hinblick auf die Schüler mitunter
sogar im Verschweigen statthabender Auswahl des zu Lehrenden)
seinen Schülern zu akkommodieren, so hat der Schriftsteller sich
seinem ihm unbekannten und erst zu suchenden Publikum ganz zu
erkennen zu gehen. Unter diesem Blickwinkel schaut er zurück auf
seine Tätigkeit als Basler Professor der Theologie und gesteht, in
seinem Auditorium verborgen zu haben, daß er «kein Theologe war»,
während in seiner Schriftstellerei gerade dieses «nur immer
unwiderstehlicher zu allen Poren derselben» hinauszudrängen suchte.
So ließ er denn immer seltener und an verborgenem Orte seine
Schriften drucken. Doch was das nun heißt, daß Overbeck es

zugibt, kein Theologe zu sein, dafür findet sich die Antwort bei ihm
gleich daneben : es ist die Theologie seiner Zeit, von der sich loszusagen

ihm seine Schrift 1873 und nun auch 1903 helfen sollte und
mit der verwechselt zu werden er sich in striktester, nicht selten

64 Ebd., S. 160.
65 Ebd., S. 161 ff.



430 M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

grober Form deutlichst verbat, zur Überraschung und Bestürzung
für seine den eigentlich liebenswürdigen und aufgeschlossenen Mann
vermeintlich kennenden Zeitgenossen.

Aus solcher Lage richtet Overheck zunehmend in den letzten
Jahren seines Lebens die Gedanken auf die Zukunft, und d. h. für
ihn die Zukunft insbesondere der Literatur und damit gleichzeitig
dessen, was ihm zu sehen und zu schreiben vergönnt war. Er
notiert auf einigen Zetteln66 unter dem Stichwort «Litteratur
(Zukunft)»:

« Schriftsteller pflegen sich an ihre Gegenwart zu wenden, doch ist es schon
lange, daß einzelne auch für die Zukunft geschrieben haben, nämlich nicht
nur hauptsächlich, sondern mit absichtlicher Abwendung von ihrer Zeit und
Zuwendung zu einer künftigen... Der Verkehr der jedesmal auf Erden
anwesenden Gesellschaft wird so lebhaft, ihre Unterhaltung so laut, daß kaum
Einer noch auf den Anderen hört. Da mag der Einzelne daran verzweifeln
noch vernommen zu werden und giebt es auf zu seinen Zeitgenossen zu reden,
es lieber gleich nur mit der Zukunft versuchen... Es könnte einmal eine Zeit
kommen wo es gar keine andere wirklich lebendige d. h. wirksame Litteratur
gäbe als posthume... Wer die Fluth der Tageslitteratur bedenkt, die heute
das Individuum des Schriftstellers zu überwinden hat um nur zu Gehör zu
kommen, kann leicht auf die Vorstellung kommen, daß nur der Verzicht auf
dieses sofortige Gehörtwerden wenigstens die Möglichkeit schafft, überhaupt
einmal dazu zu gelangen... Unter modernen Schriftstellern sind wir...
daran, daß diese keinen höheren <Ehrgeiz) kennen als ,Zeitgenossen' zu
sein... Kein Wunder wäre es in der Tat bei solcher Beschränktheit des
Blicks der das Leben unter Menschen vorlebenden Menschen in Hinsicht
auf Zeit und Ort ihrer Wirksamkeit wenn wir einem Umschlage unserer
allgemeinen Anschauungen über Cultur heute entgegengingen. Wer heute seiner
Zeit und Nation gefällt oder zu gefallen meint, nimmt an er habe gewonnen
Spiel. Eben das kann sich ändern und zum hemmenden Vorurtheil umschlagen,

was so unfehlbar fördernd erscheint. Man wird nach Ferne der Absichten
fragen, wo heute die Nähe so unerläßlich scheint, und wer sein Heil bei seiner
nächsten Umgebung sucht, sich auch von dieser zu trister Vereinsamung
überlassen sehen. Was sollen denn auch die Zukunft und unsere Nachfolger
aller Orten mit uns Orts- und Eintagsfliegen anfangen, die wir nur an uns
gedacht »

Es läßt sich erweisen, daß dieser Gedankengang für Overbeck
kein gelegentlicher Spleen war. Er weiß sehr wohl, daß er neben
seinen Publikationen einen (weithin noch heute ungehobenen)
Schatz an Manuskripten hinterläßt. So macht er C. A. Bernoulli,
den einzigen, ihm selbst etwas suspekten Schüler, zu seinem Erben.
Bernoulli hat einiges aus dem Nachlaß herausgegeben, wobei er es

66 Univ.-Bibl. Basel, Overbeck-Nachlaß A 229.



M. Tetz, Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte 431

an editorischer Sorgfalt allerdings in empfindlichem Maße fehlen
Heß. Auch der formengeschichtliche Aspekt Overbecks ist - von
der Vorlesung über Schlastik abgesehen - dabei zurückgedrängt
worden. Bernoulli hielt Overbecks Methode für einseitig und
unzulänglich67. Das Rätsel der hinterlassenen Collectaneen blieb darum
bisher noch ungelöst. Bei einem seiner Formen so bewußten
Gelehrten wie Overbeck wird man sich seinem Nachlaß wohl auch mit
gleicher Methode zu nähern haben, um nicht gar mit der Schale
auch den Kern zu zerstören.

*

Wenn schon von vornherein mit dem Thema nicht beansprucht
war, alles über Formengeschichte bei Franz Overbeck und über
Formengeschichte in der Kirchengeschichte zu sagen, so hat das
seinen Grund : steht man doch - um mit den von Overbeck zitierten
Worten des Clemens von Alexandrien zu reden68 - nicht vor
«wohlgepflegten Gärten», «welche reihenweise bepflanzt sind zur Augenlust»,

sondern eher vor einem «schattigen Berge, der dicht bedeckt
ist mit Zypressen, Platanen, Lorbeer und Efeu, zugleich aber
absichtlich bepflanzt mit Äpfel-, Öl- und Feigenbäumen, so daß
untermischt ist die Pflanzung fruchtbringender und unfruchtbarer Bäume

um derer willen, welche die reifen Früchte wegzunehmen
und zu stehlen sich erlauben»69.

Martin Tetz, Göttingen.

67 Die Teppiche (A. 51), S. 28.
68 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 60.
69 Nachtragen möchte ich, daß die Auseinandersetzung Overbecks mit

dem Aufsatz von F. Nitzsch, Geschichtliches und Methodologisches zur
Patristik, Jahrb. f. dt. Theol. 10 (1865), S. 37-63, die sich im Manuskript
seiner Vorlesung über christliche Literaturgeschichte von 1869/70 findet, von
erheblicher Bedeutung für die «Vorgeschichte» der Overbeck'schen
formengeschichtlichen Arbeit ist. 1873 schon, in der zweiten Fassung dieser
Vorlesung, hatte er solche Auseinandersetzung für überflüssig halten können.
Deshalb findet Nitzsch dann auch keine Erwähnung mehr in dem Aufsatz
«Über die Anfänge der patristischen Literatur» (1882). Bemerkungen über
Overbecks Nichtkenntnis des Aufsatzes von Nitzsch (von G. Krüger, der es
anders hätte wissen können, und von C. A. Bernoulli, der es anders hätte
wissen müssen) sind entsprechend zu korrigieren.


	Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

