Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 6

Artikel: Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte
Autor: Tetz, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878720

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Formengeschichte
in der Kirchengeschichte’

Als E. Schwartz 1908 seinen Gottinger Akademievortrag «Uber
Kirchengeschichte» hielt, wies er weit von sich, Methodologisches
abhandeln zu wollen. «Denn - lautet die Begriindung — das Ge-
schichteschreiben ist und bleibt eine Kunst, bei der das methodische
Wissen zwar iiberall dasein, aber das Schaffen doch das Beste tun
mubB.»2 Diesem Satz hitte auch derjenige Gelehrte zugestimmt, dem
Schwartz in der genannten Abhandlung Fragestellung und Blick-
richtung verdankte: Franz Overbeck. Er hitte es jedoch nur getan,
wofern Schaffen nicht mit Arbeiten gleichgesetzt wiirde. Nicht
umsonst notierte er sich grollend fiir A. Ritschl dessen Satz aus
Gottingen: «Hier kann man nur arbeiten oder man vergeht»3, und
fiir A. Harnack: «Die Arbeit entscheidet» (und dazu schrieb er dann
ein Lob der Faulheit).* Das Schaffen Overbecks ist nun in einzig-
artiger Weise mit der Sache meines Themas verkniipft, und wenn
ich also im folgenden, zu meinem bescheidenen Teile dem Satze
von Schwartz nachkommend, das Thema nicht als ein lediglich me-
thodologisches abhandeln werde, so ist das in eben dieser Verkniip-
fung begriindet.

1 Habilitationsvorlesung, am 25. Februar 1961 in Bonn gehalten.

2 K. Schwartz, Gesammelte Schriften, 1 (1938), S. 110.

3 F. Overbeck, Christentum und Kultur, hrsg. von C. A. Bernoulli (1919),
S. 162.

4 Ebd., S. 203f. — Allerdings ist folgender Satz nur ein Produkt der
Editionstechnik Bernoullis: «Diese Unerbittlichkeit des Fleiles verscheucht
aus der Atmosphare des Gelehrten alle tibrigen Gotter, wahrend es sich doch
eben, um die Gediegenheit der Arbeit sicher zu stellen, ernstlich empfehlen
durfte, auch der Faulheit in einer Seitennische ein Altdrchen zu errichten»;
denn im Nachlal Overbecks heillt es: («Einstweilen wire es doch so iibel
nicht, sich durch die Erkenntnil3 etwas ,constristieren‘ zu lassen, daf3 unter
den Danaergeschenken, mit welchen ausgestattet der Gelehrte auf die Welt
kommt und ohne welche er darin vielleicht nicht existiren mag, der Fleil3
nicht das unbedenklichste und am wenigsten fragwiirdigste ist. Ich hore,
dafl Harnack nichstes Jahr [1904] mit einer gré8eren Gesellschaft deutscher
Professoren nach Nordamerika reist, wo sich diese européischen Primadonnen
auf der Weltausstellung von St. Louis horen lassen wollen.) Vielleicht schafft
die MuBe der gegenwirtig immerhin noch mindestens funftédgigen Reise auf
dem Ocean in ihren Meditationen unter anderen auch Raum fir den Ge-



414 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichie

Ein paar technische Bemerkungen seien vorausgeschickt. 1) Indem ich
hier auf einen in seiner Weise berechtigten Usus, ndmlich zunichst auf die
Sekundirliteratur und damit gewissermaBen auf die Uberlieferung einzu-
gehen, verzichte, behaupte ich den von einem bestimmten Zeitpunkt an fir
Overbecks Arbeiten aufschluBreichen und einheitlichen Aspekt, ndmlich den
formengeschichtlichen, herauszustellen, der — soviel ich sehe — noch nirgends
solchermaBlen beachtet ist. Sel es nun, daf} dieser fur zu selbstverstindlich
gehalten wurde, was er in der Tat nicht ist, oder sei es, dafl er nur in einer
Schrift, insbesondere an einem Satz abgelesen und damit isoliert wurde —
was immer es auch gewesen sein mag, das die Stellung der formengeschicht-
lichen Frage in ihrer Bedeutung fiir Overbecks Schaffen ubersehen liel3, sie
ist nicht mit ihm gestorben; sie hat ihre Wirkungsgeschichte auch gerade
dort, wo sie heute kaum noch vermutet wird (von dieser wird gelegentlich,
wenn auch nur kurz, noch die Rede sein). 2) Ich halte mich im folgenden nur
an die von Overbeck im Druck selbst iiberwachten Publikationen. Das hat
bestimmte Griinde, die sich aus der Darstellung ergeben werden. 3) Ich werde
viel zitieren miissen, jedoch nicht in der Meinung, dal} die Hauptsache durchs
Zitieren in jedem Falle zur Sprache kommen miisse. War schon der An-
spruch etwas Neues zu sagen erhoben, so kann das fiir einen Historiker als
Letztes bedeuten, original «auf eigene Hand» zu sein. Aber nicht nur um diesen
Schein zu meiden, sehe ich mich zum Zitieren veranlat, sondern auch weil
ich in einem Vortrag keine andere M&glichkeit sehe, jenem Urteil zu entkom-
men, das H.-J. Iwand einmal angesichts der Hollschen Luther-Aufsitze in
folgendem Satz formulierte: ¢«Die Hauptsache... steht unter dem Text.»5

Es soll im folgenden diejenige Spanne von Overbecks Schaffen,
die von der ersten bis zur zweiten Erscheinung seiner Schrift « Uber
die Christlichkeit unserer heutigen Theologie», also von 1873 bis 1903
reicht, ins Auge gefallit werden. Die Begriindung zu dieser Begren-
zung wird in einer Vorgeschichte gegeben.

danken, daBl dem Gedichtnisse des Gelehrten sich auch der Altar der Faul-
heit ernstlich empfiehlt und nicht nur der des Molochs Flei3, der, mit un-
bedachtsamer Ausschlielichkeit verehrt, nur zu geneigt wird, alle iibrigen
Gotter aus der Atmosphédre des Gelehrten fiir immer zu verscheuchen und
dessen auch méchtig ist. Oder gedenkt Harnack nach der Riickkehr von der
anderen Seite des Weltmeeres mit der alten Heftigkeit den Wedel der Pro-
duction von ,Reden und Aufsitzen‘ zu handhaben, um die Fliege der Con-
tristation von sich wegzuscheuchen? Nun so mag er denn fir sich zusehen,
wie weit er es so verfahrend bringt, uns Anderen mull die Bitte um Ver-
schonung mit solcher Unerbittlichkeit des Fleiles fur uns gestattet sein.»
Bedenken gegen die Bernoulli’schen Editionen aus dem Overbeck-Nachla@
sind aber nicht nur hierdurch begriindet.

8§ H.-J.Iwand, Zur Entstehung von Luthers Kirchenbegriff: Festschrift
fiir Giinther Dehn, hrsg. von W. Schneemelcher (1957), 8. 145 (Sperrung
von Iwand).



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 415

Schon in seinem ersten Studienjahre war Franz Overbeck von
dem Werkchen Carl Schwarz’ «Zur Geschichte der neuesten Theolo-
gie» fasziniert worden®, welches sich mit der Forderung einer
«historisch-speculativen Behandlung der Theologie»? einerseits eine
historisch-philologische Methode, wie sie unter Theologen annéhernd
von den «Tiibingern» gepflegt wurde®, und andererseits die spe-
kulative Theologie insbesondere Richard Rothes zum Vorbild ge-
wihlt hatte, um sich so geriistet 'gegen einen «Prakticismus» zu
wenden, «der ohne ideale Zielpunkte nur fiir den Tag und das
nichste Bediirfnis lebt, nur auf bequeme und feste Einrichtung in
kirchlichen Formen dringt»®. Dieses Biichlein von Schwarz hat bei
Overbeck zeit seines Lebens einen Ehrenplatz nicht nur in seiner
Bibliothek eingenommen, doch hat es ihn nicht dazu gebracht, in
Tiibingen bei Baur oder in Heidelberg bei Rothe zu studieren.

Beginnend mit einer iiberlieferungsgeschichtlichen Studie iiber
Hippolyts Schrift De Antichristo!® und damit verbundenem Stu-
dium der Kirchenviterliteratur und ihrer Diskussion durch Rothe,
Baur und Bunsen, bearbeitete er ab 1868 den de Wette’schen Acta-
Kommentar neu. 1870 rechtfertigte er eine Neugliederung in dessen
Einleitung damit, daf es fiir die Entscheidung iiber «die Natur der
Geschichtserzdhlung der AG. sehr wichtig sei, die Kiinstlichkeit
ihrer Formen schon ganz unabhéingig von der Frage nach dem
tieferen Zweck und Charakter des Buches zur Evidenz zu brin-

§ C. Schwarz, Zur Geschichte der neueren Theologie (1. Aufl. 1856).

" Ebd., S. 435.

8 Beachte dabei besonders die von Schwarz (A. 6) an Baurs dogmen-
geschichtlichen Untersuchungen getibte Kritik, S.168 (Sperrungen von
Schwarz): «Das Dogma schwebt... gleichsam in der Luft, ist losgelést von
den unmittelbaren Méchten des Lebens, aus denen es seine Impulse emp-
fingt, aus denen es wie die Pflanze aus dem miitterlichen Boden der Erde
hervorwichst. Und es fehlt dieser Behandlung der Dogmengeschichte gerade
das, was wir an einem andern Werke sonst verwandter Richtung, an der be-
rithmten Literaturgeschichte von Gervinus vorzugsweise zu bewundern ha-
ben; ich meine die enge und nothwendige Beziehung zwischen der Geschichte
der Cultur und der Literatur, vermoge welcher die Literatur nur als die
reife Frucht von dem Baume der wirklichen Lebensverhiltnisse, der sitt-
lichen Zustidnde und Vorstellungen abgepfliickt wird.»

® Schwarz (A. 6), S. 435f.

10 F. Overbeck, Quaestionum Hippolytearum Specimen (1864).



416 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

gen» 11, Es ist von anderer Seite darauf hingewiesen!? und von noch
anderer Seite allerjiingst tibersehen worden!?, dafl Overbeck diesen
methodischen Grundsatz hier zwar nicht durchgefiihrt hat, aber da-
mit seine spateren formengeschichtlichen Aspekte vorwegnahm und
programmatisch formulierte, «was Dibelius mit der Anwendung der
formgeschichtlichen Methode auf die Apostelgeschichte erreichen
wollte»14. Es handelt sich hier in der Tat um das erste Aufblitzen
eines methodischen Gedankens, der fiir Overbeck schon sehr bald
in eigentiimlicher Fassung entscheidend werden sollte. 1870 ging
er nach Basel in dem Bewulltsein, ein «Tiibinger» zu sein, freilich
«in einem so zu sagen nur allegorischen Sinne»!®, da ihn — Schwarz
getreu — nur die historische Methode Baurs interessiert. So lautet
denn auch das Thema seiner Antrittsvorlesung: «Uber Entstehung
und Recht einer rein historischen Betrachtung der neutestament-
lichen Schriften in der Theologie», welche noch in ihrem Bestreben,
«die innere Harmonie zwischen unserem Glauben und unserem
wissenschaftlichen BewuBtsein herzustellen»$, in Wirklichkeit -
wie Nigg richtig bemerkt — «gleichsam eine Abschiedsvorlesung ge-
geniiber der neueren Theologie»'” war, denn schon bald sollte
Overbeck ganz anders sprechen lernen. Mit diesem anderen (schon
wortstatistisch ablesbaren) Sprechen beginnt nun gleichzeitig der
formengeschichtliche Aspekt wirksam zu werden.

Bemerkenswert fiir den Bruch in der methodologischen Ter-
minologie scheint mir seine in zwei Auflagen 1872 und 1875 er-
schienene Untersuchung des Briefs an Diognet zu sein!®. In ihr war
die kithne These aufgestellt worden, daf3 der Brief an Diognet erst

11 'W. De Wette & F. Overbeck, Kurze Erkldrung der Apostelgeschichte,
4. Aufl. (1870), S. XVI (hier kursiviert).

12 P, Vielhauer, Franz Overbeck und die neutestamentliche Wissenschaft :
Ev. Theol. 10 (1950/51), S. 193-207. Diesem Vortrag verdanke ich die An-
regung, der formengeschichtlichen Methode Overbecks nachzugehen.

13 U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte. Form- und tra-
ditionsgeschichtliche Untersuchungen (1961).

14 Vielhauer (A. 12), S. 199.

15 Overbeck, Uber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie, 2. Aufl.
(1903), S. 2f.

16 Uber Entstehung und Recht (ich benutze die 2. unverdnderte Auflage
von 1875), S. 32.

17 W. Nigg, Franz Overbeck. Versuch einer Wiirdigung (1931), S. 12.

18 Uber den pseudojustinischen Brief an Diognet. Universitéts-Programm
Basel 1872: Studien zur Geschichte der alten Kirche, 1 (1875), S. 1-92.



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 417

nach dem Beginn des 4. Jahrhunderts entstanden sein kénne, jeden-
falls war dies fiir die rezensierenden Fachkollegen das AnstoBige
daran. 1875 schreibt er in einem Nachtrag, allein Th. Zahn habe
«den Zusammenhang der dulleren und der inneren Begriindung»
seiner «Kritik des Briefs an Diognet erfal3t und begriffen..., dal} es
sich im Streit iiber diesen Brief zunéchst gar nicht um die Zeit
seiner Entstehung handelt, ... sondern um seine Form, dall man zu-
nichst gar nicht zu fragen hat ob er im zweiten oder in einem an-
deren Jahrhundert entstanden ist, sondern ob seine apologetische
Form echt oder willkiirlich gewéhlt ist, eine Frage, deren Beant-
wortung sich natiirlich nur aus Vergleichung der altkirchlichen Apo-
logetik gewinnen laf3t»1°. Das Bemerkenswerte an diesem Nachtrag
ist, daBB Overbeck hier ganz geldufig und wie selbstverstindlich
von der apologetischen Form des Briefs an Diognet zu reden weil,
nun mit dem Ergebnis, dal wohl eine enge Verwandtschaft mit der
apologetischen Literatur in Einzelheiten, dagegen in Methode und
Grundideen eine fundamentale Divergenz zu konstatieren sei, so
dafl «Form und Inhalt des Briefs ein zufélliges Verhéltnis zu einan-
der haben und die Parallelen des Briefs mit der Apologetik im ein-
zelnen zu seiner willkiirlich gewéihlten Form gehoren» wiirden 2°,
Das war gewil}, allerdings nicht so klar, der Sache nach schon in
dem 1872 erschienenen Aufsatz vertreten worden, die methodolo-
gische Terminologie aber wirkt in ihrer Prézision und Verfestigung
neu. Die hierfiir entscheidende Wendung mufl also zwischen 1872
und 1875 erfolgt sein.

In diese Zeit fillt die erste Auflage von Overbecks kritischer
Schrift «Uber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie» vom
Jahre 1873. In ihr ist nun in der Tat schon der formengeschichtliche
Aspekt auf hochst interessantem Wege zur Wirkung gebracht.
Wenn ich richtig sehe, beginnt also mit ihr und endet eigentiimlicher-
weise in der zweiten, 7903 erschienenen Auflage — der letzten noch
von Overbeck im Druck iiberwachten Publikation iiberhaupt —
seine bewul3t formengeschichtliche Arbeit.

Um eine wesentliche und von Overbeck unausgesprochen ge-
bliebene Voraussetzung ihrer Fragestellung miteinzubeziehen, muf}
ich auf eine Konzeption seiner Zeit niher eingehen, fiir die schon

19 Studien (A. 18), S. 89 (hier kursiviert).
20 Ebd., S. 86.

27



418 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

durch C. Schwarz’ Biichlein die Tiur getffnet wurde: es ist die
Konzeption E. Rothes. Rothe hielt 1865 bei der Griindung des ba-
dischen wissenschaftlichen Predigervereins einen Vortrag unter dem
Thema: «Das Bediirfnis der Teilnahme an den wissenschaftlich-
theologischen Arbeiten der Gegenwart fiir den praktischen Geist-
lichen.»2! Dieses Referat ist hier besonders interessant, weil Over-
becks Ausfiihrungen darauf vor allem einzugehen scheinen.

Rothe kommt seiner Aufgabe, das im Thema genannte Bediirfnis zu ver-
deutlichen, unter zwei Gesichtspunkten nach: 1) theologische Arbeit sei zur
augenblicklichen Zeit fiir praktische Geistliche von Berufs wegen erforderlich,
2) solche theologische Arbeit kénne nur als eine gemeinsame erfolgreich be-
trieben werden.

Besondere Aufmerksamkeit widmet Rothe dem ersten Punkt, daB3 der
praktische Geistliche sich theologischer Arbeit eifrigst zu unterziehen habe,
denn sie sel kein «Luxus», sondern sei zu allen Zeiten ein Bediirfnis der Kir-
che gewesen, die micht ohne Wissenschaft» wissen kénne, «was sie ist und
was sie will.

Wenn nun der Grad des Bediirfnisses zu den verschiedenen Zeiten der
Kirche verschieden war, so liege das nach Rothe daran, dall in der Ge-
schichte zweierlei Zeiten zu unterscheiden seien, einmal diejenigen, in welchen
ein schon fest begriindeter Zustand fortgesetzt wird, gewissermafen die von
Uberlieferung lebenden, zum anderen jene, in denen schon angebahnte neue
Zustande hervorbrechen und sich ausgestalten wollen. Solche Zeiten kénnen
in der Kirche — meint Rothe — «nicht ausbleiben, wenn anders das Christen-
tum (oder unmiBverstédndlicher: der Herr Christus) eine geschichtlich wirk-
same Macht ist»22. Es gelte zu erkennen, da@ solches nur unter Zertriimme-
rung des Voraufgehenden Platz greifen konne. In diesen Zeiten — und die
eigene Zeit sei solche Zeit — «gilt es ja nicht mehr blo die lebendige Fort-
uberlieferung desjenigen, was man als unbezweifelte Wahrheit besitzt, son-
dern vor allem die Umbildung des Uberlieferten in neue Formen, namlich
in solche, die sich dem neuaufgetretenen Geschlecht als wirkliche Formen
fiir den in sie hineingelegten Gehalt erproben, als klar versténdliche und in
sich bestandhaltige» 23, Folglich miisse sich eine neue lebenskriftige Theologie
vermoge ihrer wissenschaftlichen Arbeit herausgestalten und die morsche
alte verdringen — dies die eine Aufgabe; die andere: ihre Ergebnisse seien
allgemein zugénglich zu machen. Die Kirche habe bisher rein nichts getan,
«die Gemeinde von dem Vorhandensein... ihrer inneren Krisis in Kenntnis
zu setzen, sie liber die geschichtlichen Motive und Zusammenhinge bei der-
selben aufzukléaren»2?t. Wie hat sich der Pfarrer angesichts dessen in seiner

#1 R. Rothe, Gesammelte Vortréige und Abhandlungen aus seinen letzten
Lebensjahren, eingel. von F. Nippold (1886), S. 169-181.

22 Ebd., S. 171.

23 Ebd., S. 171 (Sperrungen von Rothe).

2 Ebd., S. 173.



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 419

Gemeinde zu verhalten? Sie erwarte doch von ithm, dafl er ihr mit der sub-
jektiven GewiBheit seiner Uberzeugung das sei, was er ihr nur sein kénne,
némlich ein ehrlicher Mann, der eine «eigene auf unverdrossener und furcht-
loser wissenschaftlicher Arbeit ruhende persénliche Uberzeugung von den
christlichen Dingen»25 habe. Nicht ein Priester, sondern «ein berufsmaBiger
Sachkundiger, ein Experte... hinsichtlich derjenigen Dinge, welche den Ge-
genstand des Glaubens der Kirche ausmachen»?28, Es ist deutlich: theolo-
gische Arbeit ist eine fir die Praxis unmittelbare Berufsaufgabe.

Der zweite, hier weniger ergiebige Teil, wonach theologische Arbeit nur
erfolgreich in gemeinsamer Bemiithung sein kénne, darf an dieser Stelle wohl
beiseite bleiben, wenn auch der Fall, daf3 dieses hinsichtlich der Ausfiihrun-
gen Overbecks so sein darf, gentigend zu denken geben mag.

2.

Overbecks Schrift Uber die Christlichkeit unserer heutigen Theo-
logie (1873) behauptet nun nahezu in allem genau das Gegenteil.
In der Hauptsache veranlaflt durch die eigene Situation als eines
theologischen Lehrers, schreibt Overbeck iiber das Problem des
Verhaltnisses von Christentum und Bildung vornehmlich im Hin-
blick auf Theologen, «die auf den Kathedern stehen und Biicher
schreiben»??. Diese fiir seine weitere Arbeit folgenreiche und cha-
rakteristische Kingrenzung umschreibt seine Ausrichtung auf die
Frage nach der Legitimitiat und Moglichkeit eigenen theologischen
Schaffens als Lehrer und Schriftsteller.

Overbeck fragt zunéchst in die Kirchengeschichte, ob Theologie
jemals wirklich christlich gewesen sei. Die Antwort ist: «das Chri-
stenthum <(hat sich)> mit einer Theologie ausgestattet, erst als es
sich in einer Welt, die von ihm eigentlich verneint wird, selbst
moglich machen wollte»?8. Damit aber ist der Glaube dem Wissen
unterlegen, sofern er ndmlich, als Religion in den Formen der Welt
erscheinend, das auf seine Schwichen erpichte Wissen nicht fern-
zuhalten vermochte und seinen Wahrheitsanspruch in Frage stellen
lie3. Overbeck zeigt den Weg, der vom geschichts- und theologie-
fremden Christentum zu der mit der Welt und Kultur sich vertra-
genden, wenn auch Scheu vor sich selbst empfindenden Theologie

25 Ebd., S. 174,

26 [Whd., S. 174.

27 Qverbeck, Uber die Christlichkeit (1873; im folgenden nach der 2. Aufl.
1903 zitiert), Vorwort zur 1. Aufl.,, S. XT.

28 Ebd., S. 33.



420 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

in der Kirche fiihrt (ein voller Akzent fallt dabei auf Clemens
Alexandrinus und Origenes). Darum ist fiir Overbeck Theologie
«ein Stiick der Verweltlichung des Christenthums, ein Luxus, den
es gich gestattete, der aber, wie jeder Luxus, nicht umsonst zu ha-
ben ist»2?. Nun verhélt sich Religion aber nicht gleichgiiltig «gegen
ihre eigenthiimlichen Formen»3°. Deshalb ist denn auch die leben-
dige, mythenbildende Kraft der christlichen Religion dahin, seit es
eine Theologie gibt und seit der christliche Mythos im Kanonisa-
tionsprozel seiner Urkunden zur Tradition erstarrte. Allerdings
habe dabei die alte Kirche noch nicht den modernen Aberglauben
kultiviert, man kénne auf historischem Wege die Religion reprodu-
zieren. Habe man dort in der allegorischen Exegese noch ein Surro-
gat fiir das nicht mehr Lebendige gehabt, so hege man hier ein véllig
verflachtes Verstidndnis von Glauben und Wissen, indem man die
mythischen Formen unterschétze und die historischen Grundlagen
der Religion und damit das Historische iiberhaupt in der Theologie
tiberschiitze. Aber das zeige nur, wie das Christentum von der mo-
dernen Theologie zu etwas vollstindig anderem gemacht worden sei,
was aber dadurch, dal Theologie sich immer auf Unchristliches ein-
lassen miisse, nun nicht mehr iiberraschen kénne.

Von dieser Basis aus kénnen dann die apologetische und die
liberale Theologie aufs Korn genommen werden, wobei stets «die
Bedeutung der Formen (hier kursiviert) fiir die Religion» im Auge
behalten wird. Mufl Overbeck — und das Bild ist, wie spéiter noch
klarer wird, bezeichnend — «der apologetischen Theologie vorwerfen,
von der Sache, die sie vertritt, nur noch die Schale ohne den Kern
in Hdnden zu haben»?1, so ergibt sich ihm bei der Stellung der libera-
len Theologie zu Mythen und Dogmen das Urteil von selbst, daf3
diese «mit dem Kern auch die Schalen des Christenthums von sich
geworfen hat»32. Es ist interessant zu sehen, wie trotz dieser Unter-
schiede Overbeck von seinem — ich glaube so jetzt schon sagen zu
diirfen — «formengeschichtlichen» Verstindnis des Christentums her
die beiden theologischen Parteien (z. T. samt D. F. Straul}) in eins
sehen kann. Die Feststellung, dal moderne Bildung die scheinbaren
Gegensitze apologetischer und liberaler Theologie nivelliert, basiert

2 Ebd., S. 34.
30 Ebd., 8. 35.
81 Ebd., S. 72.
82 Ebd., S. 73.



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 421

auf der Voraussetzung, dal3 bei einem ernsthaften Gegensatz «Cul-
turen von fundamentaler Verschiedenheit»3? entstehen mii3ten.
Der Aspekt hierbei ist charakteristisch: « Bleiben wir — schreibt er —
nur bei der Litteratur stehen: Schreiben unsere Apologeten anders
als ihre Gegner? Nein, rechts und links erkennt man, was iiber-
haupt heutzutage in der Literatur herrscht: die Zeitung. Gehen sie
haushailterischer mit den Schétzen, die sie zu verwalten vorgeben,
um, haben sie groBere Scheu, sie auf den Markt zu tragen?»3*
Overbeck fragt nach Ort, Art und Wirkung ihres Auftretens und
sieht sich zu sarkastischen Antworten gendtigt. Er vergleicht die
moderne Theologie und ihre Wirksamkeit mit der Reformation.
Dort die grof3e Tat der LosreiBung von Rom, und hier? « Wir lassen
uns vorerzdhlen, dall fast das ganze Neue Testament ein Gewebe
von Fictionen ist, greifen nicht in die alte Kirche, sondern ins Ur-
christenthum zuriick und rufen nicht Paulus, sondern Jesus selbst
auf, und es geschieht gar nichts.» 35

Ich nenne aus den folgenden Kapiteln der Schrift in Kirze noch das
Wichtigste. Overbeck beschreibt mit wenigen Strichen in Auseinander-
setzung mit dem Bekenntnis von StrauBl (Der alte und der neue Glaube) eine
kritische Theologie, «welche diese ihre kritische Beschaffenheit vor Allem an
sich selbst darzustellen» habe und so keine MiBlverstéindnisse iiber den «nicht
rein religiosen Charakter ihrer Ziele» uibrig lasse, néamlich «der Weltbildung
eine Statte neben dem Christenthume méglich zu machen»38. Gegeniiber der
Gleichgiiltigkeit der apologetischen und liberalen Theologie gegen die welt-
verneinende Lebensbetrachtung des Christentums bringe sie es zwar zu kei-
ner Identifizierung, aber zu einem Mitempfinden mit dessen Lebensbetrach-
tung. Woraufhin jedenfalls der individualistische Entwurf Straullens, der
allem wahrhaft menschlichen Dasein und der tatséichlichen Hilflosigkeit des
Einzelnen widerspreche, abgewiesen werden kann.

Zum SchluB3 der Schrift setzt sich Overbeck mit Paul de Lagardes Re-
formvorschldgen auseinander, die eine Aufteilung der theologischen Disziplin
in zwei getrennte Disziplinen wissenschaftlicher und praktischer Richtung
erstreben, und untersucht die Frage nach der Méglichkeit kritischer Theologie,
praktischen Bediirfnissen zu dienen. Hierin findet, wiederum charakteristisch
far ihn, das Ordinationsgelitbde und der Lizentiateneid seine ungeteilte Auf-
merksamkeit. Hierbei kommt es unter Rickgriff auf die alte Kirche zur
«Unterscheidung eines esoterischen und eines exoterischen Standpunktes des

33 Ebd., S. 64.
3 Ebd., S. 64.
35 Ebd., S. 98f.
3 Kbd., S. 109.



422 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

wissenschaftlich gebildeten Theologen»3?, mit der Begriindung: 1) entvélkere
die Kirchen, «dal man es in ihrem Gottesdienst so viel mit den persénlichen
Ansichten ihrer Prediger zu thun» habe?8, und 2) nutze der bestdndige An-
spruch des Amtes an die Person des Geistlichen denselben ab, zumal dadurch,
daB er in der Hauptfunktion seines Amtes, in «der Predigt, so ausschlieBlich
Lehrer und gar nicht Priester»?® sei. Am Schluf3 der Schrift wird den Kir-
chenleitenden um des kirchlichen Friedens willen empfohlen, in kritischer
Erkenntnis der Theologie deren «Resultate maaBvoll und weise anzuwen-
den» 10,

Overbecks Schrift von 1873 ist nicht in allem so klar, wie sie
sich gibt und wie es vielleicht zur Darstellung kam. Doch was unter
meinem Thema interessiert, diirfte deutlich sein: die Auseinander-
setzung mit Rothe und ein gewisses Verhaftetbleiben an dessen
Fragestrukturen. Das Problem der « Umbildung des Uberlieferten
in neue Formen» wird nun von Overbeck ausdriicklich aus der
Situation des lehrenden und schriftstellernden Universitédtstheolo-
logen unter historischem und zeitkritischem Aspekt angegangen
und zu einer in eigentiimlicher Schwebe verbleibenden Antwort
gefiihrt, welche ganz deutlich die Fragesituation Overbecks selbst
widerspiegelt.

Uber das, was den Umbruch in seinem Denken und Reden herbei-
gefiilhrt hat, gibt seine Einleitung zur 2. Auflage der «Christlich-
keit» Aufschliisse. Dort erzahlt er, dafl zwei Faktoren gleich zu An-
fang und fiir die Entstehung der Schrift in Basel von Eindruck auf
ihn gewesen seien: der Basler Pietismus und seine Freundschaft mit
F. Nietzsche®!. Sie wirkten sich denn auch in eigenartiger Weise
auf seine formengeschichtliche Konzeption aus. Die Relevanz der
Form fiir den Inhalt, und d. h. in der Overbeckschen (historischen)
Fragestellung: die Relevanz der Theologie, insbesondere ihrer Li-
teratur, fir ihre «Christlichkeit» — und in dieser Fassung also das
Problem: Christentum und Kultur — wird religionshistorisch und
philologisch gesehen. Die groflen pietistischen Bewegungen, speziell
das Monchtum, kénnen neu betont werden, weil sie in ihrer Lebens-
betrachtung der des Neuen Testamentes nahestehen, und die alt-
philologische, von F. A. Wolf herkommende Methode der Gattungs-

37 Ebd., S. 139.
38 Ebd., S. 139f.
3% Ebd., S. 140.
4 Ebd., S. 147.
L Ebd., S. 12f.



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 423

geschichte wird wohl durch die Begegnung mit Nietzsche zumindest
intensiver gepflegt. (Das von diesem zwar erst 1874/75 gehaltene
Kolleg iiber «Geschichte der griechischen Litteratur»4? diirfte un-
gefihr den gemeinten Hintergrund abstecken. Einen Satz mochte
ich daraus hier nur zitieren: «Im Allgemeinen stirbt eine Gattung
ab, wenn ihre Art Publikum abstirbt, das versteht sich von
selbst.»)4® — Doch solange der wissenschaftliche Nachlafl in Basel
noch ungenutzt ist, mochte ich es hier bei diesen vorliufigen Be-
merkungen belassen 4.

3.

Von der so gewonnenen Fragestellung aus ist es nur konsequent,
wenn Overbeck beim Kanonisationsprozefs der neutestamentlichen
Schriften einsetzt, 1877 beginnend mit der Untersuchung « Uber die
Auffassung des Streits des Paulus mit Petrus in Antiochien (Gal. 2,
1ff.) bei den Kirchenvitern»45. Da sich die Erinnerung der Kirche
an ihre Anfinge im neutestamentlichen Kanon erschépfe, kénne —
so fithrt Overbeck aus — der allgemeine Satz iiber die Lehrharmonie
des Neuen Testamentes nicht dlter als der Kanon sein, und er er-
klire sich aus den Formen der Dogmatik, die eben diesen Kanon
beanspruchte. Das wird in einer auslegungsgeschichtlichen Unter-
suchung «der Art und Formen seiner urspriinglichen Vertheidi-
gung»*® nachgewiesen. Unter formengeschichtlichem Aspekt fithrt er
damit die Auslegungsgeschichte eines neutestamentlichen Textes
vor, um einer historisierenden Apologetik iiber die dogmatischen

42 F. Nietzsche, Werke, 18, 3, 2, hrsg. von O. Crusius (1912), S. 1-198.

43 Nietzsche (A. 42), S. 149 (Sperrung vom Hrsg.). — Vgl. daneben aber
die oben 8 von C. Schwarz erwahnte Methode von G. G. Gervinus.

4 Eine genauere Untersuchung des interessanten Verhiltnisses von Over-
beck zu R. Rothe und den Tiibingern einerseits und zum Pietismus und den
philologischen Traditionen andererseits behalte ich mir vor. Ein catalogue
raisonné des wissenschaftlichen Nachlasses wird im Friithjahr 1962 unter dem
Titel «Overbeckiana, 2. Teil: Der wissenschaftliche Nachla3» erscheinen (als
Teil 1 geben Prof. Dr. E. Staehelin und Dr. M. Gabathuler die Korrespon-
denz heraus). Aullerdem ist die Veréffentlichung einiger wichtiger Stiicke,
zunéchst der Vorlesung iiber Geschichte der christlichen Litteratur bis Eu-
sebius, von mir ins Auge gefaf3t.

45 Universitdts-Programm Basel 1877.

46 Ebd., S. 5.



424 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

Formen den Kanon betreffender, traditioneller Sitze die Augen zu
Offnen, um sie zur Selbsterkenntnis {iber das Unsachgeméile ihrer
Methoden zu bringen.

Ich tibergehe hier die beiden 1880 erschienenen Untersuchungen
zur Geschichte des Kanons, um zu dem beriihmten Aufsatz von
1883 «Uber die Anfinge der patristischen Literatur» zu kommen 47,
A. Harnack hat ihn in einer schlechthin begeisterten Anzeige unter
Verzicht auf genauere Mitteilungen propagiert, «denn eine Ver-
kiirzung seiner Ausfithrungen wire nicht ratsam»48, Dennoch muf}
ich den Versuch unternehmen, wenigstens das Wichtigste zu strei-
fen — bei der Dichte Overbeckschen Stils hier ein besonderes Risiko.
Beginnend mit einer Zuriickfiihrung der Patristik auf ihre eigenen,
d. h. auf den Traditionsbeweis abgestimmten, dogmatischen Malle
und mit der Abweisung eines ebenso dogmatischen, katalogartigen
Verfahrens in ihr, kommt er bei der Frage nach dem «historischen
Zusammenhang in einer Patristik» zu dem viel zitierten, darum aber
wohl auch meist unverstanden gebliebenen Satz: «Ihre Geschichte
hat eine Literatur in ihren Formen, eine [Formengeschichte (hier
kursiviert) wird also jede wirkliche Literaturgeschichte sein.»4® Der
Satz iiberrascht nach dem bisher Gesagten nicht. Jedenfalls beruht
er nicht auf einer plétzlichen Eingebung, was zu zeigen die unaus-
gesprochene Nebenabsicht der bisherigen Ausfiihrungen war und
was mich auch hier darauf dringen lit, seinen Zusammenhang
streng zu wahren, zumal den der Gesamtfragestellung Overbecks.
Denn dafl man sehr bald an dem zum Programm erhobenen Satz
den Geschmack verlieren kann, sofern man ihn isoliert, dafiir gibt
es erlauchte Beispiele: ich nenne A. Harnack, G. Kriiger, C. A.
Bernoulli. Und wenn H. Jordan 1911 eine «Geschichte der alt-
christlichen Literatur» nach ihren Formen zu schreiben unter-
nimmt, so braucht man nach dem Bisherigen nur von ihm zu héren,
man verdanke Overbeck die Erkenntnis, «dafl die altchristliche
Literaturgeschichte in erster Linie eine Geschichte der literarischen
Formen sein miisse»®®, um zu erkennen, dafl diese Interpretation
Overbeck geradewegs ins (esicht schldgt. Denn mit der Aus-

47 Uber die Anfinge der patristischen Literatur: Hist. Zeitschr. 48 (1882),
S. 417-472; ich zitiere nach der Sonderausgabe der Wiss. Buchgem. (1954).

48 A, von Harnack, Zeitschr. f. Ki.gesch. 6 (1884), S. 120-122,

49 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 12.

5 H. Jordan, Gesch. der altchristl. Literatur (1911), S. 23f.



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 425

schlieflichkeit und Weite des Overbeckschen Satzes stehen und
fallen seine Ergebnisse, die nur durch sie gewonnen worden waren.

Der Aufsatzist hervorgewachsen aus einem 1881 in Basel gehaltenen
Aula-Vortrag5l. Auf dem Wege eines Vergleichens der «Formen der
neutestamentlichen und patristischen Literatur» erkennt Overbeck,
dal} es hier keinen literarhistorischen Zusammenhang gibt, wie sol-
cher auch von der Kirche nie behauptet worden ist, denn die Formen
der Schriften des Neuen Testamentes sind einerseitsals die Unform
der Briefe nicht wirklich Literatur und andererseits als wirkliche
Formen (Evangelien, Apostelgeschichte, Apokalypse, katholische
Briefe) abgestorben, bevor sich eine Literatur der Kirche etablieren
konnte. Sie kommen also als Keimformen fiir die patristische Li-
teratur nicht in Frage. So ist denn der neutestamentliche Kanon
der Totenschein einer sog. «Urliteratur», deren vornehmste Reste
durch ihn erhalten sind. Da nun die Formen dieser Urliteratur fern
von denen der profanen und der patristischen Literatur sind, kann
Overbeck die patristische als die «griechisch-romische Literatur
christlichen Bekenntnisses und christlichen Interesses» definieren,
weil ndmlich in ihr «das Christentum nur im Anschlufl an die vor-
handene Weltliteratur es selbst zu einer lebensfiahigen Literatur ge-
bracht hat»®2. Das spiirbare BewuBtsein der kirchlichen Schrift-
steller, sich hier auf etwas Fremdes eingelassen zu haben, schlagt
sich denn auch in ihrer gezeigten Scheu, in der betonten Glanzlosig-
keit und Unzuldnglichkeit ihres Schreibens nieder: «Kirchenviter
sind Schriftsteller, die es nicht sein wollen.»53

Es habe begonnen mit der in Notzeiten geborenen apologetischen
Literatur, die sich an Nichtchristen wenden und in der schriftlichen
Form ihre wesentliche, aber eben auch verdichtige Bedeutung ha-
ben mufite. Doch mit der Notzeit habe auch diese Literatur ihr
Ende gefunden. Bei Irendus seien die profanen Formen noch nicht
eindeutig iibernommen, da er als Ketzerbekidmpfer sich wohl an
Christen, aber gegen ihre Feinde wendete. Erst bei Clemens Alexan-
drinus sieht Overbeck die «christliche Literatur profaner Formy
als die auf «eigene, innere und bleibende Bediirfnisse der Kirche

51 Titus Flavius Klemens von Alexandria, Die Teppiche. Deutscher Text
nach der Ubersetzung von Franz Overbeck, hrsg. von C. A. Bernoulli & L.
Friichtel (1936), S. 25.

52 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 37f.

53 Ebd., S. 41.



426 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

selbsty gegriindete®®. Die Eigentiimlichkeit der Form seines drei-
teiligen, nur in den Einzelteilen betitelten Werkes wird von Over-
beck in bezeichnender Weise behandelt. Bernoulli hat m. E. recht,
wenn er Overbeck an die Seite des Clemens stellt35. Dort hat er —
das spricht aus jeder Zeile — sich selbst gesehen. Mit welchen ver-
haltenen Emotionen hier, insbesondere an den Stromateis, die
vibrierende Spannung des theologischen Schriftstellers ausgehalten
wird, der zwar weil3, in welche Richtung er aufzubrechen hat, aber
das Ziel noch nicht kennt und nicht weil}, wo es hinausfiihren wird,
das vermag ich nicht hier in ein paar Sitze zu raffen. Overbeck
gerit tber der scheinbaren Formlosigkeit an den mystischen Sinn,
iiber die gewollt formlose Form an den durch sie verhiillten, myste-
riosen Inhalt der christlichen Uberzeugungen. Die Wahrheit — sagt
er nach einem Bilde des Clemens — «soll, wie der eBbare Kern der
Nufl... nur dem, der die harte Schale zu erbrechen versteht, sich
dem Leser seines Werkes erschliefen»5¢. So wird Overbeck zum
Hiiter der Formen, argwohnisch achthabend, wenn sich jemand
ihnen naht. Er notiert 1898/99: « Denn mit dem Problem der litera-
rischen Form der Evangelien ist das religiose Geheimnil}, das eigent-
liche Mysterium dieser Biicher beriihrt. Theologen sollen die Hand
davon lassen.»5?

Die Schluflbemerkungen des Aufsatzes ziehen seine aufgenom-
menen Linien noch aus: neben der Entwicklung der christlichen
Literatur bis zu Clemens wird die koinzidente Verdnderung des
Publikums beachtet, wie auch das Entstehen der patristischen Li-
teratur mit dem Werk des Clemens konstatiert wird. Die historische
Bedeutung der christlichen Urliteratur liegt also nicht darin, da@
gie weiter nichts als der Anfang der christlichen Literatur wire.
Mit dem Kanon als Norm hat die patristische Literatur gewagt,
iiber Apologetik und Polemik hinauszugehen, und daneben sich
noch eine exegetische Literatur geschaffen. Von hier aus erst werden
alle ihre wichtigsten Formen dann ableitbar.

Selbst an diesem glinzend klar geschriebenen, seine Konzeption
von 1873 detaillierenden Aufsatz bemerkt man die von Nigg

54 Ebd., S. 49.

55 Die Teppiche (A. 51), S. 57ff.

56 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 63.

57 Univ.-Bibl. Basel, Overbeck-Nachla A 222: «Evangelien (Litteratur-
form).»



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 427

beobachtete Verhiillungstendenz der Overbeckschen Schriften?®s,
wie sie besonders aus seiner Solidaritit mit Clemens Alex. ver-
stdndlich wird. Es ist die Scheu, nicht womdglich seine Haut, denn
darum war er unbesorgt wie selten einer, sondern die Wahrheit zu
Markte zu tragen und diese vom Journalismus zerschwatzt zu
sehen. Deshalb wird Overbeck in der Entscheidung iiber die Form
seiner Publikationen in zunehmendem Mafle bewuBter. Das be-
ginnt bei der Titelwahl und endet mit Erscheinungsfolge und -ort
seiner Abhandlungen.

Die Reflexion iiber die Formen in der Kirchengeschichte wird in
der Folgezeit intensiviert. Dies beweist die in den Jahren 1887/88,
1891 und 1893 gehaltene und von Bernoulli 1917 herausgegebene
Vorlesung tiber «Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen
Scholastik», die streng nach Overbeckschen formengeschichtlichen
Gesichtspunkten durchgefiihrt ist.

Besonders jedoch galt Overbecks Interesse der Kirchengeschichte
FEusebs. Hatte man sie bis dahin hauptséchlich auf ihren Inhalt und
nicht auf ihre Form angesehen, so untersucht er sie jetzt nicht als
Quelle, sondern als « Denkmal» der kirchlichen Historiographie. Das
geschieht in dem Universititsprogramm «Uber die Anfinge der
Kirchengeschichtsschreibung»®, in dem er Eusebs Anspruch, der
Verfasser der ersten Kirchengeschichte zu sein, mit dem Ma@stab
antiker Geschichtsschreibung priift und fiir richtig befindet. Eine
wichtige Rolle spielt hierbei die altchristliche Chronographie als
Voraussetzung fiir Eusebs Kirchengeschichte. Overbeck entdeckt
ihr ¢« Geheimnis» in Eusebs Selbstverweis auf seine Chronik. Danach
wird es ihm leicht, mit solchem «Schliissel zur Kirchengeschichte
des Eusebius auch die Keime historischer Betrachtungsweise der
Kirche»® in der altchristlichen, mit Hilfe chronologischer Tabellen
um Beweise fiir das Alter des Christentums bemiihten Apologetik
zu finden, deren ganzes Interesse dem Erweis der Urzeitigkeit des
Mose und des Christentums als der Urreligion galt. Freilich hatte
Kirchengeschichte in solchen Weltchroniken keinen eigenen Platz.
So wird Euseb denn nun zu dem entscheidenden und neuen Schritt
gedringt, die christliche Rubrik aus der Chronik herauszulésen und

5 Nigg (A. 17), S. 26.
5% Universitats-Programm Basel 1892.
80 Ebd., S. 24.



428 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

ausfiihrlicher vorzulegen. Mit der «Grundform» von Buch 1-7 des
Eusebschen Werkes ist darum die «Grundauffassung des Gegen-
standes» aus der Chronik abzuleiten®', denn es handele sich fiir
Euseb um die Geschichte des Christenvolkes neben der der anderen
Volker, zumal sie entsprechende Rubriken habe: Dynastien (Apo-
stel-Bischofe), Kriegsgeschichte (Verfolgungen, Mirtyrer), Auf-
rithrer (Héretiker) und viri illustres (vornehmlich Schriftsteller).
Das war natiirlich alles fiir Euseb erst moglich, nachdem Christen
von einer bestimmten geschichtlichen Situation an es fiir geboten
hielten, sich mit den anderen Voilkern zu messen. Nur leicht modi-
fizierend fithrt Overbeck diese Untersuchungen in einem weiteren
Programm (von 1898) fort, indem er die fundamentale Bedeutung
der Bischofslisten als der einzig kontinuierlich durchgehaltenen Ru-
brik — der Rubrik der christlichen Dynasten — in der Eusebschen
Kirchengeschichte erweist. — Vergleicht man diese beiden Aufsitze
mit dem anfangs zitierten, heute weithin fiir kompetent erachteten
Vortrag von Ed. Schwartz¢?, erkennt man, was und wieviel dieser
von Overbeck gelernt hat.

4.

Als E. Vischer 1941 die sogenannten Selbstbekenntnisse Over-
becks aus den Jahren 1897 bis 1900 herausgab 3, die wohl vor allem
der These des Herausgebers von der Unglédubigkeit Overbecks dienen
sollten, waren sie bereits in ihren Hauptpartien, jedenfalls soweit sie
Overbecks Wirksamkeit als eines theologischen Lehrers betrafen,
durch diesen selbst iiberholt. Das war geschehen in der 2. Auflage
seiner Christlichkeit vom Jahre 1903. Wie es auch immer um das
Verhéltnis der Selbstbekenntnisse zu den Nachtrigen zur Christ-
lichkeit in der 2. Auflage bestellt sein mag, sie sind verarbeitet und
von Overbeck noch selbst der Offentlichkeit iibergeben worden, als
er seiner Schrift von 1873 eine Einleitung iiber seinen theologischen
Werdegang bis zur Entstehung der «Christlichkeit» und ein Nach-
wort iiber Folgen und Aktualitidt derselben beigab. Die Schilderung
seiner Anfinge wurde im Vorhergehenden z. T. schon benutzt. Im
Nachtrag wird iiber das mangelnde Echo auf seine Schrift reflek-

81 Ebd., S. 41.

62 Siehe Anm. 1.
8 Franz Overbeck, Selbstbekenntnisse, hrsg. von E. Vischer (1941).



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 429

tiert und der Grund dafiir im Autor selbst gesucht und gefunden:
«mein Schriftchen ist ein Monolog», sagt er® und beweist das mit
Umstandlichkeit, indem der «Gesammtcharakter» der Schrift er-
hirten mul}, dafl er darin im Grunde wirklich nur an sich denke,
und was er darin erarbeite, nur auf seine « Bediirfnisse berechne und
daher das Muster eines fiir andere nur schwer geniebaren Monologs
liefere» 5.

Wenn es mir darum ging, im Schaffen Franz Overbecks den for-
mengeschichtlichen Aspekt in seiner Bedeutung und zunehmenden
Intensivierung aufzuzeigen, so liegt ein Beweis hierfiir im Nachtrag
zur «Christlichkeit» in eindeutiger Form vor, jedoch dies so, dal3
er sich in Overbecks verschnorkelter und durch Formreflexionen
sich selbst behindernder Weise fast grotesk ausnimmt. Zwei The-
men sind es vor allem, die von den rankenden Ausfithrungen
umsponnen werden: einmal das Verhiltnis des in seiner Person
vereinten theologischen Lehrers und Schriftstellers zu dem ent-
sprechend unterschiedenen Publikum der Schiiler und Leser, und
zum anderen die grofe Enttduschung und Erbitterung seines Le-
bens: die in aller Breite und lautstark angetretene sogenannte
«moderne Theologie», die er — Harnack nur als deren Reprisentan-
ten nennend — jetzt mit der apologetischen und liberalen Theologie
unter das Verdikt seiner Schrift von 1873 stellt. Hat sich ein Lehrer
(in zuverldssiger, aber doch im Hinblick auf die Schiiler mitunter
sogar im Verschweigen statthabender Auswahl des zu Lehrenden)
seinen Schiilern zu akkommodieren, so hat der Schriftsteller sich sei-
nem ihm unbekannten und erst zu suchenden Publikum ganz zu
erkennen zu geben. Unter diesem Blickwinkel schaut er zuriick auf
seine Tatigkeit als Basler Professor der Theologie und gesteht, in
seinem Auditorium verborgen zu haben, daf} er «kein Theologe war»,
wéihrend in seiner Schriftstellerei gerade dieses «nur immer un-
wiederstehlicher zu allen Poren derselben» hinauszudridngen suchte.
So lieB er denn immer seltener und an verborgenem Orte seine
Schriften drucken. Doch was das nun heil3t, daBl Overbeck es zu-
gibt, kein Theologe zu sein, dafiir findet sich die Antwort bei ihm
gleich daneben: es ist die Theologie seiner Zeit, von der sich loszu-
sagen ihm seine Schrift 1873 und nun auch 1903 helfen sollte und
mit der verwechselt zu werden er sich in striktester, nicht selten

% Ebd., S. 160.
8 Ebd., S. 161{f.



430 M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte

grober Form deutlichst verbat, zur Uberraschung und Bestiirzung
fiir seine den eigentlich liebenswiirdigen und aufgeschlossenen Mann
vermeintlich kennenden Zeitgenossen.

Aus solcher Lage richtet Overbeck zunehmend in den lefzten
Jahren seines Lebens die Gedanken auf die Zukunft, und d. h. fiir
ihn die Zukunft insbesondere der Literatur und damit gleichzeitig
dessen, was ihm zu sehen und zu schreiben vergonnt war. Er no-
tiert auf einigen Zetteln® unter dem Stichwort «Litteratur (Zu-
kunft)»:

«Schriftsteller pflegen sich an ihre Gegenwart zu wenden, doch ist es schon
lange, daB einzelne auch fir die Zukunft geschrieben haben, ndmlich nicht
nur hauptséichlich, sondern mit absichtlicher Abwendung von ihrer Zeit und
Zuwendung zu einer kiinftigen... Der Verkehr der jedesmal auf Erden an-
wesenden Gesellschaft wird so lebhaft, ihre Unterhaltung so laut, daB kaum
Einer noch auf den Anderen hért. Da mag der Einzelne daran verzweifeln
noch vernommen zu werden und giebt es auf zu seinen Zeitgenossen zu reden,
es lieber gleich nur mit der Zukunft versuchen... Es kénnte einmal eine Zeit
kommen wo es gar keine andere wirklich lebendige d. h. wirksame Litteratur
gibe als posthume... Wer die Fluth der Tageslitteratur bedenkt, die heute
das Individuum des Schriftstellers zu tberwinden hat um nur zu Gehér zu
kommen, kann leicht auf die Vorstellung kommen, da3 nur der Verzicht auf
dieses sofortige Gehértwerden wenigstens die Moglichkeit schafft, tiberhaupt
einmal dazu zu gelangen... Unter modernen Schriftstellern sind wir...
daran, dal diese keinen hoheren (Ehrgeiz) kennen als ,Zeitgenossen’ zu
sein... Kein Wunder wire es in der Tat bei solcher Beschranktheit des
Blicks der das Leben unter Menschen vorlebenden Menschen in Hinsicht
auf Zeit und Ort ihrer Wirksamkeit wenn wir einem Umschlage unserer all-
gemeinen Anschauungen iiber Cultur heute entgegengingen. Wer heute seiner
Zeit und Nation gefillt oder zu gefallen meint, nimmt an er habe gewonnen
Spiel. Eben das kann sich éndern und zum hemmenden Vorurtheil umschla-
gen, was so unfehlbar férdernd erscheint. Man wird nach Ferne der Absichten
fragen, wo heute die Nahe so unerlaBllich scheint, und wer sein Heil bei seiner
néchsten Umgebung sucht, sich auch von dieser zu trister Vereinsamung
uberlassen sehen. Was sollen denn auch die Zukunft und unsere Nachfolger
aller Orten mit uns Orts- und Eintagsfliegen anfangen, die wir nur an uns
gedacht ?»

Es lafit sich erweisen, dafl dieser Gedankengang fiir Overbeck
kein gelegentlicher Spleen war. Er weil3 sehr wohl, dal er neben
seinen Publikationen einen (weithin noch heute ungehobenen)
Schatz an Manuskripten hinterlif3t. So macht er C. A. Bernoulli,
den einzigen, ihm selbst etwas suspekten Schiiler, zu seinem Erben.
Bernoulli hat einiges aus dem Nachlaf3 herausgegeben, wobei er es

66 Univ.-Bibl. Basel, Overbeck-Nachla3 A 229.



M. Tetz, Uber Formengeschichte in der Kirchengeschichte 431

an editorischer Sorgfalt allerdings in empfindlichem Male fehlen
lieB. Auch der formengeschichtliche Aspekt Overbecks ist — von
der Vorlesung iiber Schlastik abgesehen — dabei zuriickgedringt
worden. Bernoulli hielt Overbecks Methode fiir einseitig und unzu-
langlich ¢7. Das Rétsel der hinterlassenen Collectaneen blieb darum
bisher noch ungelost. Bei einem seiner Formen so bewullten Ge-
lehrten wie Overbeck wird man sich seinem Nachlal wohl auch mit
gleicher Methode zu nidhern haben, um nicht gar mit der Schale
auch den Kern zu zerstoren.

*

Wenn schon von vornherein mit dem Thema nicht beansprucht
war, alles iiber Formengeschichte bei Franz Overbeck und iiber
Formengeschichte in der Kirchengeschichte zu sagen, so hat das
seinen Grund : steht man doch —um mit den von Overbeck zitierten
Worten des Clemens von Alexandrien zu reden 8 — nicht vor «wohl-
gepflegten Gérten», «welche reihenweise bepflanzt sind zur Augen-
lust», sondern eher vor einem «schattigen Berge, der dicht bedeckt
ist mit Zypressen, Platanen, Lorbeer und Efeu, zugleich aber ab-
sichtlich bepflanzt mit Apfel-, Ol- und Feigenbidumen, so daf3 unter-
mischt ist die Pflanzung fruchtbringender und unfruchtbarer Bau-
me... um derer willen, welche die reifen Friichte wegzunehmen
und zu stehlen sich erlauben» ¢®.

Martin Tetz, Gottingen.

87 Die Teppiche (A. 51), S. 28.

68 Anf. d. patr. Lit. (A. 47), S. 60.

89 Nachtragen mochte ich, daB die Auseinandersetzung Overbecks mit
dem Aufsatz von F. Nitzsch, Geschichtliches und Methodologisches zur
Patristik, Jahrb. f. dt. Theol. 10 (1865), S. 37-63, die sich im Manuskript
seiner Vorlesung iiber christliche Literaturgeschichte von 1869/70 findet, von
erheblicher Bedeutung fiir die « Vorgeschichte» der Overbeck’schen formen-
geschichtlichen Arbeit ist. 1873 schon, in der zweiten Fassung dieser Vor-
lesung, hatte er solche Auseinandersetzung fir iiberfliissig halten kénnen.
Deshalb findet Nitzsch dann auch keine Erwidhnung mehr in dem Aufsatz
«Uber die Anfiinge der patristischen Literatur» (1882). Bemerkungen iiber
Overbecks Nichtkenntnis des Aufsatzes von Nitzsch (von G. Kriiger, der es
anders hitte wissen kénnen, und von C. A. Bernoulli, der es anders hitte
wissen miissen) sind entsprechend zu korrigieren.



	Über Formengeschichte in der Kirchengeschichte

