Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 6

Artikel: Die Anfange der christlichen Taufe
Autor: Kraft, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878719

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Anfinge der christlichen Taufe

1.

Die ilteste Christenheit hat im und aus dem A.T. gelebt. Sie
hat sogar derart im A.T. gelebt, dal wir ohne Kenntnis des Alten
so gut wie nichts vom Neuen Testament verstiinden. Das ist eine
Selbstverstandlichkeit, aber man denkt nicht immer daran. Wir
sollen sie aber im Sinn behalten, wenn wir nun die Frage aufwerfen,
welche Taufsitten die werdende Kirche eigentlich in ihrer Umwelt
vorgefunden habe. Beschrinken wir uns dabei auf den allerengsten
Rahmen, so sind drei judische Waschungen aufzuzédhlen: 1) die
pharisdische Proselytentaufe, 2) die Reinigungen der Essener und 3)
die Johannestaufe. Von diesen Taufsitten ist im N.T. nur 3) die
Johannestaufe genannt. Warum das N.T. weder von der Prose-
lytentaufe noch von den Essenerwaschungen spricht, wire interes-
sant zu diskutieren, wiirde aber viel Raum in Anspruch nehmen.

Wir kehren vielmehr die Fragestellung um: Warum hat die Jo-
hannestaufe derart das Interesse der neutestamentlichen Autoren
erweckt, dalB sie sie ausfiihrlich erwahnt haben? Aus der Vielzahl
der Griinde wollen wir zunichst die drei aufzidhlen, die zuerst sicht-
bar werden:

1. ein duBleres Motiv: die Kirche hatte sich apologetisch und
polemisch mit der Bewegung des Tédufers auseinanderzusetzen ;

2. ein innerkirchliches Motiv: die Taufe Jesu durch Johannes den
Téufer stellte fiir eine spétere Generation ein theologisches, ndmlich
ein christologisches Problem dar;

3. einen historischen Grund: zwischen der Bewegung des Téaufers
und der Bewegung Jesu gab es urspriinglich Beziehungen, von
denen im N.T. noch Spuren nachzuweisen sind.

Unter solchen Umsténden tun wir gut daran, unseren Ausgangs-
punkt beim Auftreten Johannes des Tédufers zu nehmen.

Der Téaufer tritt so auf, daf wir ihn als Angehérigen eines be-
stimmten Standes erkennen. Er ist Prophet, also kein Taufer, der
auch prophezeit, sondern ein Prophet von Beruf. Es driickt seinen
Prophetenstand in seiner Erscheinung, seinen Worten und seinen
Handlungen aus. Er trigt das hirene Gewand und den ledernen
Giirtel, weil er Prophet ist. Prophetie will auch seine Predigt sein.



400 H. Kraft, Die Anfinge der christlichen Taufe

Johannes verkiindigt die Nahe der Parusie Gottes. Er versteht sich
selber als den endzeitlichen Propheten. Das ist der in dlteren Weis-
sagungen angekiindigte Prophet, dessen Auftreten der endzeit-
lichen Ankunft Gottes unmittelbar vorausgeht und sie vorbereitet.
Als Vorlaufer Gottes ist es sein Amt, zur Bule und Umkehr zu
mahnen und so den Weg des Herrn zu bereiten.

Gerade als Prophet tauft nun Johannes auch. Wie ist das zu ver-
stehen?

Es gibt dafiir eine nahliegende Erklidrung: man kann meinen, die
Johannestaufe sei ein Reinigungsritus, den der Tdufer analog dem
Tauchbad in den jiidischen Reinheitsvorschriften entworfen habe.
Nach dem A.T. ergab sich in bestimmten Féllen kultische Unrein-
heit, die durch ein Tauchbad beseitigt werden mufBte. Wenn nun,
nach apokalyptischer Erwartung, Gott auf dem Wege ist, um bei
Seinem Volke Wohnung zu nehmen, dann erfordert die Nahe Gottes
eine Reinigung; dann muf} das, ebenfalls nach apokalyptischer An-
schauung, mit Siinden befleckte Volk zuvor gereinigt werden durch
eine kathartische Handlung. Das klingt einleuchtend. Und um so
wahrscheinlicher hort dieser Gedanke sich an, als es dem Taufer Jo-
hannes in Wirklichkeit ja um sittliche Reinheit geht, und die kul-
tische Reinheit dabei nicht mehr wire als ein Bild fiir die sittliche
Reinheit. Mit diesem Gedanken befinde sich der Taufer in Uber-
einstimmung mit dem Kerygma der alttestamentlichen Prophetie.

Bei diesem Versuch zur Erklarung wird aber stillschweigend
vorausgesetzt, Johannes habe wie im jiidischen Tauchbad durch
Untertauchen getauft. Davon steht nirgends ein Wort. Es ist auch
unwahrscheinlich, weil zur Johannestaufe zwei gehdren, ndmlich
Téufling und Téufer. Bei der Tauchtaufe brauchte man keinen Téu-
fer. Wir haben Taufsekten genug in der Umwelt des Urchristen-
tums und der Alten Kirche, die Tauchtaufen geiibt haben. Da ist
zum Vollzug kein Téufer vorgesehen. Der Anschein spricht da-
gegen, dal} die Johannestaufe aus dem rituellen Tauchbad oder aus
der Proselytentaufe abgeleitet wurde.

Unser nédchster Schritt besteht darin, daf3 wir die Taufe des Jo-
hannes mit der Taufe der Urgemeinde vergleichen. Dazu gehen wir
von dem summarischen Bericht in Mark. 1, 4 aus: «Johannes, der
war in der Wiiste, taufte und predigte von der Taufe der Bulle zur
Vergebung der Siinden.» Damit ist die dhnlich gebaute Aufforde-
rung des Petrus in Apg. 2, 38 zu vergleichen: «Tut Bulle und lasse



H. Kraft, Die Anfdnge der christlichen Taufe 401

sich ein jeglicher taufen auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung
der Siinden, so werdet ihr empfangen die Gabe des Heiligen Geistes.»

Es ist nicht zu bestreiten, daBl die beiden Sitze analog gebaut
sind, daB dieselben Begriffe in derselben Verkniipfung vorliegen,
bei Johannes dem Téufer und bei Petrus. Der Tdufer ermahnt zur
Buflle und Taufe mit dem Ziel der Siindenvergebung, und Petrus
tut nichts anderes. Natiirlich ist die Aufforderung des Petrus christ-
lich bestimmt; bei Petrus ist die Reihe erweitert um ein christliches
Glied: «auf den Namen Jesu Christi». Aber dieses Glied ist dem
Ziel der ganzen Reihe, der Siindenvergebung, untergeordnet. Der
Name Christi ist offensichtlich darum Bestandteil der christlichen
Taufe, weil er Bedingung der Siindenvergebung ist. Aus diesem
Grund ist er in das bei Johannes vorliegende Schema eingefiigt.
Dieses Ergebnis wollen wir einstweilen im Sinn behalten.

Nun kénnte einer sagen: die christliche Reihe hat aber noch ein
weiteres Glied. Petrus fihrt fort: «Und empfanget die Gabe des
Heiligen Geistes.» Aber dagegen miissen wir nun erkennen, daf}
dieses Glied der christlichen Reihe auch bei dem Téaufer nicht fehlt,
sondern sachlich vorhanden ist. Seine Predigt nimmt Jes. 40, 3 auf:
«Bereitet den Weg des Herrn!» Der Weg des Herrn soll in jedem
einzelnen durch Umkehr und Taufe bereitet werden. — Wen ver-
steht Johannes unter dem Kyrios? Die Frage laBt sich ganz klar
beantworten: Johannes versteht unter dem Kyrios Gott in der
Gestalt, in der die jiidische Eschatologie dieser Zeit sein Kommen
erwartete.

Hier konnen wir nicht alle Stellen aufzihlen, in denen die An-
kunft Gottes am Ende der Tage geweissagt ist. Darunter ist aber
eine von so hervorragender Bedeutung, dal} sie mehr als alle andern
die Erwartung dieser Zeit beherrscht hat. Das ist die Weissagung
in Joel 2,27-3,5:

Und ihr sollt erfahren, daf3 ich mitten unter Israel sei, und daB ich der
Herr euer Gott sei und keiner mehr ; und mein Volk soll nicht mehr zuschan-
den werden. Und nach diesem will ich meinen Geist ausgieBen iber alles
Fleisch, und eure S6hne und Téchter sollen weissagen; eure Altesten sollen
Tréaume haben, und eure Jinglinge sollen Gesichte sehen; auch will ich zur
selben Zeit iber Knechte und Méigde meinen Geist ausgieflen... Und es soll
geschehen, wer den Namen des Herrn anrufen wird, der soll errettet werden.

Kein Mensch wird bestreiten, da3 Johannes der Tédufer in Er-
wartung des Kyrios gelebt, gepredigt und gehandelt hat. Dann darf

26



402 H. Kraft, Die Anfinge der christlichen Taufe

man aber auch danach fragen, mit welchen Vorstellungen er die
Ankunft des Kyrios verbunden hat. Und man hat auf diese Frage
mit den Worten der eben zitierten Weissagung und einigen andern
Prophetenstellen zu antworten: der Tdufer hat erwartet, dal der
Kyrios in Israel Wohnung nehmen wird, dall er seinen Geist aus-
gieBen wird auf alles Fleisch, dal3 die Schrecken der Endzeit ein-
treten, und dall in ihnen der Rettung finden werde, der den
Namen des Herrn anruft. AuBlerdem ist nicht daran zu zweifeln,
daB3 der Téaufer sich selbst fiir einen Propheten nach der Art der
alten Propheten gehalten hat; das geht aus der Art seines Auf-
tretens, aus seiner Predigt und aus dem Eindruck hervor, den er
auf seine Zeit gemacht hat.

Das sind die Voraussetzungen, die wir uns vergegenwértigen, und
dann fragen wir abermals: warum hat er getauft? In den Voraus-
setzungen haben wir bereits die Antwort enthalten. Es ist eine nah-
liegende Erklidrung, dall er eben das getan hat, was auch die alten
Propheten getan haben. Er hat ein kiinftiges Geschehen durch eine
Zeichenhandlung seiner Gegenwart als Realitdt bezeugt. Der jii-
dische Prophet ist kein Wahrsager, kein mit hellseherischen Fihig-
keiten begabtes Medium. Der jiidische Prophet ist ein Mann, der
den Willen Gottes kennt. Der Wille Gottes ist auch dann bereits
eine Realitit in der Gegenwart, wenn er sich erst zu einem spéteren
Zeitpunkt verwirklichen wird. Und diese Realitdt bezeugt der Pro-
phet; er richtet in seinem Zeugnis und in seiner Handlung ein Zei-
chen fiir diese Realitit von Gottes Willen auf. Er zeugt nicht fir
sich selbst; er bezeugt nicht, daf er ein Prophet ist. Fiir sich selbst
ist er mit keinem andern Zeichen ausgeriistet als dem des Jona.
Er ist vielmehr ein Zeuge Gottes. Und in diesem Fall bezeugt Jo-
hannes, da3 der Herr kommen wird, dal3 Er mitten in Israel sein
wird, und daB Er seinen Geist ausgieBen wird. Das bezeugt er durch
das Zeichen der Taufe.

Das bedeutet aber: es gibt nicht den allergeringsten Grund da-
fiir, in der Weissagung des Tédufers auf den, der nach ihm kommt
und mit dem Heiligen Geist tauft, einen christlichen Einschub zu
sehen. Diese Verkiindigung ist ein historisches Faktum. Auch wenn
wir das N.T. noch nie weiter als bis hierher gelesen hédtten, auch
wenn wir kein Wort von der Taufe Jesu durch Johannes wiiliten,
konnten wir sagen, dall Johannes in der Erwartung des Kyrios und
in Erwartung der Geisttaufe lebte. Die Johannestaufe versteht sich



H. Kraft, Die Anfdinge der christlichen Taufe 403

selber als Typos der Geisttaufe; sie ist nicht Erfiilllung, sondern
Weissagung, nicht anders als die Worte der alten Propheten. Die
Beziehung auf die AusgieBung des Heiligen Geistes liegt in ihr vor,
von Anfang an, und ist nicht erst nachtraglich, unter Einwirkung
der christlichen Taufe, hineingedeutet worden. Es fehlt der Jo-
hannestaufe, abgesehen davon, dafl sie Weissagung und noch nicht
Erfiillung ist, verglichen mit der christlichen Taufe nur ein ein-
ziges Moment: Der Téufer weill zwar, dal} gerettet werden wird,
wer den Namen des Herrn anrufen wird; aber er kann das énoma
kyriou der Christen noch nicht kennen, kann noch nicht wissen,
welchen Namen die Christen anrufen werden, um die verheillene
Rettung zu erhalten.

Dal} die Weissagung des Téufers auf den nach ihm kommenden
Herrn keine christliche Konstruktion sein kann, zeigt auch das
Markus-Evangelium. Wir sehen es schon daraus, dafl bei Markus die
Geisttaufe keine selbstindige Rolle spielt; dazu kommt aber wei-
terhin auch, dal} hier jede Polemik gegen die Téauferjiinger fehlt.
Nur in der Front gegen die Tduferjiinger wire aber eine derartige
Konstruktion sinnvoll gewesen. Wenn nun also Markus die Weis-
sagung des Taufers iiberliefert, so folgt daraus, daf3 diese Prophe-
zeiung als historisch, als Bestandteil der Predigt des Johannes, zu
gelten hat. Auch daraus ergibt sich somit, dall die Beziehung der
Wassertaufe auf die Geisttaufe vorschristlich ist, dal also Johannes
der Tédufer seine Wassertaufe als Typos der eschatologischen Geist-
taufe angesehen hat.

Der vorchristliche Zusammenhang von Wassertaufe und Geist-
taufe 146t sich aber noch auf eine ganz andere Weise zeigen. Er er-
gibt sich auch aus der Bedeutung, die der alexandrinische Jude
Apollos hatte. Paulus will in 1. Kor. 1-4 an seinem eigenen Beispiel
und an dem des Apollos den Korinthern klarmachen, welche Be-
deutung das geistliche Amt fiir die Gemeinde hat und welche nicht.
Schon hier 148t sich erkennen, dal Apollos auf die Taufe besonders
grollen Wert gelegt hat. Darum hebt Paulus ja hervor, daB er selber
so gut wie nicht getauft habe. Es hat einen ganz massiven Sinn,
wenn Paulus den Pflanzenden und den Begielenden miteinander
vergleicht. Genaueres sagt uns Apg. 18, 24-28: «Es kam aber gen
Ephesus ein Jude mit Namen Apollos, von Geburt aus Alexandrien,
ein beredter Mann und méchtig in der Schrift. Dieser war unter-
wiesen im Weg des Herrn und redete mit briinstigem Geist, und



404 H, Kraft, Die Anfinge der christlichen Taufe

lehrte mit FleiBl von dem Herrn, wuBlte aber allein von der Taufe des
Johannes. Dieser fing an, frei zu predigen in der Schule. Da ihn
aber Aquila und Priscilla hérten, nahmen sie ihn zu sich und legten
ihm den Weg Gottes noch fleifiger aus... Denn er iiberwand die
Juden bestidndig und erwies 6ffentlich durch die Schrift, dal3 Jesus
der Christus sei.» Apollos ist also Pneumatiker. Wenn es von ihm
heiBlt, er sei michtig in der Schrift gewesen, dann bedeutet das,
daBl er die Propheten kannte und den Weissagungsbeweis zu fiihren
verstand. Dies geht auch daraus hervor, dal} er im Weg des Herrn
unterwiesen war. In dem allem gleicht er Johannes dem Téaufer;
auch der predigt ja vom Weg des Herrn. Und wie Johannes kennt
Apollos auch die Taufe, nicht die christliche, sondern nur die Taufe
des Johannes. So kommt es, dall er genau die Sache mit Jesus zu
lehren weil3, ohne doch seinen Namen zu kennen. Diesen Namen er-
fihrt er erst von Aquila und Priscilla, die ihm den Weg Gottes
noch genauer auslegen. Von da an kann er verkiindigen, daf3 Jesus
der Christus ist; hinfort kennt er das 6noma toa kyriou. — Bei
Apollos liegen also genau dieselben Voraussetzungen vor, wie wir
sie gerade bei Johannes dem Té&ufer konstatiert haben. Auch bei
Apollos waren die prophetischen Traditionen und die Taufsitte
schon zusammengekommen, bevor er Bekanntschaft mit dem
Christentum gemacht hatte. Chronologisch war das darum maglich,
weil er kein Palédstinenser, sondern Alexandriner war.

2.

Auch in der Taufe Jesu durch Johannes stehen Taufe und Geist-
mitteilung im Zusammenhang. Dennoch handelt es sich hier um
etwas Neues, um etwas anderes als die eschatologische Taufe, von
der wir bisher gesprochen haben. Zunichst aber ein Wort zur Histo-
rizitdt. Die Taufe Jesu durch Johannes ist nach der Kreuzigung
das Faktum aus dem Leben Jesu, das uns am allersichersten iiber-
liefert ist. Diese Taufe Jesu durch Johannes war hernach den
Christen unbequem. Es sieht so aus, als hitten die Johannesjiinger
sich dieser einwandfrei tberlieferten Tatsache in ihrer spéteren
Auseinandersetzung mit der Kirche bedient. Wir kénnen das der
Darstellung durch Matthédus und vor allem durch den Evangelisten
Johannes entnehmen; fiir den dlteren Markus lag hierin noch kein
Problem.



H. Kraft, Die Anfinge der christlichen Taufe 405

Die Evangelien ordnen nun den Stoff so an, dal} sie uns die Taufe
Jesu als Beispiel der Johannestaufe suggerieren; was iiber die reine
Taufe hinaus berichtet wird, erscheint als Beiwerk, das nur der Be-
sonderheit des Tauflings Rechnung trégt, beinah wie legendarische
Zutat. Demgegeniiber mochten wir nun zeigen, dafl urspriinglich
das, was eben Beiwerk genannt wurde, die Hauptsache war. Mark.
1, 9-13 berichtet:

Und es begab sich zu der Zeit, dal3 Jesus aus Galilda von Nazareth kam
und lief sich taufen von Johannes im Jordan. Und alsbald stieg er aus dem
Wasser und sah, daf3 sich der Himmel auftat, und den Geist gleich wie eine
Taube herabkommen auf ihn. Und da geschah eine Stimme vom Himmel:
Du bist mein lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe. Und alsbald trieb
ihn der Geist in die Wiiste; und er war allda in der Wiiste vierzig Tage und
ward versucht von dem Satan und war bei den Tieren, und die Engel dienten
ihm.

Neben der Taufe werden hier folgende Einzelheiten berichtet:

1. der Himmel tut sich auf;

2. Jesus hat eine Vision;

3. eine Himmelsstimme ertont.

Diese drei Vorginge finden wir an sehr vielen alt- und neutesta-
mentlichen Stellen miteinander verbunden. Das kommt so oft vor,
daB wir von einem festen Schema sprechen konnen. Dieses Schema
liegt immer dann vor, wenn von einem Propheten berichtet wird,
und besonders dann, wenn der Prophet berufen wird. Der wichtigste
von den aufgezidhlten Bestandteilen ist dabei die Himmelsstimme.
Sie erklingt nicht immer als verstindliche Rede; mehrfach ist sie
nur als Donner iiberliefert. Dieser Donner ist eine uralte Eigen-
tiimlichkeit der Religion der Propheten. Er erinnert daran, da3 der
Herr vom Seir briillt, daB er zu Hiob aus dem Wetter redet, und es
ist der Donner, in dem Amos die Aufforderung Gottes an seine
Knechte, die Propheten, erkennt, zu weissagen. «Der Lowe briillt;
wer sollte sich nicht fiirchten. Der Herr redet; wer wollte nicht
weissagen.» Denn der Prophet versteht, was der Herr im Donner
redet. Oder, um ein neutestamentliches Beispiel anzufiithren: Die
Zebedaiden fithren den Namen Donnerséhne ; natiirlich nicht wegen
ihres Temperaments, sondern weil sie durch eine Himmelsstimme
berufen sind.

Nun kann aber niemand weissagen, es sei denn, er habe den
Heiligen Geist. Irgendwann mul} der Prophet einmal den Heiligen



406 H. Kraft, Die Anfdinge der christlichen Taufe

Geist erhalten haben. Da das Prophetentum aber ein Stand ist,
so konnen wir damit rechnen, daf} es einen Ritus gab, der den Pro-
pheten auf den Empfang des Heiligen Geistes vorbereitete oder
ihm ihn iibermittelte. Der Prophet ist nicht der einzige Charis-
matiker, den die alttestamentliche Religion kennt. Wahrend sich
aber beim Konig und beim Hohenpriester die Formen angeben
lassen, unter denen die Weihe vollzogen wurde, ist das prophetische
Handeln frei. Den Propheten wird nicht vorgeschrieben, was sie
tun oder sagen sollen. Statt dessen sind nur die Berufungsberichte
schematisch geformt, nicht der Ritus, durch den der Prophet zum
Propheten wird. Das liegt daran, dall die Geistmitteilung von einem
Propheten auf einen neuen eine charismatische Handlung ist und
dementsprechend ebensowenig agendarisch festgelegt werden kann,
wie alles andere prophetische Tun.

Wie hat nun Jesus den Heiligen Geist erhalten? Die Taufe Jesu
durch Johannes gibt die Antwort. Die iltere Uberlieferung sah
darin noch keine Schwierigkeit. Dafl ein Prophet einen anderen
weihte, wurde von ihr nicht anders als eine freie Wahl des Heiligen
Geistes verstanden. Viel spéiter erst glaubte man, hier eine falsche
Deutung ausschlieen zu miissen; erst als man auf christlicher Seite
meinte, bedauern zu miissen, dall Jesus durch seine Taufe die Kon-
kurrenzunternehmung der Johannesjiinger gleichsam anerkannt
habe, suchte man nach einer Erklirung dagegen. Da hilft man
sich mit Spitzfindigkeiten. Matthdus laB3t Jesus mit der Taufe durch
Johannes einer Art Vorschrift geniigen; in Apg. 19, 4 erklirt Paulus
den Johannesjiingern in Ephesus, die Johannestaufe sei zwar zur
Bulle, aber nicht zur Rettung; dariiber wire Johannes der Téaufer
sicher anderer Meinung gewesen.

Dafiir, daf3 die Taufe Jesu urspriinglich als Prophetenberufung
angesehen wurde, spricht nun auch der anschlieBende Bericht von
der Versuchung. Der Geist, der gerade auf Jesus gefallen ist, treibt
ihn in die Wiiste; dort soll er beten und fasten und sich vom Satan
versuchen lassen. Man braucht nicht viel Formgefiihl, um den Be-
richt bei Matthius und Lukas als legendarisch stilisiert zu erkennen.
Hier ist aus der Versuchung ein bibelkundliches Examen geworden.
Aber die Komposition bleibt auch dann problematisch, wenn wir
von der Formfrage absehen. Wozu bedarf es denn einer Versuchung
und Erprobung Jesu, wenn gerade der Heilige Geist auf ihn nieder-
gestiegen ist? Ist denn ein Irrtum des Heiligen Geistes denkbar?



H. Kraft, Dive Anfinge der christlichen Taufe 407

Ganz gewill nicht. Die Versuchung ist vielmehr fester Bestandteil
des Schemas, unter dem der Eintritt in das prophetische Amt er-
folgt. Wir kénnen das auf dreierlei Weisen erkennen: 1. durch das
alttestamentliche Vorbild, 2. durch den Sinnzusammenhang,
3. durch die Praxis in neutestamentlicher und altkirchlicher Zeit.

1. Das alttestamentliche Vorbild ist der Prophet Elia, der, vom
Engel erndhrt, vierzig Tage durch die Wiiste an den Horeb wan-
dert, um mit dem Herrn zu hadern. Aus drei Griinden hadert ein
Prophet mit Gott: weil er an seiner Berufung irre geworden sein
kann, weil er sich nicht ausreichend von Gott unterstiitzt vorkommt,
weil sein Amt fiir ihn Verfolgung und Leiden bedeutet. Das ist bei
Elia novellistisch-lebendig erzihlt; dadurch ist aber nicht ausge-
schlossen, dafl die Grundlage der Erzdhlung ein starrer Topos ist;
wir konnten ihn die Flucht vor der Berufung nennen. Aber dieser
Topos kann sich jederzeit aus seiner Erstarrung 16sen, wie uns etwa
die Jona-Geschichte lehrt. Der Prophet flieht vor seinem Auftrag
und wird dann von Gott gezwungen, ihn doch auszufiithren, und
dann sieht er seine Befiirchtungen eintreffen. Soweit der Topos.
Mit diesem Topos setzt sich die Jona-Geschichte auseinander, in
der der Prophet, obwohl er alles richtig vorausgesehen hat, doch
nicht recht behilt, weil Gottes Giite seinem Rechtsempfinden iiber-
legen ist.

2. Die Anfechtung des Propheten bei seiner Berufung kommt da-
durch zustande, dafl er eben zum Propheten durch seine Berufung
geworden ist und die Fahigkeit erhalten hat, in die Zukunft zu
blicken. Wir finden im A.T. eine Leidenstheologie des Propheten-
tums entwickelt, die an Bedeutung durch die neutestamentliche
Zeit hindurch bis hin zur Ausbildung des christlichen Mirtyrer-
begriffes immer mehr zunimmt. In dieser Leidenstheologie haben
wir beispielsweise die Ursache fiir die Leidensweissagungen Jesu zu
sehen. Jesu Leidensweissagungen sind keine vaticinia ex eventu,
sondern dogmatische Aussagen, in die die bereits vorliegende Lei-
denstheologie durch Jesus gefallit wurde. Die Anfechtung des Pro-
pheten kommt dadurch zustande, dafl der Prophet die Notwendig-
keit seines Leidens erkennt. Uber diese Erkenntnis erschrickt er,
und so kommt es zu Versuchung und Flucht. Es ist nicht so, daB
dieser Sachverhalt bei Matthdus fehlte; er ist nur anders einge-
ordnet. Bei Matthdus wird im Anschlu an die erste Leidens-
ankiindigung eine Versuchung Jesu durch Petrus berichtet und



408 H. Kraft, Die Anfdinge der christlichen Taufe

darauf antwortet Jesus mit unerwarteter Heftigkeit: «Hebe dich,
Satan, von mir!» Die Antwort scheint uns in seltsamem Millver-
héltnis zu der gutgemeinten Aufforderung des Petrus zu stehen.
Da sie nun auch noch unmittelbar hinter dem Messiasbekenntnis
des Petrus angeordnet ist, erhalten diejenigen, die psychologische
Auslegungen nicht unterlassen konnen, eine geradezu einmalige
Gelegenheit zu unfreiwilligem Humor. Aber bei Matthédus liegt auch
hier die Versuchung zugrunde, die in der Ubernahme des propheti-
schen Amtes verursacht ist; wir erkennen das, weil er anschlieBend
die Verklarung Jesu berichtet, die ja den Bericht von Jesu Taufe
wiederholt. Matthéus hat also auch hierbei planvoll komponiert. —
Wir waren oben urspriinglich von der Elia-Geschichte ausgegangen,
in der dieser Teil durch die Berufung des Elisa abgeschlossen wird.
Dementsprechend berichten die Synoptiker als Abschlul} des Taufe-
+ Versuchungs-Komplexes die Berufung der ersten Jiinger. Die
ganze Zeit iiber ist das alttestamentliche Vorbild durchgehalten.

3. Wir meinen nun, dafl diesem Topos von der Flucht nach der
Amtsiibernahme in neutestamentlicher und altkirchlicher Zeit eine
lebendige Praxis entsprochen habe. Der Apostel Paulus berichtet
Gal. 1, 17, er sei nach seiner Berufung zundchst an einen Ort ge-
gangen, wo er sich nicht mit Fleisch und Blut besprechen konnte,
und wo er somit ganz allein war. Dieser Ort heil3t Arabia. Es ist
nicht sehr wahrscheinlich, dafl Paulus hier eine geographische An-
gabe machen wollte. Mir ist jedenfalls das die nahliegende Er-
kldrung, dafl wir hier einen Beleg mehr dafiir zu sehen haben, daf3
Arabia Deckwort oder technischer Ausdruck fiir Araba, fiir Eremos,
war.!

3.

Wie haben es nun die Jiinger Jesu zu seinen Lebzeiten mit der
Taufe gehalten? Joh. 3, 22 behauptet scheinbar, Jesus habe ge-
tauft. Dieses Zeugnis wird aber bereits wenige Verse spiter dadurch
entkriftet, da das Evangelium genauer erklirt: Nicht er selbst,
sondern seine Jiinger. Aber gleich, was das Johannesevangelium
dariiber auch sagt, es bedeutet in jedem Fall, daBl nach der Auf-
erstehung getauft wurde. Nicht er selbst, sondern seine Jiinger
heillt im Sinne des Johannesevangeliums: nicht vor, sondern nach

1 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie: Theol. Zeitschr. 11 (1955), S. 261
A. 35.



H. Kraft, Die Anfinge der christlichen Taufe 409

Ostern. Das iibrige Zeugnis des N.T. ist in dieser Frage ganz ein-
deutig.

1. Nirgends in den synoptischen Evangelien ist ein an eine Taufe
erinnernder Akt liberliefert; nicht einmal bei den Jiingerberufungen,
wo etwas derartiges in erster Linie gesucht werden miiflte. Es ist
auch gewil} kein Zufall, daB3 der Taufbefehl bei Matthédus ganz am
Ende steht. Es ist ein Befehl des Auferstandenen, auch bei Matthius.

2. Mark. 1, 14 gibt einen summarischen Bericht von Jesu Téatig-
keit, den wir mit den frither besprochenen Summarien (Mark. 1, 4;
Apg. 2, 38) zu vergleichen haben: «Nachdem aber Johannes iiber-
antwortet war, kam Jesus nach Galilda und predigte das Evan-
gelium vom Reiche Gottes und sprach: Die Zeit ist erfiillet, und
das Reich Gottes ist herbeigekommen. Tut Bulle und glaubt an das
Evangelium!» Hier miiflte die Taufe erwiahnt sein, wenn Markus in
ihr einen Bestandteil von Jesu Handeln gesehen hitte.

3. Paulus war stets bestrebt, seinen Apostolat als Analogie zu
dem Auftrag der von Jesus ausgesandten Boten zu sehen. Er hétte
nie die Taufe fiir etwas erkldrt, was nicht seine eigentliche und
zentrale Aufgabe sei, wenn Jesus durch seine Jiinger zu seinen
Lebzeiten getauft habe.

4. Auch das sogenannte Messias-Geheimnis schlielt eine Taufe
durch Jesus zu seinen Lebzeiten aus. Das Taufbekenntnis zu Jesus
als dem Messias und die Vorstellung, dall Jesu Messianitiat erst
durch Passion, Tod und Auferstehung offenbart werde, konnten
sich als ausschlieBende Gegensétze nicht nebeneinander entwickeln,
solange Jesus am Leben war. Also setzen auch die éltesten Be-
kenntnisformeln als Taufbekenntnisse Jesu Tod voraus.

Wir haben aus diesen klaren und eindeutigen Griinden zu folgern,
daBl in der Bewegung Jesu zu seinen Lebzeiten noch nicht getauft
wurde. Das ist fiir unser Thema darum wichtig, weil daraus her-
vorgeht, dafl die Johannestaufe nicht unmittelbar von der Bewe-
gung Jesu iibernommen und nachgeahmt wurde. Eine solche Uber-
nahme wire friihestens nach Jesu Tod mdéglich gewesen. Das bedeutet
aber, dal} sie iiberhaupt nicht méglich war. Wir wollen nun in un-
serem vierten Schritt zeigen, daBl die urchristliche Gemeinde mit
ihrer Taufsitte nicht an die jiidische Johannestaufe ankniipfte, son-
dern an das christliche Vorbild, an die Taufe Jesu durch Johannes.



410 H. Kraft, Die Anfdinge der christlichen Taufe

4.

In dem Aufkommen der Taufsitte bei der Urgemeinde liegt so et-
was wie ein liturgiegeschichtlicher Sprung vor. Wenn man die
Chronologie erortert, so kann man leicht ausrechnen, dafl das Zeug-
nis der Apostelgeschichte vom plétzlichen Beginn der Taufe zu-
treffend sein muf3. Auch wenn sich das Jahr nicht ganz genau an-
geben lit, so kommt doch nur eine ganz kurze Zeitspanne in
Frage. Nach dem Tode Jesu, aber nicht ganz kurz vor der Be-
kehrung des Paulus, mull die Urgemeinde die Taufsitte iibernom-
men haben.

Im Blick auf alles bisher Festgestellte scheint der Schlull unver-
meidlich, dafl der unmittelbare AnlaBl fiir die Ausiibung der Taufe
in der Urgemeinde in der Geistausgieffung von Pfingsten zu sehen
ist. Man fiihlt sich als Historiker ja in einer prekiren Situation,
wenn man mit heilsgeschichtlichen Fakten rechnen mull wie mit
historischen Daten. Aber hier kommt man um die Folgerung ein-
fach nicht herum: Zu der Zeit, in die die Apostelgeschichte das Er-
eignis verlegt, mul} es in Jerusalem ein ekstatisches Massenphéno-
men gegeben haben, in dem die Urgemeinde die Erfiillung der
Joel-Weissagung erblickt hat, und in dem sie einen Anlal sah, hin-
fort die Taufsitte zu iiben.

Wenn wir namlich die Pfingstgeschichte in der Apostelgeschichte
lesen, sehen wir, daBl auch sie nach dem Schema der Propheten-
berufung erzahlt ist. Es gibt die Himmelsstimme, die fiir die
AuBenstehenden zwar zu horen, aber nicht zu verstehen ist. Ks
gibt die Berufungsvision, die den Pneumatikern sichtbar wird:
kol dpdnoav adTtoig diouepiZouevar YAbooou woel mupodg, und schliel-
lich gibt es das ekstatische Reden derer, iiber die der Geist gekom-
men ist, und das dann AnlaB} fiir die anschlieBende Petrusrede wird.
Die Urgemeinde hat diese Erscheinung so gedeutet, wie sie sie deu-
ten mulite und nicht anders deuten konnte, als Erfiillung der Joel-
Weissagung. Fir die Aullenstehenden und fiir uns sagt es die Rede
des Petrus. Charakteristischerweise hat Petrus aber die Zeichen und
Wunder der Prophetie nicht auf kosmische Erscheinungen bezogen,
sondern auf die von Jesus getanen und hinfort von den Christen zu
tuenden Zeichen. Sie dienen der Vorbereitung des jetzt entschei-
denden letzten Satzes der Weissagung. Der hiel} bei Joel: « Wer den
Namen des Herrn anruft, wird gerettet werden.» Dementsprechend



H. Kraft, Die Anfdinge der christlichen Taufe 411

schliefit Petrus dann seine Rede: «So erkenne nun das ganze Haus
Israel fiir gewil3: diesen von Euch gekreuzigten Jesus hat Gott zum
Kyrios und Christos gemacht.» Damit ist der Name des Kyrios,
in dem das Heil ist, offenbart; dieser Name heil3t Jesus.

Nun soll Petrus die Frage beantworten: Was miissen wir tun?
Er soll einen Rat geben. Die Situation ist durch zwei Umsténde ge-
kennzeichnet.

1. Die Joel-Weissagung ist erfiillt. Das Volk von Propheten, das
neue Gottesvolk, ist jetzt da. Aber die Zahl ist noch nicht voll; die
VerheiBung gilt dem ganzen Haus Israel und denen eis makran.
Alle sind eingeladen. Sie miissen nur eine Aufnahmeformalitit er-
tiillen, sie miissen den Ritus an sich vollziehen lassen, den Jesus
ihnen durch sein Beispiel gezeigt hat. Sie miissen sich taufen lassen,
um wie Jesus den Heiligen Geist zu empfangen. Wer getauft ist,
kann den Heiligen Geist empfangen und zum Propheten werden,
d. h. zum Angehérigen des neuen Gottesvolkes von Propheten.

2. Lasset euch erretten aus diesem verkehrten Geschlecht, sagt
Petrus. Denn das Genus perversum geht seinem Untergang entgegen.
Wer wird gerettet? Wer den Namen des Herrn anruft, sagt die
Joel-Weissagung. Der Name des Herrn ist Jesus.

Diese beiden Notwendigkeiten, Taufe und Anrufung des Herren-
namens werden in einem einzigen Akt vollzogen. So kommt es zur
Einfiigung des Taufbekenntnisses in die Taufe. Taufe und Tauf-
bekenntnis sind nicht von Natur aus verwandt, sondern ihre Zu-
sammengehorigkeit kommt daher, dal3 beide in der Weissagung des
Joel ihre Wurzel haben. Insofern gehért das Taufbekenntnis doch
von Anfang an zur christlichen Taufe. Von Anfang an enthélt es im-
plicit alle Bestandteile der Regula fidei. In den Pridikaten des
Christos und Kyrios spricht es von der Gottheit Jesu; in dem Satz,
dafl Jesus der Kyrios sei, enthilt es ein Bekenntnis zur Menschheit
Jesu, der von Gott zum Kyrios gemacht wurde; in der Tatsache,
daB sein urspriinglicher Sinn die rettende Anrufung des Herrn ist,
war es auch von Anfang an ein Bekenntnis zur Gnade Gottes in
Jesus Christus.

Die geschilderten Zusammenhénge lassen sich noch an einem an-
deren Beispiel erlautern, an der Taufe des Paulus. Paulus hat seinen
Apostolat auf den Empfang einer Offenbarung in einer Christus-
vision gestiitzt. Die Bekehrung des Paulus ist zugleich eine Be-
rufung. So beginnt die Taufe des Paulus mit einer Himmelsstimme



412 H. Kraft, Die Anfdinge der christlichen Taufe

und einer Lichtvision. Sie ist der Lichtvision von Apg. 2, 3 dhnlich,
aber gewaltiger, eine den Paulus blendende Lichtfiille. Das Moment
hilft mit, die Berufung des Paulus zum Seher zu veranschaulichen.
Denn was kommt bei der Offnung der Augen heraus? DaB der ge-
blendete Paulus wieder sehen kann? Gewil3, das auch; es wird ein
paar Zeilen weiter sehr nebenher berichtet. Was aber wichtiger ist,
steht davor: «Ich will ihm zeigen, wieviel er leiden mull um meines
Namens willen.» Was Paulus sehen wird, wenn ihm die Augen
geoffnet werden, das ist, dafl er leiden muf3. Er soll zum Mirtyrer
im &lteren Sinn des Wortes werden, d. h. zum Propheten. Das
Zeugnis ist damals noch nicht mit dem Zeugentod identisch, son-
dern es besteht in der prophetischen Verkiindigung, wie es hier
heiBlt: «vor den Heiden und den Kénigen und den Kindern Israel».
Hier liegt eine Leidensweissagung im Zusammenhang der Berufung
vor, die dadurch ihren Sinn erhilt, daB3 die Berufung eine Pro-
phetenberufung und die Taufe eine Prophetentaufe ist. Das erste,
was der Prophet sieht, ist die Notwendigkeit seines eigenen Leidens.
Darum kommt es ja im Anschlul an die Prophetenweihe zur
Flucht, einem Ritus, den auch Paulus gewissenhaft ausgefiihrt hat.
Eben darum tritt Ananias bei Paulus mit den Worten ein: «Der
Herr hat mich gesandt, da du wieder sehend mit dem Heiligen
Geist erfiillt werdest.» So wird Paulus getauft.

*

In Zusammenfassung stellen wir also fest:

1. Die Johannestaufe war eine Zeichenhandlung, die die Erfiillung
der Joel-Weissagung ankiindigte. Eine Beziehung auf andere jii-
dische Waschungen liegt nicht vor und ist zum Verstindnis auch
nicht erforderlich.

2. Die Taufe Jesu durch Johannes ist nicht als Zeichenhandlung
zu verstehen, sondern als Berufung zum Propheten und als reale
Ubermittlung des Heiligen Geistes.

3. Die urchristliche Taufe kniipfte nicht an die Johannestaufe
und vollends nicht an einen anderen jlidischen oder hellenistischen
Ritus an, sondern bezog sich auf die Erfiillung der Joel-Weissagung
im Pfingstereignis und hatte in der Prophetentaufe Jesu ihr Vorbild.

Heinrich Kraft, Kuel.



	Die Anfänge der christlichen Taufe

