
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 6

Artikel: Die Anfänge der christlichen Taufe

Autor: Kraft, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anfänge der christlichen Taufe

l.

Die älteste Christenheit hat im und aus dem A. T. gelebt. Sie
hat sogar derart im A.T. gelebt, daß wir ohne Kenntnis des Alten
so gut wie nichts vom Neuen Testament verstünden. Das ist eine
Selbstverständlichkeit, aber man denkt nicht immer daran. Wir
sollen sie aber im Sinn behalten, wenn wir nun die Frage aufwerfen,
welche Taufsitten die werdende Kirche eigentlich in ihrer Umwelt
vorgefunden habe. Beschränken wir uns dabei auf den allerengsten
Rahmen, so sind drei jüdische Waschungen aufzuzählen: 1) die
pharisäische Proselytentaufe, 2) die Reinigungen der Essener und 3)
die Johannestaufe. Von diesen Taufsitten ist im N.T. nur 3) die
Johannestaufe genannt. Warum das N.T. weder von der
Proselytentaufe noch von den Essenerwaschungen spricht, wäre interessant

zu diskutieren, würde aber viel Raum in Anspruch nehmen.
Wir kehren vielmehr die Fragestellung um : Warum hat die

Johannestaufe derart das Interesse der neutestamentlichen Autoren
erweckt, daß sie sie ausführlich erwähnt haben? Aus der Vielzahl
der Gründe wollen wir zunächst die drei aufzählen, die zuerst sichtbar

werden :

1. ein äußeres Motiv: die Kirche hatte sich apologetisch und
polemisch mit der Bewegung des Täufers auseinanderzusetzen;

2. ein innerkirchliches Motiv: die Taufe Jesu durch Johannes den
Täufer stellte für eine spätere Generation ein theologisches, nämlich
ein christologisches Problem dar;

3. einen historischen Grund: zwischen der Bewegung des Täufers
und der Bewegung Jesu gab es ursprünglich Beziehungen, von
denen im N.T. noch Spuren nachzuweisen sind.

Unter solchen Umständen tun wir gut daran, unseren Ausgangspunkt

beim Auftreten Johannes des Täufers zu nehmen.
Der Täufer tritt so auf, daß wir ihn als Angehörigen eines

bestimmten Standes erkennen. Er ist Prophet, also kein Täufer, der
auch prophezeit, sondern ein Prophet von Beruf. Es drückt seinen

Prophetenstand in seiner Erscheinung, seinen Worten und seinen
Handlungen aus. Er trägt das härene Gewand und den ledernen
Gürtel, weil er Prophet ist. Prophétie will auch seine Predigt sein.



400 H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe

Johannes verkündigt die Nähe der Parusie Gottes. Er versteht sich
selber als den endzeitlichen Propheten. Das ist der in älteren
Weissagungen angekündigte Prophet, dessen Auftreten der endzeitlichen

Ankunft Gottes unmittelbar vorausgeht und sie vorbereitet.
Als Vorläufer Gottes ist es sein Amt, zur Buße und Umkehr zu
mahnen und so den Weg des Herrn zu bereiten.

Gerade als Prophet tauft nun Johannes auch. Wie ist das zu
verstehen

Es gibt dafür eine nahliegende Erklärung : man kann meinen, die
Johannestaufe sei ein Reinigungsritus, den der Täufer analog dem
Tauchbad in den jüdischen Reinheitsvorschriften entworfen habe.
Nach dem A.T. ergab sich in bestimmten Fällen kultische Unreinheit,

die durch ein Tauchbad beseitigt werden mußte. Wenn nun,
nach apokalyptischer Erwartung, Gott auf dem Wege ist, um bei
Seinem Volke Wohnung zu nehmen, dann erfordert die Nähe Gottes
eine Reinigung ; dann muß das, ebenfalls nach apokalyptischer
Anschauung, mit Sünden befleckte Volk zuvor gereinigt werden durch
eine kathartische Handlung. Das klingt einleuchtend. Und um so
wahrscheinlicher hört dieser Gedanke sich an, als es dem Täufer
Johannes in Wirklichkeit ja um sittliche Reinheit geht, und die
kultische Reinheit dabei nicht mehr wäre als ein Bild für die sittliche
Reinheit. Mit diesem Gedanken befände sich der Täufer in
Übereinstimmung mit dem Kerygma der alttestamentlichen Prophétie.

Bei diesem Versuch zur Erklärung wird aber stillschweigend
vorausgesetzt, Johannes habe wie im jüdischen Tauchbad durch
Untertauchen getauft. Davon steht nirgends ein Wort. Es ist auch
unwahrscheinlich, weil zur Johannestaufe zwei gehören, nämlich
Täufling und Täufer. Bei der Tauchtaufe brauchte man keinen Täufer.

Wir haben Taufsekten genug in der Umwelt des Urchristentums

und der Alten Kirche, die Tauchtaufen geübt haben. Da ist
zum Vollzug kein Täufer vorgesehen. Der Anschein spricht
dagegen, daß die Johannestaufe aus dem rituellen Tauchbad oder aus
der Proselytentaufe abgeleitet wurde.

Unser nächster Schritt besteht darin, daß wir die Taufe des
Johannes mit der Taufe der Urgemeinde vergleichen. Dazu gehen wir
von dem summarischen Bericht in Mark. 1, 4 aus: «Johannes, der

war in der Wüste, taufte und predigte von der Taufe der Buße zur
Vergebung der Sünden.» Damit ist die ähnlich gebaute Aufforderung

des Petrus in Apg. 2, 38 zu vergleichen: «Tut Buße und lasse



H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe 401

sich ein jeglicher taufen auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung
der Sünden, so werdet ihr empfangen die Gabe des Heiligen Geistes. »

Es ist nicht zu bestreiten, daß die beiden Sätze analog gebaut
sind, daß dieselben Begriffe in derselben Verknüpfung vorliegen,
bei Johannes dem Täufer und bei Petrus. Der Täufer ermahnt zur
Buße und Taufe mit dem Ziel der Sündenvergebung, und Petrus
tut nichts anderes. Natürlich ist die Aufforderung des Petrus christlich

bestimmt ; bei Petrus ist die Reihe erweitert um ein christliches
Glied: «auf den Namen Jesu Christi». Aber dieses Glied ist dem
Ziel der ganzen Reihe, der Sündenvergebung, untergeordnet. Der
Name Christi ist offensichtlich darum Bestandteil der christlichen
Taufe, weil er Bedingung der Sündenvergebung ist. Aus diesem
Grund ist er in das bei Johannes vorliegende Schema eingefügt.
Dieses Ergebnis wollen wir einstweilen im Sinn behalten.

Nun könnte einer sagen: die christliche Reihe hat aber noch ein
weiteres Glied. Petrus fährt fort: «Und empfanget die Gabe des

Heiligen Geistes.» Aber dagegen müssen wir nun erkennen, daß
dieses Glied der christlichen Reihe auch hei dem Täufer nicht fehlt,
sondern sachlich vorhanden ist. Seine Predigt nimmt Jes. 40, 3 auf:
«Bereitet den Weg des Herrn!» Der Weg des Herrn soll in jedem
einzelnen durch Umkehr und Taufe bereitet werden. - Wen
versteht Johannes unter dem Kyrios? Die Frage läßt sich ganz klar
beantworten: Johannes versteht unter dem Kyrios Gott in der
Gestalt, in der die jüdische Eschatologie dieser Zeit sein Kommen
erwartete.

Hier können wir nicht alle Stellen aufzählen, in denen die
Ankunft Gottes am Ende der Tage geweissagt ist. Darunter ist aber
eine von so hervorragender Bedeutung, daß sie mehr als alle andern
die Erwartung dieser Zeit beherrscht hat. Das ist die Weissagung
in Joel 2,27-3,5:

Und ihr sollt erfahren, daß ich mitten unter Israel sei, und daß ich der
Herr euer Gott sei und keiner mehr; und mein Volk soll nicht mehr zuschan-
den werden. Und nach diesem will ich meinen Geist ausgießen über alles
Fleisch, und eure Söhne und Töchter sollen weissagen; eure Ältesten sollen
Träume haben, und eure Jünglinge sollen Gesichte sehen; auch will ich zur
selben Zeit über Knechte und Mägde meinen Geist ausgießen... Und es soll
geschehen, wer den Namen des Herrn anrufen wird, der soll errettet werden.

Kein Mensch wird bestreiten, daß Johannes der Täufer in
Erwartung des Kyrios gelebt, gepredigt und gehandelt hat. Dann darf

26



402 H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe

man aber auch danach fragen, mit welchen Vorstellungen er die
Ankunft des Kyrios verbunden hat. Und man hat auf diese Frage
mit den Worten der eben zitierten Weissagung und einigen andern
Prophetenstellen zu antworten: der Täufer hat erwartet, daß der

Kyrios in Israel Wohnung nehmen wird, daß er seinen Geist
ausgießen wird auf alles Fleisch, daß die Schrecken der Endzeit
eintreten, und daß in ihnen der Rettung finden werde, der den
Namen des Herrn anruft. Außerdem ist nicht daran zu zweifeln,
daß der Täufer sich selbst für einen Propheten nach der Art der
alten Propheten gehalten hat; das geht aus der Art seines

Auftretens, aus seiner Predigt und aus dem Eindruck hervor, den er
auf seine Zeit gemacht hat.

Das sind die Voraussetzungen, die wir uns vergegenwärtigen, und
dann fragen wir abermals: warum hat er getauft? In den
Voraussetzungen haben wir bereits die Antwort enthalten. Es ist eine
nahliegende Erklärung, daß er eben das getan hat, was auch die alten
Propheten getan haben. Er hat ein künftiges Geschehen durch eine

Zeichenhandlung seiner Gegenwart als Realität bezeugt. Der
jüdische Prophet ist kein Wahrsager, kein mit hellseherischen Fähigkeiten

begabtes Medium. Der jüdische Prophet ist ein Mann, der
den Willen Gottes kennt. Der Wille Gottes ist auch dann bereits
eine Realität in der Gegenwart, wenn er sich erst zu einem späteren
Zeitpunkt verwirklichen wird. Und diese Realität bezeugt der
Prophet ; er richtet in seinem Zeugnis und in seiner Handlung ein
Zeichen für diese Realität von Gottes Willen auf. Er zeugt nicht für
sich selbst; er bezeugt nicht, daß er ein Prophet ist. Für sich selbst
ist er mit keinem andern Zeichen ausgerüstet als dem des Jona.
Er ist vielmehr ein Zeuge Gottes. Und in diesem Fall bezeugt
Johannes, daß der Herr kommen wird, daß Er mitten in Israel sein

wird, und daß Er seinen Geist ausgießen wird. Das bezeugt er durch
das Zeichen der Taufe.

Das bedeutet aber: es gibt nicht den allergeringsten Grund
dafür, in der Weissagung des Täufers auf den, der nach ihm kommt
und mit dem Heiligen Geist tauft, einen christlichen Einschub zu
sehen. Diese Verkündigung ist ein historisches Faktum. Auch wenn
wir das N.T. noch nie weiter als bis hierher gelesen hätten, auch
wenn wir kein Wort von der Taufe Jesu durch Johannes wüßten,
könnten wir sagen, daß Johannes in der Erwartung des Kyrios und
in Erwartung der Geisttaufe lebte. Die Johannestaufe versteht sich



H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe 403

selber als Typos der Geisttaufe; sie ist nicht Erfüllung, sondern
Weissagung, nicht anders als die Worte der alten Propheten. Die
Beziehung auf die Ausgießung des Heiligen Geistes liegt in ihr vor,
von Anfang an, und ist nicht erst nachträglich, unter Einwirkung
der christlichen Taufe, hineingedeutet worden. Es fehlt der
Johannestaufe, abgesehen davon, daß sie Weissagung und noch nicht
Erfüllung ist, verglichen mit der christlichen Taufe nur ein
einziges Moment: Der Täufer weiß zwar, daß gerettet werden wird,
wer den Namen des Herrn anrufen wird; aber er kann das önoma

kyriou der Christen noch nicht kennen, kann noch nicht wissen,
welchen Namen die Christen anrufen werden, um die verheißene

Rettung zu erhalten.
Daß die Weissagung des Täufers auf den nach ihm kommenden

Herrn keine christliche Konstruktion sein kann, zeigt auch das

Markus-Evangelium. Wir sehen es schon daraus, daß bei Markus die
Geisttaufe keine selbständige Rolle spielt; dazu kommt aber
weiterhin auch, daß hier jede Polemik gegen die Täuferjünger fehlt.
Nur in der Front gegen die Täuferjünger wäre aber eine derartige
Konstruktion sinnvoll gewesen. Wenn nun also Markus die

Weissagung des Täufers überliefert, so folgt daraus, daß diese Prophezeiung

als historisch, als Bestandteil der Predigt des Johannes, zu
gelten hat. Auch daraus ergibt sich somit, daß die Beziehung der
Wassertaufe auf die Geisttaufe vorschristlich ist, daß also Johannes
der Täufer seine Wassertaufe als Typos der eschatologischen Geisttaufe

angesehen hat.
Der vorchristliche Zusammenhang von Wassertaufe und Geisttaufe

läßt sich aber noch auf eine ganz andere Weise zeigen. Er
ergibt sich auch aus der Bedeutung, die der alexandrinische Jude
Apollos hatte. Paulus will in 1. Kor. 1-4 an seinem eigenen Beispiel
und an dem des Apollos den Korinthern klarmachen, welche
Bedeutung das geistliche Amt für die Gemeinde hat und welche nicht.
Schon hier läßt sich erkennen, daß Apollos auf die Taufe besonders

großen Wert gelegt hat. Darum hebt Paulus ja hervor, daß er selber
so gut wie nicht getauft habe. Es hat einen ganz massiven Sinn,
wenn Paulus den Pflanzenden und den Begießenden miteinander
vergleicht. Genaueres sagt uns Apg. 18, 24-28: «Es kam aber gen
Ephesus ein Jude mit Namen Apollos, von Geburt aus Alexandrien,
ein beredter Mann und mächtig in der Schrift. Dieser war
unterwiesen im Weg des Herrn und redete mit brünstigem Geist, und



404 H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe

lehrte mit Fleiß von dem Herrn, wußte aber allein von der Taufe des

Johannes. Dieser fing an, frei zu predigen in der Schule. Da ihn
aber Aquila und Priscilla hörten, nahmen sie ihn zu sich und legten
ihm den Weg Gottes noch fleißiger aus... Denn er überwand die
Juden beständig und erwies öffentlich durch die Schrift, daß Jesus
der Christus sei.» Apollos ist also Pneumatiker. Wenn es von ihm
heißt, er sei mächtig in der Schrift gewesen, dann bedeutet das,
daß er die Propheten kannte und den Weissagungsbeweis zu führen
verstand. Dies geht auch daraus hervor, daß er im Weg des Herrn
unterwiesen war. In dem allem gleicht er Johannes dem Täufer;
auch der predigt ja vom Weg des Herrn. Und wie Johannes kennt
Apollos auch die Taufe, nicht die christliche, sondern nur die Taufe
des Johannes. So kommt es, daß er genau die Sache mit Jesus zu
lehren weiß, ohne doch seinen Namen zu kennen. Diesen Namen
erfährt er erst von Aquila und Priscilla, die ihm den Weg Gottes
noch genauer auslegen. Von da an kann er verkündigen, daß Jesus
der Christus ist; hinfort kennt er das önoma toü kyriou. - Bei
Apollos liegen also genau dieselben Voraussetzungen vor, wie wir
sie gerade bei Johannes dem Täufer konstatiert haben. Auch bei

Apollos waren die prophetischen Traditionen und die Taufsitte
schon zusammengekommen, bevor er Bekanntschaft mit dem
Christentum gemacht hatte. Chronologisch war das darum möglich,
weil er kein Palästinenser, sondern Alexandriner war.

2.

Auch in der Taufe Jesu durch Johannes stehen Taufe und
Geistmitteilung im Zusammenhang. Dennoch handelt es sich hier um
etwas Neues, um etwas anderes als die eschatologische Taufe, von
der wir bisher gesprochen haben. Zunächst aber ein Wort zur
Historizität. Die Taufe Jesu durch Johannes ist nach der Kreuzigung
das Faktum aus dem Leben Jesu, das uns am allersichersten
überliefert ist. Diese Taufe Jesu durch Johannes war hernach den
Christen unbequem. Es sieht so aus, als hätten die Johannesjünger
sich dieser einwandfrei überlieferten Tatsache in ihrer späteren
Auseinandersetzung mit der Kirche bedient. Wir können das der
Darstellung durch Matthäus und vor allem durch den Evangelisten
Johannes entnehmen; für den älteren Markus lag hierin noch kein
Problem.



H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe 405

Die Evangelien ordnen nun den Stoff so an, daß sie uns die Taufe
Jesu als Beispiel der Johannestaufe suggerieren; was über die reine
Taufe hinaus berichtet wird, erscheint als Beiwerk, das nur der
Besonderheit des Täuflings Rechnung trägt, beinah wie legendarische
Zutat. Demgegenüber möchten wir nun zeigen, daß ursprünglich
das, was eben Beiwerk genannt wurde, die Hauptsache war. Mark.
1, 9-13 berichtet:

Und es begab sich zu der Zeit, daß Jesus aus Galiläa von Nazareth kam
und ließ sich taufen von Johannes im Jordan. Und alsbald stieg er aus dem
Wasser und sah, daß sich der Himmel auftat, und den Geist gleich wie eine
Taube herabkommen auf ihn. Und da geschah eine Stimme vom Himmel:
Du bist mein lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe. Und alsbald trieb
ihn der Geist in die Wüste ; und er war allda in der Wüste vierzig Tage und
ward versucht von dem Satan und war bei den Tieren, und die Engel dienten
ihm.

Neben der Taufe werden hier folgende Einzelheiten berichtet :

1. der Himmel tut sich auf;
2. Jesus hat eine Vision;
3. eine Himmelsstimme ertönt.

Diese drei Vorgänge finden wir an sehr vielen alt- und neutesta-
mentlichen Stellen miteinander verbunden. Das kommt so oft vor,
daß wir von einem festen Schema sprechen können. Dieses Schema

liegt immer dann vor, wenn von einem Propheten berichtet wird,
und besonders dann, wenn der Prophet berufen wird. Der wichtigste
von den aufgezählten Bestandteilen ist dabei die Himmelsstimme.
Sie erklingt nicht immer als verständliche Rede; mehrfach ist sie

nur als Donner überliefert. Dieser Donner ist eine uralte
Eigentümlichkeit der Religion der Propheten. Er erinnert daran, daß der
Herr vom Seir brüllt, daß er zu Hiob aus dem Wetter redet, und es

ist der Donner, in dem Arnos die Aufforderung Gottes an seine

Knechte, die Propheten, erkennt, zu weissagen. «Der Löwe brüllt;
wer sollte sich nicht fürchten. Der Herr redet; wer wollte nicht
weissagen.» Denn der Prophet versteht, was der Herr im Donner
redet. Oder, um ein neutestamentliches Beispiel anzuführen: Die
Zebedaiden führen den Namen Donnersöhne; natürlich nicht wegen
ihres Temperaments, sondern weil sie durch eine Himmelsstimme
berufen sind.

Nun kann aber niemand weissagen, es sei denn, er habe den
Heiligen Geist. Irgendwann muß der Prophet einmal den Heiligen



406 H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe

Geist erhalten haben. Da das Prophetentum aber ein Stand ist,
so können wir damit rechnen, daß es einen Ritus gab, der den
Propheten auf den Empfang des Heiligen Geistes vorbereitete oder
ihm ihn übermittelte. Der Prophet ist nicht der einzige Charis-
matiker, den die alttestamentliche Religion kennt. Während sich
aber beim König und heim Hohenpriester die Formen angeben
lassen, unter denen die Weihe vollzogen wurde, ist das prophetische
Handeln frei. Den Propheten wird nicht vorgeschrieben, was sie

tun oder sagen sollen. Statt dessen sind nur die Berufungsberichte
schematisch geformt, nicht der Ritus, durch den der Prophet zum
Propheten wird. Das liegt daran, daß die Geistmitteilung von einem

Propheten auf einen neuen eine charismatische Handlung ist und
dementsprechend ebensowenig agendarisch festgelegt werden kann,
wie alles andere prophetische Tun.

Wie hat nun Jesus den Heiligen Geist erhalten? Die Taufe Jesu
durch Johannes gibt die Antwort. Die ältere Überlieferung sah

darin noch keine Schwierigkeit. Daß ein Prophet einen anderen
weihte, wurde von ihr nicht anders als eine freie Wahl des Heiligen
Geistes verstanden. Viel später erst glaubte man, hier eine falsche

Deutung ausschließen zu müssen ; erst als man auf christlicher Seite

meinte, bedauern zu müssen, daß Jesus durch seine Taufe die
Konkurrenzunternehmung der Johannesjünger gleichsam anerkannt
habe, suchte man nach einer Erklärung dagegen. Da hilft man
sich mit Spitzfindigkeiten. Matthäus läßt Jesus mit der Taufe durch
Johannes einer Art Vorschrift genügen; in Apg. 19, 4 erklärt Paulus
den Johannesjüngern in Ephesus, die Johannestaufe sei zwar zur
Buße, aber nicht zur Rettung; darüber wäre Johannes der Täufer
sicher anderer Meinung gewesen.

Dafür, daß die Taufe Jesu ursprünglich als Prophetenberufung
angesehen wurde, spricht nun auch der anschließende Bericht von
der Versuchung. Der Geist, der gerade auf Jesus gefallen ist, treibt
ihn in die Wüste; dort soll er beten und fasten und sich vom Satan
versuchen lassen. Man braucht nicht viel Formgefühl, um den
Bericht bei Matthäus und Lukas als legendarisch stilisiert zu erkennen.
Hier ist aus der Versuchung ein bibelkundliches Examen geworden.
Aber die Komposition bleibt auch dann problematisch, wenn wir
von der Formfrage absehen. Wozu bedarf es denn einer Versuchung
und Erprobung Jesu, wenn gerade der Heilige Geist auf ihn
niedergestiegen ist? Ist denn ein Irrtum des Heiligen Geistes denkbar?



H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe 407

Ganz gewiß nicht. Die Versuchung ist vielmehr fester Bestandteil
des Schemas, unter dem der Eintritt in das prophetische Amt
erfolgt. Wir können das auf dreierlei Weisen erkennen: 1. durch das
alttestamentliche Vorbild, 2. durch den Sinnzusammenhang,
3. durch die Praxis in neutestamentlicher und altkirchlicher Zeit.

1. Das alttestamentliche Vorbild ist der Prophet Elia, der, vom
Engel ernährt, vierzig Tage durch die Wüste an den Horeb wandert,

um mit dem Herrn zu hadern. Aus drei Gründen hadert ein
Prophet mit Gott: weil er an seiner Berufung irre geworden sein
kann, weil er sich nicht ausreichend von Gott unterstützt vorkommt,
weil sein Amt für ihn Verfolgung und Leiden bedeutet. Das ist bei
Elia novellistisch-lebendig erzählt; dadurch ist aber nicht
ausgeschlossen, daß die Grundlage der Erzählung ein starrer Topos ist;
wir könnten ihn die Elucht vor der Berufung nennen. Aber dieser
Topos kann sich jederzeit aus seiner Erstarrung lösen, wie uns etwa
die Jona-Geschichte lehrt. Der Prophet flieht vor seinem Auftrag
und wird dann von Gott gezwungen, ihn doch auszuführen, und
dann sieht er seine Befürchtungen eintreffen. Soweit der Topos.
Mit diesem Topos setzt sich die Jona-Geschichte auseinander, in
der der Prophet, obwohl er alles richtig vorausgesehen hat, doch
nicht recht behält, weil Gottes Güte seinem Rechtsempfinden überlegen

ist.
2. Die Anfechtung des Propheten bei seiner Berufung kommt

dadurch zustande, daß er eben zum Propheten durch seine Berufung
geworden ist und die Fähigkeit erhalten hat, in die Zukunft zu
blicken. Wir finden im A.T. eine Leidenstheologie des Propheten-
tums entwickelt, die an Bedeutung durch die neutestamentliche
Zeit hindurch bis hin zur Ausbildung des christlichen Märtyrerbegriffes

immer mehr zunimmt. In dieser Leidenstheologie haben
wir beispielsweise die Ursache für die Leidensweissagungen Jesu zu
sehen. Jesu Leidensweissagungen sind keine vaticinia ex eventu,
sondern dogmatische Aussagen, in die die bereits vorliegende
Leidenstheologie durch Jesus gefaßt wurde. Die Anfechtung des

Propheten kommt dadurch zustande, daß der Prophet die Notwendigkeit
seines Leidens erkennt. Über diese Erkenntnis erschrickt er,

und so kommt es zu Versuchung und Flucht. Es ist nicht so, daß
dieser Sachverhalt bei Matthäus fehlte; er ist nur anders
eingeordnet. Bei Matthäus wird im Anschluß an die erste
Leidensankündigung eine Versuchung Jesu durch Petrus berichtet und



408 H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe

darauf antwortet Jesus mit unerwarteter Heftigkeit: «Hebe dich,
Satan, von mir!» Die Antwort scheint uns in seltsamem Mißverhältnis

zu der gutgemeinten Aufforderung des Petrus zu stehen.
Da sie nun auch noch unmittelbar hinter dem Messiasbekenntnis
des Petrus angeordnet ist, erhalten diejenigen, die psychologische
Auslegungen nicht unterlassen können, eine geradezu einmalige
Gelegenheit zu unfreiwilligem Humor. Aher bei Matthäus liegt auch
hier die Versuchung zugrunde, die in der Übernahme des prophetischen

Amtes verursacht ist; wir erkennen das, weil er anschließend
die Verklärung Jesu berichtet, die ja den Bericht von Jesu Taufe
wiederholt. Matthäus hat also auch hierbei planvoll komponiert. -
Wir waren oben ursprünglich von der Elia-Geschichte ausgegangen,
in der dieser Teil durch die Berufung des Elisa abgeschlossen wird.
Dementsprechend berichten die Synoptiker als Abschluß des Taufe-

+ Versuchungs-Komplexes die Berufung der ersten Jünger. Die
ganze Zeit über ist das alttestamentliche Vorbild durchgehalten.

3. Wir meinen nun, daß diesem Topos von der Flucht nach der
Amtsübernahme in neutestamentlicher und altkirchlicher Zeit eine

lebendige Praxis entsprochen habe. Der Apostel Paulus berichtet
Gal. 1, 17, er sei nach seiner Berufung zunächst an einen Ort
gegangen, wo er sich nicht mit Fleisch und Blut besprechen konnte,
und wo er somit ganz allein war. Dieser Ort heißt Arabia. Es ist
nicht sehr wahrscheinlich, daß Paulus hier eine geographische
Angabe machen wollte. Mir ist jedenfalls das die nahliegende
Erklärung, daß wir hier einen Beleg mehr dafür zu sehen haben, daß
Arabia Deckwort oder technischer Ausdruck für Arabâ, für Eremos,
war.1

3.

Wie haben es nun die Jünger Jesu zu seinen Lebzeiten mit der
Taufe gehalten? Joh. 3, 22 behauptet scheinbar, Jesus habe
getauft. Dieses Zeugnis wird aber bereits wenige Verse später dadurch
entkräftet, daß das Evangelium genauer erklärt: Nicht er selbst,
sondern seine Jünger. Aber gleich, was das Johannesevangelium
darüber auch sagt, es bedeutet in jedem Fall, daß nach der
Auferstehung getauft wurde. Nicht er selbst, sondern seine Jünger
heißt im Sinne des Johannesevangeliums: nicht vor, sondern nach

1 H.Kraft, Die altkirchliche Prophétie: Theol. Zeitschr. 11 (1955), S. 261
A. 35.



H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe 409

Ostern. Das übrige Zeugnis des N.T. ist in dieser Frage ganz
eindeutig.

1. Nirgends in den synoptischen Evangelien ist ein an eine Taufe
erinnernder Akt überliefert ; nicht einmal bei den Jüngerberufungen,
wo etwas derartiges in erster Linie gesucht werden müßte. Es ist
auch gewiß kein Zufall, daß der Taufbefehl bei Matthäus ganz am
Ende steht. Es ist ein Befehl des Auferstandenen, auch beiMatthäus.

2. Mark. 1, 14 gibt einen summarischen Bericht von Jesu Tätigkeit,

den wir mit den früher besprochenen Summarien (Mark. 1, 4;
Apg. 2, 38) zu vergleichen haben: «Nachdem aber Johannes
überantwortet war, kam Jesus nach Galiläa und predigte das
Evangelium vom Reiche Gottes und sprach: Die Zeit ist erfüllet, und
das Reich Gottes ist herbeigekommen. Tut Buße und glaubt an das

Evangelium » Hier müßte die Taufe erwähnt sein, wenn Markus in
ihr einen Bestandteil von Jesu Handeln gesehen hätte.

3. Paulus war stets bestrebt, seinen Apostolat als Analogie zu
dem Auftrag der von Jesus ausgesandten Boten zu sehen. Er hätte
nie die Taufe für etwas erklärt, was nicht seine eigentliche und
zentrale Aufgabe sei, wenn Jesus durch seine Jünger zu seinen
Lebzeiten getauft habe.

4. Auch das sogenannte Messias-Geheimnis schließt eine Taufe
durch Jesus zu seinen Lebzeiten aus. Das Tauf bekenntnis zu Jesus
als dem Messias und die Vorstellung, daß Jesu Messianität erst
durch Passion, Tod und Auferstehung offenbart werde, konnten
sich als ausschließende Gegensätze nicht nebeneinander entwickeln,
solange Jesus am Leben war. Also setzen auch die ältesten
Bekenntnisformeln als Tauf bekenntnisse Jesu Tod voraus.

Wir haben aus diesen klaren und eindeutigen Gründen zu folgern,
daß in der Bewegung Jesu zu seinen Lebzeiten noch nicht getauft
wurde. Das ist für unser Thema darum wichtig, weil daraus
hervorgeht, daß die Johannestaufe nicht unmittelbar von der Bewegung

Jesu übernommen und nachgeahmt wurde. Eine solche
Übernahme wäre frühestens nach Jesu Tod möglich gewesen. Das bedeutet
aber, daß sie überhaupt nicht möglich war. Wir wollen nun in
unserem vierten Schritt zeigen, daß die urchristliche Gemeinde mit
ihrer Taufsitte nicht an die jüdische Johannestaufe anknüpfte,
sondern an das christliche Vorbild, an die Taufe Jesu durch Johannes.



410 H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe

4.

In dem Aufkommen der Taufsitte bei der Urgemeinde liegt so

etwas wie ein liturgiegeschichtlicher Sprung vor. Wenn man die

Chronologie erörtert, so kann man leicht ausrechnen, daß das Zeugnis

der Apostelgeschichte vom plötzlichen Beginn der Taufe
zutreffend sein muß. Auch wenn sich das Jahr nicht ganz genau
angeben läßt, so kommt doch nur eine ganz kurze Zeitspanne in
Frage. Nach dem Tode Jesu, aber nicht ganz kurz vor der
Bekehrung des Paulus, muß die Urgemeinde die Taufsitte übernommen

haben.
Im Blick auf alles bisher Festgestellte scheint der Schluß

unvermeidlich, daß der unmittelbare Anlaß für die Ausübung der Taufe
in der Urgemeinde in der Geistausgießung von Pfingsten zu sehen

ist. Man fühlt sich als Historiker ja in einer prekären Situation,
wenn man mit heilsgeschichtlichen Fakten rechnen muß wie mit
historischen Daten. Aber hier kommt man um die Folgerung
einfach nicht herum : Zu der Zeit, in die die Apostelgeschichte das

Ereignis verlegt, muß es in Jerusalem ein ekstatisches Massenphänomen

gegeben haben, in dem die Urgemeinde die Erfüllung der
Joel-Weissagung erblickt hat, und in dem sie einen Anlaß sah, hinfort

die Taufsitte zu üben.
Wenn wir nämlich die Pfingstgeschichte in der Apostelgeschichte

lesen, sehen wir, daß auch sie nach dem Schema der Prophetenberufung

erzählt ist. Es gibt die Himmelsstimme, die für die
Außenstehenden zwar zu hören, aber nicht zu verstehen ist. Es

gibt die Berufungsvision, die den Pneumatikern sichtbar wird:
Kai djcpbr|Cfav aùroîç inagepiCôgevat pXuùacrai uioet Trupôç, und schließlich

gibt es das ekstatische Reden derer, über die der Geist gekommen

ist, und das dann Anlaß für die anschließende Petrusrede wird.
Die Urgemeinde hat diese Erscheinung so gedeutet, wie sie sie deuten

mußte und nicht anders deuten konnte, als Erfüllung der Joel-
Weissagung. Für die Außenstehenden und für uns sagt es die Rede
des Petrus. Charakteristischerweise hat Petrus aber die Zeichen und
Wunder der Prophétie nicht auf kosmische Erscheinungen bezogen,
sondern auf die von Jesus getanen und hinfort von den Christen zu
tuenden Zeichen. Sie dienen der Vorbereitung des jetzt entscheidenden

letzten Satzes der Weissagung. Der hieß bei Joel: «Wer den
Namen des Herrn anruft, wird gerettet werden.» Dementsprechend



H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe 411

schließt Petrus dann seine Rede: «So erkenne nun das ganze Haus
Israel für gewiß : diesen von Euch gekreuzigten Jesus hat Gott zum
Kyrios und Christos gemacht.» Damit ist der Name des Kyrios,
in dem das Heil ist, offenbart ; dieser Name heißt Jesus.

Nun soll Petrus die Frage beantworten: Was müssen wir tun?
Er soll einen Rat geben. Die Situation ist durch zwei Umstände
gekennzeichnet.

1. Die Joel-Weissagung ist erfüllt. Das Volk von Propheten, das

neue Gottesvolk, ist jetzt da. Aber die Zahl ist noch nicht voll; die
Verheißung gilt dem ganzen Haus Israel und denen eis makran.
Alle sind eingeladen. Sie müssen nur eine Aufnahmeformalität
erfüllen, sie müssen den Ritus an sich vollziehen lassen, den Jesus
ihnen durch sein Beispiel gezeigt hat. Sie müssen sich taufen lassen,

um wie Jesus den Heiligen Geist zu empfangen. Wer getauft ist,
kann den Heiligen Geist empfangen und zum Propheten werden,
d. h. zum Angehörigen des neuen Gottesvolkes von Propheten.

2. Lasset euch erretten aus diesem verkehrten Geschlecht, sagt
Petrus. Denn das Genus perversum geht seinem Untergang entgegen.
Wer wird gerettet? Wer den Namen des Herrn anruft, sagt die
Joel-Weissagung. Der Name des Herrn ist Jesus.

Diese beiden Notwendigkeiten, Taufe und Anrufung des Herrennamens

werden in einem einzigen Akt vollzogen. So kommt es zur
Einfügung des Taufbekenntnisses in die Taufe. Taufe und
Taufbekenntnis sind nicht von Natur aus verwandt, sondern ihre
Zusammengehörigkeit kommt daher, daß beide in der Weissagung des

Joel ihre Wurzel haben. Insofern gehört das Taufbekenntnis doch
von Anfang an zur christlichen Taufe. Von Anfang an enthält es

implicit alle Bestandteile der Regula fidei. In den Prädikaten des

Christos und Kyrios spricht es von der Gottheit Jesu; in dem Satz,
daß Jesus der Kyrios sei, enthält es ein Bekenntnis zur Menschheit
Jesu, der von Gott zum Kyrios gemacht wurde; in der Tatsache,
daß sein ursprünglicher Sinn die rettende Anrufung des Herrn ist,
war es auch von Anfang an ein Bekenntnis zur Gnade Gottes in
Jesus Christus.

Die geschilderten Zusammenhänge lassen sich noch an einem
anderen Beispiel erläutern, an der Taufe des Paulus. Paulus hat seinen

Apostolat auf den Empfang einer Offenbarung in einer Christusvision

gestützt. Die Bekehrung des Paulus ist zugleich eine
Berufung. So beginnt die Taufe des Paulus mit einer Himmelsstimme



412 H. Kraft, Die Anfänge der christlichen Taufe

und einer Lichtvision. Sie ist der Lichtvision von Apg. 2, 3 ähnlich,
aher gewaltiger, eine den Paulus blendende Lichtfülle. Das Moment
hilft mit, die Berufung des Paulus zum Seher zu veranschaulichen.
Denn was kommt bei der Öffnung der Augen heraus? Daß der
geblendete Paulus wieder sehen kann? Gewiß, das auch; es wird ein

paar Zeilen weiter sehr nebenher berichtet. Was aber wichtiger ist,
steht davor: «Ich will ihm zeigen, wieviel er leiden muß um meines
Namens willen.» Was Paulus sehen wird, wenn ihm die Augen
geöffnet werden, das ist, daß er leiden muß. Er soll zum Märtyrer
im älteren Sinn des Wortes werden, d. h. zum Propheten. Das

Zeugnis ist damals noch nicht mit dem Zeugentod identisch,
sondern es besteht in der prophetischen Verkündigung, wie es hier
heißt: «vor den Heiden und den Königen und den Kindern Israel».
Hier liegt eine Leidensweissagung im Zusammenhang der Berufung
vor, die dadurch ihren Sinn erhält, daß die Berufung eine

Prophetenberufung und die Taufe eine Prophetentaufe ist. Das erste,
was der Prophet sieht, ist die Notwendigkeit seines eigenen Leidens.
Darum kommt es ja im Anschluß an die Prophetenweihe zur
Flucht, einem Ritus, den auch Paulus gewissenhaft ausgeführt hat.
Eben darum tritt Ananias bei Paulus mit den Worten ein: «Der
Herr hat mich gesandt, daß du wieder sehend mit dem Heiligen
Geist erfüllt werdest.» So wird Paulus getauft.

*

In Zusammenfassung stellen wir also fest :

1. Die Johannestaufe war eine Zeichenhandlung, die die Erfüllung
der Joel-Weissagung ankündigte. Eine Beziehung auf andere
jüdische Waschungen liegt nicht vor und ist zum Verständnis auch
nicht erforderlich.

2. Die Taufe Jesu durch Johannes ist nicht als Zeichenhandlung
zu verstehen, sondern als Berufung zum Propheten und als reale
Übermittlung des Heiligen Geistes.

3. Die urchristliche Taufe knüpfte nicht an die Johannestaufe
und vollends nicht an einen anderen jüdischen oder hellenistischen
Ritus an, sondern bezog sich auf die Erfüllung der Joel-Weissagung
im Pfingstereignis und hatte in der Prophetentaufe Jesu ihr Vorbild.

Heinrich Kraft, Kiel.


	Die Anfänge der christlichen Taufe

