
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 6

Artikel: Alttestamentliche Glaubenszeugnisse und geschichtliche Wirklichkeit

Autor: Soggin, J. Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 17 Heft 6 November-Dezember 1961

Alttestamentliche Glaubenszeugnisse und
geschichtliche Wirklichkeit

l.
Es darf heute als eine theologisch anerkannte Tatsache gelten,

daß der alttestamentliche Glaube nicht so sehr auf mythischen oder
naturhaften Ereignissen wie auf der Geschichte des Volkes Israel
und den darin bezeugten göttlichen Heilstaten fußt1 (wie es auch
die Meinung des Paulus oder des Verfassers des Hebr. war)2. Wenn
dies nun der Fall ist - und auch ich möchte mich denjenigen
anschließen, die den Beweis diesbezüglich als erbracht betrachten -,
dann besteht auch eine Beziehung zwischen dem historischen Wert
der biblischen Berichte und den darin bezeugten göttlichen
Tatsachen. Und wenn wir einen Schritt weiter gehen (was wir
konsequenterweise auch tun müssen), so finden wir oft, mehr als man
denken würde, die theologische Folgerung einer Heilstat oder sogar
die Heilstat selbst davon abhängig, daß ein Ereignis sich in seinen

Hauptzügen so wie beschrieben und nicht grundsätzlich anders
begeben hat. Man kann deswegen kaum behaupten, daß der
historische Wert eines Berichtes unerheblich oder, vom «kerygmatischen»

1 Besonders eindringlich ist dieses Thema behandelt worden von G. E.
Wright, God who acts : Biblical Theology as a Recital (1952) ; ders. und R. H.
Fuller, The Book of the Acts of God (1957) ; G. von Rad, Theologie des Alten
Testaments, 1-2 (1957-60); F. Hesse, Die Erforschung der Geschichte Israels
als theologische Aufgabe: Ker. u. Dogm. 4 (1958), 1-20, bes. S. 3ff. ; ders.,
Zur Frage der Wertung und der Geltung alttestamentlicher Texte:
Festschrift F. Baumgärtel (1959), 74-96, bes. S. 80ff.; ders.: Kerygma oder
geschichtliche Wirklichkeit?: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 57 (1960), S. 17ff. Die
meisten dieser Aufsätze findet man wieder bei C. Westermann (Hrsgb.) :

Probleme alttestamentlicher Hermeneutik (1960). Hesses Arbeiten sind
äußerst stimulierend, und ohne sie wäre dieser erste Paragraph nicht zustande
gekommen. Zu manchen Ansichten, die ich nicht zu teilen vermag, braucht
hier keine Stellung genommen zu werden. Auf Gottes Heilstaten als Gegenstand

des Bekenntnisses hat G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem
des Hexateuch (1938, jetzt in Ges. Stud., 1958, S. 9ff.), aufmerksam gemacht.
Eine gute Darstellung des alttestamentlichen Geschichtsbegriffes bietet C. R.
North, The Old Testament Interpretation of History (1946).

2 S. Amsler, L'Ancien Testament dans l'Eglise (1961), S. 192ff. 217ff.
22 Iff.

25



386 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

Gesichtspunkt aus, zweitrangig sei. Denn so fiele man zurück auf
eine künstliche Trennung zwischen einer säkular-profanen
Geschichte Israels, die man mit allen zur Verfügung stehenden
historisch-kritischen Mitteln zu erforschen habe, und einer nach Israels
Glauben dargestellten Geschichte, die sich wenigstens zum Teile
einer solchen Untersuchung entzöge3, was doch wohl die
letztgenannte Kategorie dem Mythos oder der frommen Fabel gleichsetzen

würde.
Dies riskiert auch F. Baumgärtel, wenn er von einem «äußeren»

und einem «inneren» Geschehen in Israel spricht4. Hier ist zu
fragen, was man unter dem inneren Geschehen zu verstehen hat und
wie es denn erfaßbar wird. Denn, falls es uns gelänge, den inneren
Teil dieser Dichotomie zu definieren, so kann er doch nur durch den
äußeren erfaßbar werden und hat ohne ihn kaum eine
Existenzmöglichkeit, indem er eben unbeschreibbar und unerfaßbar bleibt.
Bei demselben Verfasser finden wir einen ähnlichen, an sich
richtigen, aber merkwürdig dargestellten Unterschied zwischen
Verheißung und Weissagung5, wobei jene als das «von Gott her absolut
Gültige und Gewisse», diese als nur Menschenwort, aus dem der
Glaube nicht leben könne, beschrieben wird. Aber wie soll uns
Menschen ein solches Gotteswort kundgetan werden, wenn nicht
durch menschliche Weissagungen im Alten Testament und durch
menschliche Augenzeugen im Neuen Testament? Wir sind nun
einmal weder Propheten noch Apostel, und so ergeht uns Gottes Wort
nicht unmittelbar, sondern durch Menschenwort. Auch deswegen
scheint der vorhin genannte Unterschied in der Geschichte Israels
künstlich: denn auch wenn sich ein «inneres» Geschehen in der
Geschichte Israels wahrnehmen ließe, so wäre es uns nur durch das
«Äußere» zugänglich. Demnach erhält jener Unterschied etwas derart

Theoretisches, daß er existentiell nicht zu brauchen ist; dieser
Einwand scheint mir viel grundsätzlicher als der von F. Hesse er-

3 Einige Beispiele bei Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 9ff. 13ff. 17ff. 19.
4 F. Baumgärtel, Das alttestamentliche Geschehen als heilsgeschichtliches

Geschehen: Geschichte und Altes Testament. Festschrift A.Alt (1953),
S. 13-28.

5 Ders., Verheißung. Zur Frage des evangelischen Verständnisses des

Alten Testaments (1952), S. 33ff. Es ist hier nicht der Ort für die Behandlung
seiner Thesen; einiges bei K. H. Bernhardt, Die gattungsgeschichtliche
Forschung am Alten Testament als exegetische Methode (1956), S. 12ff.



und geschichtliche Wirklichkeit 387

brachte6. Der von R. Rendtorff vorgeschlagene Unterschied
zwischen Geschichte und Überlieferung7 läuft übrigens aufs gleiche
hinaus, was ihn, falls das vorher Gesagte zutrifft, ebenfalls
unbrauchbar macht. Bei all diesen Versuchen schaut der alte doke-
tische Pferdefuß, wenn auch nur schüchtern, unter dem gelehrten
Gewand hervor. Es sollte einleuchtend sein, daß es sowohl für den

Theologen als für den Profanhistoriker nur eine Geschichte Israels
und nicht zwei gibt8.

Dadurch tritt die Problematik des am Anfang aufgestellten Satzes

mit aller Wucht, aber auch mit ihrer ganzen Unausweichlichkeit
hervor. Wenn nämlich Gott seine Heilstaten in der Geschichte der
Menschen, in der zeitlich und räumlich beschränkten Geschichte
des Volkes Israel, im Zusammenhang mit normalen, konkreten,
säkularen Ereignissen (die Gegenstand der historischen Forschung
sein können und müssen) zu vollbringen gewählt hat, so ist damit
seine Inkarnation so weit gegangen, daß er das fleischliche Gewand
der menschlichen Geschichte mit ihrer Unsicherheit und mit den
ihr anhaftenden Zweifeln anzunehmen und seine Heilstaten dem
Zutreffen dieser weltlichen Ereignisse unterzuordnen bereit war.
Indem aber Gottes in der Geschichte bezeugte Heilstaten von
geschichtlichen Ereignissen abhängen, so besteht zwischen den beiden
ein problematisches Verhältnis, weil die ersteren nur insofern erfaßbar

werden, als die zweiten geschichtlich «waren», also wirklich
geschehen sind.

Dies braucht natürlich nicht immer in den Einzelheiten
zuzutreffen, sollte jedoch für die Gesamtdarstellung gelten. Im
kultischen Wiedererleben von Gottes Heilstaten am Roten Meer z. B.,
wodurch die Söhne an den Erfahrungen der Väter teilhatten,
beruht die Haltbarkeit der daran anknüpfenden theologischen Sätze
auf der geschichtlichen, sogar auf der historischen Wirklichkeit des

Auszuges aus Ägypten. Mit anderen Worten: falls es sich beweisen

6 Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 14f. ; Kerygma, S. 24, betont mit
Recht die Unmöglichkeit, Theologie auf Ereignisse zu gründen, «wenn uns
völlig klar ist, daß Gott niemals so gehandelt hat». Diesem Satz, jedoch nicht
den daraus gezogenen Folgerungen, stimme ich unbedingt zu.

7 R. Rendtorff, Hermeneutik des Alten Testaments als Frage nach der
Geschichte: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 57 (1960), 27-40, bes. S. 39.

8 Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 3ff. ; Kerygma, S. 24ff. Vgl. B. S.

Childs, Myth and Reality in the Old Testament (1960), S. 102ff. : «Die alt-
testamentliche Heilsgeschichte ist das Leben Israels.»



388 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

ließe, daß es niemals ein Ereignis wie den Exodus gegeben haben
kann, so wird sowohl dem Zeugnis der Väter (soweit auch diese

existiert haben) als auch dem der Nachkommen der Boden
entzogen. Es bleibt da nur eine historische Täuschung feststellbar,
ob wir sie nun phänomenologisch als Erlösungsmythos oder -mär-
chen definieren, was uns wiederum einer doketischen Auffassung
der Geschichte Israels sehr nahebrächte. Oder wäre Abraham ein
Held des Glaubens gewesen, falls er nicht oder grundsätzlich anders
existiert hätte? Dasselbe gilt auch von der Landnahme als
Einlösung der Verheißung an die Erzväter: wenn es weder Erzväter
noch Landnahme gegeben hätte, haben wir zwar ein Glaubens-

zeugnis der älteren Quellen, aber bestimmt nicht ein Zeugnis
historischer, vielleicht nicht einmal geschichtlicher Fakten, die ihm
vorausgegangen sind und durch die sich Gottes Erlösungswille
kundtut. Wie wären sonst Mythen oder Märchen irgendwie in die
Geschichte einzuordnen, wenn sie ein Zeugnis keiner älteren Epoche,
sondern höchstens der ihres Aufkommens vorstellten? Und ebenso

für die Person Jesu im Neuen Testament : war er nicht eine
historische Gestalt, so ist das Zeugnis der Kirche vom Erlöser nur ein
nomen et flatus vocis9.

Es sollte endlich einleuchtend sein, daß das «Kerygma», falls es

sich für sein Offenbarwerden einen historisch unzulänglichen Weg
gewählt hat, durchaus riskiert, mit der Ablehnung desselben auch
selbst abgelehnt oder stark beeinträchtigt zu werden. Denn das

Kerygma ist nun einmal durch gewisse (und nicht durch andere)
Berichte, Quellen und sonstige Zeugen, die das Wort Gottes für
seine Fleischwerdung erwählt hat, kundgeworden. Es ruht nicht auf
jedem beliebigen historischen Ereignis, sondern auf jenen besonderen

Begebenheiten, die im Alten und im Neuen Testament als

Glaubenszeugnisse vorhanden sind.
Natürlich wäre es verhältnismäßig einfach und bequem, sich damit

zufriedenzustellen, daß der betreffende Bericht die Gedanken, den
Glauben seines Verfassers, der Tradenten oder der Kultgemeinde
wiedergibt10. Daß dies auch wahr ist, wird niemand verneinen, und
es wird manchmal (z. B. in gewissen Landnahmegeschichten) gänz-

9 Die Gleichsetzung mit Jesus erfolgt natürlich nur phänomenologisch-
quantitativ und nicht qualitativ. Vgl. noch Hesse (A. 1), Zur Frage, S. 81ff.;
Kerygma, S. 25ff.

10 Zuletzt Hesse (A. 1), Die Erforschung S. 18ff.



und geschichtliche Wirklichkeit 389

lieh zutreffen. Aber im großen ganzen kommt es mir als eine zu
bequeme Weise vor, vor dem Hindernis einfach stehen zu bleiben.
Das Risiko, das das inkarnierte Wort Gottes auf sich genommen hat,
wird so einfach abgeschüttelt. Was dabei herauskommt, ist noch
viel bedenklicher, als es oberflächlich erscheinen mag: wiederum
hätten wir es dann mit Mythen, Märchen oder höchstens Gleichnissen

zu tun, könnten es aber auch diesmal kaum verantworten,
über Heilstaten Gottes in der Geschichte, zu reden. Man müßte eher

von Heilstaten reden, die von den Verfassern, Tradenten usw.
erfunden, erdichtet worden sind, denen der kultische und fromme
Zweck doch nicht einen geschichtlichen Inhalt zu geben vermag.

Doch wie sollen wir von diesen Erörterungen abgesehen die

Behauptung begründen, die biblischen Berichte gäben hauptsächlich
nur den Glauben ihrer Verfasser und Tradenten wieder? Ist es z. B.
glaubhaft (um nur eine vielumstrittene Stelle herauszugreifen), daß
der Bericht Jos. 8, 30-35 über den Altar auf dem Ebal höchstens
dem Glauben des deuteronomistischen Redaktors entspräche und
nicht eine ältere Institution wiedergäbe11? Man kann jedoch diese

kultische Handlung außerhalb Jerusalems im Gebiete des
Nordreiches, gerade am Orte, wo später die samaritanische Gemeinde ihr
Zentrum bekam, kaum als typisch für die Anschauung der
deuteronomistischen Theologie ansehen. Oder soll man die vom Jahwisten
wiedergegebenen und vom Elohisten manchmal milde korrigierten
merkwürdigen Familienverhältnisse und -sitten der Erzväter als

Aussage jener so stark theologisierenden Tradenten betrachten?
Oder sollte der immer noch so stark mythologisch gefärbte
priesterschriftliche Bericht von der Schöpfung und der Sintflut die Theologie

der priesterlichen Überlieferer darstellen? Die Tatsache, daß
dieses bei vielen Episoden der Fall gewesen sein könnte, sollte uns
nicht zu Verallgemeinerungen führen.

Es sollte heute kaum mehr zu bezweifeln sein, daß die Tradenten
der Quellen zum größten Teil Sammelarbeit getrieben haben und also
eher Herausgeber als Schöpfer gewesen sind, daß also ihre eigene

Theologie nur teilweise die Auswahl des Materials bedingen konnte,
aber sonst von den Quellen bedingt war12. Mit Notwendigkeit führt

11 Hiergegen hat sieh schon R. Kittel Geschichte des Volkes Israel, 1

(71932), S. 252 gewehrt.
12 W. Beyerlin, Herkunft und Geschichte der ältesten Sinaitraditionen

(1961), S. 185, für die Sinaitradition bei «J».



390 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

dieser Satz zur Annahme eines höheren Alters, auch was die Theologie

betrifft, der verschiedenen Überlieferungen.
So ergibt sich wieder, daß gerade jene Art von Überlieferung die

Grundlage der alttestamentlichen Verkündigung ist, die das Alte
Testament erwählt hat, sie und keine andere - ein Satz, der auch
für das Neue Testament gilt. Es handelt sich nicht um diejenige
Geschichte, die wir auf Grund historisch-kritischer Forschung als
dem wahren geschichtlichen Verlauf näherstehend betrachten. Die
Behauptung, es liege uns daran, den wirklichen (und nicht den

bezeugten) historischen Tatsachen die Treue zu halten, und im Falle
eines Konfliktes die biblischen Berichte zugunsten des sich neu
herausstellenden «wahren» Berichtes als unzulänglich abzutun, ist
eine Verlegenheitslösung. Um dies zu vollbringen, wäre erst eine

Untersuchung vonnöten, die bewiese, daß das biblische Zeugnis
unabhängig von den tradierten Berichten existiere und nach
Notwendigkeit auf andere, historisch zuverlässigere Berichte übertragen
werden könne. Dies dürfte sich als unmöglich erweisen: z. B. der
Glaubensheld und Träger der Verheißung ist derjenige Abraham,
der sein Vaterhaus im nordwestlichen Zweistromland verläßt, und
nicht ein hypothetischer Beduinenscheich aus dem Negev.

Da sich also die kerygmatischen Aussagen nicht derartig
übertragen lassen, erklärt man sich die schwere Belastung, die u. a.
G. von Rad und R. Rendtorff durch das Auseinandergehen der

theologischen und der historischen Berichte als Theologen empfinden13.

Bei ihren historischen Voraussetzungen sieht man aber kaum
einen Ausweg, denn das Kerygma und die geschichtlichen Tatsachen,
durch deren Bericht es offenbar wird, sind eine unzerbrechliche
Einheit: dies ist das Risiko, welches das Wort Gottes bei seiner Fleisch-
werdung eingeht.

2.

Die oben erwähnte Problematik der Beziehungen zwischen biblischer

Überlieferung und faktischem historischem Geschehen tritt
besonders hervor, wenn man von dem Bild der Vorgeschichte Israels
ausgeht, das A. Alt, M. Noth und ihre Kollegen herausgearbeitet

13 G. v. Rad (A. 1), Theol., 1, S. 13ff. 113; ähnlich Rendtorff (A. 7),
S. 37 ff.



und geschichtliche Wirklichkeit 391

haben14. Ein zweiter Tatbestand aber, auf den man oft wenig oder

nur polemisch achtgibt, ist das von W. F. Albright und den um
ihn gescharten nordamerikanischen und z. T. auch französischen
römisch-katholischen Forschern entworfene, dem biblischen viel
näherstehende Bild15 (daß dabei auch über das Ziel hinausgeschossen

und manchmal sogar eine konservative Richtung offenbar
wird, z. B. bei den Berichten J. L. Kelso's über Bethel oder N.
Glueck's über die Erzväter im Zusammenhang mit seinen vorzüglichen

Negev- und Transjordanforschungen16, gehört zum Gegenstand

und sollte keine übertriebene Aufregung, geschweige denn
Beschuldigungen des «Fundamentalismus» hervorrufen). Der
biblischen Vorgeschichte stehen also heute zwei historisch-wissenschaft-

14 A. Alt, Die Landnahme der Israeliten in Palästina (1925); Israel: Die
Bei. Gesch. Geg., 32 (1929), Sp. 437ff., 33 (1959), Sp. 936ff.; Josua (1938);
Erwägungen über die Landnahme der Israeliten in Palästina (1939; jetzt
alle, außer die RGG-Artikel, in Ges.Schr. 1, 1953, aufgenommen). M. Noth,
Josua (1938, 21953); Überlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948);
Geschichte und Gotteswort im Alten Testament (1949; jetzt in Ges. Stud.,
1957); Geschichte Israels (21954); Remarks on the Sixth Volume of the
Mari Texts: Journ. of Sem. Stud. 1 (1956), S. 322-34; Hat die Bibel doch
Recht?: Festschr. G. Dehn (1957), S. 7ff.; Der Beitrag der Archäologie zur
Geschichte Israels: Congress Volume Oxford 1959, Suppl. Vet. Test. 7

(1960), S. 262-82; Die Ursprünge des alten Israels im Lichte neuer Quellen
(1961; erhalten nach der Herstellung dieses Aufsatzes). Vgl. die Rezensionen
von J. Hempel: Zeitschr. f. d. alttest. Wissensch. 70 (1958), S. 167-70; K.
Elliger: Theol. Lit.zeit. 83 (1958), Sp. 743ff., 84 (1959), Sp. 94ff. Siehe auch
die in Anm. 21 genannten Titel.

16 Ich zitiere nur beispielsweise W. F. Albright, The Israelite Conquest of
Canaan in the Light of Archaeology: Bull. Amer. Sch. of Orient. Res. 74

(1939), S. 11-22; G. E. Wright & F. L. Filson, The Westminster Historical
Atlas to the Bible (1945, 21956); J. Bright, Josua (1953); W.F.Albright,
From the Stoneage to Christianity (21957; deutsche Übersetzung 1949);
J. Bright, Early Israel in Recent Historical Writing (1956); G. E. Wright,
Biblical Archaeology (1957; deutsche Übersetzimg 1958); ders., Archaeology
and Biblical Studies: Journ. Bibl. Lit. 77 (1958), S. 39—55; J. Bright, A
History of Israel (1959); G.E.Wright, History and the Patriarchs: Exp.
Times 71 (1959-60), S. 292 (vgl. die Antwort G. v. Rads ibid. 72, 1960-61,
S. 213ff.); ders., Old Testament Scholarship in Prospect: Journ. Bible and
Rel. 38 (1960), S. 182-93. Für die der Ecole biblique meistens zugehörigen
französischen Forscher vgl. die in der Revue biblique erschienenen Artikel
von R. de Vaux O. P., jetzt in Die hebräischen Patriarchen und die modernen
Entdeckungen (1959) gesammelt. - J. Bright scheint übrigens auch in der
geistigen Gefolgschaft R. Kittels zu stehen.

16 Noth (A. 14), Der Beitrag, S. 263.



392 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

liehe Rekonstruktionen gegenüber (daß es einer Rekonstruktion
bedarf, wird von beiden Seiten angenommen): eine, welche die
Überlieferung auf Grund literarkritischer, überlieferungsgeschichtlicher

und archäologischer Erwägungen im großen ganzen nur
teilweise für zuverlässig hält, in vielen Fällen aber für unbrauchbar,
eine andere, welche mit einer ähnlichen Methode, aber mit stärkerer
Betonung gewisser archäologischer Ergebnisse, für eine breitere
Verwendbarkeit der überlieferten Berichte eintritt. Hier ist nicht
der Ort für eine Stellungnahme, die nach dem heutigen Stand der
Forschung nicht einmal möglich wäre17. Beide Gruppen stimmen
aber darin überein, daß es unmöglich ist, ein zusammenhängendes
Bild der hebräisch-israelitischen Vorgeschichte zu entwerfen. Der
Unterschied besteht darin, daß Alt und Noth erst in letzter Zeit
angenommen haben, es ließen sich dennoch gewisse Verbindungslinien

zu anderswo bezeugten Tatsachen ziehen18, ihre nordamerikanischen

und französischen Kollegen hingegen hierin viel weiter in
der Richtung eines zusammenhängenden Gesamtbildes
fortgeschritten sind.

In dieser Forschungslage melden sich einige prinzipielle Fragen,
auf die ich unten eine Antwort zu geben versuche.

Wie steht es zunächst überhaupt mit der UnerfaßbarJceit der
Vorgeschichte Israels?

Einmal sind die rätselhaften Ursprünge keine Besonderheit dieses
Volkes. Es ist eine Tatsache, daß im Werdegang aller Völker, selbst
noch in historischen Zeiten (man vergleiche die germanischen Sagen
und die Vorgeschichte vieler lateinamerikanischer Völker vor der
Unabhängigkeit), die historische Unerfaßbarkeit ein historisches
Datum ist: denn nur mit einer gewissen intellektuellen und
kulturellen, aber besonders mit einer politischen Reife setzt der Prozeß

ein, der erst zur Pesthaltung und dann zur Beurteilung
historischer Tatsachen mittels der Geschichtsschreibung führt. Die Zeit,
in der sich die genannten Voraussetzungen in Israel verwirklicht
haben, kann nicht vor der Gründung des Großreiches unter David

17 Dies habe ich ausführlicher darzustellen versucht, Ancient Biblical
Traditions and Modern Archaeological Discoveries : The Bibl. Arch. 23 (1960),
S. 95-100.

18 Man vgl. z. B. Alt (A. 14), Israel, Artikel von 1929 und 1959, und Noth
(A. 14), Der Beitrag; und Name.



und geschichtliche Wirklichkeit 393

und Salomo festgesetzt werden, wie heute gewöhnlich angenommen
wird. In diesem ganzen Tatbestand unterscheidet sich Israel nicht
von allen anderen Völkern.

Zweitens zeigt aber ein Vergleich zwischen Israel und den anderen
Völkern gerade einen scharfen Unterschied darin, daß sich Israel
manche Tragen über seine Vorgeschichte gestellt und nach seinen
alten Überlieferungen zu lösen versucht hat. Der Vergleich mit
Mesopotamien und Ägypten, aber auch mit Griechenland und Rom
fällt diesbezüglich zugunsten Israels aus. Natürlich geschieht diese

Tragestellung manchmal in einer einigermaßen klaren, manchmal
aber in einer recht problematischen Weise; manchmal ergibt sich
ein verhältnismäßig gutes Bild, andere Male sehen wir kaum mehr
als nur gewisse, neblige Umrisse19. Demnach ist es natürlich
unmöglich zu behaupten, daß alles gleichmäßig geschichtlich «wahr»
sei, und die Tatsache, daß dies dem Kerygma zugute kommen würde,
muß hier gänzlich außer Betracht gelassen werden. Immerhin
ergeben diese Bilder einen eindrucksvollen Beweis der historischen
Denkart Israels, trotz der vielen Beschränkungen. Dies glaube ich
hervorheben zu müssen, da immer wieder manche sehr autoritative
Stimmen laut werden, die auf Grund gewisser nicht zu leugnender
Unstimmigkeiten jenen Überlieferungen Israels den meisten oder

sogar jeden historischen Wert als Quelle absprechen möchten. Daß
dies aus wohlüberlegten und erforschten Gründen geschieht, steht
von vornherein fest; aber man sollte sich doch fragen, ob man
öfters nicht allzu absolute historische Kategorien dabei anwendet,
deren Gebrauch unerläßlich innerhalb der Historie, für die
Prähistorie aber gar nicht anwendbar ist. Dies möchte ich wenigstens
als Trage dahingestellt lassen20.

Daraus folgt drittens eine schon oben angedeutete Trage : ob beim
heutigen Stand der Torschung die Zeit für eine endgültige Stellungnahme,

geschweige denn für eine apodiktische Aneignung der Alt-

19 W. Eichrodt, Ist die typologische Exegese sachgemäße Exegese?: Vol.
du Congrès Strasbourg 1956, Suppl. Vet. Test. 4 (1957), S. 17211. (jetzt
in Westermann, A. 1). Dagegen Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 3;
Kerygma, S. 24ff. Zuletzt hat noch Noth (A. 14), Die Ursprünge, S. 9ff., auf
diese Tatsache aufmerksam gemacht.

20 Vgl. Baumgärtel (A. 5), passim; Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 7ff. ;

Kerygma, S. 24ff. ; von Rad (A. 1), S. 113ff. Zum letzteren vgl. meine
Rezension in Protestantesimo 14 (1959), S. 181.



394 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

Noth'schen Hypothese, gekommen ist. Letztere scheint sich auch
noch zu wandeln, wie dieses hei jeder ernsthaften wissenschaftlichen

These nur selbstverständlich ist. Bei einer verfrühten
Stellungnahme besteht die Gefahr, daß andere Stimmen nie wirklich
zu Worte kommen. Es ist nur in kurzen, manchmal heftigen
Auseinandersetzungen geschehen, wobei man sich lieber mit einzelnen

Begriffen geplagt hat als mit der Sache selbst (z. B. mit der Frage,
ob Alt eine « Schule » hat gründen wollen oder nicht, oder mit einer
Diskussion über den Gebrauch der Archäologie durch denselben und
seine «Schüler»), Dadurch haben sich zwei Lager gebildet, jedes mit
seinen Grundthesen, was für die in solchen Fällen notwendige
geistige Beweglichkeit schlimme Folgen haben kann. Hierzu ist aber
noch einiges zu sagen.

Was die Patriarchen betrifft, so dürfte ihr Zusammenhang mit
Nordwestmesopotamien und Palästina während der ersten Hälfte
des 2. Jahrtausends und mit den «nordwestsemitischen» Halbnomaden

(«Amoriter») in der heutigen Orientalistik als gegeben gelten.
Gewisse semantische Erscheinungen bestätigen das, besonders ihre
Namen, aber auch ihre Bräuche, Verbände, Typen usw. oder die
Gesetze und Institutionen der Städte Mari und Nuzu (obwohl
letztere chronologisch und geographisch außerhalb des unmittelbaren

Gesichtspunktes liegt)21, wie verwickelt und hypothetisch die
Beziehungen und ihre Erklärung in den Einzelfällen auch sein

mögen. Und über ihren Religionstyp, den des «Vatergottes», hat uns
schon A. Alt in seiner 1929 erschienenen und inzwischen durch neue
Materialfunde bestätigten, heute überall angenommenen Studie

21 Noth (A. 14), Name, S. 239ff. ; ders., Mari und Israel, eine
Personennamensstudie: Festschr. A. Alt (A. 4), S. 127-52; ders., Das alttestamentliche
Bundesschließen im Lichte eines Maritextes 1955: Ges. Stud., S. 142-54;
Remarks; Der Beitrag; Die Ursprünge, worin er die Fremdwörter in der
Sprache Maris aus semantischen Gründen mit einer Art « Protoaramäisch »

identifiziert, was die überlieferten aramäischen Beziehungen der Erzväter
bestätigen würde. Vgl. ferner Bright (A. 15), Early Israel, S. 40ff. 85ff. ;

History, S. 60ff. ; Wright (A. 13), Bibl. Arch., S. 40ff. ; Archaeology. Eine
gute Zusammenfassung der Literatur bieten H. H. Rowley, Recent
discoveries and the Patriarcal age (1949; jetzt in The Servant of the Lord,
1952, S. 269ff.) und De Vaux (A. 15). Für Mari vgl. J. R. Kupper, Les
Nomades en Mésopotamie au temps des Rois de Mari (1957), und die Art.
«Mari» von W. von Soden: Ev. Kirchenlex. 2 (1958), Sp. 1244ff., und W.
Rollig, Die Rel. Gesch. Geg. 4 (31960), Sp. 744, mit Literaturverzeichnis.



und geschichtliche Wirklichkeit 395

genügend belehrt. Weil aber vieles noch problematisch und manches

nicht zutreffend ist (z. B. die «dynastischen» Beziehungen der
Erzväter oder die Verbindung Jakobs mit dem Heros eponymos der

Amphiktyonie usw.), anderes gewiß auf verhältnismäßig spätere
Konstruktion deuten läßt (mit einem ganz anderen Zweck als dem,
den wir heute mit Geschichtsschreibung in Verbindung bringen)22,
kann man deswegen behaupten, der paradigmatische Glaube Abrahams

sei nur der des Jahwisten gewesen23? Gewiß, der Jahwist wird
sich nicht gerade ein seinen eigenen Glaubensauffassungen
widersprechendes Beispiel gewählt haben. Aber was verbietet auch dem
Profanhistoriker, mangels eines negativen Beweises, Abrahams
bezeugten Glauben als Antwort auf die Verheißung des Vatergottes
aufzufassen und in ihm deshalb einen Bestandteil jenes Kultes zu
sehen? Daß die spätere israelitische Kultgemeinde hier ihre
geistigen Vorfahren zu erblicken vermochte, ist nicht erstaunlich.

Oder wenn man uns jetzt zu zeigen weiß, daß die Wurzel
«Hebräer» etymologisch mit Hab/piru zusammenhängt24, ist es dann
auch gewagt, an solchen Stellen, wo 'ibri in einer besonderen Art
als Substantiv oder Adjektiv vorkommt, gewisse Schlüsse üher den
sozialen und wirtschaftlichen, vielleicht sogar den geographischen
Ursprung gewisser Verbände, die sich später im israelitischen
Zwölfstämmebund zusammenschlössen, zu ziehen? Gewiß, wir wandeln
meistens noch im Dunkeln und der Weg läßt sich manchmal durch

22 A. Alt, Der Gott der Väter (1929; Kl. Sehr. 1, 1953). Vgl. noch G. v.
Rad, Verheißenes Land und Jahwes Land (1943; Ges. Stud., 1958), und
Theol. 1. (A. 1), S. 16ff. ; er zieht die Möglichkeit in Betracht, daß auch schon
die Verheißung an die Erzväter aus dieser Zeit stamme.

23 Die Probleme werden bei Noth (A. 14), Überlieferungsgeschichte,
passim, dargestellt. Einwände bei Bright (A. 15), Early Israel, S. 40ff. 85ff.

24 Alt (A. 14), Erwägungen, S. 126ff., bes. S. 172 Anm. 2; W. F. Albright,
The smallest Beth-Shean Stele of Sethos I (1309-1290 B. C.): Bull. Amer.
Sch. 125 (1952), 24-32, bes. S. 32; für das ganze Problem vgl. J. Bottéro,
Le problème des Habiru (1954); M. Greenberg, The Hab/piru (1955), bes.
S. 11 ff. M. P. Gray, The Häbirü-Hebrew Problem in the light of the source
material available at present: Hebr. Un. Coll. Ann. 29 (1958) S. 135ff.; H.
Cazelles, Hébreu, Ubru et Hapiru: Syria 35 (1958) S. 198-217. Für Ugarit
sehe man: R. de Langhe, Les textes de Ras Shamra-Ugarit et l'Ancien
Testament,2 (1945), S.48ff. Gegen jegliche Beziehung: E.Dhorme, Recueil
E. D. (1956), S. 131 fT. 761 und R. Berger, Das Problem der "apiru («Habiru») :

Zeitsch. Deutsch. Pal. Ver. 78 (1958) S. 121-132. Auch hier ist das Problem
fern von einer endgültigen Lösung.



396 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

Abtasten der Gegenstände nur schwerlich, wenn überhaupt, finden ;

dennoch sollte man vor ihm keinen Halt machen.

Und was die Landnahme betrifft, so stimmt es freilich nicht, daß
«die Archäologie die Bibel bestätigt»: dies ist ja nicht ihr Zweck.
Doch auch mit dem gegensätzlichen Ausspruch, die beiden können
letzten Endes einander wenig helfen, falls die schriftliche
Überlieferung nicht gewisse Requisiten aufweise, müßte man äußerst
vorsichtig sein und in jedem Fall einzeln entscheiden.

Im folgenden versuche ich zur Beurteilung des Problems einige
Punkte festzustellen.

Geographisch und merkwürdigerweise auch archäologisch zerfällt
Palästina in vier Zonen: 1) Südpalästina (Juda); Mittelpalästina,
d. h. 2) Benjamin und 3) Joseph; 4) Nordpalästina. In Joseph und
im Norden stimmen die Überlieferung und die Ergebnisse der
Ausgrabungen im großen ganzen überein, wie anderseits, den Berichten
gemäß, auch zu erwarten war. In Benjamin gibt es in den
Geschichten von Jericho, Ai und z. T. auch Gibeon derartig starke
ätiologische Wucherungen, daß höchstens ein Itinerär und gewisse
kultische Begebenheiten des ursprünglichen benjaminitischen
Landnahmeberichtes übrigbleiben. Es ist deswegen nichts Merkwürdiges
daran, daß die Ergebnisse der Ausgrabungen und die biblischen
Berichte auseinandergehen. Was den Süden betrifft, so haben wir auch
hier den ätiologischen Bericht von Jos. 10, 16-39, der an sich für
den Historiker nicht gut brauchbar wäre, wenn er nicht die Notiz
über die Zerstörung gewisser Städte (darunter Lakis und Debîr)
enthielte. Ohne die Ausgrabungen bei Teil el Duweir (Lakis) und
Tell beit Mirsim (Debir?), die eine Zerstörung der Ortschaften in
dieser Zeit anzeigen, wäre auch mit dieser Notiz aus Josua wegen
ihres Zusammenhanges nicht viel anzufangen. Aber mit dem
Ausgrabungsbericht zusammen ist es doch wohl nicht allzu gewagt zu
behaupten, daß die im übrigen ätiologische Umrahmung eine wichtige

Angabe über die Zerstörung dieser Ortschaften durch die
Israeliten und Judäer festgehalten hat.

Natürlich wird man auch mit der Möglichkeit rechnen müssen,
daß die Zerstörungen im Norden (Hazor) und im Süden (Lakis,
Debîr) das Werk sonstiger Agenten (Seevölker, Philister etc.)
gewesen und also von der israelitischen Tradition nicht sehr
wahrheitsgetreu übernommen worden seien. Doch hier, angesichts der



und geschichtliche Wirklichkeit 397

gegenseitigen Bestätigung literarischer und archäologischer
Berichte, wird man den verneinenden Weg mit größter Vorsicht
beschreiten müssen.

Demnach haben wir nur für das Gebiet Benjamin einen
wirklichen Mangel an Übereinstimmung zwischen der Überlieferung und
den Berichten der Archäologie, was wie gesagt auch nicht anders zu
erwarten war, bloß ausnahmsweise finden wir im Süden in einer
ätiologischen Legende einen historisch anscheinend zuverlässigen
Bericht. In der Tat wurde dem benjaminitischen Landnahmebericht

ein Platz zugeteilt, der ihm eigentlich gar nicht zusteht, wie
heute allgemein bekannt sein dürfte.

Man könnte ferner noch bemerken, daß es im Fall der Landnahme
theologisch eigentlich unerheblich ist, wie sie sich im einzelnen
abspielte, denn nur im ganzen begründet sie das Thema «Erfüllung
der Verheißung an die Erzväter», nicht im Detail: sie steht und
fällt eben nicht mit der Zuverlässigkeit im einzelnen von Jos. 1-12.

Wenn man also nach der von J. Bright vor kurzem eingeführten
Kategorie der balance of probability die Traditionen über die
Erzväter und die Landnahme auf die Waagschale legt, so kann man
gewiß eine maximale Übereinstimmung zwischen der Überlieferung
und der neuen in den letzten Jahrzehnten erworbenen Kenntnisse
über den Nahen Osten feststellen. Es ist m. E. doch genügend
Material vorhanden, um die Historizität und nicht nur die Geschichtlichkeit

der wichtigsten Themen der Frühgeschichte Israels zu behaupten;
unüberbrückbare Schwierigkeiten bieten dem Historiker die manchen

späteren Bearbeitungen25 mit den verschiedensten Stoffen, in
welchen natürlich die Phantasie oder sonstige Kriterien einen viel
größeren Spielraum gehabt haben. Dadurch wird aber die
Gesamtüberlieferung nur um wenig beeinträchtigt.

3.

Ich wollte an diesen wenigen Beispielen zeigen, ohne definitiv
Stellung zu nehmen, daß die Debatte noch keineswegs in einer der
beiden Richtungen entschieden worden ist. Es gilt, gewisse
Tatsachen immer wieder neu abzuwägen, den Gegenstand immer wieder

neu aufzunehmen und so das Ganze vielleicht gar zu einigen
sicheren Ergebnissen zu führen.

25 Der Ausdruck stammt von Noth (A. 14), Überlieferungsgeschichte, S. 76.



398 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

Wir befinden uns noch weit entfernt davon, das mit Hilfe
der «historisch-kritischen Geschichtswissenschaft» entworfene
«geschlossene Bild der Geschichte des Volkes Israel» endgültig annehmen

zu können; ihre Argumente stehen nicht so fest, daß sie «nicht
mehr rückgängig zu machen» wären26. Denn es gibt diesbezüglich
mindestens zwei sich widersprechende Bilder. Die von J. Bright27
gemachte Rekonstruktion der Vorgeschichte Israels wird manchmal
hypothetisch erscheinen; anderseits kommt man in einem solchen
Halbdunkel besser voran als in völliger Finsternis, so wie einem
Ozeanfahrer der Renaissance Toscanellis Weltkarte nützlicher
gewesen ist als ein einfaches hic sunt leones.

J. Alberto Soggin, Rom.

S6 V. Rad, Theol. 1 (A. 1), S. 113.

" Bright (A. 15), History, S. 60ff.


	Alttestamentliche Glaubenszeugnisse und geschichtliche Wirklichkeit

