Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 6

Artikel: Alttestamentliche Glaubenszeugnisse und geschichtliche Wirklichkeit
Autor: Soggin, J. Alberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 17 Heft 6 November-Dezember 1961

Alttestamentliche Glaubenszeugnisse und

geschichtliche Wirklichkeit

1.

Es darf heute als eine theologisch anerkannte Tatsache gelten,
daB der alttestamentliche Glaube nicht so sehr auf mythischen oder
naturhaften Ereignissen wie auf der Geschichte des Volkes Israel
und den darin bezeugten géttlichen Heilstaten fullt! (wie es auch
die Meinung des Paulus oder des Verfassers des Hebr. war)2. Wenn
dies nun der Fall ist — und auch ich mochte mich denjenigen an-
schlieBen, die den Beweis diesbeziiglich als erbracht betrachten -,
dann besteht auch eine Beziehung zwischen dem historischen Wert
der biblischen Berichte und den darin bezeugten gottlichen Tat-
sachen. Und wenn wir einen Schritt weiter gehen (was wir konse-
quenterweise auch tun miissen), so finden wir oft, mehr als man
denken wiirde, die theologische Folgerung einer Heilstat oder sogar
die Heilstat selbst davon abhingig, dal ein Ereignis sich in seinen
Hauptziigen so wie beschrieben und nicht grundsétzlich anders be-
geben hat. Man kann deswegen kaum behaupten, dall der histo-
rische Wert eines Berichtes unerheblich oder, vom «kerygmatischen»

1 Besonders eindringlich ist dieses Thema behandelt worden von G. E.
‘Wright, God who acts: Biblical Theology as a Recital (1952); ders. und R. H.
Fuller, The Book of the Acts of God (1957); G. von Rad, Theologie des Alten
Testaments, 1-2 (1957-60) ; F. Hesse, Die Erforschung der Geschichte Israels
als theologische Aufgabe: Ker. u. Dogm. 4 (1958), 1-20, bes. S. 3ff.; ders.,
Zur Frage der Wertung und der Geltung alttestamentlicher Texte: Fest-
schrift F. Baumgirtel (1959), 74-96, bes. S. 80ff.; ders.: Kerygma oder ge-
schichtliche Wirklichkeit?: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 57 (1960), S. 17ff. Die
meisten dieser Aufsitze findet man wieder bei C. Westermann (Hrsgb.):
Probleme alttestamentlicher Hermeneutik (1960). Hesses Arbeiten sind
dullerst stimulierend, und ohne sie ware dieser erste Paragraph nicht zustande
gekommen. Zu manchen Ansichten, die ich nicht zu teilen vermag, braucht
hier keine Stellung genommen zu werden. Auf Gottes Heilstaten als Gegen-
stand des Bekenntnisses hat G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem
des Hexateuch (1938, jetzt in Ges. Stud., 1958, S. 91f.), aufmerksam gemacht.
Eine gute Darstellung des alttestamentlichen Geschichtsbegriffes bietet C. R.
North, The Old Testament Interpretation of History (1946).

2 8. Amsler, L’Ancien Testament dans 1'Eglise (1961), S. 192ff. 217{f.
2211f.

25



386 J. A. Soggin, Alitestameniliche Glaubenszeugnisse

Gesichtspunkt aus, zweitrangig sei. Denn so fiele man zuriick auf
eine kiinstliche Trennung zwischen einer sdkular-profanen Ge-
schichte Israels, die man mit allen zur Verfiigung stehenden histo-
risch-kritischen Mitteln zu erforschen habe, und einer nach Israels
Glauben dargestellten Geschichte, die sich wenigstens zum Teile
einer solchen Untersuchung entzoge3, was doch wohl die letzt-
genannte Kategorie dem Mythos oder der frommen Fabel gleich-
setzen wiirde.

Dies riskiert auch F. Baumgirtel, wenn er von einem «dulleren»
und einem «inneren» Geschehen in Israel spricht®. Hier ist zu fra-
gen, was man unter dem inneren Geschehen zu verstehen hat und
wie es denn erfaflbar wird. Denn, falls es uns geldnge, den inneren
Teil dieser Dichotomie zu definieren, so kann er doch nur durch den
duBeren erfafBbar werden und hat ohne ihn kaum eine Existenz-
moglichkeit, indem er eben unbeschreibbar und unerfalbar bleibt.
Bei demselben Verfasser finden wir einen dhnlichen, an sich rich-
tigen, aber merkwiirdig dargestellten Unterschied zwischen Ver-
heiBung und Weissagung %, wobei jene als das «von Gott her absolut
Giiltige und Gewisse», diese als nur Menschenwort, aus dem der
Glaube nicht leben koénne, beschrieben wird. Aber wie soll uns
Menschen ein solches Gotteswort kundgetan werden, wenn nicht
durch menschliche Weissagungen im Alten Testament und durch
menschliche Augenzeugen im Neuen Testament? Wir sind nun ein-
mal weder Propheten noch Apostel, und so ergeht uns Gottes Wort
nicht unmittelbar, sondern durch Menschenwort. Auch deswegen
scheint der vorhin genannte Unterschied in der Geschichte Israels
kiinstlich: denn auch wenn sich ein «inneres» Geschehen in der
Geschichte Israels wahrnehmen lieBe, so wére es uns nur durch das
«AuBere» zuginglich. Demnach erhilt jener Unterschied etwas der-
art Theoretisches, da3 er existentiell nicht zu brauchen ist; dieser
Einwand scheint mir viel grundsétzlicher als der von F. Hesse er-

3 Einige Beispiele bei Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 9ff. 13ff. 17ff. 19.

¢ F. Baumgiirtel, Das alttestamentliche Geschehen als heilsgeschichtliches
Geschehen: Geschichte und Altes Testament. Festschrift A. Alt (1953),
S. 13-28.

5 Ders., Verheilung. Zur Frage des evangelischen Verstidndnisses des
Alten Testaments (1952), S. 33ff. Es ist hier nicht der Ort fiir die Behandlung
seiner Thesen; einiges bei K. H. Bernhardt, Die gattungsgeschichtliche
Forschung am Alten Testament als exegetische Methode (1956), S. 12ff.



und geschichtliche Wirklichkeit 387

brachteé. Der von R. Rendtorff vorgeschlagene Unterschied zwi-
schen Geschichte und Uberlieferung? liduft iibrigens aufs gleiche
hinaus, was ihn, falls das vorher Gesagte zutrifft, ebenfalls un-
brauchbar macht. Bei all diesen Versuchen schaut der alte doke-
tische Pferdefull, wenn auch nur schiichtern, unter dem gelehrten
Gewand hervor. Es sollte einleuchtend sein, dal3 es sowohl fiir den
Theologen als fiir den Profanhistoriker nur eine Geschichte Israels
und nicht zwei gibt8.

Dadurch tritt die Problematik des am Anfang aufgestellten Satzes
mit aller Wucht, aber auch mit ihrer ganzen Unausweichlichkeit
hervor. Wenn namlich Gott seine Heilstaten in der Geschichte der
Menschen, in der zeitlich und rdumlich beschrinkten Geschichte
des Volkes Israel, im Zusammenhang mit normalen, konkreten,
sikularen Ereignissen (die Gegenstand der historischen Forschung
sein konnen und miissen) zu vollbringen gewihlt hat, so ist damit
seine Inkarnation so weit gegangen, daf3 er das fleischliche Gewand
der menschlichen Geschichte mit ihrer Unsicherheit und mit den
ihr anhaftenden Zweifeln anzunehmen und seine Heilstaten dem
Zutreffen dieser weltlichen Ereignisse unterzuordnen bereit war.
Indem aber Gottes in der Geschichte bezeugte Heilstaten von ge-
schichtlichen Ereignissen abhéingen, so besteht zwischen den beiden
ein problematisches Verhéltnis, weil die ersteren nur insofern erfal3-
bar werden, als die zweiten geschichtlich «waren», also wirklich
geschehen sind.

Dies braucht natiirlich nicht immer in den Einzelheiten zuzu-
treffen, sollte jedoch fiir die Gesamtdarstellung gelten. Im kul-
tischen Wiedererleben von Gottes Heilstaten am Roten Meer z. B.,
wodurch die Sohne an den Erfahrungen der Viter teilhatten, be-
ruht die Haltbarkeit der daran ankniipfenden theologischen Sitze
auf der geschichtlichen, sogar auf der historischen Wirklichkeit des
Auszuges aus Agypten. Mit anderen Worten : falls es sich beweisen

¢ Hesse (A.1), Die Erforschung, S.14f.; Kerygma, S. 24, betont mit
Recht die Unméglichkeit, Theologie auf Ereignisse zu griinden, «wenn uns
vollig klar ist, daB Gott niemals so gehandelt hat». Diesem Satz, jedoch nicht
den daraus gezogenen Folgerungen, stimme ich unbedingt zu.

7 R. Rendtorff, Hermeneutik des Alten Testaments als Frage nach der
Geschichte: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 57 (1960), 27-40, bes. S. 39.

8 Hesse (A. 1), Die Erforschung, S.3ff.; Kerygma, S.24ff. Vgl. B. S.
Childs, Myth and Reality in the Old Testament (1960), S. 102ff.: «Die alt=
testamentliche Heilsgeschichte ist das Leben Israels.»



388 J. A. Soggin, Alitestamentliche Glaubenszeugnisse

lieBBe, daB es niemals ein Ereignis wie den Exodus gegeben haben
kann, so wird sowohl dem Zeugnis der Viter (soweit auch diese
existiert haben) als auch dem der Nachkommen der Boden ent-
zogen. KEs bleibt da nur eine historische Taduschung feststellbar,
ob wir sie nun phinomenologisch als Erlésungsmythos oder -mér-
chen definieren, was uns wiederum einer doketischen Auffassung
der Geschichte Israels sehr nahebrichte. Oder wire Abraham ein
Held des Glaubens gewesen, falls er nicht oder grundsétzlich anders
existiert hétte? Dasselbe gilt auch von der Landnahme als Ein-
16sung der VerheiBung an die Erzviter: wenn es weder Erzviter
noch Landnahme gegeben hitte, haben wir zwar ein Glaubens-
zeugnis der ilteren Quellen, aber bestimmt nicht ein Zeugnis histo-
rischer, vielleicht nicht einmal geschichtlicher Fakten, die ihm
vorausgegangen sind und durch die sich Gottes Erlosungswille
kundtut. Wie wiren sonst Mythen oder Mérchen irgendwie in die
Geschichte einzuordnen, wenn sie ein Zeugnis keiner dlteren Epoche,
sondern hochstens der ihres Aufkommens vorstellten? Und ebenso
fir die Person Jesu im Neuen Testament: war er nicht eine histo-
rische Gestalt, so ist das Zeugnis der Kirche vom Erléser nur ein
nomen et flatus vocis?®.

Es sollte endlich einleuchtend sein, dal das «Kerygmay», falls es
sich fiir sein Offenbarwerden einen historisch unzulinglichen Weg
gewéhlt hat, durchaus riskiert, mit der Ablehnung desselben auch
selbst abgelehnt oder stark beeintridchtigt zu werden. Denn das
Kerygma ist nun einmal durch gewisse (und nicht durch andere)
Berichte, Quellen und sonstige Zeugen, die das Wort Gottes fir
seine Fleischwerdung erwihlt hat, kundgeworden. Es ruht nicht auf
jedem beliebigen historischen Ereignis, sondern auf jenen beson-
deren Begebenheiten, die im Alten und im Neuen Testament als
Glaubenszeugnisse vorhanden sind.

Natiirlich wére es verhéiltnisméBig einfach und bequem, sich damit
zufriedenzustellen, daf3 der betreffende Bericht die Gedanken, den
Glauben seines Verfassers, der Tradenten oder der Kultgemeinde
wiedergibt1°. Daf} dies auch wahr ist, wird niemand verneinen, und
es wird manchmal (z. B. in gewissen Landnahmegeschichten) géinz-

? Die Gleichsetzung mit Jesus erfolgt natiirlich nur phéanomenologisch-
quantitativ und nicht qualitativ. Vgl. noch Hesse (A. 1), Zur Frage, S. 811f.;
Kerygma, S. 25ff.

10 Zuletzt Hesse (A. 1), Die Erforschung S. 18ff.



und geschichtliche Wirklichkeit 389

lich zutreffen. Aber im groflen ganzen kommt es mir als eine zu be-
queme Weise vor, vor dem Hindernis einfach stehen zu bleiben.
Das Risiko, das das inkarnierte Wort Gottes auf sich genommen hat,
wird so einfach abgeschiittelt. Was dabei herauskommt, ist noch
viel bedenklicher, als es oberflichlich erscheinen mag: wiederum
hitten wir es dann mit Mythen, Mérchen oder héchstens Gleich-
nissen zu tun, konnten es aber auch diesmal kaum verantworten,
iiber Heilstaten Gottes in der Geschichte zu reden. Man miifite eher
von Heilstaten reden, die von den Verfassern, Tradenten usw. er-
funden, erdichtet worden sind, denen der kultische und fromme
Zweck doch nicht einen geschichtlichen Inhalt zu geben vermag.

Doch wie sollen wir von diesen Erorterungen abgesehen die Be-
hauptung begriinden, die biblischen Berichte giben hauptsichlich
nur den Glauben ihrer Verfasser und Tradenten wieder? Ist es z. B.
glaubhaft (um nur eine vielumstrittene Stelle herauszugreifen), da
der Bericht Jos. 8, 30-35 iiber den Altar auf dem Ebal héchstens
dem Glauben des deuteronomistischen Redaktors entspriche und
nicht eine dltere Institution wiedergdbe!!? Man kann jedoch diese
kultische Handlung auBlerhalb Jerusalems im Gebiete des Nord-
reiches, gerade am Orte, wo spéter die samaritanische Gemeinde ihr
Zentrum bekam, kaum als typisch fiir die Anschauung der deutero-
nomistischen Theologie ansehen. Oder soll man die vom Jahwisten
wiedergegebenen und vom Elohisten manchmal milde korrigierten
merkwiirdigen Familienverhéltnisse und -sitten der Erzviter als
Aussage jener so stark theologisierenden Tradenten betrachten?
Oder sollte der immer noch so stark mythologisch gefirbte priester-
schriftliche Bericht von der Schopfung und der Sintflut die Theolo-
gie der priesterlichen Uberlieferer darstellen? Die Tatsache, daf3
dieses bei vielen Episoden der Fall gewesen sein konnte, sollte uns
nicht zu Verallgemeinerungen fiihren.

Es sollte heute kaum mehr zu bezweifeln sein, daf3 die Tradenten
der Quellen zum gréfBten Teil Sammelarbeit getrieben haben und also
eher Herausgeber als Schopfer gewesen sind, dall also ihre eigene
Theologie nur teilweise die Auswahl des Materials bedingen konnte,
aber sonst von den Quellen bedingt war?!?. Mit Notwendigkeit fiihrt

11 Hiergegen hat sich schon R. Kittel Geschichte des Volkes Israel, 1
(*1932), S. 252 gewehrt.

12 W. Beyerlin, Herkunft und Geschichte der &altesten Sinaitraditionen
(1961), S. 185, fur die Sinaitradition bei «J».



390 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

dieser Satz zur Annahme eines hoheren Alters, auch was die Theo-
logie betrifft, der verschiedenen Uberlieferungen.

So ergibt sich wieder, da gerade jene Art von Uberlieferung die
Grundlage der alttestamentlichen Verkiindigung ist, die das Alte
Testament erwihlt hat, sie und keine andere — ein Satz, der auch
fir das Neue Testament gilt. Es handelt sich nicht um diejenige
Geschichte, die wir auf Grund historisch-kritischer Forschung als
dem wahren geschichtlichen Verlauf naherstehend betrachten. Die
Behauptung, es liege uns daran, den wirklichen (und nicht den be-
zeugten) historischen Tatsachen die Treue zu halten, und im Falle
eines Konfliktes die biblischen Berichte zugunsten des sich neu
herausstellenden «wahren» Berichtes als unzuldnglich abzutun, ist
eine Verlegenheitslosung. Um dies zu vollbringen, wire erst eine
Untersuchung vonnéten, die bewiese, dall das biblische Zeugnis
unabhingig von den tradierten Berichten existiere und nach Not-
wendigkeit auf andere, historisch zuverldssigere Berichte iibertragen
werden konne. Dies diirfte sich als unmdéglich erweisen: z. B. der
Glaubensheld und Triger der VerheiBung ist derjenige Abraham,
der sein Vaterhaus im nordwestlichen Zweistromland verldf3t, und
nicht ein hypothetischer Beduinenscheich aus dem Negev.

Da sich also die kerygmatischen Aussagen nicht derartig iiber-
tragen lassen, erklirt man sich die schwere Belastung, die u. a.
G. von Rad und R. Rendtorff durch das Auseinandergehen der
theologischen und der historischen Berichte als Theologen empfin-
den13, Bei ihren historischen Voraussetzungen sieht man aber kaum
einen Ausweg, denn das Kerygma und die geschichtlichen Tatsachen,
durch deren Bericht es offenbar wird, sind eine unzerbrechliche Ein-
heit: dies ist das Risiko, welches das Wort Gottes bei seiner Fleisch-
werdung eingeht.

Die oben erwihnte Problematik der Beziehungen zwischen bibli-
scher Uberlieferung und faktischem historischem Geschehen tritt
besonders hervor, wenn man von dem Bild der Vorgeschichie Israels
ausgeht, das A. Alt, M. Noth und ihre Kollegen herausgearbeitet

13 G. v. Rad (A.1), Theol.,, 1, 8. 13ff, 113; &dhnlich Rendtorff (A.7),
S. 371f.



und geschichiliche Wirklichkeit 391

haben!4. Ein zweiter Tatbestand aber, auf den man oft wenig oder
nur polemisch achtgibt, ist das von W. F. Albright und den um
ihn gescharten nordamerikanischen und z. T. auch franzosischen
romisch-katholischen Forschern entworfene, dem biblischen viel
néiherstehende Bild'® (dafl dabei auch iiber das Ziel hinausge-
schossen und manchmal sogar eine konservative Richtung offenbar
wird, z. B. bei den Berichten J. L. Kelso’s iiber Bethel oder N.
Glueck’s iiber die Erzviter im Zusammenhang mit seinen vorziig-
lichen Negev- und Transjordanforschungen?6, gehoért zum Gegen-
stand und sollte keine iibertriebene Aufregung, geschweige denn
Beschuldigungen des «Fundamentalismus» hervorrufen). Der bibli-
schen Vorgeschichte stehen also heute zwei historisch-wissenschaft-

1¢ A, Alt, Die Landnahme der Israeliten in Paldstina (1925); Israel: Die
Rel. Gesch. Geg., 32 (1929), Sp. 437{f., 33 (1959), Sp. 936ff.; Josua (1938);
Erwdgungen iiber die Landnahme der Israeliten in Palédstina (1939; jetzt
alle, auller die RGG-Artikel, in Ges.Schr. 1, 1953, aufgenommen). M. Noth,
Josua (1938, 21953); Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948); Ge-
schichte und Gotteswort im Alten Testament (1949; jetzt in Ges. Stud.,
1957); Geschichte Israels (21954); Remarks on the Sixth Volume of the
Mari Texts: Journ. of Sem. Stud. 1 (1956), S. 322-34; Hat die Bibel doch
Recht?: Festschr. G. Dehn (1957), S. 7ff.; Der Beitrag der Archiologie zur
Geschichte Israels: Congress Volume Oxford 1959, = Suppl. Vet. Test. 7
(1960), S. 262—-82; Die Urspriinge des alten Israels im Lichte neuer Quellen
(1961; erhalten nach der Herstellung dieses Aufsatzes). Vgl. die Rezensionen
von J. Hempel: Zeitschr. f. d. alttest. Wissensch. 70 (1958), S. 167-70; K. El-
liger: Theol. Lit.zeit. 83 (1958), Sp. 743ff., 84 (1959), Sp. 94ff. Siehe auch
die in Anm. 21 genannten Titel.

15 Tch zitiere nur beispielsweise W. F. Albright, The Israelite Conquest of
Canaan in the Light of Archaeology: Bull. Amer. Sch. of Orient. Res. 74
(1939), S.11-22; G. E. Wright & F. L. Filson, The Westminster Historical
Atlas to the Bible (1945, 21956); J. Bright, Josua (1953); W. F. Albright,
From the Stoneage to Christianity (21957; deutsche Ubersetzung 1949);
J. Bright, Early Israel in Recent Historical Writing (1956); G. E. Wright,
Biblical Archaeology (1957 ; deutsche Ubersetzung 1958); ders., Archaeology
and Biblical Studies: Journ. Bibl. Lit. 77 (1958), S. 39-55; J. Bright, A
History of Israel (1959); G. . Wright, History and the Patriarchs: Exp.
Times 71 (1959-60), S. 292 (vgl. die Antwort G. v. Rads ibid. 72, 1960-61,
S. 213ff.); ders., Old Testament Scholarship in Prospect: Journ. Bible and
Rel. 38 (1960), S. 182-93. Fiir die der Ecole biblique meistens zugehérigen
franzodsischen Forscher vgl. die in der Revue biblique erschienenen Artikel
von R. de Vaux O. P., jetzt in Die hebréischen Patriarchen und die modernen
Entdeckungen (1959) gesammelt. — J. Bright scheint iibrigens auch in der
geistigen Gefolgschaft R. Kittels zu stehen.

16 Noth (A. 14), Der Beitrag, S. 263.



392 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

liche Rekonstruktionen gegeniiber (dal} es einer Rekonstruktion
bedarf, wird von beiden Seiten angenommen): eine, welche die
Uberlieferung auf Grund literarkritischer, iiberlieferungsgeschicht-
licher und archéologischer Erwéigungen im grof3en ganzen nur teil-
weise fiir zuverldssig hélt, in vielen Fillen aber fiir unbrauchbar,
eine andere, welche mit einer dhnlichen Methode, aber mit starkerer
Betonung gewisser archédologischer Ergebnisse, fiir eine breitere
Verwendbarkeit der iiberlieferten Berichte eintritt. Hier ist nicht
der Ort fiir eine Stellungnahme, die nach dem heutigen Stand der
Forschung nicht einmal moglich wére!?. Beide Gruppen stimmen
aber darin iiberein, dafl es unmdoglich ist, ein zusammenhingendes
Bild der hebriisch-israelitischen Vorgeschichte zu entwerfen. Der
Unterschied besteht darin, daf3 Alt und Noth erst in letzter Zeit
angenommen haben, es lieBen sich dennoch gewisse Verbindungs-
linien zu anderswo bezeugten Tatsachen ziehen 8, ihre nordamerika-
nischen und franzosischen Kollegen hingegen hierin viel weiter in
der Richtung eines zusammenhingenden Gesamtbildes fortge-
schritten sind.

In dieser Forschungslage melden sich einige prinzipielle Fragen,
auf die ich unten eine Antwort zu geben versuche.

Wie steht es zundchst iberhaupt mit der Unerfafbarkeit der
Vorgeschichte Israels?

Einmal sind die riatselhaften Urspriinge keine Besonderheit dieses
Volkes. Es ist eine Tatsache, dal im Werdegang aller Volker, selbst
noch in historischen Zeiten (man vergleiche die germanischen Sagen
und die Vorgeschichte vieler lateinamerikanischer Vilker vor der
Unabhingigkeit), die historische Unerfaflbarkeit ein historisches
Datum ist: denn nur mit einer gewissen intellektuellen und kul-
turellen, aber besonders mit einer politischen Reife setzt der Pro-
zel} ein, der erst zur Festhaltung und dann zur Beurteilung histo-
rischer Tatsachen mittels der Geschichtsschreibung fiihrt. Die Zeit,
in der sich die genannten Voraussetzungen in Israel verwirklicht
haben, kann nicht vor der Griindung des GroBreiches unter David

17 Dies habe ich ausfiihrlicher darzustellen versucht, Ancient Biblical
Traditions and Modern Archaeological Discoveries: The Bibl. Arch. 23 (1960),
S. 95-100.

18 Man vgl. z. B. Alt (A. 14), Israel, Artikel von 1929 und 1959, und Noth
(A. 14), Der Beitrag; und Name.



und geschichtliche Wirklichkeit 393

und Salomo festgesetzt werden, wie heute gewohnlich angenommen
wird. In diesem ganzen Tatbestand unterscheidet sich Israel nicht
von allen anderen Volkern.

Zweitens zeigt aber ein Vergleich zwischen Israel und den anderen
Volkern gerade einen scharfen Unterschied darin, daf} sich Israel
manche Fragen iiber seine Vorgeschichte gestellt und nach seinen
alten Uberlieferungen zu lésen versucht hat. Der Vergleich mit
Mesopotamien und Agypten, aber auch mit Griechenland und Rom
fallt diesbeziiglich zugunsten Israels aus. Natiirlich geschieht diese
Fragestellung manchmal in einer einigermaflen klaren, manchmal
aber in einer recht problematischen Weise; manchmal ergibt sich
ein verhiltnismiBig gutes Bild, andere Male sehen wir kaum mehr
als nur gewisse, neblige Umrisse!®. Demnach ist es natiirlich un-
moglich zu behaupten, dall alles gleichméBig geschichtlich «wahr»
sei, und die Tatsache, dal} dies dem Kerygma zugute kommen wiirde,
mul} hier ginzlich auller Betracht gelassen werden. Immerhin er-
geben diese Bilder einen eindrucksvollen Beweis der historischen
Denkart Israels, trotz der vielen Beschriankungen. Dies glaube ich
hervorheben zu miissen, da immer wieder manche sehr autoritative
Stimmen laut werden, die auf Grund gewisser nicht zu leugnender
Unstimmigkeiten jenen Uberlieferungen Israels den meisten oder
sogar jeden historischen Wert als Quelle absprechen méchten. Dal3
dies aus wohliiberlegten und erforschten Griinden geschieht, steht
von vornherein fest; aber man sollte sich doch fragen, ob man
ofters nicht allzu absolute historische Kategorien dabei anwendet,
deren Gebrauch unerlifllich innerhalb der Historie, fiir die Pra-
historie aber gar nicht anwendbar ist. Dies mdchte ich wenigstens
als Frage dahingestellt lassen 20.

Daraus folgt drittens eine schon oben angedeutete Frage: ob beim
heutigen Stand der Forschung die Zeit fiir eine endgiiltige Stellung-
nahme, geschweige denn fiir eine apodiktische Aneignung der Alt-

19 'W. Eichrodt, Ist die typologische Exegese sachgemifle Exegese?: Vol.
du Congrés Strasbourg 1956, = Suppl. Vet. Test. 4 (1957), S. 172ff, (jetzt
in Westermann, A. 1). Dagegen Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 3; Ke-
rygma, S. 24ff. Zuletzt hat noch Noth (A. 14), Die Urspringe, S. 9ff., auf
diese Tatsache aufmerksam gemacht.

20 Vgl. Baumgartel (A. 5), passim; Hesse (A. 1), Die Erforschung, S. 71f.;
Kerygma, S.24ff.; von Rad (A. 1), S. 113ff. Zum letzteren vgl. meine Re-
zension in Protestantesimo 14 (1959), S. 181.



394 J. A. Soggin, Alitestamentliche Qlaubenszeugnisse

Noth’schen Hypothese, gekommen ist. Letztere scheint sich auch
noch zu wandeln, wie dieses bei jeder ernsthaften wissenschaft-
lichen These nur selbstverstidndlich ist. Bei einer verfrithten Stel-
lungnahme besteht die Gefahr, daBl andere Stimmen nie wirklich
zu Worte kommen. Es ist nur in kurzen, manchmal heftigen Aus-
einandersetzungen geschehen, wobei man sich lieber mit einzelnen
Begriffen geplagt hat als mit der Sache selbst (z. B. mit der Frage,
ob Alt eine «Schule» hat griinden wollen oder nicht, oder mit einer
Diskussion iiber den Gebrauch der Archdologie durch denselben und
seine « Schiiler»). Dadurch haben sich zwei Lager gebildet, jedes mit
seinen Grundthesen, was fiir die in solchen Fillen notwendige gei-
stige Beweglichkeit schlimme Folgen haben kann. Hierzu ist aber
noch einiges zu sagen.

Was die Patriarchen betrifft, so diirfte ihr Zusammenhang mit
Nordwestmesopotamien und Paldstina wéahrend der ersten Halfte
des 2. Jahrtausends und mit den «nordwestsemitischen» Halbnoma-
den («Amoriter») in der heutigen Orientalistik als gegeben gelten.
Gewisse semantische Erscheinungen bestéitigen das, besonders ihre
Namen, aber auch ihre Briuche, Verbinde, Typen usw. oder die
Gesetze und Institutionen der Stddte Mari und Nuzu (obwohl
letztere chronologisch und geographisch aullerhalb des unmittel-
baren Gesichtspunktes liegt) 2!, wie verwickelt und hypothetisch die
Beziehungen und ihre Erklirung in den Einzelfillen auch sein mg-
gen. Und iiber ihren Religionstyp, den des «Vatergottes», hat uns
schon A. Alt in seiner 1929 erschienenen und inzwischen durch neue
Materialfunde bestdtigten, heute iiberall angenommenen Studie

21 Noth (A. 14), Name, S. 239ff.; ders., Mari und Israel, eine Personen-
namensstudie: Festschr. A. Alt (A. 4), S. 127-52; ders., Das alttestamentliche
BundesschlieBen im Lichte eines Maritextes 1955: Ges. Stud., S. 142-54;
Remarks; Der Beitrag; Die Urspriinge, worin er die Fremdworter in der
Sprache Maris aus semantischen Griinden mit einer Art «Protoaramaisch»
identifiziert, was die iberlieferten araméiischen Beziehungen der Erzviter
bestéatigen wiirde. Vgl. ferner Bright (A. 15), Early Israel, S.40ff. 85ff.;
History, S. 60ff.; Wright (A. 13), Bibl. Arch., S. 40ff.; Archaeology. Eine
gute Zusammenfassung der Literatur bieten H. H. Rowley, Recent dis-
coveries and the Patriarcal age (1949; jetzt in The Servant of the Lord,
1952, S. 269ff.) und De Vaux (A. 15). Fir Mari vgl. J. R. Kupper, Les No-
mades en Mésopotamie au temps des Rois de Mari (1957), und die Art.

«Mari» von W. von Soden: Ev. Kirchenlex. 2 (1958), Sp. 1244ff., und W.
Rollig, Die Rel. Gesch. Geg. 4 (31960), Sp. 744, mit Literaturverzeichnis.



und geschichtliche Wirklichkeit 395

geniigend belehrt. Weil aber vieles noch problematisch und man-
ches nicht zutreffend ist (z. B. die «dynastischen» Beziehungen der
Erzviter oder die Verbindung Jakobs mit dem Heros eponymos der
Amphiktyonie usw.), anderes gewill auf verhiltnisméifig spitere
Konstruktion deuten 146t (mit einem ganz anderen Zweck als dem,
den wir heute mit Geschichtsschreibung in Verbindung bringen) 22,
kann man deswegen behaupten, der paradigmatische Glaube Abra-
hams sei nur der des Jahwisten gewesen23? Gewil3, der Jahwist wird
sich nicht gerade ein seinen eigenen Glaubensauffassungen wider-
sprechendes Beispiel gewéhlt haben. Aber was verbietet auch dem
Profanhistoriker, mangels eines negativen Beweises, Abrahams be-
zeugten Glauben als Antwort auf die VerheiBung des Vatergottes
aufzufassen und in ihm deshalb einen Bestandteil jenes Kultes zu
sehen? Dal} die spitere israelitische Kultgemeinde hier ihre gei-
stigen Vorfahren zu erblicken vermochte, ist nicht erstaunlich.
Oder wenn man uns jetzt zu zeigen weill, dafl die Wurzel «He-
brier» etymologisch mit Hab/piru zusammenhingt?4, ist es dann
auch gewagt, an solchen Stellen, wo “bri in einer besonderen Art
als Substantiv oder Adjektiv vorkommt, gewisse Schliisse iiber den
sozialen und wirtschaftlichen, vielleicht sogar den geographischen
Ursprung gewisser Verbinde, die sich spéter im israelitischen Zwolf-
stammebund zusammenschlossen, zu ziehen? Gewill, wir wandeln
meistens noch im Dunkeln und der Weg 1463t sich manchmal durch

22 A Alt, Der Gott der Viter (1929; Kl. Schr. 1, 1953). Vgl. noch G. v.
Rad, VerheiBenes Land und Jahwes Land (1943; Ges. Stud., 1958), und
Theol. 1. (A. 1), S. 161f.; er zieht die Mdglichkeit in Betracht, da3 auch schon
die VerheiBung an die Erzviter aus dieser Zeit stamme.

23 Dje Probleme werden bei Noth (A. 14), Uberlieferungsgeschichte,
passim, dargestellt. Einwdnde bei Bright (A. 15), Early Israel, S. 40ff. 851f.

24 Alt (A. 14), Erwégungen, S. 1261f., bes. S. 172 Anm. 2; W. F. Albright,
The smallest Beth-Shean Stele of Sethos I (1309-1290 B. C.): Bull. Amer.
Sch. 125 (1952), 24-32, bes. S. 32; fur das ganze Problem vgl. J. Bottéro,
Le probléme des Habiru (1954); M. Greenberg, The Hab/piru (1955), bes.
S. 11{f. M. P. Gray, The Habiru-Hebrew Problem in the light of the source
material available at present: Hebr. Un. Coll. Ann. 29 (1958) S. 135ff.; H.
Cazelles, Hébreu, Ubru et Hapiru: Syria 35 (1958) 8. 198-217. Fiir Ugarit
sehe man: R. de Langhe, Les textes de Ras Shamra-Ugarit et 1’Ancien
Testament, 2 (1945), S.48ff. Gegen jegliche Beziehung: E. Dhorme, Recueil
E.D. (1956), S. 1311ff. 761 und R. Berger, Das Problem der ‘apiru («Habiru»):
Zeitsch. Deutsch. Pal. Ver. 78 (1958) S.121-132. Auch hier ist das Problem
fern von einer endgiiltigen Lésung.



396 J. A. Soggin, Alitestamentliche Glaubenszeugnisse

Abtasten der Gegenstinde nur schwerlich, wenn iiberhaupt, finden;
dennoch sollte man vor ihm keinen Halt machen.

Und was die Landnahme betrifft, so stimmt es freilich nicht, daB
«die Archdologie die Bibel bestitigt»: dies ist ja nicht ihr Zweck.
Doch auch mit dem gegensitzlichen Ausspruch, die beiden konnen
letzten Endes einander wenig helfen, falls die schriftliche Uber-
lieferung nicht gewisse Requisiten aufweise, miilite man &dullerst
vorsichtig sein und in jedem Fall einzeln entscheiden.

Im folgenden versuche ich zur Beurteilung des Problems einige
Punkte festzustellen.

Geographisch und merkwiirdigerweise auch archéologisch zerfallt
Palédstina in vier Zonen: 1) Sudpalistina (Juda); Mittelpalédstina,
d. h. 2) Benjamin und 3) Joseph; 4) Nordpaldstina. In Joseph und
im Norden stimmen die Uberlieferung und die Ergebnisse der Aus-
grabungen im groflen ganzen iiberein, wie anderseits, den Berichten
gemill, auch zu erwarten war. In Benjamin gibt es in den Ge-
schichten von Jericho, Ai und z. T. auch Gibeon derartig starke
dtiologische Wucherungen, dall hochstens ein Itinerir und gewisse
kultische Begebenheiten des urspriinglichen benjaminitischen Land-
nahmeberichtes iibrigbleiben. Es ist deswegen nichts Merkwiirdiges
daran, dal die Ergebnisse der Ausgrabungen und die biblischen Be-
richte auseinandergehen. Was den Siiden betrifft, so haben wir auch
hier den é&tiologischen Bericht von Jos. 10, 16-39, der an sich fiir
den Historiker nicht gut brauchbar wire, wenn er nicht die Notiz
iber die Zerstorung gewisser Stiadte (darunter Laki§ und Debir)
enthielte. Ohne die Ausgrabungen bei Tell el Duweir (Laki$) und
Tell beit Mirsim (Debir?), die eine Zerstorung der Ortschaften in
dieser Zeit anzeigen, wire auch mit dieser Notiz aus Josua wegen
ihres Zusammenhanges nicht viel anzufangen. Aber mit dem Aus-
grabungsbericht zusammen ist es doch wohl nicht allzu gewagt zu
behaupten, dafl die im iibrigen dtiologische Umrahmung eine wich-
tige Angabe iiber die Zerstorung dieser Ortschaften durch die
Israeliten und Judéer festgehalten hat.

Natiirlich wird man auch mit der Moglichkeit rechnen miissen,
dal} die Zerstorungen im Norden (Hazor) und im Siiden (Lakis,
Debir) das Werk sonstiger Agenten (Seevélker, Philister etec.) ge-
wesen und also von der israelitischen Tradition nicht sehr wahr-
heitsgetreu iibernommen worden seien. Doch hier, angesichts der



und geschichtliche Wirklichkest 397

gegenseitigen Bestitigung literarischer und archiologischer Be-
richte, wird man den verneinenden Weg mit gréBter Vorsicht be-
schreiten miissen.

Demnach haben wir nur fiir das Gebiet Benjamin einen wirk-
lichen Mangel an Ubereinstimmung zwischen der Uberlieferung und
den Berichten der Archéologie, was wie gesagt auch nicht anders zu
erwarten war, bloB ausnahmsweise finden wir im Siiden in einer
atiologischen Legende einen historisch anscheinend zuverldssigen
Bericht. In der Tat wurde dem benjaminitischen Landnahme-
bericht ein Platz zugeteilt, der ihm eigentlich gar nicht zusteht, wie
heute allgemein bekannt sein diirfte.

Man kénnte ferner noch bemerken, daf3 es im Fall der Landnahme
theologisch eigentlich unerheblich ist, wie sie sich im einzelnen ab-
spielte, denn nur im ganzen begriindet sie das Thema «Erfillung
der VerheiBung an die Erzvéter», nicht im Detail: sie steht und
fallt eben nicht mit der Zuverlissigkeit im einzelnen von Jos. 1-12.

Wenn man also nach der von J. Bright vor kurzem eingefiihrten
Kategorie der balance of probability die Traditionen iiber die Erz-
viter und die Landnahme auf die Waagschale legt, so kann man
gewi} eine maximale Ubereinstimmung zwischen der Uberlieferung
und der neuen in den letzten Jahrzehnten erworbenen Kenntnisse
iiber den Nahen Osten feststellen. f's vst m. K. doch geniigend Ma-
tertal vorhanden, um die Hustorizitdt und nicht nur die Geschichtlich-
keit der wichtigsten Themen der Frithgeschichte Israels zu behaupten;
uniiberbriickbare Schwierigkeiten bieten dem Historiker die man-
chen spiteren Bearbeitungen ?® mit den verschiedensten Stoffen, in
welchen natiirlich die Phantasie oder sonstige Kriterien einen viel
grofleren Spielraum gehabt haben. Dadurch wird aber die Gesamt-
iiberlieferung nur um wenig beeintréchtigt.

3.

Ich wollte an diesen wenigen Beispielen zeigen, ohne definitiv
Stellung zu nehmen, dal die Debatte noch keineswegs in einer der
beiden Richtungen entschieden worden ist. Es gilt, gewisse Tat-
sachen immer wieder neu abzuwigen, den Gegenstand immer wie-
der neu aufzunehmen und so das Ganze vielleicht gar zu einigen
sicheren Ergebnissen zu fiihren.

25 Der Ausdruck stammt von Noth (A. 14), Uberlieferungsgeschichte, S. 76.



398 J. A. Soggin, Alttestamentliche Glaubenszeugnisse

Wir befinden uns noch weit entfernt davon, das mit Hilfe
der «historisch-kritischen Geschichtswissenschaft» entworfene «ge-
schlossene Bild der Geschichte des Volkes Israel» endgiiltig anneh-
men zu konnen ; ihre Argumente stehen nicht so fest, dal3 sie «nicht
mehr riickgingig zu machen» wiren2¢. Denn es gibt diesbeziiglich
mindestens zwei sich widersprechende Bilder. Die von J. Bright 27
gemachte Rekonstruktion der Vorgeschichte Israels wird manchmal
hypothetisch erscheinen; anderseits kommt man in einem solchen
Halbdunkel besser voran als in volliger Finsternis, so wie einem
Ozeanfahrer der Renaissance Toscanellis Weltkarte niitzlicher ge-

wesen ist als ein einfaches hic sunt leones.
J. Alberto Soggin, Rom.

2% v.Rad, Theol. 1 (A. 1), S. 113.
77 Bright (A. 15), History, S. 60{f.



	Alttestamentliche Glaubenszeugnisse und geschichtliche Wirklichkeit

