
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Gerhard von Rad, Theologie des Alten Testaments. 2. Die Theologie der
prophetischen Überlieferungen Israels. München, Chr. Kaiser Verlag, 1960.
458 S.

Der zweite Band von diesem Meisterwerk zerfällt in zwei Teile: Analyse
der prophetischen Verkündigung und abschließende Betrachtungen über das
Verhältnis der beiden Testamente. Der Eindruck einer ersten Lektüre
verstärkt sich bei wiederholtem, eindringendem Studium des Buches: dieser
Band ist in seiner Konzeption weniger neu, weniger revolutionär als der erste.
Seine Fragestellungen sind durchaus diejenigen der alten «Geschichte der
israelitisch-jüdischen Religion». Wie Smend, Stade, Marti und so viele andere
bemüht sich auch von Rad um Persönlichkeit und Denken der einzelnen
Propheten und forscht nach dem «Neuen», das sie gebracht haben. Er ist
also wie seine Vorgänger überzeugt von der «Originalität» des prophetischen
Denkens und betont ganz folgerichtig, daß die Anliegen der älteren Forschung
eines Tages wieder aufgenommen werden müssen (S. 311).

Freilich ist durch die Anwendung der traditionsgeschichtlichen Methode
manches anders geworden. Es gelingt von Rad, am Prophetenbild der letzten
Generation manche Korrektur und Präzisierung vorzunehmen, wofür man
ihm nicht dankbar genug sein kann. So hebt er mit Recht hervor, daß Hosea
und Jeremia in der Exodus-Überlieferung beheimatet sind, während sich
Jesaja auf die Zions- und Davidsüberlieferung stützt. Überhaupt wird die
tiefe Verwurzelung der Propheten in den heilsgeschichtlichen Traditionen
Israels in glücklicher Weise zur Geltung gebracht. Und wie im ersten Band
bewundern wir auch hier die unnachahmliche, einfühlende Darstellungsgabe
des Verfassers, dem es oft gelingt, in wenig Strichen einen Propheten dem
Leser vertraut zu machen. Um so mehr bedauert man es, daß er Micha
vergißt (trotz der verheißungsvollen Kapitelüberschrift «Jesaja und Micha»),
und auch Habakkuk und Zephanja etwas schäbig behandelt. Alles in allem:
ein Buch, in welches man sich nicht ohne warme Anteilnahme versenkt, und
das man niemals als «ausgelesen» wird beiseitelegen können.

Ist von Rad dem Prophetismus gerecht geworden Man wird nicht
verschweigen können, daß gewisse Unklarheiten bleiben.

«Uns ging es vor allem darum, die Propheten der Heilsgeschichte wieder
zurückzugeben» - so charakterisiert von Rad selber sein Unterfangen (S. 311).
Ein Programm, das man freudig bejaht, bei dessen Ausführimg man sich
aber seltsamen Zweideutigkeiten gegenübersieht. «Der Heilsgeschichte wieder

zurückgeben», das scheint zunächst zu heißen: in den heilsgeschichtlichen

Zusammenhang stellen. In der Tat deuten gewisse Äußerungen in
diese Richtung. «Die Propheten wissen sich in einen Geschichtszusammenhang

mit weiten Perspektiven nach rückwärts und vorwärts gestellt» (S. 311).
Sie glauben, Jahwe werde «das von ihm Begonnene und Begründete nicht
liquidieren, sondern daran anknüpfen, um es herrlich zur Vollendung zu
bringen» (S. 312). Sie sind sich bewußt, selber im Ablauf der Heilsgeschichte
einen äußerst wichtigen Platz einzunehmen, «am Schnittpunkt, da die schon



Rezensionen 367

fast zum Stehen gekommene Gottesgeschichte mit einem Mal dramatisch
wieder in Bewegung kommt». Wenn das alles gilt, dann sind die Propheten
tatsächlich «der Heilsgeschichte zurückgegeben».

Nim aber tritt eine eigenartige Wendung ein. Schon im ersten Band hatte
von Rad geschrieben vom «Abbruch des Bisherigen», den die Propheten
vorgenommen hätten. Dieser Abbruch stelle sie «grundsätzlich außerhalb
der Heilsgeschichte, wie sie bisher von Israel verstanden wurde» (I, S. 134).
Entsprechend lesen wir jetzt vom «leidenschaftlichen Abbau des Alten»; die
Propheten hätten den Wert der heilsgeschichtlichen Satzungen bestritten,
hätten sich zu den heilsgeschichtlichen Konzeptionen ihres Volkes in Gegensatz

gestellt; sie hätten das Denken Israels «eschatologisiert», das heißt
Gericht und Heil in neues, zukünftiges Handeln Jahwes verlegt, und das Alte
höchstens als Vorbild, als «Typus» des allein gültigen Neuen anerkannt.
Dieser angebliche Gegensatz und Abbau des Alten veranlaßt denn auch un-
sern Autor, die Theologie der Propheten gesondert zu behandeln.

Wenn diese Behauptungen stimmen, dann geben sich die Propheten große
Mühe, den Wagen zu demontieren, auf welchem sie fahren. Sie sehen sich
in einem Geschichtszusammenhang nach rückwärts, dessen Abbau sie sich
«leidenschaftlich» hingeben. Sie verstricken sich in ein unlösbares Paradox,
indem sie die Heilsgeschichte bejahen und doch ablehnen. In Wirklichkeit
findet sich von einem solchen Widerspruch bei den Propheten keine Spur.
Vielmehr wird er durch die Grundkonzeption von Rads geschaffen. Zunächst
ist zu sagen, daß von Rad nicht unterscheidet zwischen dem Faktum der
Heilsgeschichte und den falschen Sicherungen, welche die Israeliten daraus
ableiten. Nicht die Heilsgeschichte als solche haben die Propheten abgebaut,
sondern die falschen Sicherheiten. Die Fakten der Heilsgeschichte bleiben
unbestritten — bei Jesaja behält die Erwählung Zions ihre Wahrheit, und
bei Jeremia ist der neue Bund die genaue Bestätigung des alten —, und es

wird ein neues Handeln Jahwes angekündigt in Fortsetzung des alten. Nur
darf Israel sich nicht mehr seinen Abgöttereien hingeben. Abgebaut wird die
Sünde, nicht die Heilsgeschichte.

Sodann zeigt sich hier die verhängnisvolle Schwäche der von Radschen
Konzeption. Unser Autor vermag darum nicht zwischen der Heilsgeschichte
und der Sünde Israels zu scheiden, weil für ihn die Heilsgeschichte nichts
anderes ist als eine Geschichtskonstruktion, ein Gedanke Israels, und darum
als solche der Sünde unterworfen. Ausdrücklich lehnt er den Begriff einer
«objektiven Heilsgeschichte» ab (S. 6). Heilsgeschichte ist Deutung, ist
Versuch einer Darstellung. Das Entscheidende am Alten Testament sei nicht die
Objektivität der Heilsfakten, sondern deren «sich immer neu vollziehende
Vergegenwärtigung und Aktualisierung» (ebd.), woraus sich mit der Zeit
die Idee einer fortlaufenden Heilsgeschichte entwickelt habe. T. einem
aufschlußreichen Kapitel bemüht sich von Rad einmal mehr, die «Entstehung
des hebräischen Geschichtsdenkens» aus der kultischen Begehung einzelner
«Heilsfakten» nachzuzeichnen (S. 112ff.). Bei diesem Prozeß komme es nicht
zur «Verobjektivierung» der Heilsgeschichte (S. 6). Die ganze Geschichtsdarstellung

Israels bleibt also ein kultisch bestimmtes Gedankengebilde. So
mußten die Propheten, indem sie sich gegen die falschen Sicherheiten Israels



368 Rezensionen

wandten, das «Alte» überhaupt, das heißt die Heilsgeschichte, «leidenschaftlich

abbauen».
Wie kann man unter solchen Umständen «die Propheten der

Heilsgeschichte wieder zurückgeben»? Einer Heilsgeschichte, die es «objektiv»
gar nicht gibt Nur eine Antwort ist möglich: «Heilsgeschichte» bezeichnet
bei von Rad eine bestimmte, nämlich die traditionsgeschichtliche
Forschungsmethode. Dieser Methode hat er die Propheten «zurückgegeben»,
vielleicht sagt man besser: ausgeliefert. Der Vorwurf an die Kritiker des
ersten Bandes - von Rad ärgert sich mit Recht über ihr «Meistern und
Besserwissen» —, sie ließen das Alte Testament nicht ausreden, sondern fielen ihm
immer ins Wort (S. 11), fällt auf ihn selber zurück; denn daß für die Propheten
wie für ganz Israel jene Geschichte von Abraham, Mose und David keine
«objektive» Realität und Gültigkeit besessen habe, läßt sich - bei allem
Ernstnehmen der «sich immer neu vollziehenden Vergegenwärtigung und
Aktualisierung der Heilsfakten» - schlechthin nicht beweisen. Aus der
«Vergegenwärtigung» des Todes Christi im Abendmahl folgt nicht, daß dieser
Tod mitsamt der ihm vorausgehenden und nachfolgenden Geschichte für die
Christen keine «objektiven» Wirklichkeiten seien.

Lassen wir doch das Alte Testament ausreden. Nehmen wir sein Zeugnis
von der Heilsgeschichte an. Reden wir etwas weniger von «Deutung», dafür
mehr von den Fakten in ihrer geschichtlichen Folge. Dann werden wir
zweifellos die Propheten in der Heilsgeschichte stehen sehen, und auch
begreifen, daß sie sich gegen die Sünde wandten ohne die volle Realität und
Wirksamkeit der vergangenen Ereignisse zu leugnen. Die Heilsgeschichte
ist kein sekundär entstandenes Geschichtsbild, sondern die Ursache des
hebräischen Geschichtsdenkens. Sie ist nicht Frucht, sondern Wurzel.

In Übereinstimmung mit der Grundauffassung von Rads erhebt sich die
Analyse des Verhältnisses der beiden Testamente vor allem auf der Idee der
fortwährenden «Neu-Interpretation» der Traditionen, sowohl innerhalb des

Alten, wie auch durch das Neue Testament. Man wird in diesem letzten Teil
des Werkes sehr viele treffende, oft neue und erleuchtende Hinweise finden,
manchmal aber auch - aus heilsgeschichtlichem Denken - große Fragezeichen
setzen. Carl A. Keller, Lausanne.

Hans-Joachim Kraus, Psalmen. Biblischer Kommentar, Altes Testament,

hrsg. von Martin Noth, 15. Neukirchen, Kr. Moers, Verlag der
Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1960. 994 S.

In zwei Bänden liegt nunmehr das große Werk vor, das innerhalb dreier
Jahre (1958-1960) in Lieferungen herauskam. Außer dem exegetischen
Hauptteil enthält es am Anfang (S. I-LXXXVIII) eine Einleitung, in der
in zehn Paragraphen die wichtigsten Gegenstände der Psalmenforschung
behandelt werden, und am Schluß (S. 974-994) mehrere Register. Durch
beides wird der Inhalt des Ganzen in dankenswerter Weise zusammengefaßt
bzw. erschlossen. Aus der Einleitung seien besonders die wichtigen
Paragraphen über «Die Gattungen der Psalmen und ihr Sitz im Leben» und «Zur
Theologie der Psalmen» hervorgehoben und aus den Registern das Ver-



Rezensionen 369

zeichnis der sechs im Buch verstreuten Exkurse, die jeder Leser jetzt rasch
auffinden kann.

In meiner Besprechimg der ersten drei Lieferungen des vorliegenden
Kommentars1 hatte ich versucht, diesen im Gegenüber zum Psalmen-Werk
Gunkel's zu charakterisieren. Dabei ergaben sich in der Frage der Gattungen
und des Zeitansatzes grundlegende Übereinstimmungen, während in der
Wertung des massoretisehen Textes, der Gesetzespsalmen und beim
kultischen Hintergrund der Psalmen sieh Unterschiede zeigten. Die Nähe zu
Gunkel und der Abstand von ihm lassen sich an Hand der erwähnten Punkte
nun erweiternd und vertiefend darlegen.

Bei den Gattungen spielt beim «Klagelied des Einzelnen» nach wie vor
das «Gebet des Angeklagten» eine Rolle, dem zu Ps. 4. 5. 7. 26 (17. 27. 28)
hinzu noch Ps. 31. 38. 57. 59. 69. 109. 140. 142. 143 beigezählt werden. Beim
«Ich» des individuellen Klage- und Dankliedes hält Kraus daran fest, daß
dieses einem gewöhnlichen Gliede des Bundesvolkes und nicht einem König
oder Feldherrn zugehöre. Mit der Meinung, die das letztere annimmt und
mit einem Demokratisierungsprozeß innerhalb einer zunächst nur dem König
geltenden Kultpoesie rechnet, setzt er sich mehrfach auseinander, vgl. zu
Ps. 52. 56. 59. 138. 140, wobei er zugleich den exemplarischen, das
Einzelschicksal überschreitenden Charakter der zugehörigen Lieder betont.

Auch beim Zeitansatz hat Kraus die aus den ersten Lieferungen erkennbare

Linie beibehalten, und das Grundsätzliche stellt er überlegen im
Einleitungsabschnitt über «Die Beziehungen der Psalmen zur Geschichte
Israels » dar. Im einzelnen ergibt sich, soweit ich sehe, die folgende Gliederung :

1. Vorexelisch: Ps. 2. 15. 18. 19A. 20. 21. 24. 28. 29 (3. 7. 11. 12. 13).
30. 42/43. 45. 46. 48. 57. 59. 61. 63. 68. 72. 76. 80. 81. 82. 83. 84. 89. 93.
95. 99. 101. 104. 107 (abgesehen von Zusätzen). 109. 110. 114. 132 42
Psalmen.

2. Exilisch und eventuell früh-nachexilisch : Ps. 60. 74. 79. 123. 137
5 Psalmen.

3. Nachexiliseh: Ps. 1. 9/10. 14. 19B. 25. 32. 33. 37. 40. 49. 55. 67. 69.
71. 73. 78. 85. 86. 87. 90. 92. 94. 96. 97. 98. 100. 102. 103. 105. 106. 111.
112. 115. 116. 119. 124. 125. 126. 128. 129. 130. 131. 135. 136. 138. 141. 143.
145. 146. 147. 148. 150 52 Psalmen.

4. Zeitlich nicht festzulegen: Ps. 4. 5. 6. 8. 16. 17. 22. 23. 26. 31. 35. 39.
44. 51. 52. 54. 56. 58. 62. 64. 65. 70. 75. 88. 91. 108. 113. 118. 120. 121. 122-

139. 140. 142. 149 35 Psalmen.
5. Keine Bemerkung zur Zeit findet sich bei: Ps. 34. 36. 41. 47. 50. 66.

77. 117. 127. 133. 134 11 Psalmen.
Bei der ersten Gruppe erscheint die Zahl 42 hoch gegenüber den 25-29

vorexilischen Psalmen, mit denen Gunkel geglaubt hatte, rechnen zu können;

jene Zahl ist aber klein, gemessen an dem (überwiegenden) Bestand,
den heutige Forscher der vorexilischen Zeit zuweisen möchten. Dieser
Tendenz gegenüber bewahrt Kraus ein nüchternes Urteil, was ebenso auch bei
der verhältnismäßig großen Gruppe 4 hervortritt. Handhabt er hier ge-

i Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 212—214.

24



370 Rezensionen

schichtliche Kriterien zurückhaltend, so wendet er sie in anderem
Zusammenhang doch zuversichtlich an. So bei den «Klageliedern des Volkes», die
mit den Ereignissen von 587 v. Chr. verknüpft und damit zugleich
entschieden historisch und nicht mythisch-kultisch verstanden werden, eine
Entscheidung, der man nur zustimmen kann. Das Gewicht des Geschichtlichen

gegenüber dem Mythisch-Kultischen läßt Kraus außerdem bei den
Königspsalmen hervortreten — Exkurs zu Ps. 2 -, wie auch bei dem gattungsmäßig

schwer zu erfassenden Ps. 132, den er nach wie vor mit dem «Königlichen

Zionsfest» verbinden möchte. In diesem Problemkreis kommt es

wiederholt — so auch zu Ps. 139 — zu deutlichen Abgrenzungen gegenüber der
Uppsala-Schule, die einem in ihrer unbestechlichen Klarheit freuen. Kraus
übt an deren schematisierend-mythisch-kultischen Interpretation eine Kritik,
die mit dem verwandt ist, was seinerzeit Gunkel gegen Mowinckel
vorgebracht hatte. Sie richtet sich auch gegen Weiser's Bundeserneuerungsfest als
Hintergrund vieler Psalmen, das nicht negiert, aber in seiner Bedeutung für
die Psalmen stark eingeschränkt wird (vgl. zu Ps. 50), wie denn überhaupt
bei der kultischen Einordnung der Psalmen Zurückhaltung am Platze sei

(S. XLI). Geradezu befreiend wirkt diese sich bei der Exegese des mit
Hypothesen stark überlasteten 110. Psalms aus.

Bei seiner Zurückhaltung gegenüber kulthistorischen Vermutungen ist
Kraus doch keineswegs ängstlich gegenüber der Religionsgeschichte. Er
nimmt ihre neueren Ergebnisse, das heißt besonders, was sich mit Hilfe der
Texte aus Ugarit zur altkanaanäischen Religion erkennen läßt, vielfach auf,
um sie dann aber nicht allein kultisch, sondern vor allem traditionsgeschichtlich

auszuwerten. Wie er das meint, legt er in einem Exkurs zu Ps. 24 über
«Die Kulttraditionen Jerusalems» dar.

Mit der traditionsgeschichtlichen Betrachtungsweise stehen wir bereits
bei den Punkten, die Kraus von Gunkel unterscheiden, bei denen der jüngere
Gelehrte den älteren ergänzt, korrigiert und auch über ihn hinausführt. Dazu
gehört weiter die Wertung des massoretischen Textes, dem Kraus viel mehr
vertraut als Gunkel, ohne doch eine so konservative Haltung einzunehmen,
wie sie je in ihrer Art Eerdmans und Weiser vertreten. Ein wesentlicherer
Unterschied zu Gunkel zeigt sich außerdem bei den sog. Thronbesteigungs-
psalmen. Wie schon in seiner Schrift: «Die Königsherrschaft Gottes im Alten
Testament» (1951), lehnt Kraus auch im Kommentar ein Thronbesteigungs-
fest in Israel ab ; doch versteht er jetzt, anders als früher, das jene Psalmen
einleitende Jahwä mälak nicht mehr als Inthronisationsruf, sondern als Aussage

über die dauernde göttliche Königsherrschaft; nur eine solche sei in
Israel geglaubt und bezeugt worden (vgl. S. XLIIIf. und zu Ps. 93). Die
Thronbesteigungspsalmen, unter denen Ps. 47 eine Sonderstellung
zugewiesen erhält, werden teils (Ps. 93 und 99) als nicht-eschatologisch und vor-
deuterojesajanisch und teils (Ps. 96. 97. 98) als eschatologisch und von
Deuterojesaja abhängig erklärt. Ihrer Gattung nach sind es Hymnen, die
ihren Platz bei der Proskynese der (zum Laubhüttenfest) einziehenden
Gemeinde hatte (S. 647).

Am zentralsten führt Kraus im eigentlich theologischen Bemühen über
Gunkel hinaus, wie dieses jeweils vor allem bei der Exegese im Abschnitt



Rezensionen 371

«Ziel» zum Ausdruck kommt. Hier geht es einerseits um eine unvoreingenommene

und sachliche Beurteilung der alttestamentlichen Aussagen -
darunter auch der Verwünschungen und Rache-Worte - und andererseits um
den gesamtbiblischen Ausblick bis ins Neue Testament hinein. Was Kraus
hier bietet, ist gute heilsgeschichtliche Theologie, die den Text in seinem
anfänglichen Zusammenhang unverkürzt zur Geltung bringt, ihn aber auch
in seinem Geöffnetsein nach vorwärts zum Rechte kommen läßt.

Wenn man es wagen will, das große Werk kurz zu kennzeichnen, so kann
es vielleicht so geschehen, daß die nüchterne Besonnenheit seines Verfassers
wissenschaftlichen Thesen gegenüber hervorgehoben wird. Er naht sich
behutsam dem einzelnen Psalm, erklärt ihn mit den Mitteln, welche die heutige
Forschung an die Hand gibt, doch ohne sich zum Anwalt einer bestimmten
Auffassung zu machen. Bevor er seine eigene Exegese vorträgt, läßt er gerne
die Meinung anderer zu Worte kommen. So wird der Leser zum freien
Mitgehen angeregt, mit der Forschungslage vertraut gemacht und dabei - die
Sache gleichsam umkreisend - in den Text selber hineingeführt.

Wir freuen uns mit dem Verfasser, daß er seine vor mehr als zehn Jahren
aufgenommenen Forschungen zum Psalter zu solchem Ende hat führen
dürfen, und wir danken ihm für seine reiche Gabe.

Johann Jakob Stamm, Wabern/Bern.

Kurt Aland, Die Säuglingstaufe im Neuen Testament und in der alten Kirche.
Eine Antwort an Joachim Jeremias. Theologische Existenz heute, 86.
München, Chr. Kaiser Verlag, 1961. 86 S. Fr. 6.50.

Joachim Jeremias veröffentlichte 1958 — als Krönung seiner verschiedenen
Arbeiten zu diesem Thema — das Buch «Die Kindertaufe in den ersten vier
Jahrhunderten»1. Die vorliegende Schrift von Aland ist, wie schon ihr Untertitel

sagt, einer Nachprüfung der Thesen von Jeremias gewidmet, dies in
einem so ausschließlichen Sinn, daß andere Autoren, die zu ähnlichen
Ergebnissen wie Jeremias gekommen sind, nicht einbezogen werden (falls nicht
Jeremias sich ausdrücklich auf sie berufen hat) und andererseits nur die
Quellen zugrunde gelegt werden ohne Nennung von Autoren, die diese anders
als Jeremias beurteilen (auch die Kritik, die das Buch von Jeremias bisher
gefunden hat, bleibt daher unerwähnt). Man mag diese Beschränkung in
gewisser Hinsicht bedauern, muß aber zugeben, daß sie auch ihre Vorzüge
hat, indem die Auseinandersetzung mit Jeremias auf diese Weise einen sehr
geschlossenen Charakter erhält. Ihr Ergebnis ist eine völlige Ablehnung der
Thesen von Jeremias, indem dieser behauptet hatte, die Urkirche dürfte
von Anfang an Kinder jeden Alters beim Übertritt der Eltern mitgetauft
haben, und sie sei etwa zwischen 60 und 70 n. Chr. dazu übergegangen, auch
die in christlichen Ehen geborenen Kinder zu taufen, während Aland als
Gesamturteil gewinnt, daß eine Säuglingstaufe erst vom 3. Jahrhundert an
sicher nachweisbar sei.

Man muß Aland nachrühmen, daß er Jeremias alle Gerechtigkeit
widerfahren läßt, indem er ihn durch seine ganze Schrift hin ausführlich und stets

1 Vgl. meine Besprechung in Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 306f.



372 Rezensionen

in korrekter Wiedergabe seiner Meinung zu Worte kommen läßt und darüber
hinaus dem Leser — nach einem Kap. I «Vorwort» (S. 5f.) - in einem Kap. II
«Wandlungen» (S. 7-17) zunächst den Inhalt des Buches von Jeremias im
Zusammenhang vorführt. Dies Kap. II hat seinen Titel daher, daß zu
Anfang (S. 7f.) mit Zitaten aus Harnack, Feine und Stauffer (RGG2) belegt
wird, wie ablehnend die Haltung der Forscher gegenüber der Kindertaufe im
Neuen Testament noch in unserem Jahrhundert gewesen sei, bis dann die
«Kehrtwendung» vollzogen worden sei, deren Endstadium das Buch von
Jeremias darstelle. Auf S. 8-17 folgt dann die Übersicht über das Buch von
Jeremias. In sie mischt sich nur selten bereits eine kommentierende oder
kritische Stellungnahme ein, so S. 12 unten, S. 14 Anm. 69 und S. 15 (zur
Kirchenordnung Hippolyts in der Deutung von Jeremias).

Die Kritik ist den folgenden Kapiteln vorbehalten. Bei ihnen verläßt
Aland die (chronologische) Reihenfolge, in der die einzelnen Gegenstände bei
Jeremias abgehandelt werden (wie sie aus Kap. II zu erkennen ist).

Aland untersucht in Kap. III zuerst «Die ersten sicheren Zeugnisse für
die Übung der Säuglingstaufe aus dem 3. Jahrhundert» (S. 17-28). Einleitend

bemängelt er, daß Jeremias «oft genug» mit Hypothesen operiere und
daß diese zunächst zwar als solche gekennzeichnet seien, dann aber unmerklich

sich in feststehende Tatsachen verwandeln (S. 18), ferner, daß er sich
zu sehr von Voraussetzungen leiten lasse, die, beim Neuen Testament allenfalls

berechtigt, bei der Beurteilung späterer Jahrhunderte nicht angebracht
seien. Als Beispiel nennt er die Vorstellung von einer sog. «Übertrittstaufe»
im Unterschied zur Taufe eines in christlicher Ehe geborenen Kindes (S. 18

bis 21). Diese Unterscheidung sei «nicht nur eine Konstruktion», sie habe
«auch nie existiert» (S. 20). Schließlich wird noch die «Vorbemerkung»
gemacht, es gehe beim ganzen Streit nicht um die Kindertaufe schlechthin,
sondern um die Säuglingstaufe (S. 21; vgl. schon S. 5). Dann werden «der
Reihe nach» (S. 21) Cyprian (S. 22), Origenes (S. 22-24) und die Kirchenordnung

Hippolyts (S. 24-28) behandelt, wobei wesentliche Korrekturen an
der Deutung durch Jeremias vorgenommen werden. Nicht anders verläuft
die Untersuchung in Kap. IV, « Die patristischen Aussagen über die Säuglingstaufe

von den Anfängen bis an den Ausgang des 2. Jahrhunderts» (S. 28-36).
Den Apostolischen Vätern (Didache, Hirt des Hermas, Barnabasbrief) werden

in Ergänzung des bei Jeremias Gebotenen einige wichtige Beobachtungen
entnommen (S. 29f.). Das gleiche gilt für Klemens von Alexandrien (S. 35f.).
Besonders wichtig erscheint die Behandlung von Aristides (S. 30-34). Die
Stellen 15, 11 und 17, 4 habe Jeremias «überinterpretiert» (S. 31), die Aussage

15, 6, die die Taufe auch der Kinder aus christlichen Ehen ausdrücklich
in ein späteres Alter verlege (S. 34), überhaupt nicht beachtet. In Kap. V
«Tertullian» (S. 36-44) folgt sodann eine gesonderte Untersuchung der
Aussagen dieses Kirchenvaters, wobei die von Jeremias berücksichtigten
Aussagen durch weitere ergänzt werden. Kap. VI gilt der Frage «Indirekte
Zeugnisse der Säuglingstaufe im 2. Jahrhundert ?» (S. 44-48). Aland zieht
hier auch den 1. Klem. heran (S. 45f.). An der Behandlung der Märtyrerakten

durch Jeremias rügt er, daß die Auffassung von Jeremias im einen Fall
G eingetragen» sei, im andern als «ausgeschlossen» gelten müsse (S. 47) und



Rezensionen 373

daß Jeremias sich mitunter «so schwebend» ausdrücke, daß er beim Leser
Assoziationen auslöse, für die der Text die Beweislast nicht tragen könne
(S. 48). Besonders gespannt ist man auf Kap. VII, «Das Zeugnis der christlichen

Inschriften» (S. 48-53), da diese in der Beweisführung von Jeremias
eine sehr große Rolle spielen. Auch hier werden jedoch dessen Deutungen
energisch zurechtgerückt.

Dann erst wendet sich Aland dem Material des Neuen Testaments zu. In
Kap. VIII behandelt er umsichtig und überzeugend «Paulus und die Urge-
meinde» (S. 53-59): 1. Kor. 7, 14 und Apg. 2, 38. In Kap. IX kommt «Die
'Oikos-Formel'» an die Reihe (S. 60-67). Das Ergebnis ist, daß deren
bisherige Geltendmachung (durch Stauffer und Jeremias) nur als «unzulässig»
(S. 65) bezeichnet werden könne. Ähnlich wird in Kap. X, «Die Perikope von
der Segnung der Kinder» (S. 67-71), mit der exegetischen Mißdeutung
aufgeräumt, die mit dieser Stelle getrieben worden ist. Es folgt ein abschließendes

Kap. XI, «Wann und weshalb kam es zur Einführungder Säuglingstaufe »

(S. 71-82). Die frühesten Zeugnisse für die Säuglingstaufe stammten erst
aus der Zeit zwischen 200 und 250 (S. 73); Hauptgrund zu ihrer Einführung
sei offensichtlich die damals aufgekommene Überzeugung gewesen, auch der
Säugling habe, selbst wenn er von christlichen Eltern stamme, Anteil an der
Sünde (S. 75).

Als Kap. XII folgt noch ein «Nachwort: Säuglingstaufe heute?» (S. 82

bis 86). Nachdem Aland schon im Vorwort bekannt hat, daß er für seine
Person die Kindertaufe bzw. Säuglingstaufe in der Kirche heute «nicht nur
für notwendig, sondern auch für legitim» halte (S. 6), untermauert er hier
seine Überzeugung, daß mit der Säuglingstaufe «in einer neuen Zeit auf eine
neue Weise das vollstreckt wird, was in der alten Zeit auf andere Weise
geschah» (S. 84).

Die vorliegende Besprechung wird schon gezeigt haben, daß der Rezensent
auf Seiten von Aland steht (wobei mir zur Genugtuung gereicht, daß die in
meiner Besprechung der Schrift von Jeremias2 geltend gemachten
Bedenken sich auch bei Aland finden). Alands Schrift scheint mir eine brillante
Leistimg zu sein. Es wird Jeremias schwer fallen, «wider den Stachel zu
locken». Man darf gespannt sein, wie das Echo ausfallen wird.

Beigefügt sei, daß die Schrift von Aland über das viele Belehrende und
Erhellende hinaus, das sie zur Frage des Alters der Säuglingstaufe beisteuert,
auch allerlei wichtige methodische Einsichten vermitteln kann (vgl. z. B.,
was S. 81 Anm. 372 über die unterschiedliche Geltung bestimmter
Anschauungen, etwa der Parusieerwartung, in den einzelnen Kirchenprovinzen
und Gemeinden gesagt wird). — Druckfehler: S. 57 Anm. 293 sollte es «von
nicht wenigen Exegeten» heißen; S. 67 Zeile 7: «nirgendwo»; S. 69 Zeile 33

fehlt die Schlußklammer. Wilhelm Michaelis, Bern.

Rudolf Hebmann, Gesammelte Studien zur Theologie Luthers und der
Reformation. Göttingen, Vandenhoek & Ruprecht, 1960. 500 S. DM 32.-.
Es ist in unserer Zeit unter den deutschsprachigen Theologen Mode

geworden, «Gesammelte Aufsätze» herauszugeben. Bei manchen Theologen
2 Anm. 1.



374 Rezensionen

ist ein solcher Sammelband nur Ersatz für das von Schülern und
Gleichgesinnten längst erwartete, grundlegende Werk. Das Erscheinen derartiger
Sammlungen, deren einzelne Stücke noch dazu erst kürzlich erschienen und
leicht zugänglich sind, wird begreiflicherweise selten mit großer Freude
begrüßt.

Anders ist es mit dem vorliegenden Buch. Es enthält Studien, die in
einem Zeitraum von 35 Jahren geschrieben wurden und zum Teil nur schwer
erreichbar sind. Diese Sammlung ersetzt nicht, sondern begleitet und
ergänzt das große Werk des Autors (Luthers These «Gerecht und Sünder
zugleich», 1930). Wie jenes befassen sich auch die hier gesammelten Aufsätze
zum großen Teil mit dem Zentralthema der Lutherschen Theologie, mit der
Rechtfertigungslehre. Sie ist nach der Ansicht des Verfassers nicht nur für
Luther der Schlüssel zum Verständnis der Bibel, sondern auch der Schlüssel
zum Verständnis der Theologie Luthers.

Hermann gehört zur zweiten Generation der Luther-Renaissance. Seine
Studien knüpfen an die Arbeiten von K. Holl, W. Walters, S. Seeberg usw.,
indem sie diese teils weiterführen, teils korrigieren. So ist eine der immer
wieder auftauchenden Hauptfragen die, ob Luthers Rechtfertigungslehre
als forensisch oder effektiv zu verstehen sei. Im Gegensatz zu der
vorangehenden Forschung interpretiert er sie mehr als eine forensische, versucht
aber den aus falscher Fragestellung resultierenden Gegensatz der beiden
Auffassungsweisen aufzulösen, indem er die Rechtfertigung nach Luther als
«Gemeinschaftstatbestand» versteht. Sie beruht zwar ganz auf der Gnade
Gottes, ist aber «nicht bloß Urteilsspruch, sondern Evangelium... Als solche
gehört sie zu Gottes schöpferischem Wort. Sie konstatiert nicht bloß etwas
Vorhandenes, sondern stiftet Gemeinschaft oder setzt doch neu in sie ein.
Und solche Gemeinschaft ist Leben. Wie sollte die Gemeinschaft mit Gott
also ohne .Effekt' sein ?» (S. 380). Die vielen Abschnitte, die sich mit diesem
Thema befassen, sind äußerst interessant und anregend. Man fragt sich, ob die
Rechtfertigungslehre von Calvin hier nicht ganz in der Nähe zu suchen wäre
Die eigenartige Verknüpfung von Justificatio und Santificatio in der Institution,

ihre Einheit in der Gemeinschaft mit Christo, deutet in dieser Richtung.
Es ist dem Berliner Systematiker hoch anzurechnen, daß er nicht nur

theologisch, sondern auch historisch zu deuten weiß. Seine Arbeit ist Luther-
Exegese im besten Sinne des Wortes. Zwar besitzt dieser Exeget einen
Schlüssel, sucht aber immer, durch oft exakte Kleinarbeit die inneren
Zusammenhänge der Aussagen Luthers aufzudecken und ihn darüber hinaus
immer in seinem zeitlich-geschichtlichen Rahmen zu verstehen. Ein Kleinod
in dieser Beziehung ist der Aufsatz über Luthers Simson-Deutung.

Ein besonderes Merkmal dieser Lutherauslegung ist die Bemühung des
Verfassers, stets die Gegenwartsbedeutung von Luthers Lehre aufzuzeigen.
Das geschieht aber nicht in der Weise, daß er Luther von den heutigen
Problemstellungen her befragt, sondern so, daß er Luther befragt und die
Aktualität der gewonnenen Antworten zeigt.

Eine Anzahl von Artikeln über verschiedene Probleme der Reformationstheologie

ergänzt die Sammlung, die sich doch hauptsächlich mit Luther
beschäftigt. Gyula Bdrczay, Oberwil, Kt. Baselland.



Rezensionen 375

Fbitz Büsser (Hrsg.), Beschreibung des Abendmahlsstreites von Johann
Stumpf. Auf Orund einer unbekannt gebliebenen Handschrift ediert.
(Veröffentlichungen der Rosa Ritter-Zweifel-Stiftung, hrsg. von Robert Ritter-
Zweifel, Historische Reihe.) Zürich, Verlag Berichthaus, 1960. 235 S.

Der Herausgeber des vorliegenden Werkes, Pfarrer in Bülach, hat sich
bereits um die Mitherausgabe der Schweizer- und Reformationschronik
Johannes Stumpfs verdient gemacht. Jetzt legt er dessen Beschreibimg des
Abendmahlsstreites vor, die handschriftlich im Staatsarchiv Zürich
aufbewahrt wird, und auf die Leo Weisz in den «Zwingliana» 1931 erstmals
aufmerksam gemacht hat.

Mit dieser Beschreibung hat der als Pfarrer und Dekan im Zürcher Oberland

wirkende Chronist und Reformator Johannes Stumpf (1500-1574) die
älteste Darstellung des Abendmahlsstreites geliefert - nicht Heinrich
Bullingers Schwiegersohn Ludwig Lavater, dem man allgemein dieses Prädikat
auf Grund seiner 1563 bei Christoph Froschauer erschienenen «Historia de

origine et progressu controversiae sacramentariae de coena Domini»
zugesprochen hat. Stumpf hatte dagegen den 1. Teil seiner Beschreibung bereits
1538 abgeschlossen, den 2. Teil spätestens 1562. Niemand anders als Bullinger
hat eine Veröffentlichung dieser Darstellung verhindert, die in der Haltung
des persönlichen Miterlebens der Ereignisse und in der unbedingten
kompromißlosen theologischen Nachfolge Zwingiis von der Auffassung des

Bullinger-Kreises «nicht unwesentlich abwich», wie schon Leo Weisz
dargetan hat. Damit ist der Nachwelt eine der charaktervollsten und anschaulichsten

zeitgenössischen Darstellungen des Abendmahlsstreites vorenthalten
geblieben, deren Mängel von damals den Wert für den heutigen Forscher
darstellen.

J. Stumpf ging es um eine historische Übersicht des Streites, wobei er
nach einer durchaus persönlichen, doch sachlich gehaltenen Darstellung und
Wertung der Grundpositionen Luthers und Zwingiis weitgehend
Quellenmaterial zu Wort kommen läßt, das die vorliegende Edition in der Tat
geradezu zu einem Quellenbuch werden läßt. So hat J. Stumpf die wesentlichen
Äußerungen Luthers und Zwingiis zur Abendmahlsfrage und dann eine Fülle
von Quellen, angefangen von den Marburger Artikeln, der Wittenberger
Konkordie bis hin zu dem Brief Luthers vom 31. August 1543 an Froschauer
wegen der übersandten Zürcher Bibel, in seine Darstellung eingestreut. Für
J. Stumpf, der Luther zwar die Hauptschuld am Abendmahlsstreit zuspricht,
ist dieser doch «ein gelerter, weltwyser und hoch erfarner mann». Und so
sehr Stumpf Zwingiis Auffassung teilt, ist er doch bemüht, die historischen
und politischen Zusammenhänge über den dogmatischen Fragen nicht zu
kurz kommen zu lassen. Den Konkordienbemühungen Bucers, denen Stumpf
ausgesprochen skeptisch gegenübersteht, versagt er die Anerkennung der
ehrlichen Absicht nicht, obwohl die Entwicklung seiner Skepsis Recht
gegeben hat. Die sprachliche Gestalt, in die J. Stumpf seine Beschreibung
gekleidet hat, ist für den Leser nicht zuletzt das Anziehende an dieser
Darstellung; und es ist wohl nicht zu hoch gegriffen, wenn in der Einleitung zur
vorliegenden Edition Stumpf unter die besten epischen Gestalter der
schweizerischen Literaturgeschichte eingereiht wird.



376 Rezensionen

Die genaue Textgestaltung und eingehende Kommentierung und Wort-
erklärung erhöhen den Wert dieser Publikation, die sowohl für den engeren
Bereich der Erforschung der Geschichte des Abendmahlsstreites als auch für
einen breiteren Leserkreis von nicht geringem Interesse sein dürfte1.

Ernst-Wilhelm Kohls, Münster i. W.

Ronald E. Osboen, Der Geist des amerikanischen Christentums. Deutsch von
Chr. Schütze. Die Kirchen der Welt, Reihe B, 1. Stuttgart, Evangelisches

Verlagswerk, 1960. 227 S.

Das Buch (im Original The Spirit of American Christianity) ist von einem
Amerikaner für europäische Leser geschrieben und will, liebevoll, aber auch
kritisch, den amerikanischen Protestantismus in seiner besonderen Prägung
schildern. Der Verfasser kommt aus der Tradition der großen Revivals und
gehört selber zu den ökumenisch aufgeschlossenen Disciples of Christ.

Er möchte vor allem das zeigen und erklären, was dem Europäer zunächst
ungewohnt ist: die Freiheit der amerikanischen Kirchen vom Staat, ihre
vereinsmäßige Organisation, die große evangelistische Aktivität, die starke
Bedeutung des Laienelements, das (gegenüber Europa) viel geringere
Gewicht sowohl der akademischen Theologie wie der liturgischen Tradition.
Die starke Zersplitterung der Denominationen und die heutigen
Einigungsbestrebungen werden dargestellt. Der Verfasser skizziert auch die geistigen
Hauptströmungen, die in den letzten Jahrzehnten das christliche Denken
in den USA beeinflußt haben: Liberalismus, social gospel, Fundamentalis-
mus, schließlich die sog. Neu-Orthodoxie (diese Nomenklatur ist sicher
unglücklich), das heißt die Theologie von Niebuhr, Tillich u. a. Osborn hält
dafür, daß die eigentliche Gläubigkeit des amerikanischen Volkes von diesen
Strömungen im wesentlichen unberührt blieb und viel stärker bestimmt war
und ist einesteils von der biblischen Substanz, andernteils von der besonderen
Wesensart des amerikanischen Geistes : dem europäischen (ursprünglich
hauptsächlich puritanischen) Erbe ; dem Erlebnis des Pionierdaseins, das den
Volkscharakter während Generationen prägte; schließlich den sozialen
Strukturveränderungen unserer Zeit.

Heute ist die Stellung der Kirchen im Volksleben statistisch wesentlich
stärker als in früheren Jahrzehnten (60% der USA-Bevölkerung gehören
heute einer Kirche an, 1910 waren es nur 36%, 1940 49%). Osborn weist
aber sehr deutlich auch auf die fragwürdigen Aspekte dieser zunehmenden
« Christlichkeit » hin : das kirchliche Christentum profitiert heute weithin vom
allgemeinen Zug zum Konformismus. Es handelt sich um eine «Erweckung
ohne Buße»: das amerikanische Selbstgefühl - in der ideologischen
Kampfstellung gegen Nazis und Kommunisten - wurde christlich untermauert.
Osborn schließt aber nicht mit solcher Kritik, sondern mit positiven Akzen-

1 In den Anmerkungen (S. 184, Aran. 6) wird die Bucer-Bibliographie von
R. Stupperich, Sehr. Ver. Ref. Gesch. 169 (1952), irrtümlich H. Bornkamm
zugeschrieben (der allerdings in dem gleichen Band einen Beitrag über
«Martin Bucers Bedeutimg für die europäische Reformationsgeschichte»
veröffentlicht hat).



Rezensionen 377

ten: trotz allem ist in den USA echtes, lebendiges Christentum unzweifelhaft
und wirksam da.

Osborns Buch basiert auf soliden historischen und theologischen Kenntnissen,

ist flüssig geschrieben und kann wesentliches zum rechten ökumenischen

Verständnis beitragen. Es ist deshalb zu begrüßen, daß es in deutscher
Übersetzung die Reihe B der neuen Sammlung «Die Kirchen der Welt»
eröffnet. Andreas Lindt, Worb (Kt. Bern).

Oskar Moppert, 50 Jahre selbständige reformierte Basler Kirche. Beiträge zur
Geschichte eines städtischen Kirchenwesens. Basel, Friedrich Reinhardt AG.,
1961. 161 S. Fr. 12.-.

Am 1. April 1911 trat nach langjährigen Beratungen und Verhandlungen
der neue rechtliche Status der Basler Kirche in Kraft. Bisher Staatskirche,
wurde sie nun selbständig, behielt aber die Privilegien einer öffentlich-rechtlichen

Persönlichkeit. Über das seither verflossene halbe Jahrhundert
berichtet der über 80jährige Verfasser, der als langjähriger Basler Gemeindepfarrer

den Großteil der von ihm dargestellten Ereignisse und Entwicklungen

selber miterlebt hat. Man spürt der liebevollen Darstellung auf Schritt
und Tritt die starke innere Anteilnahme an. Gerade die subjektive Prägung
gibt dem Buch sein lebendiges Kolorit. In der Schilderung und Deutung der
historischen Zusammenhänge hält sich der Verfasser mit Recht an Paul
Burckhardts ausgezeichnete «Geschichte der Stadt Basel».

Mopperts Buch gibt Einblick in die mannigfachen Probleme und
Aufgaben, die sich der Kirche von Basel-Stadt in den letzten Jahrzehnten
gestellt haben. Es gibt Rechenschaft über vieles, was im Raum dieser Kirche
erstrebt und erarbeitet wurde, und wird von manchem innerhalb und außerhalb

von Basel mit Gewinn und Freude gelesen werden.
Andreas Lindt, Worb (Kt. Bern).

Emil Brunner, Die christliche Lehre von der Kirche, vom Glauben und von der
Vollendung. Dogmatik, 3. Zürich und Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1960.
503 S.

Wenn ein Theologe vom Format Emil Brunners seine Dogmatik abschließt,
so ist das eine Begebenheit, die die Aufmerksamkeit aller theologisch Interessierten

hervorruft. Die Freude darüber, daß der Verfasser sein Werk hat
vollbringen können, ist allgemein, und sie ist um so begründeter, als der
Verfasser wegen Kränklichkeit seine Arbeitsmöglichkeiten reduziert sah. In
einem Nachwort sagt er, daß die seine Arbeit erschwerenden Umstände der
letzten Jahre und insbesondere der letzten Monate ihn dazu bewogen haben,
im Sinne einer Konzentration der Kräfte weitgehend darauf zu verzichten,
den Schlußband seiner Dogmatik mit dem gelehrten Apparat an Dokumentation

und Hinweisen auszustatten, «der üblicherweise als Ausweis der
Forschungstätigkeit einem solchen Buch mitgegeben wird». Diese
Unterlassung hat sich Emil Brunner aus besseren Gründen als die Meisten erlauben
können. Wenige Dogmatiker haben wie er in der einen schwerwiegenden
Monographie nach der anderen die wichtigsten Glaubensfragen behandelt,
ehe er schließlich eine allseitige Darstellung des christlichen Glaubens vorlegt.



378 Rezensionen

Die Dogmatik Brunners ist nach dem folgenden Plane aufgebaut: 1. Der
ewige Grund der göttlichen Selbstmitteilung. 2. Die geschichtliche
Verwirklichung der göttlichen Selbstmitteilung. 3. Die Selbstmitteilung Gottes
als seine Selbstvergegenwärtigung durch den Heiligen Geist. 4. Die Vollendung

der göttlichen Selbstmitteilung in der Ewigkeit. Der jetzt vorliegende
dritte Band umfaßt die beiden letztgenannten Teile unter der Rubrik «Die
christliche Lehre von der Kirche, vom Glauben und von der Vollendung».

Im ersten Hauptstück des Buches wird der Begriff Ekklesia behandelt.
Dieser Begriff soll nach Brunner nicht mit « Kirche » übersetzt werden, so daß
man das eigentlich ganz und gar Nichtinstitutionelle, die Bruderschaft der
durch die Versöhnung in Jesus Christus Verbundenen und durch den
Heiligen Geist allein Geleiteten, mit «einer sakral-sakramentalen Institution»
gleichstellt.

Im zweiten Hauptstück ist von einem anderen, nach Brunner ebenso
verhängnisvoll mißverstandenen Begriff, dem der Pistis, die Rede1. Brunners
Auslegung dieses Begriffs ist durch seinen bekannten Gedanken an die
personale Korrespondenz bestimmt2. Sein stetiger Kampf gegen jede intellek-
tualistische Verengerung des christlichen Glaubens soll auch mit Dankbarkeit

notiert werden. Trotzdem fühlt man sich genötigt, sich gegen die These
zu verwahren, daß die Theologie erst in der allerletzten Zeit begonnen habe,
zwischen dem glaubenweckenden Kerygma und der zu glaubenden Lehre zu
unterscheiden (S. 189). Auch lange bevor «Kerygma» ein theologisches Modewort

wurde, dürfte die Lehre nicht nur als zu glaubende Lehre, sondern auch
als glaubenweckendes Kerygma aufgefaßt worden sein. Eine Verwahrung
scheint dem Besprecher auch notwendig gegen die Darstellung «der
orthodoxen Lehre des Luthertums» hinsichtlich des Empfangs der Gnade. Brunner
sagt, daß dieser Empfang nicht als ein Geschehen gedacht werden darf, «bei
dem der Mensch rein passiv als behandeltes Objekt (truncus et lapis), nicht
aber als Subjekt zugegen wäre» (S. 322). Er sagt auch, daß im orthodoxen
Bekenntnis mit nackten Worten erklärt wird, im Empfangen der Gnade
komme dem menschlichen Faktor «nur die Rolle eines truncus et lapis» zu,
und meint, daß dies eine Ausschaltung des menschlichen Subjekts sei,
wodurch die Brücke zum alttestamentlichen Glaubensbegriff abgebrochen sei

(S. 313). Dazu ist zu sagen, daß die Konkordienformel ihre Darstellung des

1 Wenn Brunner sagt, daß die Übertragung des Neuen Testaments ins
Lateinische an der tragischen Fehlentwicklung des Glaubensverständnisses
in der kirchlichen Lehrtradition erheblichen Anteil habe (S. 205), erinnert
man sich an M. Heidegger, der in «Holzwege» schreibt, daß die Übersetzung
der griechischen Wörter in die lateinische Sprache keineswegs der harmlose
Vorgang sei, für den er gehalten wird. «Vielmehr verbirgt sich hinter der
anscheinend wörtlichen und somit bewahrenden Übersetzung ein C76ersetzen

griechischer Erfahrung in eine andere Denkungsart Die Bodenlosigkeit des
abendländischen Denkens beginnt mit diesem Übersetzen» (S. 13).

2 Dieser Gedanke hat neulich den flnnländischen Theologen Yrjö Salaka
veranlaßt, seine Dissertation über Brunners Theologie 1914—1937 «Person
und Offenbarung» zu betiteln (Helsinki 1960).



Rezensionen 379

Menschen als truncus et lapis gerade aufalttestamentliche Zitate stützt (Hes. 36,
26 ; Dan. 5, 21 ; Hos. 6, 5 ; Ps. 73, 22) : «Derhalben auch die Heilige Schrift des

unwiedergeborenen Menschen Herz einem harten Stein, so dem, der ihn
anrühret, nicht weichet, sondern widerstehet, und einem ungehobelten Block
und wildem, unbändigem Tier vorgleichet, nicht, daß der Mensch nach dem
Fall nicht mehr eine vornünftige Kreatur sei oder ohne Gehör und Betrachtung

des göttlichen Worts zu Gott bekehret werde...» (Solida Declaratio, II)3.
Von einer Ausschaltung des menschlichen Subjekts ist hier gar nicht die
Rede. So verhält es sich auch nicht in dem Kommentar der Konkordien-
formel zu dem von Luther gebrauchten scholastischen Ausdruck pure
passive: Der Heilige Geist wirkt «tanquam in subjecto patiente, das ist, da der
Mensch nichts tut oder wirket, sondern nur leidet». Will man die Ausdrücke
Subjekt-Objekt benützen, muß man wohl sagen, daß der Mensch auch nicht
hier allein «als behandeltes Objekt» betrachtet wird. Die Konkordienformel
fügt nämlich hinzu: «nicht als ein Bild in ein Stein gehauen, oder ein Siegel
ins Wachs, welches nicht drumb weiß, solches auch nicht empfindet noch
will, gedrückt wird.»4

Zu dem Interessantesten der Dogmatik Brunners gehört die Behandlung
von Luthers Übersetzung der Dikaiosyne theou als «Gerechtigkeit, die vor
Gott gilt». Diese nach Brunner geniale Übersetzung, die wirklich den Kern
der Sache treffe, hält Brunner doch für eine Verkürzung des paulinischen
Gedankens. Luthers Übersetzung sei eine «Wendung vom theozentrischen
Thema (Reich Gottes) zum anthropozentrischen (Heil) » S. 249) und habe sich
«im Gebiet des Luthertums ziemlich fatal ausgewirkt, indem sie das Heil des
Menschen und nicht die Sache Gottes in den Mittelpunkt stellt» (S. 236).
Hiergegen kann man ein Lutherzitat wie folgendes stellen: «Derhalben, auf daß
wir das Reich Gottes nicht umb unsernwillen begehrn, wird zum Ersten
gesetzt die Beheiligung des göttlichen Namens, also, daß wir in dieser Meinung
bitten sollen, selig zu werden, und das Reich Gottes zukommen, nit darumb,
daß es uns wohl gehe, sonder, daß der Name und Ehre und Glorie Gott des
Herrn gepreiset und gemehret werd... Also, daß wir Gott zum Allerersten,
und uns zum Letzten setzen» (Eine kurze und gute Auslegung des heiligen
Vater Unsers vor sich und hinter sich)5.

Meine Einwände haben nicht sagen wollen, daß Brunners Lutherbehandlung

nicht tiefbohrend sei. Brunner betrachtet Luther als nicht nur den
ersten, sondern auch den größten der Reformatoren (S. 94), und Luther ist
eine der Quelladern, aus denen der christliche Glaube durch Brunners
Vermittlung den modernen Menschen, für welche seine Dogmatik geschrieben
ist, echt und frisch hervorströmt. Brunner sagt (S. 111): «Das erste Wort,
das wir beim Rückblick auf die Geschichte zu sprechen haben, ist... zweifellos

ein Wort tiefster Dankbarkeit gegenüber unseren reformierten und
lutherischen Glaubensvätern.» Das letzte Wort dieser Besprechung soll auch
ein Wort tiefster Dankbarkeit gegenüber Emil Brunner sein.

Benkt-Erik Benktson, Eskilstuna, Schweden.
3 Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche (1930),

S. 879. 4 Ebd., S. 910.
5 Luthers sämtliche Werke, Erl. Ausg., 45, 1. Aufl., S. 209. 210.



380 Rezensionen

Hermann Noack, Sprache und Offenbarung. Zur Grenzbestimmung von
Sprachphilosophie und Sprachtheologie. Gütersloh, Gerd Mohn, 1960. 224 S.

DM 24.80.
Die moderne Sprachphilosophie nimmt lieber die Form von Diskussionsbeiträgen

in einer aktuellen Situation an, als systematische Darstellungen
einer Position oder eines Problemkreises zu leisten. Besonders gilt das von
dem Grenzgebiet zwischen Philosophie und Theologie, auf dem sich die hier
zu behandelnde Arbeit bewegt. Nach seinem Programm und seiner Methode
will aber das Buch eben keine theologisch-apologetische Auseinandersetzung
mit philosophischen Positionen sein. Vielmehr möchte der Verfasser gerade
eine systematische Darstellung «der Leistung der Sprache für das geistige
Leben des Menschen» bieten. Sein Gegenstand ist also das theologisch wichtige

und doch wenig bearbeitete Verhältnis zwischen Sprache und Wort
Gottes, zwischen der Vernunft der Sprache und der Offenbarung im Wort,
zwischen Sprachphilosophie und Sprachtheologie, Vernunft und Glaube.

Im Anschluß an W. von Humboldts «energetischer» Sprachtheorie sowie
an die Lehre von einer hermeneutischen Funktion der Sprache, und mit
Hilfe einer phenomenologischen Funktionsanalyse entwickelt der Verfasser
seine Auffassung über die Stellung und Bedeutsamkeit der Sprache im Rahmen

der Anthropologie. «Im Sinne der ontologischen Grundstruktur des
Menschseins schlechthin» sei die Sprache «so etwas wie das Grundgeschehen
des menschlichen Daseins». Der Verfasser nimmt eine vermittelnde Stellung
zwischen einer idealistischen und einer positivistischen Sprachauffassung
ein. Zwar gibt es keine Welt «an sich», die in der Sprache ein Parallelsystem
von Zeichen gefunden hätte, sondern die eine Wirklichkeit wird mitsamt
ihrer Bedeutung für uns erkannt und in der Sprache interpretiert. Und doch
ist in der Sprache ein Welt- oder Selbstverständnis geschaffen, das eben
auf einer im Verhältnis zum Menschen objektiven, vom Menschen
unabhängigen Situation und Wirklichkeit beruht.

Der erste Teil des Buches: Die Begrenzung der Sprachphilosophie an der
Sprachtheologie, behandelt erkenntnistheoretische und sprachwissenschaftliche

Probleme und Theorien sowie die ethischen und dialogischen Aspekte
der Sprache. Im zweiten Hauptteil: Die Begrenzung der Sprachtheologie
an der Sprachphilosophie werden religionsphilosophische und theologische
Verhältnisse erörtert. Ein Kapitel wird Begriff und Phänomenologie des

Mythos gewidmet, wobei es dem Verfasser daran liegt, den funktionellen
Zusammenhang zwischen Mythos und Sprache aufzuzeigen. Der Mythos
setzt voraus und enthüllt die weltschöpferische Macht der Sprache, «die ein
gegen den Menschen selbst Gewalt ausübendes Dasein hat». Hier ist die
Untersuchung von der aktuellen Entmythologisierungsdebatte geprägt. Außerdem

sagt der Verfasser im Rahmen seiner ganzen Darstellung viel Kluges
über den prinzipiellen Unterschied zwischen Wort Gottes und Menschenwort.
Dieser Unterschied schließt nicht aus, daß eben die Sprache als Transparent
für die Offenbarung im Wort erscheint und Ansprechbarkeit des Menschen
durch Offenbarung und Verkündigung begründet.

Der Verfasser nimmt in seiner gründlichen, wenn auch nicht direkt
spannenden Darstellung keine extremen Standpunkte ein und läßt die im Zu-



Rezensionen 381

sammenhang vorkommenden kontroversiellen Fragen unentschieden. Er
berührt aber fast alle Fragestellungen, die für sein Thema von Belang sind,
und gibt dadurch eine ausgezeichnete Einführung in dieses Grenzgebiet der
Sprachphilosophie. Sidsel Krosby, Oslo.

Karl Heinrich Rengstore, Die Auferstehung Jesu. Form, Art und Sinn
der urchristlichen Botschaft. 4. Aufl. Witten/Ruhr, Luther-Verlag, 1960.
172 S.

A revision of the 1955 edition, this book represents an advance towards
the author's hope of producing a comprehensive work on the resurrection
of Christ. For the present the crucial matter of the centrality of the
resurrection in the primitive Christian kerygma is set forth in detail and exegetical
skill. Rengstorf adduces much evidence to show that the basic Christian
message regarding the cross and the forgiveness of sins, the eschatological
hope, and consequent ethical responsibility was grounded upon the historical
event of Jesus' bodily resurrection. Any attempt to spiritualize the
resurrection or remove it from real history leads to the evaporation ofthis message
and the disintegration of the Church. The power of this book lies not in its
philosophical interactions but in its exegesis of key passages and in its studies
of the crucial words relating to the resurrection, e.g., ôqpôf|val> èpeipeiv, bo£-

aaf|vai, and pdpxuç. Daniel P. Fuller, Neuallschwil, Kt. Baselland.

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau
Schweiz. The Ecumenical Review 13, 4 (1961): A. N. Wilder, Eleutheria

in the New Testament and Religious Liberty (408—420); A. F. Carrillo de
Albornoz, Main Principles of Religious Liberty proclaimed by Ecumenical
Bodies (421-426); A. Harmann, S. J., The Principles on which "Religionsfreiheit"

is based in Catholic Theology (427-433); P. D. Devanandan, The
Hindu Conception of Religious Liberty in the Melting-Pot (439-449); E. H.
Douglas, The Theological Position of Islam concerning Religious Liberty
(450-462); O. F. Nolde, The Competing Claims of Fellowship and Fidelity
(469-476). Internationale kirchliche Zeitschrift 51, 2 (1961): E. Gaugier, Der
Geist und das Gebet der schwachen Gemeinde (67-94); B. A. van Kleef,
Aegidius de Witte, II (95—127). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 117,
15: Fr. Hoch, Die institutionelle Diakonie in der heutigen Gesellschaft
(226-230). 16: G. Jacob, Der Dienst in der Gemeinde (242-245). Neue
Zeitschrift für Missionswissenschaft 17, 2 (1961): C. Madigan & N. P. Cushner,
Tamontaka Reduction. A Community Approach to Mission Work (81-94);
N. Kowalsky, Inventario dell'Archivio storico délia S. Congregazione de

propaganda fide, II (109-117) ; E. Diemer, Essai de bibliographie des travaux
bibliques des Pères Blancs en Afrique (127—134); J. Metzler, Madagassische


	Rezensionen

