Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 17 (1961)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

GERHARD vON RAD, Theologie des Alten Testaments. 2. Die Theologie der
prophetischen Uberlieferungen Israels. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1960.
458 S.

Der zweite Band von diesem Meisterwerk zerfillt in zwei Teile: Analyse
der prophetischen Verkiindigung und abschlieBende Betrachtungen iiber das
Verhiéltnis der beiden Testamente. Der Eindruck einer ersten Lektiire ver-
stérkt sich bei wiederholtem, eindringendem Studium des Buches: dieser
Band ist in seiner Konzeption weniger neu, weniger revolutionér als der erste.
Seine Fragestellungen sind durchaus diejenigen der alten «Geschichte der
israelitisch-jidischen Religiony». Wie Smend, Stade, Marti und so viele andere
bemiiht sich auch von Rad um Personlichkeit und Denken der einzelnen
Propheten und forscht nach dem «Neuen», das sie gebracht haben. Er ist
also wie seine Vorgénger iiberzeugt von der «Originalitdt» des prophetischen
Denkens und betont ganz folgerichtig, daf3 die Anliegen der &lteren Forschung
eines Tages wieder aufgenommen werden miissen (S. 311).

Freilich ist durch die Anwendung der traditionsgeschichtlichen Methode
manches anders geworden. Es gelingt von Rad, am Prophetenbild der letzten
Generation manche Korrektur und Prézisierung vorzunehmen, wofiir man
ihm nicht dankbar genug sein kann. So hebt er mit Recht hervor, da3 Hosea
und Jeremia in der Exodus-Uberlieferung beheimatet sind, wihrend sich
Jesaja auf die Zions- und Davidsiiberlieferung stiitzt. Uberhaupt wird die
tiefe Verwurzelung der Propheten in den heilsgeschichtlichen Traditionen
Israels in glicklicher Weise zur Geltung gebracht. Und wie im ersten Band
bewundern wir auch hier die unnachahmliche, einfithlende Darstellungsgabe
des Verfassers, dem es oft gelingt, in wenig Strichen einen Propheten dem
Leser vertraut zu machen. Um so mehr bedauert man es, dall er Micha ver-
giBt (trotz der verheiBungsvollen Kapiteliiberschrift «Jesaja und Michay),
und auch Habakkuk und Zephanja etwas schibig behandelt. Alles in allem:
ein Buch, in welches man sich nicht ohne warme Anteilnahme versenkt, und
das man niemals als ¢ausgelesen» wird beiseitelegen kénnen.

Ist von Rad dem Prophetismus gerecht geworden ? Man wird nicht ver-
schweigen kénnen, dafl gewisse Unklarheiten bleiben.

«Uns ging es vor allem darum, die Propheten der Heilsgeschichte wieder
zuriickzugeben» — o charakterisiert von Rad selber sein Unterfangen (S. 311).
Ein Programm, das man freudig bejaht, bei dessen Ausfithrung man sich
aber seltsamen Zweideutigkeiten gegeniibersieht. « Der Heilsgeschichte wie-
der zuriickgeben», das scheint zunédchst zu heiBen: in den heilsgeschicht-
lichen Zusammenhang stellen. In der Tat deuten gewisse AuBerungen in
diese Richtung. «Die Propheten wissen sich in einen Geschichtszusammens-
hang mit weiten Perspektiven nach ruckwirts und vorwirts gestellt» (S.311).
Sie glauben, Jahwe werde «das von ihm Begonnene und Begriindete nicht
liquidieren, sondern daran ankniipfen, um es herrlich zur Vollendung zu
bringen» (S. 312). Sie sind sich bewuBt, selber im Ablauf der Heilsgeschichte
einen dulerst wichtigen Platz einzunehmen, ¢«am Schnittpunkt, da die schon



Rezenstonen 367

fast zum Stehen gekommene Gottesgeschichte mit einem Mal dramatisch
wieder in Bewegung kommt». Wenn das alles gilt, dann sind die Propheten
tatséchlich «der Heilsgeschichte zuriickgegeben».

Nun aber tritt eine eigenartige Wendung ein. Schon im ersten Band hatte
von Rad geschrieben vom «Abbruch des Bisherigen», den die Propheten
vorgenommen hétten. Dieser Abbruch stelle sie «grundsitzlich auBerhalb
der Heilsgeschichte, wie sie bisher von Israel verstanden wurde» (I, S. 134).
Entsprechend lesen wir jetzt vom «leidenschaftlichen Abbau des Alten»; die
Propheten hitten den Wert der heilsgeschichtlichen Satzungen bestritten,
hétten sich zu den heilsgeschichtlichen Konzeptionen ihres Volkes in Gegen-
satz gestellt; sie hétten das Denken Israels ¢eschatologisiert», das heillt Ge-
richt und Heil in neues, zukiinftiges Handeln Jahwes verlegt, und das Alte
héchstens als Vorbild, als «Typus» des allein giiltigen Neuen anerkannt.
Dieser angebliche Gegensatz und Abbau des Alten veranlaBt denn auch un-
sern Autor, die Theologie der Propheten gesondert zu behandeln,

Wenn diese Behauptungen stimmen, dann geben sich die Propheten groe
Miihe, den Wagen zu demontieren, auf welchem sie fahren, Sie sehen sich
in einem Geschichtszusammenhang nach riickwérts, dessen Abbau sie sich
«leidenschaftlich» hingeben. Sie verstricken sich in ein unlésbares Paradox,
indem sie die Heilsgeschichte bejahen und doch ablehnen. In Wirklichkeit
findet sich von einem solchen Widerspruch bei den Propheten keine Spur.
Vielmehr wird er durch die Grundkonzeption von Rads geschaffen. Zunéchst
ist zu sagen, daB3 von Rad nicht unterscheidet zwischen dem Faktum der
Heilsgeschichte und den falschen Sicherungen, welche die Israeliten daraus
ableiten. Nicht die Heilsgeschichte als solche haben die Propheten abgebaut,
sondern die falschen Sicherheiten. Die Fakten der Heilsgeschichte bleiben
unbestritten — bei Jesaja behilt die Erwdhlung Zions ihre Wahrheit, und
bei Jeremia ist der neue Bund die genaue Bestétigung des alten —, und es
wird ein neues Handeln Jahwes angekiindigt in Fortsetzung des alten. Nur
darf Israel sich nicht mehr seinen Abgéttereien hingeben. Abgebaut wird die
Siinde, nicht die Heilsgeschichte.

Sodann zeigt sich hier die verhingnisvolle Schwiche der von Radschen
Konzeption. Unser Autor vermag darum nicht zwischen der Heilsgeschichte
und der Siinde Israels zu scheiden, weil fiir ihn die Heilsgeschichte nichts
anderes ist als eine Geschichtskonstruktion, ein Gedanke Israels, und darum
als solche der Siinde unterworfen. Ausdriicklich lehnt er den Begriff einer
«objektiven Heilsgeschichte» ab (8. 6). Heilsgeschichte ist Deutung, ist Ver-
such einer Darstellung. Das Entscheidende am Alten Testament sei nicht die
Objektivitiat der Heilsfakten, sondern deren «sich immer neu vollziehende
Vergegenwirtigung und Aktualisierung» (ebd.), woraus sich mit der Zeit
die Idee einer fortlaufenden Heilsgeschichte entwickelt habe. 7. einem auf-
schluBreichen Kapitel bemiiht sich von Rad einmal mehr, die «Entstehung
des hebriischen Geschichtsdenkens» aus der kultischen Begehung einzelner
«Heilsfakten» nachzuzeichnen (S. 112ff.). Bei diesem Proze3 komme es nicht
zur «Verobjektivierung» der Heilsgeschichte (S. 6). Die ganze Geschichts-
darstellung Israels bleibt also ein kultisch bestimmtes Gedankengebilde. So
muBten die Propheten, indem sie sich gegen die falschen Sicherheiten Israels



368 Rezensionen

wandten, das «Alte» iiberhaupt, das hei8t die Heilsgeschichte, «leidenschaft-
lich abbauen».

Wie kann man unter solchen Umstéinden «die Propheten der Heils-
geschichte wieder zuriickgeben»? Einer Heilsgeschichte, die es «objektiv»
gar nicht gibt ? Nur eine Antwort ist moglich: «Heilsgeschichte» bezeichnet
bei von Rad eine bestimmte, ndmlich die traditionsgeschichtliche For-
schungsmethode. Dieser Methode hat er die Propheten «zurickgegebeny,
vielleicht sagt man besser: ausgeliefert. Der Vorwurf an die Kritiker des
ersten Bandes — von Rad édrgert sich mit Recht tiber ihr «Meistern und Besser-
wissen» —, sie lieBen das Alte Testament nicht ausreden, sondern fielen ithm
immer ins Wort (S. 11), fallt auf ihn selber zuriick ; denn daf} firdie Propheten
wie fur ganz Israel jene Geschichte von Abraham, Mose und David keine
«objektive» Realitét und Giiltigkeit besessen habe, 148t sich — bei allem
Ernstnehmen der «sich immer neu vollziehenden Vergegenwirtigung und
Aktualisierung der Heilsfakten» — schlechthin nicht beweisen. Aus der «Ver-
gegenwirtigung» des Todes Christi im Abendmahl folgt nicht, daf3 dieser
Tod mitsamt der ihm vorausgehenden und nachfolgenden Geschichte fiir die
Christen keine «objektiven» Wirklichkeiten seien.

Lassen wir doch das Alte Testament ausreden. Nehmen wir sein Zeugnis
von der Heilsgeschichte an, Reden wir etwas weniger von « Deutung», dafiir
mehr von den Fakten in ihrer geschichtlichen Folge. Dann werden wir
zweifellos die Propheten in der Heilsgeschichte stehen sehen, und auch be-
greifen, dal} sie sich gegen die Siinde wandten ohne die volle Realitéat und
Wirksamkeit der vergangenen Ereignisse zu leugnen. Die Heilsgeschichte
ist kein sekundér entstandenes Geschichtsbild, sondern die Ursache des
hebriischen Geschichtsdenkens. Sie ist nicht Frucht, sondern Wurzel.

In Ubereinstimmung mit der Grundauffassung von Rads erhebt sich die
Analyse des Verhiltnisses der beiden Testamente vor allem auf der Idee der
fortwiahrenden «Neu-Interpretation» der Traditionen, sowohl innerhalb des
Alten, wie auch durch das Neue Testament. Man wird in diesem letzten Teil
des Werkes sehr viele treffende, oft neue und erleuchtende Hinweise finden,
manchmal aber auch — aus heilsgeschichtlichem Denken — grofSe Fragezeichen
setzen. Carl A. Keller, Lausanne.

Hans-JoacHiM Kraus, Psalmen. = Biblischer Kommentar, Altes Testa-
ment, hrsg, von Martin Noth, 15. Neukirchen, Kr. Moers, Verlag der
Buchhandlung des Erzishungsvereins, 1960, 994 S.

In zwei Bénden liegt nunmehr das grole Werk vor, das innerhalb dreier
Jahre (1958-1960) in Lieferungen herauskam. AufBler dem exegetischen
Hauptteil enthélt es am Anfang (S. I-LXXXVIII) eine Einleitung, in der
in zehn Paragraphen die wichtigsten Gegenstinde der Psalmenforschung
behandelt werden, und am SchluB3 (S. 974-994) mehrere Register. Durch
beides wird der Inhalt des Ganzen in dankenswerter Weise zusammengefat
bzw. erschlossen. Aus der Einleitung seien besonders die wichtigen Para-
graphen iiber «Die Gattungen der Psalmen und ihr Sitz im Leben» und «Zur
Theologie der Psalmen» hervorgehoben und aus den Registern das Ver-



Rezensionen 369

zeichnis der sechs im Buch verstreuten Exkurse, die jeder Leser jetzt rasch
auffinden kann.

In meiner Besprechung der ersten drei Lieferungen des vorliegenden Kom-
mentars! hatte ich wversucht, diesen im Gegeniiber zum Psalmen-Werk
Gunkel’s zu charakterisieren. Dabei ergaben sich in der Frage der Gattungen
und des Zeitansatzes grundlegende Ubereinstimmungen, wihrend in der
Wertung des massoretischen Textes, der Gesetzespsalmen und beim kul-
tischen Hintergrund der Psalmen sich Unterschiede zeigten. Die Néhe zu
Gunkel und der Abstand von ihm lassen sich an Hand der erwdhnten Punkte
nun erweiternd und vertiefend darlegen.

Bei den Gattungen spielt beim «Klagelied des Einzelnen» nach wie vor
das «Gebet des Angeklagten» eine Rolle, dem zu Ps. 4. 5. 7. 26 (17. 27. 28)
hinzu noch Ps. 31. 38. 57. 59. 69. 109. 140. 142. 143 beigezéhlt werden. Beim
«Ieh» des individuellen Klage- und Dankliedes hilt Kraus daran fest, da@
dieses einem gewohnlichen Gliede des Bundesvolkes und nicht einem Koénig
oder Feldherrn zugehére., Mit der Meinung, die das letztere annimmt und
mit einem Demokratisierungsprozell innerhalb einer zunéchst nur dem Kénig
geltenden Kultpoesie rechnet, setzt er sich mehrfach auseinander, vgl. zu
Ps. 52. 56. 59. 138. 140, wobei er zugleich den exemplarischen, das Einzel-
schicksal iberschreitenden Charakter der zugehdrigen Lieder betont.

Auch beim Zeitansatz hat Kraus die aus den ersten Lieferungen erkenn-
bare Linie beibehalten, und das Grundsétzliche stellt er iiberlegen im KEin-
leitungsabschnitt tber «Die Beziehungen der Psalmen zur Geschichte
Israels» dar. Im einzelnen ergibt sich, soweit ich sehe, die folgende Gliederung:

1, Vorexelisch: Ps. 2. 15. 18, 19A. 20. 21, 24, 28. 29 (3. 7. 11, 12, 13).
30. 42/43. 45. 46. 48. 57. 59. 61. 63. 68. 72. 76. 80. 81. 82. 83. 84. 89. 93.
95. 99. 101. 104. 107 (abgesehen von Zusétzen). 109. 110. 114. 132 = 42
Psalmen.

2. Exilisch und eventuell frith-nachexilisch: Ps. 60. 74. 79. 123. 137 =
5 Psalmen.

3. Nachexilisch: Ps. 1. 9/10. 14. 19B. 25. 32. 33. 37. 40. 49. 55. 67. 69.
71. 73. 78. 85. 86. 87. 90. 92. 94. 96. 97. 98. 100. 102. 103. 105. 106. 111.
112. 115. 116. 119. 124. 125. 126. 128. 129. 130. 131. 135. 136. 138. 141. 143.
145. 146. 147. 148. 150 = 52 Psalmen.

4. Zeitlich nicht festzulegen: Ps. 4. 5. 6. 8. 16. 17. 22. 23. 26. 31. 35. 39.
44. 51, 52. 54. 56. 58. 62. 64. 65. 70. 75. 88. 91. 108. 113. 118. 120. 121. 122.
139. 140. 142. 149 = 35 Psalmen.

5. Keine Bemerkung zur Zeit findet sich bei: Ps. 34. 36. 41. 47. 50. 66.
77. 117, 127. 133. 134 = 11 Psalmen.

Bei der ersten Gruppe erscheint die Zahl 42 hoch gegeniiber den 25-29
vorexilischen Psalmen, mit denen Gunkel geglaubt hatte, rechnen zu kon-
nen; jene Zahl ist aber klein, gemessen an dem (liiberwiegenden) Bestand,
den heutige Forscher der vorexilischen Zeit zuweisen mochten, Dieser Ten-
denz gegeniiber bewahrt Kraus ein niichternes Urteil, was ebenso auch bei
der verhiltnisméBig groBen Gruppe 4 hervortritt, Handhabt er hier ge-

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S.212—214,

24



370 Rezenstonen

schichtliche Kriterien zuriickhaltend, so wendet er sie in anderem Zusam-
menhang doch zuversichtlich an. So bei den «Klageliedern des Volkes», die
mit den Ereignissen von 587 v. Chr. verkniipft und damit zugleich ent-
schieden historisch und nicht mythisch-kultisch verstanden werden, eine
Entscheidung, der man nur zustimmen kann. Das Gewicht des Geschicht-
lichen gegeniiber dem Mythisch-Kultischen 146t Kraus aullerdem bei den
Konigspsalmen hervortreten — Exkurs zu Ps. 2 —, wie auch bei dem gattungs-
méiBig schwer zu erfassenden Ps. 132, den er nach wie vor mit dem «Kénig-
lichen Zionsfest» verbinden mdchte. In diesem Problemkreis kommt es
wiederholt — so auch zu Ps. 139 — zu deutlichen Abgrenzungen gegeniiber der
Uppsala-Schule, die einem in ihrer unbestechlichen Klarheit freuen. Kraus
ubt an deren schematisierend-mythisch-kultischen Interpretation eine Kritik,
die mit dem verwandt ist, was seinerzeit Gunkel gegen Mowinckel vorge-
bracht hatte. Sie richtet sich auch gegen Weiser’s Bundeserneuerungsfest als
Hintergrund vieler Psalmen, das nicht negiert, aber in seiner Bedeutung fir
die Psalmen stark eingeschrankt wird (vgl. zu Ps. 50), wie denn iiberhaupt
bei der kultischen Einordnung der Psalmen Zuriickhaltung am Platze sei
(S. XLI). Geradezu befreiend wirkt diese sich bei der Exegese des mit Hypo-
thesen stark iiberlasteten 110. Psalms aus.

Bei seiner Zuruckhaltung gegeniiber kulthistorischen Vermutungen ist
Kraus doch keineswegs éngstlich gegeniiber der Religionsgeschichte. Er
nimmt ihre neueren Ergebnisse, das heil3t besonders, was sich mit Hilfe der
Texte aus Ugarit zur altkanaandischen Religion erkennen 148t, vielfach auf,
um sie dann aber nicht allein kultisch, sondern vor allem traditionsgeschicht-
lich auszuwerten. Wie er das meint, legt er in einem Exkurs zu Ps. 24 tiber
«Die Kulttraditionen Jerusalems» dar.

Mit der traditionsgeschichtlichen Betrachtungsweise stehen wir bereits
bei den Punkten, die Kraus von Gunkel unterscheiden, bei denen der jlingere
Gelehrte den dlteren ergédnzt, korrigiert und auch iiber ihn hinausfiithrt. Dazu
gehort weiter die Wertung des massoretischen Textes, dem Kraus viel mehr
vertraut als Gunkel, ohne doch eine so konservative Haltung einzunehmen,
wie sie je in ihrer Art Eerdmans und Weiser vertreten. Ein wesentlicherer
Unterschied zu Gunkel zeigt sich auBerdem bei den sog. Thronbesteigungs-
psalmen. Wie schon in seiner Schrift: «Die Konigsherrschaft Gottes im Alten
Testament» (1951), lehnt Kraus auch im Kommentar ein Thronbesteigungs-
fest in Israel ab; doch versteht er jetzt, anders als frither, das jene Psalmen
einleitende Jahwd mdlak nicht mehr als Inthronisationsruf, sondern als Aus-
sage iiber die dauernde gottliche Konigsherrschaft; nur eine solche sei in
Israel geglaubt und bezeugt worden (vgl. 8. XLIITf. und zu Ps. 93). Die
Thronbesteigungspsalmen, unter denen Ps. 47 eine Sonderstellung zuge-
wiesen erhalt, werden teils (Ps. 93 und 99) als nicht-eschatologisch und vor-
deuterojesajanisch und teils (Ps. 96. 97. 98) als eschatologisch und von
Deuterojesaja abhéingig erklart. IThrer Gattung nach sind es Hymmnen, die
ihren Platz bei der Proskynese der (zum Laubhiittenfest) einziehenden Ge-
meinde hatte (S. 647).

Am zentralsten fithrt Kraus im eigentlich theologischen Bemiihen iiber
Gunkel hinaus, wie dieses jeweils vor allem bei der Exegese im Abschnitt



Rezenstonen 371

«Ziely zum Ausdruck kommt. Hier geht es einerseits um eine unvoreinge-
nommene und sachliche Beurteilung der alttestamentlichen Aussagen —
darunter auch der Verwiinschungen und Rache-Worte — und andererseits um
den gesamtbiblischen Ausblick bis ins Neue Testament hinein. Was Kraus
hier bietet, ist gute heilsgeschichtliche Theologie, die den Text in seinem
anfanglichen Zusammenhang unverkiirzt zur Geltung bringt, ihn aber auch
in seinem Geoffnetsein nach vorwérts zum Rechte kommen 1408t.

Wenn man es wagen will, das grole Werk kurz zu kennzeichnen, so kann
es vielleicht so geschehen, dafl3 die niichterne Besonnenheit seines Verfassers
wissenschaftlichen Thesen gegeniiber hervorgehoben wird. Er naht sich be-
hutsam dem einzelnen Psalm, erkliart ihn mit den Mitteln, welche die heutige
Forschung an die Hand gibt, doch ohne sich zum Anwalt einer bestimmten
Auffassung zu machen. Bevor er seine eigene Exegese vortrégt, 148t er gerne
die Meinung anderer zu Worte kommen. So wird der Leser zum freien Mit-
gehen angeregt, mit der Forschungslage vertraut gemacht und dabei — die
Sache gleichsam umkreisend — in den Text selber hineingefiihrt.

Wir freuen uns mit dem Verfasser, daf3 er seine vor mehr als zehn Jahren
aufgenommenen Forschungen zum Psalter zu solchem Ende hat fiihren
durfen, und wir danken ihm fur seine reiche Gabe.

Johann Jakob Stamm, Wabern|Bern.

Kurt ALAND, Die Sduglingstaufe im Neuen Testament und in der alten Kirche.
Eine Antwort an Joachim Jeremias. = Theologische Existenz heute, 86.
Minchen, Chr. Kaiser Verlag, 1961. 86 S. Fr. 6.50.

Joachim Jeremias verdffentlichte 1958 — als Kronung seiner verschiedenen
Arbeiten zu diesem Thema — das Buch «Die Kindertaufe in den ersten vier
Jahrhunderten» !, Die vorliegende Schrift von Aland ist, wie schon ihr Unter-
titel sagt, einer Nachprifung der Thesen von Jeremias gewidmet, dies in ei-
nem so ausschlieBlichen Sinn, daB andere Autoren, die zu &dhnlichen Er-
gebnissen wie Jeremias gekommen sind, nicht einbezogen werden (falls nicht
Jeremias sich ausdriicklich auf sie berufen hat) und andererseits nur die
Quellen zugrunde gelegt werden ohne Nennung von Autoren, die diese anders
als Jeremias beurteilen (auch die Kritik, die das Buch von Jeremias bisher
gefunden hat, bleibt daher unerwihnt). Man mag diese Beschriankung in
gewisser Hinsicht bedauern, muf3 aber zugeben, dafl sie auch ihre Vorziige
hat, indem die Auseinandersstzung mit Jeremias auf diese Weise einen sehr
geschlossenen Charakter erhilt. Thr Ergebnis ist eine vollige Ablehnung der
Thesen von Jeremias, indem dieser behauptet hatte, die Urkirche dirfte
von Anfang an Kinder jeden Alters beim Ubertritt der Eltern mitgetauft
haben, und sie sei etwa zwischen 60 und 70 n. Chr. dazu iibergegangen, auch
die in christlichen Ehen geborenen Kinder zu taufen, wiahrend Aland als Ge-
samturteil gewinnt, daBl eine Sduglingstaufe erst vom 3. Jahrhundert an
sicher nachweisbar sei.

Man muBl Aland nachrithmen, daB3 er Jeremias alle Gerechtigkeit wider-
fahren 140t, indem er ihn durch seine ganze Schrift hin ausfiihrlich und stets

1 Vgl. meine Besprechung in Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 306f.



372 Rezensionen

in korrekter Wiedergabe seiner Meinung zu Worte kommen 148t und dariiber
hinaus dem Leser — nach einem Kap. I «Vorwort» (S. 5f.) — in einem Kap. II
«Wandlungen» (8. 7-17) zunéchst den Inhalt des Buches von Jeremias im
Zusammenhang vorfithrt. Dies Kap. II hat seinen Titel daher, dal zu An-
fang (S. 7f.) mit Zitaten aus Harnack, Feine und Stauffer (RGG?) belegt
wird, wie ablehnend die Haltung der Forscher gegeniiber der Kindertaufe im
Neuen Testament noch in unserem Jahrhundert gewesen sei, bis dann die
¢«Kehrtwendung» vollzogen worden sei, deren Endstadium das Buch von
Jeremias darstelle. Auf S. 8-17 folgt dann die Ubersicht iiber das Buch von
Jeremias. In sie mischt sich nur selten bereits eine kommentierende oder
kritische Stellungnahme ein, so S. 12 unten, S. 14 Anm. 69 und S. 15 (zur
Kirchenordnung Hippolyts in der Deutung von Jeremias).

Die Kritik ist den folgenden Kapiteln vorbehalten. Bei ihnen verlafBt
Aland die (chronologische) Reihenfolge, in der die einzelnen Gegenstidnde bei
Jeremias abgehandelt werden (wie sie aus Kap. IT zu erkennen ist).

Aland untersucht in Kap. IIT zuerst «Die ersten sicheren Zeugnisse fur
die Ubung der Sauglingstaufe aus dem 3. Jahrhundert» (S. 17-28). Einlei-
tend beméngelt er, daf3 Jeremias «oft genug» mit Hypothesen operiere und
daB diese zunichst zwar als solche gekennzeichnet seien, dann aber unmerk-
lich sich in feststehende Tatsachen verwandeln (S. 18), ferner, da3 er sich
zu sehr von Voraussetzungen leiten lasse, die, beim Neuen Testament allen-
falls berechtigt, bei der Beurteilung spéaterer Jahrhunderte nicht angebracht
seien. Als Beispiel nennt er die Vorstellung von einer sog. « Ubertrittstaufe»
im Unterschied zur Taufe eines in christlicher Ehe geborenen Kindes (S. 18
bis 21). Diese Unterscheidung sei «nicht nur eine Konstruktion», sie habe
«auch nie existierty (8. 20). SchlieBlich wird noch die «Vorbemerkung» ge-
macht, es gehe beim ganzen Streit nicht um die Kindertaufe schlechthin,
sondern um die Sduglingstaufe (S. 21; vgl. schon S. 5). Dann werden «der
Reihe nach» (8. 21) Cyprian (S. 22), Origenes (8. 22-24) und die Kirchen-
ordnung Hippolyts (S. 24-28) behandelt, wobel wesentliche Korrekturen an
der Deutung durch Jeremias vorgenommen werden. Nicht anders verlduft
die Untersuchung in Kap. IV, «Die patristischen Aussagen tiber die Sduglings-
taufe von den Anfiéngen bis an den Ausgang des 2. Jahrhunderts» (S. 28-36).
Den Apostolischen Vitern (Didache, Hirt des Hermas, Barnabasbrief) wer-
den in Ergénzung des bei Jeremias Gebotenen einige wichtige Beobachtungen
entnommen (8. 29f.). Das gleiche gilt fiir Klemens von Alexandrien (S. 35f.).
Besonders wichtig erscheint die Behandlung von Aristides (S. 30-34). Die
Stellen 15, 11 und 17, 4 habe Jeremias «{iberinterpretiert» (8. 31), die Aus-
sage 15, 6, die die Taufe auch der Kinder aus christlichen Ehen ausdriicklich
in ein spéteres Alter verlege (8. 34), ilberhaupt nicht beachtet. In Kap. V
«Tertullian» (S. 36—44) folgt sodann eine gesonderte Untersuchung der Aus-
sagen dieses Kirchenvaters, wobei die von Jeremias beriicksichtigten Aus-
sagen durch weitere ergidnzt werden. Kap. VI gilt der Frage «Indirekte
Zeugnisse der Sauglingstaufe im 2. Jahrhundert ?» (S. 44-48). Aland zieht
hier auch den 1. Klem. heran (S. 45f.). An der Behandlung der Mértyrer-
akten durch Jeremias rigt er, dall die Auffassung von Jeremias im einen Fall
geingetragen» sei, im andern als «ausgeschlossen» gelten miisse (S. 47) und



Rezensionen 373

daBl Jeremias sich mitunter «so schwebend» ausdriicke, daB3 er beim Leser
Assoziationen auslése, fiir die der Text die Beweislast nicht tragen kénne
(S. 48). Besonders gespannt ist man auf Kap. VII, «Das Zeugnis der christ-
lichen Inschriften» (S. 48-53), da diese in der Beweisfiihrung von Jeremias
eine sehr grofle Rolle spielen. Auch hier werden jedoch dessen Deutungen
energisch zurechtgeriickt.

Dann erst wendet sich Aland dem Material des Neuen Testaments zu. In
Kap. VIII behandelt er umsichtig und iiberzeugend «Paulus und die Urge-
meinde» (S. 53-59): 1. Kor. 7, 14 und Apg. 2, 38. In Kap. IX kommt «Die
‘Oikos-Formel’y an die Reihe (8. 60-67). Das Ergebnis ist, daf3 deren bis-
herige Geltendmachung (durch Stauffer und Jeremias) nur als «unzuldssig»
(S. 65) bezeichnet werden kénne. Ahnlich wird in Kap. X, «Die Perikope von
der Segnung der Kinder» (S. 67-71), mit der exegetischen MiBdeutung auf-
gerdumt, die mit dieser Stelle getrieben worden ist. Es folgt ein abschlieBen-
des Kap. XI, « Wann und weshalb kam es zur Einfiihrung der Sduglingstaufe ?»
(8. 71-82). Die frithesten Zeugnisse fir die Sduglingstaufe stammten erst
aus der Zeit zwischen 200 und 250 (S. 73); Hauptgrund zu ihrer Einfithrung
sei offensichtlich die damals aufgekommene Uberzeugung gewesen, auch der
Saugling habe, selbst wenn er von christlichen Eltern stamme, Anteil an der
Stinde (S. 75).

Als Kap. XII folgt noch ein «Nachwort: Sduglingstaufe heute ?» (S. 82
bis 86). Nachdem Aland schon im Vorwort bekannt hat, dal} er fiir seine
Person die Kindertaufe bzw. Sauglingstaufe in der Kirche heute «nicht nur
fur notwendig, sondern auch fiir legitim» halte (S. 6), untermauert er hier
seine Uberzeugung, daB mit der Sauglingstaufe «in einer neuen Zeit auf eine
neue Weise das vollstreckt wird, was in der alten Zeit auf andere Weise ge-
schah» (S. 84).

Die vorliegende Besprechung wird schon gezeigt haben, dal der Rezensent
auf seiten von Aland steht (wobei mir zur Genugtuung gereicht, daf3 die in
meiner Besprechung der Schrift von Jeremias? geltend gemachten Be-
denken sich auch bei Aland finden). Alands Schrift scheint mir eine brillante
Leistung zu sein. Es wird Jeremias schwer fallen, «wider den Stachel zu
lécken». Man darf gespannt sein, wie das Echo ausfallen wird.

Beigefiigt sei, dall die Schrift von Aland uber das viele Belehrende und
Erhellende hinaus, das sie zur Frage des Alters der Sauglingstaufe beisteuert,
auch allerlei wichtige methodische Einsichten vermitteln kann (vgl. z. B.,
was 8. 81 Anm. 372 {iber die unterschiedliche Geltung bestimmter An-
schauungen, etwa der Parusieerwartung, in den einzelnen Kirchenprovinzen
und Gemeinden gesagt wird). — Druckfehler: S. 57 Anm. 293 sollte es «von
nicht wenigen Exegeten» heillen; S. 67 Zeile 7: «nirgendwo»; S. 69 Zeile 33
fehlt die SchluBklammer. Wilhelm Mzichaelis, Bern.

RuporLr HERMANN, Gesammelte Studien zur Theologie Luthers und der Re-
formation. Gottingen, Vandenhoek & Ruprecht, 1960. 500 S. DM 32.—.

Es ist in unserer Zeit unter den deutschsprachigen Theologen Mode ge-
worden, «Gesammelte Aufsitze» herauszugeben. Bei manchen Theologen

2 Anm. 1.



374 Rezensionen

ist ein solcher Sammelband nur Ersatz fiir das von Schiilern und Gleich-
gesinnten lingst erwartete, grundlegende Werk. Das Erscheinen derartiger
Sammlungen, deren einzelne Stiicke noch dazu erst kiirzlich erschienen und
leicht zugénglich sind, wird begreiflicherweise selten mit groBer Freude
begrif3t.

Anders ist es mit dem vorliegenden Buch. Es enthilt Studien, die in
einem Zeitraum von 35 Jahren geschrieben wurden und zum Teil nur schwer
erreichbar sind. Diese Sammlung ersetzt nicht, sondern begleitet und er-
ginzt das groBe Werk des Autors (Luthers These «Gerecht und Sinder zu-
gleich», 1930). Wie jenes befassen sich auch die hier gesammelten Aufséitze
zum groflen Teil mit dem Zentralthema der Lutherschen Theologie, mit der
Rechtfertigungslehre. Sie ist nach der Ansicht des Verfassers nicht nur fir
Luther der Schlissel zum Verstindnis der Bibel, sondern auch der Schliissel
zum Verstdndnis der Theologie Luthers.

Hermann gehort zur zweiten Generation der Luther-Renaissance. Seine
Studien kniipfen an die Arbeiten von K. Holl, W. Walters, S. Seeberg usw.,
indem sie diese teils weiterfuhren, teils korrigieren. So ist eine der immer
wieder auftauchenden Hauptfragen die, ob Luthers Rechtfertigungslehre
als forensisch oder effektiv zu verstehen sei. Im Gegensatz zu der voran-
gehenden Forschung interpretiert er sie mehr als eine forensische, versucht
aber den aus falscher Fragestellung resultierenden (Gegensatz der beiden
Auffassungsweisen aufzulésen, indem er die Rechtfertigung nach Luther als
«Gemeinschaftstatbestand» versteht. Sie beruht zwar ganz auf der Gnade
Gottes, ist aber «nicht blo3 Urteilsspruch, sondern Evangelium... Als solche
gehort sie zu Gottes schopferischem Wort. Sie konstatiert nicht bloB etwas
Vorhandenes, sondern. stiftet Gemeinschaft oder setzt doch neu in sie ein.
Und solche Gemeinschaft ist Leben. Wie sollte die Gemeinschaft mit Gott
also ohne ,Effekt® sein ?» (S. 380). Die vielen Abschnitte, die sich mit diesem
Thema befassen, sind dulerst interessant und anregend. Man fragt sich, ob die
Rechtfertigungslehre von Calvin hier nicht ganz in der Ndhe zu suchen ware ?
Die eigenartige Verkniipfung von Justificatio und Santificatio in der Instituti-
on, ihre Einheit in der Gemeinschaft mit Christo, deutet in dieser Richtung.

Es ist dem Berliner Systematiker hoch anzurechnen, dal er nicht nur
theologisch, sondern auch historisch zu deuten weill. Seine Arbeit ist Luther-
Exegese im besten Sinne des Wortes. Zwar besitzt dieser Exeget einen
Schlissel, sucht aber immer, durch oft exakte Kleinarbeit die inneren Zu-
sammenhénge der Aussagen Luthers aufzudecken und ihn dariiber hinaus
immer in seinem zeitlich-geschichtlichen Rahmen zu verstehen. Ein Kleinod
in dieser Beziehung ist der Aufsatz iber Luthers Simson-Deutung.

Ein besonderes Merkmal dieser Lutherauslegung ist die Bemiihung des
Verfassers, stets die Gegenwartsbedeutung von Luthers Lehre aufzuzeigen.
Das geschieht aber nicht in der Weise, daB er Luther von den heutigen
Problemstellungen her befragt, sondern so, dal er Luther befragt und die
Aktualitat der gewonnenen Antworten zeigt.

Eine Anzahl von Artikeln tiber verschiedene Probleme der Reformations-
theologie ergénzt die Sammlung, die sich doch hauptséichlich mit Luther
beschéftigt. Gyula Bdrczay, Oberwil, Kt. Baselland.



Rezensionen 375

Fritz Busser (Hrsg.), Beschreibung des Abendmahlssireites von Johann
Stumpf. Auf Grund einer unbekannt gebliebenen Handschrift ediert. (Ver-
offentlichungen der Rosa Ritter-Zweifel-Stiftung, hrsg. von Robert Ritter-
Zweifel, Historische Reihe.) Ziirich, Verlag Berichthaus, 1960. 235 S.

Der Herausgeber des vorliegenden Werkes, Pfarrer in Biilach, hat sich
bereits um die Mitherausgabe der Schweizer- und Reformationschronik Jo-
hannes Stumpfs verdient gemacht. Jetzt legt er dessen Beschreibung des
Abendmahlsstreites vor, die handschriftlich im Staatsarchiv Ziirich auf-
bewahrt wird, und auf die Leo Weisz in den «Zwingliana» 1931 erstmals auf-
merksam gemacht hat.

Mit dieser Beschreibung hat der als Pfarrer und Dekan im Ziircher Ober-
land wirkende Chronist und Reformator Johannes Stumpf (1500-1574) die
dlteste Darstellung des Abendmahlsstreites geliefert — nicht Heinrich Bul-
lingers Schwiegersohn Ludwig Lavater, dem man allgemein dieses Pradikat
auf Grund seiner 1563 bei Christoph Froschauer erschienenen «Historia de
origine et progressu controversiae sacramentariae de coena Domini» zuge-
sprochen hat. Stumpf hatte dagegen den 1. Teil seiner Beschreibung bereits
1538 abgeschlossen, den 2. Teil spitestens 1562, Niemand anders als Bullinger
hat eine Veroffentlichung dieser Darstellung verhindert, die in der Haltung
des persénlichen Miterlebens der Ereignisse und in der unbedingten kom-
promiBlosen theologischen Nachfolge Zwinglis von der Auffassung des
Bullinger-Kreises «nicht unwesentlich abwich», wie schon Leo Weisz dar-
getan hat. Damit ist der Nachwelt eine der charaktervollsten und anschau-
lichsten zeitgendssischen Darstellungen des Abendmahlsstreites vorenthalten
geblieben, deren Méngel von damals den Wert fiir den heutigen Forscher
darstellen.

J. Stumpf ging es um eine historische Ubersicht des Streites, wobei er
nach einer durchaus persénlichen, doch sachlich gehaltenen Darstellung und
Wertung der Grundpositionen Luthers und Zwinglis weitgehend Quellen-
material zu Wort kommen 148t, das die vorliegende Edition in der Tat ge-
radezu zu einem Quellenbuch werden 1468t. So hat J. Stumpf die wesentlichen
AuBlerungen Luthers und Zwinglis zur Abendmahlsfrage und dann eine Fiille
von Quellen, angefangen von den Marburger Artikeln, der Wittenberger
Konkordie bis hin zu dem Brief Luthers vom 31. August 1543 an Froschauer
wegen der iibersandten Ziircher Bibel, in seine Darstellung eingestreut. Fiir
J. Stumpf, der Luther zwar die Hauptschuld am Abendmahlsstreit zuspricht,
ist dieser doch «ein gelerter, weltwyser und hoch erfarner mann». Und so
sehr Stumpf Zwinglis Auffassung teilt, ist er doch bemiiht, die historischen
und politischen Zusammenhinge tiber den dogmatischen Fragen nicht zu
kurz kommen zu lassen. Den Konkordienbemiithungen Bucers, denen Stumpf
ausgesprochen skeptisch gegeniibersteht, versagt er die Anerkennung der
ehrlichen Absicht nicht, obwohl die Entwicklung seiner Skepsis Recht ge-
geben hat. Die sprachliche Gestalt, in die J. Stumpf seine Beschreibung ge-
kleidet hat, ist fur den Leser nicht zuletzt das Anziehende an dieser Dar-
stellung; und es ist wohl nicht zu hoch gegriffen, wenn in der Einleitung zur
vorliegenden Edition Stumpf unter die besten epischen Gestalter der schwei-
zerischen Literaturgeschichte eingereiht wird.



376 Rezensionen

Die genaue Textgestaltung und eingehende Kommentierung und Wort-
erklirung erhthen den Wert dieser Publikation, die sowohl fiir den engeren
Bereich der Erforschung der Geschichte des Abendmahlsstreites als auch fir
einen breiteren Leserkreis von nicht geringem Interesse sein diirfte?l.

Ernst-Wilhelm Kohls, Miinster ¢. W.

RowarLp E. OsBORN, Der GQeist des amerikanischen Christentums. Deutsch von
Chr. Schiitze. = Die Kirchen der Welt, Reihe B, 1. Stuttgart, Evange-
lisches Verlagswerk, 1960. 227 S.

Das Buch (im Original The Spirit of American Christianity) ist von einem
Amerikaner fiir européische Leser geschrieben und will, liebevoll, aber auch
kritisch, den amerikanischen Protestantismus in seiner besonderen Prigung
schildern. Der Verfasser kommt aus der Tradition der groflen Revivals und
gehort selber zu den 6kumenisch aufgeschlossenen Diseciples of Christ.

Er mochte vor allem das zeigen und erkléren, was dem Européer zunéchst
ungewohnt ist: die Freiheit der amerikanischen Kirchen vom Staat, ihre
vereinsméafige Organisation, die grofle evangelistische Aktivitéit, die starke
Bedeutung des Laienelements, das (gegeniber Europa) viel geringere Ge-
wicht sowohl der akademischen Theologie wie der liturgischen Tradition.
Die starke Zersplitterung der Denominationen und die heutigen Einigungs-
bestrebungen werden dargestellt. Der Verfasser skizziert auch die geistigen
Hauptstromungen, die in den letzten Jahrzehnten das christliche Denken
in den USA beeinfluBt haben: Liberalismus, social gospel, Fundamentalis-
mus, schlieBlich die sog. Neu-Orthodoxie (diese Nomenklatur ist sicher un-
gliicklich), das heiBit die Theologie von Niebuhr, Tillich u. a. Osborn hélt
dafiir, daB die eigentliche Gldubigkeit des amerikanischen Volkes von diesen
Stromungen im wesentlichen unberiihrt blieb und viel stdrker bestimmt war
und ist einesteils von der biblischen Substanz, andernteils von der besonderen
Wesensart des amerikanischen Geistes: dem européischen (urspriinglich
hauptséchlich puritanischen) Erbe; dem Erlebnis des Pionierdaseins, das den
Volkscharakter wihrend Generationen priagte; schlieBlich den sozialen
Strukturverdnderungen unserer Zeit.

Heute ist die Stellung der Kirchen im Volksleben statistisch wesentlich
starker als in fritheren Jahrzehnten (609, der USA-Bevélkerung gehéren
heute einer Kirche an, 1910 waren es nur 369, 1940 499,). Osborn weist
aber sehr deutlich auch auf die fragwiirdigen Aspekte dieser zunehmenden
«Christlichkeit» hin: das kirchliche Christentum profitiert heute weithin vom
allgemeinen Zug zum Konformismus. Es handelt sich um eine «Erweckung
ohne Bufle»: das amerikanische Selbstgefiihl — in der ideologischen Kampf-
stellung gegen Nazis und Kommunisten — wurde christlich untermauert.
Osborn schlieBt aber nicht mit solcher Kritik, sondern mit positiven Akzen-

1 In den Anmerkungen (S. 184, Anm. 6) wird die Bucer-Bibliographie von
R. Stupperich, Schr. Ver. Ref. Gesch. 169 (1952), irrtiimlich H. Bornkamm
zugeschrieben (der allerdings in dem gleichen Band einen Beitrag iiber
«Martin Bucers Bedeutung fiir die européische Reformationsgeschichte» ver-
offentlicht hat).



Rezensitonen 377

ten: trotz allem ist in den USA echtes, lebendiges Christentum unzweifelhaft
und wirksam da.

Osborns Buch basiert auf soliden historischen und theologischen Kennt-
nissen, ist fliissig geschrieben und kann wesentliches zum rechten ékumeni-
schen Verstidndnis beitragen. Es ist deshalb zu begriilen, da3 es in deutscher
Ubersetzung die Reihe B der neuen Sammlung «Die Kirchen der Welt»
er6ffnet. Andreas Lindt, Worb (Kt. Bern).

OsrAR MoOPPERT, 60 Jahre selbstindige reformierte Basler Kirche. Beitrige zur
Geschichte eines stadtischen Kirchenwesens. Basel, Friedrich Reinhardt AG.,
1961. 161 S. Fr. 12.—.

Am 1. April 1911 trat nach langjéhrigen Beratungen und Verhandlungen
der neue rechtliche Status der Basler Kirche in Kraft. Bisher Staatskirche,
wurde sie nun selbstdndig, behielt aber die Privilegien einer 6ffentlich-recht-
lichen Personlichkeit. Uber das seither verflossene halbe Jahrhundert be-
richtet der iber 80jdhrige Verfasser, der als langjéhriger Basler Gemeinde-
pfarrer den GroBteil der von ihm dargestellten Ereignisse und Entwick-
lungen selber miterlebt hat. Man spiirt der liebevollen Darstellung auf Schritt
und Tritt die starke innere Anteilnahme an. Gerade die subjektive Prigung
gibt dem Buch sein lebendiges Kolorit. In der Schilderung und Deutung der
historischen Zusammenhinge héalt sich der Verfasser mit Recht an Paul
Burckhardts ausgezeichnete «Geschichte der Stadt Basel».

Mopperts Buch gibt Einblick in die mannigfachen Probleme und Auf-
gaben, die sich der Kirche von Basel-Stadt in den letzten Jahrzehnten ge-
stellt haben. Es gibt Rechenschaft {iber vieles, was im Raum dieser Kirche
erstrebt und erarbeitet wurde, und wird von manchem innerhalb und auBler-
halb von Basel mit Gewinn und Freude gelesen werden.

Andreas Lindt, Worb (Kt. Bern).

EyiL BRUNNER, Die christliche Lehre von der Kirche, vom Qlauben und von der
Vollendung. = Dogmatik, 3. Zirich und Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1960.
503 S.

Wenn ein Theologe vom Format Emil Brunners seine Dogmatik abschlief3t,
so ist das eine Begebenheit, die die Aufmerksamkeit aller theologisch Interes-
sierten hervorruft. Die Freude dariber, daf3 der Verfasser sein Werk hat voll-
bringen koénnen, ist allgemein, und sie ist um so begriindeter, als der Ver-
fasser wegen Kranklichkeit seine Arbeitsmoéglichkeiten reduziert sah. In
einem Nachwort sagt er, dal die seine Arbeit erschwerenden Umsténde der
letzten Jahre und insbesondere der letzten Monate ihn dazu bewogen haben,
im Sinne einer Konzentration der Krifte weitgehend darauf zu verzichten,
den SchluBband seiner Dogmatik mit dem gelehrten Apparat an Dokumen-
tation und Hinweisen auszustatten, «der ublicherweise als Ausweis der
Forschungstétigkeit einem solchen Buch mitgegeben wird». Diese Unter-
lassung hat sich Emil Brunner aus besseren Griinden als die Meisten erlauben
konnen. Wenige Dogmatiker haben wie er in der einen schwerwiegenden
Monographie nach der anderen die wichtigsten Glaubensfragen behandelt,
ehe er schliefllich eine allseitige Darstellung des christlichen Glaubens vorlegt.



378 Rezensionen

Die Dogmatik Brunners ist nach dem folgenden Plane aufgebaut: 1. Der
ewige Grund der gottlichen Selbstmitteilung. 2. Die geschichtliche Ver-
wirklichung der géttlichen Selbstmitteilung. 3. Die Selbstmitteilung Gottes
als seine Selbstvergegenwirtigung durch den Heiligen Geist. 4. Die Vollen-
dung der géttlichen Selbstmitteilung in der Ewigkeit. Der jetzt vorliegende
dritte Band umfal3t die beiden letztgenannten Teile unter der Rubrik «Die
christliche Lehre von der Kirche, vom Glauben und von der Vollendung».

Im ersten Hauptstiick des Buches wird der Begriff Ekklesia behandelt.
Dieser Begriff soll nach Brunner nicht mit «Kirche» iibersetzt werden, so dall
man das eigentlich ganz und gar Nichtinstitutionelle, die Bruderschaft der
durch die Verséhnung in Jesus Christus Verbundenen und durch den Hei-
ligen Geist allein Geleiteten, mit «einer sakral-sakramentalen Institution»
gleichstellt.

Im zweiten Hauptstiick ist von einem anderen, nach Brunner ebenso ver-
héngnisvoll milBverstandenen Begriff, dem der Pistis, die Redel. Brunners
Auslegung dieses Begriffs ist durch seinen bekannten Gedanken an die per-
sonale Korrespondenz bestimmtZ2. Sein stetiger Kampf gegen jede intellek-
tualistische Verengerung des christlichen Glaubens soll auch mit Dankbar-
keit notiert werden. Trotzdem fiihlt man sich genotigt, sich gegen die These
zu verwahren, daf3 die Theologie erst in der allerletzten Zeit begonnen habe,
zwischen dem glaubenweckenden Kerygma und der zu glaubenden Lehre zu
unterscheiden (S. 189). Auch lange bevor «Kerygma» ein theologisches Mode-
wort wurde, diirfte die Lehre nicht nur als zu glaubende Lehre, sondern auch
als glaubenweckendes Kerygma aufgefallt worden sein. Eine Verwahrung
scheint dem Besprecher auch notwendig gegen die Darstellung «der ortho-
doxen Lehre des Luthertums» hinsichtlich des Empfangs der Gnade. Brunner
sagt, daBl dieser Empfang nicht als ein Geschehen gedacht werden darf, «bei
dem der Mensch rein passiv als behandeltes Objekt (truncus et lapis), nicht
aber als Subjekt zugegen wire» (8. 322), Er sagt auch, da im orthodoxen
Bekenntnis mit nackten Worten erklirt wird, im Empfangen der Gnade
komme dem menschlichen Faktor «nur die Rolle eines truncus et lapis» zu,
und meint, daf3 dies eine Ausschaltung des menschlichen Subjekts sei, wo-
durch die Briicke zum alttestamentlichen Glaubensbegriff abgebrochen sei
(S. 313). Dazu ist zu sagen, dal die Konkordienformel ihre Darstellung des

! Wenn Brunner sagt, daB die Ubertragung des Neuen Testaments ins
Lateinische an der tragischen Fehlentwicklung des Glaubensversténdnisses
in der kirchlichen Lehrtradition erheblichen Anteil habe (S. 205), erinnert
man sich an M. Heidegger, der in «Holzwege» schreibt, daB die Ubersetzung
der griechischen Wérter in die lateinische Sprache keineswegs der harmlose
Vorgang sei, fiir den er gehalten wird. « Vielmehr verbirgt sich hinter der an-
scheinend wortlichen und somit bewahrenden Ubersetzung ein Ubersetzen
griechischer Erfahrung in eine andere Denkungsart.... Die Bodenlosigkeit des
abendléindischen Denkens beginnt mit diesem Ubersetzen» (S. 13).

? Dieser Gedanke hat neulich den finnlandischen Theologen Yrj6 Salaka
veranlaf3t, seine Dissertation iiber Brunners Theologie 1914-1937 «Person
und Offenbarung» zu betiteln (Helsinki 1960).



Rezensionen 379

Menschen als truncus et lapis gerade auf alitestamentliche Zitate stiitzt (Hes. 36,
26; Dan.5,21; Hos. 6, 5; Ps. 73, 22): «Derhalben auch die Heilige Schrift des
unwiedergeborenen Menschen Herz einem harten Stein, so dem, der ihn an-
riihret, nicht weichet, sondern widerstehet, und einem ungehobelten Block
und wildem, unbéndigem Tier vorgleichet, nicht, daB3 der Mensch nach dem
Fall nicht mehr eine vorniinftige Kreatur sei oder ohne Gehor und Betrach-
tung des géttlichen Worts zu Gott bekehret werde...» (Solida Declaratio, IT)2.
Von einer Ausschaltung des menschlichen Subjekts ist hier gar nicht die
Rede. So verhilt es sich auch nicht in dem Kommentar der Konkordien-
formel zu dem von Luther gebrauchten scholastischen Ausdruck pure pas-
sive: Der Heilige Geist wirkt «tanquam in subjecto patiente, das ist, da der
Mensch nichts tut oder wirket, sondern nur leidet». Will man die Ausdriicke
Subjekt-Objekt beniitzen, mull man wohl sagen, da3 der Mensch auch nicht
hier allein «als behandeltes Objekt» betrachtet wird. Die Konkordienformel
figt nédmlich hinzu: «nicht als ein Bild in ein Stein gehauen, oder ein Siegel
ins Wachs, welches nicht drumb weil3, solches auch nicht empfindet noch
will, gedriickt wird.»*

Zu dem Interessantesten der Dogmatik Brunners gehért die Behandlung
von Luthers Ubersetzung der Dikaiosyne theou als «Gerechtigkeit, die vor
Gott gilt». Diese nach Brunner geniale Ubersetzung, die wirklich den Kern
der Sache treffe, hidlt Brunner doch fiir eine Verkiirzung des paulinischen
Gedankens. Luthers Ubersetzung sei eine «Wendung vom theozentrischen
Thema (Reich Gottes) zum anthropozentrischen (Heil)» (S. 249) und habe sich
«im Gebiet des Luthertums ziemlich fatal ausgewirkt, indem sie das Heil des
Menschen und nicht die Sache Gottes in den Mittelpunkt stellt» (S. 236). Hier-
gegen kann man ein Lutherzitat wie folgendes stellen: «Derhalben, auf daB
wir das Reich Gottes nicht umb unsernwillen begehrn, wird zum Ersten ge-
setzt die Beheiligung des gottlichen Namens, also, dafl wir in dieser Meinung
bitten sollen, selig zu werden, und das Reich Gottes zukommen, nit darumb,
daBl es uns wohl gehe, sonder, daBl der Name und Ehre und Glorie Gott des
Herrn gepreiset und gemehret werd... Also, dal wir Gott zum Allerersten,
und uns zum Letzten setzen» (Eine kurze und gute Auslegung des heiligen
Vater Unsers vor sich und hinter sich)?.

Meine Einwénde haben nicht sagen wollen, daB Brunners Lutherbehand-
lung nicht tiefbohrend sei. Brunner betrachtet Luther als nicht nur den
ersten, sondern auch den gréB3ten der Reformatoren (S. 94), und Luther ist
eine der Quelladern, aus denen der christliche Glaube durch Brunners Ver-
mittlung den modernen Menschen, fiir welche seine Dogmatik geschrieben
ist, echt und frisch hervorstréomt. Brunner sagt (S. 111): «Das erste Wort,
das wir beim Riickblick auf die Geschichte zu sprechen haben, ist... zweifel-
los ein Wort tiefster Dankbarkeit gegeniiber unseren reformierten und lu-
therischen Glaubensvitern.» Das letzte Wort dieser Besprechung soll auch
ein Wort tiefster Dankbarkeit gegeniiber Emil Brunner sein.

Benkt-Erik Benktson, Eskilstuna, Schweden.

3 Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche (1930),
S. 879. ¢ Ebd., S. 910.

5 Luthers sémtliche Werke, Erl. Ausg., 45, 1. Aufl., S. 209. 210.



380 Rezenstonen

HeERMANN NoAck, Sprache und Offenbarung. Zur Grenzbestimmung wvon
Sprachphilosophie und Sprachtheologie. Giitersloh, Gerd Mohn, 1960. 224 S.
DM 24.80.

Die moderne Sprachphilosophie nimmt lieber die Form von Diskussions-
beitrigen in einer aktuellen Situation an, als systematische Darstellungen
einer Position oder eines Problemkreises zu leisten. Besonders gilt das von
dem Grenzgebiet zwischen Philosophie und Theologie, auf dem sich die hier
zu behandelnde Arbeit bewegt. Nach seinem Programm und seiner Methode
will aber das Buch eben keine theologisch-apologetische Auseinandersetzung
mit philosophischen Positionen sein. Vielmehr mdchte der Verfasser gerade
eine systematische Darstellung «der Leistung der Sprache fiir das geistige
Leben des Menschen» bieten. Sein Gegenstand ist also das theologisch wich-
tige und doch wenig bearbeitete Verhéltnis zwischen Sprache und Wort
Gottes, zwischen der Vernunft der Sprache und der Offenbarung im Wort,
zwischen Sprachphilosophie und Sprachtheologie, Vernunft und Glaube.

Im Anschlufl an W. von Humboldts «energetischer» Sprachtheorie sowie
an die Lehre von einer hermeneutischen Funktion der Sprache, und mit
Hilfe einer phenomenologischen Funktionsanalyse entwickelt der Verfasser
seine Auffassung iiber die Stellung und Bedeutsamkeit der Sprache im Rah-
men der Anthropologie. «Im Sinne der ontologischen Grundstruktur des
Menschseins schlechthin» sei die Sprache «so etwas wie das Grundgeschehen
des menschlichen Daseins». Der Verfasser nimmt eine vermittelnde Stellung
zwischen einer idealistischen und einer positivistischen Sprachauffassung
ein. Zwar gibt es keine Welt «an sich», die in der Sprache ein Parallelsystem
von Zeichen gefunden hétte, sondern die eine Wirklichkeit wird mitsamt
ihrer Bedeutung fiir uns erkannt und in der Sprache interpretiert. Und doch
ist in der Sprache ein Welt- oder Selbstverstdndnis geschaffen, das eben
auf einer im Verhiltnis zum Menschen objektiven, vom Menschen unab-
héngigen Situation und Wirklichkeit beruht.

Der erste Teil des Buches: Die Begrenzung der Sprachphilosophie an der
Sprachtheologie, behandelt erkenntnistheoretische und sprachwissenschaft-
liche Probleme und Theorien sowie die ethischen und dialogischen Aspekte
der Sprache. Im zweiten Hauptteil: Die Begrenzung der Sprachtheologie
an der Sprachphilogsophie werden religionsphilosophische und theologische
Verhdéltnisse erértert. Ein Kapitel wird Begriff und Phénomenologie des
Mythos gewidmet, wobei es dem Verfasser daran liegt, den funktionellen
Zusammenhang zwischen Mythos und Sprache aufzuzeigen. Der Mythos
setzt voraus und enthiillt die weltschépferische Macht der Sprache, «die ein
gegen den Menschen selbst Gewalt ausiibendes Dasein hat». Hier ist die Un-
tersuchung von der aktuellen Entmythologisierungsdebatte gepriagt. Auller-
dem sagt der Verfasser im Rahmen seiner ganzen Darstellung viel Kluges
iiber den prinzipiellen Unterschied zwischen Wort Gottes und Menschenwort.
Dieser Unterschied schliet nicht aus, daB3 eben die Sprache als Transparent
fur die Offenbarung im Wort erscheint und Ansprechbarkeit des Menschen
durch Offenbarung und Verkiindigung begriindet.

Der Verfasser nimmt in seiner griindlichen, wenn auch nicht direkt span-
nenden Darstellung keine extremen Standpunkte ein und 1Bt die im Zu-



Rezensionen 381

sammenhang vorkommenden kontroversiellen Fragen unentschieden. Er be-
rithrt aber fast alle Fragestellungen, die fiir sein Thema von Belang sind,
und gibt dadurch eine ausgezeichnete Einfithrung in dieses Grenzgebiet der
Sprachphilosophie. Stdsel Krosby, Oslo.

Karrt HeiNricE RENGSTORF, Die Auferstehung Jesu. Form, Art und Sinn
der urchristlichen DBotschaft. 4. Aufl. Witten/Ruhr, Luther-Verlag, 1960.
172 S.

A revision of the 1955 edition, this book represents an advance towards
the author’s hope of producing a comprehensive work on the resurrection
of Christ. For the present the crucial matter of the centrality of the resur-
rection in the primitive Christian kerygma is set forth in detail and exegetical
skill. Rengstorf adduces much evidence to show that the basic Christian
raessage regarding the cross and the forgiveness of sins, the eschatological
hope, and consequent ethical responsibility was grounded upon the historical
event of Jesus’ bodily resurrection. Any attempt to spiritualize the resur-
rection or remove it from real history leads to the evaporation ofthismessage
and the disintegration of the Church. The power of this book lies not in its
philosophical interactions but in its exegesis of key passages and in its studies
of the crucial words relating to the resurrection, e.g., 0@dfjvai, éyelperv, dok-
aofjvo, and udpTug. Danzel P. Fuller, Neuallschurl, Kt. Baselland.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewEeiz. The Ecumenical Review 13, 4 (1961): A. N. Wilder, Eleutheria
in the New Testament and Religious Liberty (408-420); A. F. Carrillo de
Albornoz, Main Principles of Religious Liberty proclaimed by Ecumenical
Bodies (421-426); A. Harmann, S. J., The Principles on which <« Religions-
freiheit’” is based in Catholic Theology (427—433); P. D. Devanandan, The
Hindu Conception of Religious Liberty in the Melting-Pot (439-449); E. H.
Douglas, The Theological Position of Islam concerning Religious Liberty
(450-462); O. F. Nolde, The Competing Claims of Fellowship and Fidelity
(469-476). Internationale kirchliche Zeitschrift 51, 2 (1961): E. Gaugler, Der
Geist und das Gebet der schwachen Gemeinde (67-94); B. A. van Kleef,
Aegidius de Witte, IT (95-127). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 117,
15: Fr. Hoch, Die institutionelle Diakonie in der heutigen Gesellschaft
(226-230). 16: G. Jacob, Der Dienst in der Gemeinde (242-245). Neue Zeit-
schrift fiir Misstionswissenschaft 17, 2 (1961): C. Madigan & N. P. Cushner,
Tamontaka Reduction. A Community Approach to Mission Work (81-94);
N. Kowalsky, Inventario dell’Archivio storico della S.Congregazione de
propaganda fide, IT (109-117); E. Diemer, Essai de bibliographie des travaux
bibliques des Péres Blancs en Afrique (127-134); J. Metzler, Madagassische



	Rezensionen

