
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 5

Artikel: Tertullien et l'Institutum neronianum

Autor: Saumagne, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tertullien et l'Institutum neronianum

l.
Nous tiendrons d'abord pour acquis que l'apôtre Paul est réellement

venu de Jérusalem et de Césarée à Rome, pour y comparaître
devant le «tribunal de César», et qu'il y a été jugé, condamné à mort
et exécuté. Les Actes des Apôtres, dans l'une de leurs parties
généralement soustraites aux scepticismes de la critique la plus
exigeante, nous assurent de la réalité et du voyage et du procès - encore
qu'ils ne nous disent rien positivement de son issue (Actes, XXVIII,
14-31).

Paul est venu à Rome en une qualité que définira le jurisconsulte,
celle d'«accusé renvoyé à la juridiction de l'empereur (ici, Néron),
par le gouverneur de la province (ici, le procurateur Porcius Fes-
tus)»1. Ce transfert de la personne de Paul est à peu près universellement

expliqué par le fait qu'il «avait interjeté appel à César» d'une
sentence que le gouverneur aurait prononcée contre lui à l'avantage
des Juifs de Jérusalem, qui l'accusaient judiciairement d'apostasie
à la Loi, de profanation du Temple et de constitution de faction
séditieuse. Je pense quant à moi, que Paul n'a jamais eu matière
à relever appel de quelque décision que ce fût2. En elfet, on a
toujours été embarrassé d'observer que les Actes ne nous montrent pas
le procurateur rendant un jugement. On voit seulement Festus qui
pose à Paul la question: «Veux-tu aller à Jérusalem pour y être
jugé?»; et Paul qui répond: «Je recours à César»; à quoi Festus
réplique: «Tu iras donc devant César!» (Actes, XXV, 9. 10). En
fait, Paul apparaît comme choisissant sa juridiction.

Nous ne pouvons pas éviter, à cette occasion, de penser qu'il
avait le droit de le faire. Il était, en effet, à la fois citoyen romain
de naissance, sans avoir toutefois radicalement perdu à certains
égards sa qualité de citoyen pérégrin de la ville libre de Tarse par
droit d'isopolitéia ; et, enfin, il était ressortissant confessionnel de la
juridiction hiérocratique de la ville libre de Jérusalem, lieu du délit
reproché, et cité de ses accusateurs.

1 Papinien, Dig., 42, 4, 13.
2 C'est l'opinion de L.Wenger, DieQuellen des römischen Rechts (1953), p. 292.



Gh. Saumagne, Tertullien et VInstitution neronianum 335

Il vient ainsi à l'esprit que le procurateur ne pouvait pas ignorer -
Paul d'ailleurs ne se serait pas fait faute de le lui rappeler - que le

statut civique du prévenu était le même que celui qu'une décision
du Illvir Octave avait naguère accordée à des habitants de la ville
asiatique de Rhésos; de ces citoyens d'une ville libre, il avait fait
des citoyens romains, tout en leur laissant le privilège de se réclamer
de la cité de leur patrie3. Plus spécialement, s'ils étaient poursuivis
en justice, ils avaient la faculté de choisir leur forum. Et celui-ci
pouvait être le tribunal de toute ville libre, parmi lesquelles comptait
Tarse, où nous admettrons qu'une catégorie de naturalisés romains
(où figuraient Paul et ses ascendants) jouissaient de la même

prérogative. Le tribunal pour lequel de tels citoyens pouvaient opter
était aussi celui du magistrat romain local. Et c'était enfin celui
d'un magistrat de Rome ou d'Italie, du plus élevé même d'entre
ceux-ci, qui s'ouvrait naturellement à quiconque, en province, se

heurtait, - comme Paul à Césarée, - à un refus de statuer opposé

par le juge local. Eestus n'avait donc pû qu'interroger Paul sur le
choix de juridiction qu'il désirait faire, et qu'inviter les Juifs, ses

accusateurs, à suivre à Rome, devant Néron, leur libellus accusa-
tionis.

Nous admettrons donc (pour d'autres et diverses raisons) que
Paul est arrivé à Rome, en convoi de prévenus surveillés, en qualité
de reus in custodia, vers le milieu de l'hiver de l'année 56, après
une pénible navigation d'automne et une longue relâche à Malte;
- qu'il n'avait pas été reçu à Rome avec chaleur, même par le petit
nombre de ceux qui, naguère destinataires de son Epitre dite «aux
Romains», auraient dû lui apporter les secours dûs par des disciples
directs de son Evangile : - que, par contre, il a heurté tout de suite
de front les juifs légalistes, prévenus par leurs correligionnaires de

Palestine; et peut-être aussi, les membres d'un petit cénacle de

judéo-chrétiens ou de gentils judéo-christianisants, dont on ne
saurait dire avec certitude par qui ils avaient été initiés, et qui,
n'ayant jamais vu d'Apôtres (au dire de Paul lui-même et de

l'Ambrosiaster), vivaient à l'ombre (sub umbraculo) de la religion
juive.

On peut donc tenir pour constant que le supplice qu'a
incontestablement subi Paul à Rome constitue le dénouement du procès

3 Epistulae Octaviani Caesaris deSeleuco navarcha (entre 36 et 3 avant J.C.) ;

S. Riccobono, Leges, p. 312, 1. 53-72.



336 Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum

dont les données fondamentales conservées par les Actes, ont décrit
les premières instances que les procurateurs Felix et Festus ont
successivement présidées à Césarée. - Je pense qu'il n'y a guère
lieu de faire état de la tradition plus tardive selon laquelle Paul
aurait été d'abord acquitté par Néron; que le temps lui aurait été
alors ménagé d'évangéliser l'Espagne; et que, une fois accomplie
cette mission aux confins du monde connu, il serait revenu à Rome,
tout juste à temps pour mêler opportunément son sang à celui de

Pierre.
Nous nous accorderons également, cette fois au titre de

l'évidence, qu'au moment où nous présumons que s'est déroulé le procès
de l'apôtre Paul, dans les années 56-58, il ne pouvait exister aucune
législation spécifiquement dirigée par l'autorité romaine contre une
secte «à peine naissante» (Tertullien), encore pour ainsi dire
imperceptible, et dont il n'est pas certain qu'elle ait déjà pû être dite
«chrétienne». Ce n'est donc pas d'une telle législation que Paul
aura pû être la cible et la victime.

Sulpice Sévère, l'élégant historien de ces commencements, n'en
sait, au IVe siècle, que ce que lui en apprend le texte célèbre où
Tacite mêle les chrétiens à l'affaire de l'incendie de Rome, et qu'il
connaît tel qu'il nous est parvenu. Il en a retenu - puisque c'était
un texte profane qui le disait - que déjà ces chrétiens composaient
(assez anachroniquement) une multitudo ingens; mais aussi, que les

rigueurs dont ils étaient poursuivis n'avaient mis en œuvre contre
eux que des griefs de droit commun, comme celui d'incendie et de

majesté : «hoc initio in christianos saeviri coeptum».
Sur le tronc de cette information profane, Sulpice Sévère ente le

rameau d'une tradition de la véracité de laquelle il ne doute pas,
encore que sa source la plus proche, Eusèbe de Césarée, ne s'en

porte pas garant: «On raconte», écrit Eusèbe4. Il s'agit de la tradition

qui associe Pierre à Paul. «C'est dans cette circonstance
l'incendie), pense Sulpice Sévère, que Paul et Pierre furent condamnés
à la peine capitale», en même temps que la masse des suppliciés des

jardins vaticans5.
Mais c'est aussi à cet endroit que Sulpice Sévère rapporte que

«par la suite (c'est-à-dire bien après cette fournée de condamnations
inaugurales) la religion fut interdite également par des lois pro-

4 Eus. Hist., II, 25, 5.
5 Sulp. Sev. Chron., II, 29.



Gh. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 337

mulguées et que, par des edits largement affichés, il ne fut pas permis
aux chrétiens d'être».

Ainsi une relation s'est établie entre ces paraphrases que Sulpice
Sévère a faites de données incontrôlées et la mention d'un Institutum
neronianum par Tertullien; et de cette relation, l'opinion la plus
commune a fait dériver l'hypothèse que le massif des prétendus
leges datae et edicta palam proposita représentait, précisément sous
la caution du nom de Néron et sous la dénomination d'institutum,
le code permanent de la proscription du christianisme.

Qu'il nous suffise pour le moment d'observer que, pour juger et
condamner et Paul et tant d'humiliores dont Suétone relate les

supplices (et, si l'on veut encore, Pierre, et la multitudo ingens que
Tacite a compromise dans l'incendie de Rome), Néron s'est borné à

user des lois romaines telles qu'elles lui étaient fournies par le droit
commun. On ne voit donc pas la raison pour laquelle aussi bien
lui-même que ses succésseurs (dont au surplus Tertullien vante la
bienveillance), se seraient fatigués à inventer des lois aberrantes,
alors que le vieil arsenal des «lois publiques» tenait à leur disposition
tant d'armes dont la souple efficacité venait de faire ses preuves
entre les mains de Néron.

Et nous ne pouvons pas négliger de noter que c'est l'auteur
responsable de l'Institutum neronianum lui-même, Tertullien, qui
nous assure que les chrétiens, jusqu'en son temps, n'étaient guère
poursuivis et condamnés que du chef d'accusations de droit commun.
De ces accusations, il n'hésite pas à dresser une nomenclature
limitative 6.

Il y compte d'abord les «crimes avoués» (in aperto), ceux qu'un
chrétien de stricte observance ne peut pas ne pas commettre
ouvertement, ceux dont il s'excuse en ne les considérant pas comme des

délits moraux objectifs, mais comme des actes que seule la malice
du diable a qualifiés crimes. Ce n'en sont pas moins, aux yeux des

magistrats chargés d'appliquer les «lois publiques», des crimes
généralement capitaux, ceux, en particulier, que réprime la Lex iulia de

maiestate, ceux qu'un sujet de Rome perpètre lorsqu'il méconnaît,

par son comportement public, la divinité des Césars, ou celle du
génie du prince régnant, ou celle des célestes protecteurs de la
puissance romaine; ou bien lorsqu'il participe à des assemblées dont

6 Tert. Apolog., IX, 1.

22



338 Gh. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum

l'activité déborde les limites de la liberté publique, celles de la
décence morale ou de la neutralité politique.

Les autres crimes les plus communément reprochés, ceux que
Tertullien dénomme les «crimes secrets» (in occulto), ce sont ceux
qu'un chrétien est réputé commettre comme par un effet de sa

vocation confessionnelle, et dont il n'est pas toujours sûr que le

juge ait établi la réalité pour qu'il les châtie: comme le meurtre
rituel, ou «infanticide», commis pour alimenter un cannibalisme
magique ou «repas de Thyeste»; - ou bien l'adultère, l'incesté, le

stupre, consommés, toutes lumières éteintes, à l'occasion de

banquets dits «œdipéens».
Ce sont là encore des crimes de droit commun; et il faut bien

qu'il en ait été commis de cet ordre par des individus se disant
chrétiens, ou qui ne l'ont été que d'une manière aberrante, pour que
se soit très tôt acclimatée (du temps même de Néron peut-être,
sinon de Claude), la notion des «crimes présumés», des «crimes
inhérents au nom». Nous les voyons en effet si intimement associés

par les préventions de l'opinion publique, qu'un honnête homme

comme Pline le Jeune (tout en ayant acquis la conviction que les

chrétiens qu'il juge sont innocents de tels forfaits), se pose la question,

- et il la pose à Trajan -, de savoir s'il n'en faut pas moins
châtier le chrétien confesseur de sa foi, en le prenant tanquam
christianus, en faisant du nomen christanismi un nomen criminis,
et en châtiant en lui les crimina cohaerentia nomini7.

Au cours des temps, d'autres juges, moins délicats que Pline, ont
certainement cédé à l'attrait de ces paresseuses confusions. Forts
de leur droit de cognoscere extra ordinem, ils se sont égarés en des

procédures aberrantes, celles-là mêmes que les apologistes dénoncent

inlassablement comme illégales et prévaricatrices. Il se trouve,
par bonheur et pour l'honneur du droit romain, que ce sont ces

mêmes aberrations que condamnent, avec la même insistance
qu'elles sont commises, la célèbre série des édits impériaux rendus

en la matière par Vespasien, par Trajan, par Hadrien, Antonin,
Marc-Aurèle, par tous ces «bons empereurs» qui se sont efforcés de

donner au monde les juges les moins injustes.

Il n'en reste pas moins que si tant de magistrats appelés à appliquer

aux chrétiens les règles du droit commun, se sont notoirement
7 Plin. Epist. X, 96 (97).



Gh. Saumagne, Tertullien et V Institutum neronianum 339

et si souvent écartés de la voie droite des procédures normales, et
qu'ils se sont comportés tout comme si une loi particulière et
d'exception les y autorisait ou leur en faisait le devoir, c'est, croyons-
nous, parce que, dès les tout premiers temps du christianisme à

Rome, est intervenu un acte de l'autorité impériale qui, sans

s'imposer à tous impérativement avec la vigueur propre aux lois, n'en
a pas moins été reçu avec le plus grand crédit, tant par l'opinion
populaire que par celle des praticiens. Cet acte impérial a acclimaté
dans l'esprit public un certain nombre de préventions, tant morales

que juridiques, défavorables à la secte des chrétiens, tels que, vers
les années 60, le monde profane percevait leurs manières de vivre
et de penser.

IL

Cet acte, croyons-nous, est celui que Tertullien a dénommé
Institutum neronianum; et nous oserons préciser même qu'il est le

jugement que Néron a rendu dans l'instance que l'option de Paul
a portée devant sa juridiction.

Voici en quels termes Tertullien nous informe de l'existence de

cet Institutum neronianum.
a) La donnée est fournie par l'Ad nationes, mémoire apologétique

destiné à l'instruction des profanes. On y lit : «Auguste étant prin-
ceps, le nom chrétien est né; Tibère (étant princeps), la doctrine
(se. de ce nom) a rayonné; sous Néron, la condamnation (damnatio,
se. : de ce nom) s'est établie... ; seul a subsisté cet institutum
neronianum, alors que tous les autres (se. : instituta neroniana) ont été
mis à néant.»8

Pour demeurer dans l'ordre de la logique que me paraissent
autoriser les observations touchant la nature des délits impliqués dans
la notion d'institutum, il est utile que nous notions que c'est encore
Tertullien qui nous aide à définir les principaux des délits reprochés,
lorsqu'il en insère spontanément la mention entre les propositions:
«damnatio invaluit» et «permansit hoc solum institutum». Après
avoir écrit : « Sous le principat de Néron, la condamnation fut établie »,

8 Tert. Ad nat., I, 7: Principe Augusto nomen hoc ortum est; Tiberio,
disciplina eius inluxit; sub Nerone, damnatio invaluit... Permansit, erasis
omnibus, hoc solum institutum neronianum.



340 Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum

il ajoute: «Si bien que vous pouvez d'ores et déjà donner son vrai
poids à cette condamnatio rien qu'en faisant état de la personne
de celui qui l'a prononcée. Si vous admettez qu'un tel prince a été

pius, les impii sont bien les chrétiens; s'il a été castus, les incesti
sont bien les chrétiens; s'il n'a pas été hostis publicus, c'est bien
nous qui sommes des hostes publici. » Qu'est-ce à dire sinon que,
dans la conviction de Tertullien, l'institutum qu'il évoque est la
plus ancienne des décisions judiciaires qui aient frappé des chrétiens,

pour les avoir convaincus d'impiété ou «lésion de la majesté des

dieux de Rome», et en outre, d'égarements licencieux de caractère
œdipéen, et enfin d'«hostilité publique», c'est-à-dire de «lésion de
la majesté du peuple romain». Nous possédons là, au passage, les
considérants «fondamentaux» par lesquels Néron a justifié la
condamnation de Paul, et qui vont peser sur le contentieux chrétien.

b) Un autre texte de Tertullien9 est fait pour nous orienter dans

l'interprétation du sens de cet institutum. Il est extrait de

l'Apologétique, plaidoyer adressé au proconsul d'Afrique et à son légat,
et, par delà, à l'opinion des païens. Tertullien écrit ceci: «Consultez
donc vos commentarii; vous y trouverez que Néron, le premier,
déploya sa férocité, par l'action du glaive impérial, contre cette
secte (des chrétiens), qui, à ce moment même, naissait à Rome; que
tel ait été le consécrateur de notre damnatio, c'est de quoi nous
tirons également gloire.»8 Il ajoute même: «Quiconque connaît le

personnage se rend compte qu'il n'a guère pû frapper de condamnation

(damnare) que quelque chose de bien.»
Tertullien, on le voit, évoque par deux fois la notion de

«condamnation», de damnatio, qui est celle-là même qui commande les

intentions de l'Ad nationes. Il ne veut donc nullement nous donner
à comprendre que Néron, s'étant d'abord avisé que les lois
existantes ne lui apportaient aucune arme efficace pour anéantir la
secte redoutable des chrétiens, a dû d'abord satisfaire aux exigences
de ses scrupules juridiques en forgeant un texte spécial destiné à

faire face à un si grand péril, - et que c'est par application de cette
loi de circonstance, qu'il a tenté d'avoir raison de la subversion
chrétienne.

Bien au contraire, il est visible que Néron n'a eu d'autre peine
9 Tert. Ap., V, 3: Consulite commentarios vestros; illic reperietis primum

Neronem in hanc sectam cum maxime Romae orientem, caesariano glacLio

ferocisse; tali dedicatore damnationis nostrae etiam gloriamur.



Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 341

que de puiser dans l'arsenal des lois anciennes, d'y choisir les armes
les plus efficaces, d'en réveiller les rigueurs et d'y trouver les
justifications de ses sentences. Il n'eût dépendu que de lui de les garder
en sommeil.

Ce n'est pas sans un peu d'artifice que Tertullien affecte de se

scandaliser de ce que la virulence ou l'innocuité des lois applicables
aux chrétiens puisse dépendre du besoin que le pouvoir politique
éprouve tour à tour de les assoupir ou de les ranimer. «Quelle est
donc la nature de ces lois (écrit-il tout de suite après avoir évoqué
la férocité de la damnatio prononcée par Néron), de ces lois dont
seuls ont poursuivi contre nous l'application les empereurs impies,
injustes, infâmes, cruels, extravagants et fous (A la vérité, il n'en
cite que deux, Néron et Domitien; et encore Domitien aurait-il
laissé assez tôt la paix aux chrétiens!) Que sont donc ces lois dont
Trajan a partiellement paralysé l'action en interdisant qu'on prît
contre les chrétiens des initiatives inquisitorielles (inquirendi non
sunt) ; et qu'aucun Vespasien, aucun Hadrien, aucun Pius ou Verus
n'a jamais appliquées »

Tertullien, par le détour de cette indignation un peu artificielle,
nous assure ainsi que s'il avait existé, sous la dénomination d'Insti-
tutum neronianum, un édit, un mandat, un rescrit de portée
législative imputable à Néron, il aurait été bien plus aisé à l'un
quelconque des huit ou neuf «bons empereurs» qui se sont succédé depuis
Domitien, de l'abroger tout simplement, plutôt que de paraître
s'ingénier inlassablement à en paralyser l'action par des biais et des

ingéniosités de procédure. Bien mieux, aucun d'eux n'aurait eu
même à prendre une telle peine, puisqu'un tel acte de Néron aurait
été aboli par l'abolition même de sa mémoire. Or Tertullien doute
si peu de la survivance de l'Institutum neronianum, qu'il se dit bien
certain qu'on en retrouverait la mention dans les commentarii de

la chancellerie impériale. Il n'était donc pas de la nature d'un tel
acte d'être frappé de caducité par un effet direct de la proscription
de son auteur.

c) La troisième information par laquelle Tertullien introduit Néron

dans l'histoire du christianisme naissant, est destinée par lui à

instruire des initiés, en l'espèce, des gnostiques. Ceux-ci, en effet
dénient toute vertu probante aux Actes des Apôtres. Tertullien,
quant à lui, proteste que ce témoignage lui suffit, puisque c'est de

leur sang que les apôtres l'y ont écrit. L'hérétique réclame donc,



342 Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum

pour être convaincu, la caution d'un document profane, celle d'un
commentarius, dont les énonciations feraient foi. «Hé bien donc!
s'écrie Tertullien10, que parlent les archives de l'empire!» Plus
spécialement, qu'il lise les «Vies des Césars», ces Vies que Suétone dit
avoir composées sur la foi de documents d'état: Vitas caesarum
legimus Il y trouvera la brève et froide notation que nous y lisons
nous-mêmes: «Sous Néron, des chrétiens furent suppliciés (afflieti
suppliciis christiani) » ; indication qui autorise Tertullien à écrire à

l'intention des sceptiques: «Orientera fidem Romae primus Nero
cruentavit: la foi qui naissait à Rome, Néron, le premier,
l'ensanglanta. »

Ainsi, ce sang qui a rejailli en illustration sur les plus anciens
disciples romains, c'est en usant du «glaive de César» - c'est-à-dire
non pas du droit de légiférer, mais du pouvoir de frapper judiciairement

- que Néron l'a fait couler ; et Tertullien pèse ses mots lorsqu'il
prend soin de faire dériver de l'exercice du jus gladii, les damnationes
prononcées par Néron.

Dans l'Apologeticum ou l'Ad nationes, écrits pour être lus par
des païens, Tertullien a jugé inutile d'évoquer les noms des illustres
victimes qu'avaient faites ces damnationes. Mais les destinataires
du Scorpiace savent de qui l'on parle lorsqu'on cite les noms de
Paul et de Pierre. Aussi Tertullien pense-t-il qu'ils seront au moins
sensibles aux vraisemblances, si, après avoir trouvé dans Suétone
la preuve que Néron a bien persécuté les chrétiens, ils contesteront
difficilement que parmi ceux-ci ait pû compter Paul, associé à
Pierre.

En ce qui concerne Pierre à la vérité, les gnostiques savent bien
que les Actes le font assez brusquement disparaître de la scène;
et pour leur faire admettre qu'il a été crucifié à Rome, Tertullien
n'a guère à leur offrir que sa propre conviction fondée sur une
prophétie de Christ ressuscité: «Quand tu seras devenu vieux, avait-il
dit à l'Apôtre, tu tendras les mains; un autre te ceindra et te
conduira là où tu ne voudrais pas» (Jean, XXI). Aussi, sur ce point,
Tertullien ne s'attarde pas en démonstrations; il se borne à noter
que «C'est alors (c'est-à-dire à l'occasion de l'ensanglantement de la
foi par Néron) que Pierre fut ceint par un autre, lors'quil fût
attaché sur la croix».

10 Tert. Scorpiace, XV : Si fidem commentarii voluerit haereticus, instrumenta

imperii loquentur!



Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 343

Par contre, s'agissant de Paul, Tertullien paraît bien vouloir
suggérer qu'une plus sérieuse exploration des commentarii impériaux

y ferait découvrir la mention de sa qualité de citoyen romain
en même temps que celle de victime de Néron. C'est à quoi il veut
faire penser, me semble-t-il, lorsqu'il avance cette proposition assez

énigmatique: «Tune Paulus civitatis romanae consequitur nativita-
tem cum illic (à Rome) martyrii renascitur generositate.»

Qu'est-ce à dire exactement - Pour aider à le démêler, il faut
être attentif au sens du mot consequitur, qui, lié à la notion de
civitas romana, appartient au vocabulaire du droit, vocabulaire
familier au juriste qu'est Tertullien, et auquel il est peu concevable

qu'il ait eu recours ici sans une intention qu'il serait utile de percer.
Un individu est dit: consecutus civitatem romanam11, lorsque,

étant de souche pérégrine et appartenant à une cité de droit latin,
il est devenu citoyen romain, d'office et de droit, et comme
automatiquement, par le seul bienfait impersonnel de la loi, pour avoir
exercé une magistrature dans son municipe natal. Il est alors un
civis romanus qui civitatem romanam consequitur ou consecutus est.
Un citoyen de cette sorte est bien distinct (et l'épigraphie montre
qu'il tient à se distinguer) de celui qu'a naturalisé un acte personnel
du prince, un beneficium principis, sollicité et accordé, et qui est
dit civis civitate donatus.

Cette observation peut sans doute nous aider à reconstituer le
raisonnement par lequel Tertullien cherche à convaincre son
interlocuteur hérétique.

Les gnostiques n'admettent pas ce qu'attestent cependant les

Actes, à savoir que Paul était citoyen romain de naissance, et que
c'est en raison de cette qualité qu'il a été traîné devant le tribunal
de César à Rome. Sans doute les Actes n'affirment-ils pas positivement

qu'il y soit mort. Mais ils en disent assez pour qu'un bon
croyant n'en doute pas. On y lit en effet, que le Seigneur lui-même,
visitant l'Apôtre dans sa prison de Césarée, lui dit: «Tu as été mon
témoin à Jérusalem; il faut que tu le sois à Rome» (Actes, XXIII,
11). En admettant même que cette prophétie soit une invention,
son inventeur n'a pu que faire état d'un fait notoirement survenu.
Paul a donc bien été martyrisé à Rome. Etant citoyen romain dans
la perspective des Actes, il n'a pû y être que décapité. Or, aux yeux
d'un gnostique, tout celà est imposture.

11 Gaius, Inst., I, 95; Fragm. d'Autun, I, 6.



344 Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum

Dès lors pour emporter la conviction des sceptiques, Tertullien se

réfère aux archives de Rome, aux instrumenta imperii, particulièrement

aux commentarii. A son sens, ils ne peuvent manquer de

porter témoignage, ainsi que le montre la notice que leur a empruntée
Suétone, de la réalité des supplices jadis infligés par Néron à

des chrétiens, dans le temps même où il était notoire que Paul avait
comparu devant lui. L'hérétique doutera-t-il que Paul n'ait compté
parmi ces victimes de Néron Qu'il prenne donc la peine de fouiller
plus avant dans ces commentarii. Ils lui livreront la minute du
jugement impérial; il y verra que Paul a bien été décapité, c'est-à-
dire qu'il était bien citoyen romain, puisque traité comme tel par la
qualité du supplice infligé. Mais que si, même alors, l'obstination
dans le doute systématique inspirait à l'hérétique d'objecter que
César lui-même avait fort bien pû être la dupe d'une fraude ou d'une
erreur, il resterait cependant que Paul, comme par un effet à la fois
juridique et mystique de la nature de la peine subie, aurait «obtenu
son avènement à la cité romaine, par le fait qu'à Rome, la noblesse
de son martyre l'aurait fait renaître» (sc.: à cette cité)9. Ainsi,
tiendrait-on absolument à ce que Paul n'ait pas été civis romanus
civitate donatus beneficio principali, qu'il faudrait bien le tenir pour
civis romanus civitatem romanam per honorem consecutus.

Ainsi Tertullien tient à ce que Paul ait subi à Rome la peine,
noble et abondamment sanglante, de la décollation, privilège des

citoyens romains ; et aussi que ce soit en vertu d'une condemnatio,
qui, prononcée par l'empereur et exécutée par le glaive, est constitutive

de l'institutum neronianum.
Nous devons observer que Tertullien peut d'autant mieux être

persuadé que les profanes qu'il renvoie à consulter les archives de

l'empire auront des chances d'y relever des traces de la damnatio
de Paul, qu'il est très loin de croire que les chrétiens aient été
nombreux à Rome à ce moment. La foi y était «précisément naissante».

Il ignore la multitudo ingens que Tacite évoque (assez étrangement
en cet endroit, avouons-le), à l'occasion de l'incendie de Rome de

l'an 64. Tertullien ne sait rien d'une persécution massive, ouverte
contre cette «multitude considérable» en relation avec cet incendie.

Et cependant, de quelles fresques dantesques les supplices du
Vatican ne lui auraient-ils pas offert les couleurs pour illustrer son
Nero fidem cruentavit! - Quant aux afïlicti suppliciis christiani de



Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 345

Suétone12, à qui il renvoie visiblement, la modestie avouée des
débuts chrétiens dans Rome, lui interdit d'en enfler le nombre. Et
comme rien dans Suétone ne lui donne à supposer qu'ils aient été
mêlés à l'incendie de Rome et aux sadiques orgies des jardins vati-
cans, et comme il doit avoir de bonnes raisons de ne pas faire état
des faits que nous lisons dans les «Annales», il a compris, comme nous
devons le faire nous-mêmes avec précaution, que sous Néron, «des

chrétiens furent condamnés à des supplices». Mais c'était assez pour
convaincre païens et hérétiques de la réalité historique des faits
essentiels; le support anecdotique était un peu étroit, certes, mais
d'une fermeté suffisante pour soutenir le billot de Paul, et pour
qu'y pût trouver une place le gibet de Pierre.

La médiocrité civique et sociale de ceux qui ont subi les supplices
rapportés par Suétone, ne les a pas placés en vedette sur le devant
de la scène. Suétone se borne à inscrire au crédit de Néron ce qu'il
estime avoir été une sage mesure de salubrité publique, dont rien
ne pouvait évidemment donner à pressentir qu'elle retentirait si

profondément et si loin dans la mémoire des hommes.
11 y avait à Rome, dans le même temps, presque dans les mêmes

années, une autre «secte», celle des stoïciens dont les opinions
donnaient ombrage et souci à Néron13. Elle ne comptait vraisemblablement

pas plus d'adeptes que les «nazaréens». Mais elle avait en Thra-
séa un dux et auctor, dont le personnage était voué à prendre aux yeux
de Tacite le même relief que celui de Paul dans la mémoire de
Tertullien. Pour atteindre les uns et les autres, les cheminements de la
prévention morale et de la répression judiciaire, tels que savait les

orienter Néron, suivaient les mêmes détours. Les sectateurs obscurs,
les satellites anonymes, noyés dans la masse des tenuiores et des

humiliores de l'urbs, livrés hâtivement aux supplices par des
sentences à peine colorées de formalisme légal, préparaient l'atmosphère
des grands débats réservés au tribunal de César14. Ainsi Suétone et
Tacite noteront simplement, d'une plume également glacée, l'un,
touchant la secte chrétienne : afflicti suppliciis christiani, et l'autre,
visant la secte stoïcienne, tenuioribus irrogata supplicia. Ce n'est

12 Suet. Nero, 16: afflicti suppliciis Christiani, genus hominum superstiti-
onis novae ac maleficae. [241—257.

13 Ch. Saumagne, La «passion» de Thraséa: Rev. des èt.lat. 33 (1955), p.
14 Tac. Ann., XVI, 5, 4: Unde tenuioribus statim irrogata supplicia.



346 Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitution neronianum

qu'ensuite que Tacite introduit sur la scène les grands protagonistes
du stoïcisme, les Cassius, les Orfitus, les Thraséa, dont les commen-
tarii du prince et les instrumenta imperii avaient enregistré et
transmis à l'histoire le récit des nobles «passions». Tertullien
pouvait-il douter que ces mêmes commentarii et instrumenta n'aient
conservé trace de la «passion» qu'avait subie, vers le même temps
et de la même main, et par application d'identiques procédures
judiciaires, l'apôtre héroïque, celui qui s'avouait lui-même «le chef
de la secte des nazaréens» (Actes, XXIV, 5. 14)

Quant à nous, il ne nous paraît nullement aventureux d'admettre
que Tertullien, lorsqu'il invitait ses lecteurs profanes ou sceptiques
à consulter les «actes» officiels de l'empire, ne leur lançait pas un
défi illusoire. Il était bien certain qu'ils y trouveraient que Néron
avait effectivement condamné à la peine capitale un citoyen romain
du nom de Paul, chef d'une secte philosophique, contre lequel avait
été engagée par des Juifs devant le procurateur de Judée, une ac-
cusatio conforme aux règles pratiquées en matière de judicia
publica, - c'est-à-dire une procédure accusatoire qui, fort régulièrement,

avait cherché et trouvé son dénouement au tribunal de César.

III.

La condamnation de Paul avait été portée par une sentence de

l'empereur, par un decretum (id quod imperator cognoscens de-

cernit)16, rendu en vertu de son jus gladii, exécuté par le même

glaive, enregistré dans les commentarii de son tribunal, - et que
Tertullien range dans la catégorie des instituta de ce prince ; il pense
même que de tous les actes publics de Néron, seul cet institutum a
survécu à l'abolition de sa mémoire.

Rien n'indique que Tertullien ait jamais pensé que les procédures
suivies contre ses coreligionnaires aient eu un caractère autre que
celui de la procédure accusatoire-, - donc que les délits réprimés
par le moyen de cette procédure aient été autres que ceux réprimés
par le droit commun des leges publicae. Nul autre que Tertullien
n'a dit plus clairement: invenimus inquisitionem in nos prohibitam,
interdiction qui ne laisse de voie ouverte qu'à l'accusatio: Trajanus
rescripsit hoc genus inquirendos non esse... ; conquirendi non sunt.16

15 Dig., 1, 4, 1, 1. 16 Apol. II, 6-9.



Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 347

On n'a peut-être pas assez fermement retenu, pour tenter
d'apprécier la nature probable de l'institutum neronianum, que la
question ouverte et débattue par l'apologétique ancienne n'a guère
été que de savoir de quoi exactement le delator, l'accusator, l'obla-
tor, dont l'intervention était exigée, devait accuser et convaincre
le reus. Pline lui-même ne fait pas mystère de l'ignorer: nescio

quid... puniri soleat aut quaeri, ose-t-il avouer.
Il n'y a cependant aucune raison de supposer que la procédure suivie

contre saint Paul devant Néron ait été - non plus que celle suivie
contre Thraséa devant le Sénat - «extraordinaire», et simplement
coërcitive, c'est-à-dire discrétionnaire et facilement arbitraire. Et
nous ajouterons d'ores et déjà, que si des hésitations ou des
confusions du genre de celle que confesse Pline, ont pû se produire par
la suite dans la pratique judiciaire, à l'occasion de cognitiones de

christianis, sur la qualification des délits reprochés (délits d'opinion
ou délits de droits commun, patents ou secrets?), elles ont leur
origine probable dans les considérants du decretum initial rendu

par Néron, et non dans quelque aberration juridique de la décision
impériale.

Tertullien nous en apporte lui-même la preuve, nous semble-t-il,
à l'occasion de sa brève histoire des commencements publics de la
foi chrétienne. La tradition qu'il rapporte fait état, en effet, de

l'existence de ce que nous appellerions volontiers un «institutum
tiberianum», dont l'institutum neronianum serait venu renverser
la jurisprudence. «Tibère, écrit-il17, sous le règne de qui le nomen
christianum a fait son entrée dans le siècle, déféra au Sénat des

faits dont la nouvelle lui venait de Syrie Palestine..., tout en se

réservant le droit de préopiner à leur propos; le Sénat repoussa
l'opinion (se. que Tibère avait émise à leur sujet, et qui était
favorable); César y demeura ferme; il menaça les accusateurs des

chrétiens des dangers auxquels ils s'exposaient (se. en les accusant
témérairement - c'est-à-dire, pensons-nous, en les accusant tan-
quam christiani).»

Ainsi à l'origine de cette procédure, il y avait eu des «accusateurs»

palestiniens, qui avaient déféré leur «libellus» au magistrat
local. Tibère, consulté par celui-ci (comme plus tard Trajan par
Pline), avait à son tour et par égard pour la compétence des patres,

" Apol. V, 2.



348 Ch. Saumagne, Tertullien et V Institutum neronianum

«déféré» à ceux-ci la delatio où étaient articulés les faits reprochés.
Le periculum auquel, on le sait, sont exposés les «accusateurs» dans
le système des judicia publica est celui des peines répressives de la
calumnia, en principe celles du talion. Tibère, qui préopine, estime
(il est du moins logique de le supposer) que les faits allégués ne
constituent pas des crimina prévus et réprimés par les lois; il en
avertit solennellement les accusateurs et il leur représente les risques
qu'ils courent en s'obstinant à poursuivre une instance téméraire.
On ne pourra donc déférer des chrétiens simplement tanquam
christiani. Plus tard Trajan, Hadrien, Antonin se trouveront
replacés par les errements de la pratique, dans la nécessité de rappeler
ce principe. De celui-ci, à la vérité, tout magistrat se serait
naturellement inspiré, si, à notre avis, un Institutum neronianum
n'en avait, dès les débuts de la jurisprudence, ébranlé la traditionnelle

et élémentaire solidité.
Il ne serait peut-être pas exagérément aventureux de soupçonner

sérieusement que la tradition recueillie par Tertullien touchant
l'intervention de Tibère, représentait une sorte de doublet
préfiguratif de la procédure dont les Actes des Apôtres nous montrent
qu'elle sera suivie contre Paul (Actes, XXIII, 35 ; XXIV, 1. 2.19). Au
cours de celle-ci, en effet, on voit un parti de juifs dits «hellénistes»
se porter accusateurs de Paul auprès du gouverneur, qui «accepte»
expressément leur «accusatio». On voit le juge enjoindre à ces

plaignants de venir soutenir personnellement leur accusation devant
lui. Ils se dérobent; et Paul, alors, et après avoir fait constater que
ses accusateurs faisaient défaut, de soulever aussitôt le moyen tiré
de cette défaillance, pour obtenir du juge que leur action cessât
d'être suivie.

Seuls demeureront au débat - et ils suivront Paul jusque devant
César - les accusateurs de stricte observance, qui viendront y
prouver qu'il a bien commis, entre autres crimes de droit
commun, celui dit de «faction illicite», justiciable de la loi publique «de

majesté», du fait qu'il est et s'avoue chef (dux et auctor, dirait
Tacite) d'une secte dangereusement turbulente et nocive, celle des

«nazoréens».

Tibère, supposé avoir statué sur une accusation semblable, pouvait

ainsi passer pour avoir décidé, à l'occasion d'un cas contentieux

à lui déféré par le gouverneur, qu'être «nazoréen» (c'est-à-dire,
plus tard, «chrétien»), n'était pas en soi un crime. Un institutum



Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 349

tiberianum, bien fait pour décourager de fanatiques accusateurs,
aurait ainsi fixé la jurisprudence suivie en la matière sous Caligula
et Claude, et sous Néron même à ses débuts.

A la vérité, aucune apparence de propriété technique n'accrédite
le substantif institutum.

Il est d'ailleurs rarement employé. Et bien que nous appelions
nous-mêmes «institutes» les recueils de droit qui s'intitulent eux-
mêmes «institutiones», le mot «institutum» ne semble pas avoir
été adopté par le vocabulaire (au moins écrit) des praticiens. C'est

par distraction sans doute que le copiste des fragments du Liber
institutionum attribué à Paul18, se réfère à celui-ci, Institutorum
libro secundo, alors que partout ailleurs il extrait ses citations ex
libris institutionum. En fait les instituta sont, par exemple, les
traditions constantes qui font qu'une famille se soumet héréditairement

à telle ou telle manière de vivre: ce sont les morum suorum
instituta. Ou bien ce sont les règles domestiques, ou le mode de vie,
d'une personne, instituta vitae. Ou bien ils sont le niveau de vie
atteint par un individu et qui, s'il est celui d'un client, doit être
respecté par le patron, lequel ne pourra lui imposer d'operae quibus
institutum vel propositum vitae minuitur19.

Mais pour ce qui est de l'usage qu'en fait notre polémiste,
exceptionnellement d'ailleurs, il est probable qu'il s'est autorisé de la
présence du mot dans cette source dont nous avons vu qu'il se

réclame, les Vitae caesarum, spécialement de la Vita Neronis, à

l'endroit où Suétone a noté, à la louange de César, que «des chrétiens
avaient subi des supplices».

Il vaut sans doute la peine que nous considérions dans son
ensemble la proposition dans laquelle Suétone a inséré la mention de

ce fait; car c'est en elle qu'il a inscrit le mot «institutum» et que
Tertullien l'a certainement trouvé.

Suétone écrit: «Multa sub eo (Nerone) et animadversa severe, et
coercita, nec minus instituta» ; et il énumère six initiatives heureuses
de l'empereur.

Il est apparent qu'en alignant les participes: animadversa, coercita,
instituta (sunt), Suétone n'a pas rompu avec ses habitudes de dense

précision20. Il est aisé de se rendre compte que ces trois mots ne con-
18 G. B.Baviera, Fontes iuris romantejust., 2 (21940), p. 421.
19 Gai. Inst.,2,44(45),2,pr. ; Dig., 7,8,12,4; 38, 1, 17. 20 Suet. Aero, 16.



350 Ch. Saumagne, Tertullien et V Institutum neronianum

viennent pas tous indifféremment à qualifier les divers actes relevés

au crédit de Néron. - Lorsque l'empereur «interdit» (interdictum ne)

que les cabaretiers vendent d'autres denrées que des légumes cuits ;

ou lorsqu'il défend (vetiti) les paris sur les courses de chars; ou
lorsqu'il établit la peine de la rélégation pour réprimer les factions
des pantomimes, il use de son pouvoir de police, de coercitio, manifesté

par des edicta (edicto coercere). - Mais lorsqu'il limite le taux
des dépenses somptuaires, ou qu'il substitue à la coutume des repas
publics la pratique ancienne de la distribution de sportules, il
«institue» des règles de conduite publique et des manières collectives
de vivre; il restaure des «usages, coutumes et mœurs» qui sont, à

proprement parler, des instituta.
Mais quant à la catégorie des choses qui ont été «animadversa

severe», il n'en est qu'une dans l'énumération produite par Suétone:
c'est la soumission de chrétiens à des supplices. La formule, ici
renforcée par l'emploi de l'adverbe severe, doit être reçue avec son
sens plein de sentence emportant la peine capitale (animadversio
capitis), infligée de préférence gladio21. Aussi aux yeux si vivement
imaginatifs de Tertullien, l'animadversio severa in christianos,
attestée par un historien profane réputé s'être informé aux sources des

commentarii impériaux, évoque simultanément le «glaive de César»,
la décollation de Paul et un Institutum neronianum.

Il reste cependant assez singulier que Tertullien ait emprunté à

Suétone ce mot «institutum» si impropre à évoquer l'idée d'animad-
versio severa. C'est, croyons-nous, parce que le mot instituta est le
seule des trois participes alignés par Suétone, qui puisse être retenu
et employé comme substantif. Sa plume cursive ne pouvait
s'arrêter à transformer animadversa ou coercita en animadversio nero-
niana ou en coercitio neroniana. Aussi bien, une telle transposition
n'aurait évoqué que des actes instantanés, épisodiques, improductifs
de conséquences juridiques et historiques durables, alors qu'il fallait
mettre en lumière la circonstance où la cruauté de Néron avait
fondé un précédent regrettable, mais exemplaire. Du prétérit
«instituta», il a tiré un substantif de portée générale et largement
compréhensive, susceptible de définir un état de choses lourd d'effets

permanents. Peut-être même a-t-il pu considérer comme autant
d'instituta les diverses initiatives attribuées par Suétone à Néron,
et s'autoriser de ce fait pour écrire: «omnibus (se. institutis) erasis,

21 Dig. 48, 19, 12.



Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 351

hoc solum institutum neronianum permansit: ainsi alors qu'ont
été abolis les instituta relatifs aux gargotiers, aux courses de chars,
aux repas publics, aux pantomimes», seul serait resté en vigueur
l'Institutum représenté par l'animadversio severa in christianos,
spécialement celle qu'avait traduite ledecretum rendu contre l'apôtre
des gentils.

Cette impropriété terminologique, explicable et excusable, qui a

introduit dans l'histoire cet encombrant Institutum neronianum,
peut être corrigée, si on ne perd pas de vue que Tertullien, en se

référant à Suétone pour la commettre, postule que son auteur s'est
lui-même référé aux commentarii. Cette sorte d'interférence des

sources lui a permis d'écrire en toute probité, dans des mémoires
destinés à des lecterns profanes (comme l'Apologeticum) ou
sceptiques (comme le Scorpiace): «L'hérétique veut-il la caution d'un
commentarius qu'il lise donc les Vies des Césars Consultez donc

vos commentarii Que parlent donc (pour moi) les instrumenta
imperii »

Or les commentarii qui sont le plus naturellement évoqués dans
la perspective où nous place Tertullien, sont principalement les

recueils, ou, mieux, les sommiers des minutes de greffe, - des sentences

judiciaires rendues par les empereurs, sentences dont nous savons
qu'elles sont des décréta22.

Chaque empereur conserve le recueil de ses décisions ; et il en
dispose. A l'occasion, il les expurge. En principe, il les transmet à ses

successeurs.
Caligula, par exemple, brûle la partie de ses commentarii où

étaient enregistrées les pièces relatives aux procès de sa mère et de

ses frères. De même, Trajan détruira les cotes du procès de Clavius
Calvinus.

De ces documents, seul l'empereur pouvait autoriser la
communication ou la divulgation. Il les consultait lui-même, le cas échéant.
On devait s'en remettre à lui de la sincérité des extraits qu'il en
faisait délivrer. Ainsi Néron devait être cru lorsqu'il déclarait que,
«s'étant reporté aux commentarii de Claude, il n'y avait pas trouvé
trace d'une accusation judiciaire que son père aurait portée » contre
Suilius. De même, après la mort de Néron, sous Vespasien, un séna-

22 Tac. Ann., 13,4; 15,73; Hist. 4,40; Nero, 7; Dig. 48,19,40; 16, l,2,pr.;
40, 15, 4, pr. ; 42, 5,24, 1, etc.



352 Ch. Saumagne, Tertullien et V Institutum neronianum

teur demande à Domitien, alors César, que les commentarii prin-
cipum soient mis à sa disposition, afin qu'il y relève les noms des

sénateurs qui s'étaient portés accusateurs de leurs collègues devant
la juridiction de Néron, et de qui celui-ci n'avait pas «accepté» les

libelli accusationis qui y avaient été enregistrés sans suite. On voit
Yespasien éluder la requête. Mais il eût pu aussi bien y satisfaire.
Ce sera pour nous une raison sérieuse de penser que l'Institutum
neronianum a survécu ; qu'il a bien été un decretum principis,
consigné dans cette catégorie de commentarii que la nature perpétuelle
des actes qu'ils contenaient - des jugements passés en force de chose

jugée, - soustrayait aux effets de la rescisio actorum du prince qui
les avait rendus.

Si, dans les commentarii, étaient enregistrées les accusations que
les princes n'avaient pas «acceptées», à plus forte raison devait-on

y trouver celles qu'ils avaient instruites et jugées. Il était au moins
théoriquement permis d'affirmer qu'ils contenaient la condemnatio
portée par Néron contre Paul.

Rigoureusement parlant, avons-nous dit, cette condemnatio avait
été prononcée par le moyen d'un decretum, qui est ce que l'empereur,
cognoscens, cognitialiter, «décide», decernit, decrevit. L'empereur
était appelé à statuer sur recours, ou même en premier ressort, en
vertu d'un droit d'évocation que l'on pouvait avoir la complaisance
de rattacher à sa puissance tribunicienne. Il réglait alors le point de

fait; et il interprétait, à cette occasion, les principes du droit qu'il
appliquait.

Sans doute, le decretum était dominé, en principe, par les règles

reçues du droit en vigueur, dont le prince, en tant que magistrat,
avait la charge d'assurer l'observation. En fait, magistrat suprême,
à l'occasion du fait, et pour motiver sa sentence, il pouvait ne pas
se défendre d'inculquer un principe novateur ou d'énoncer une
interprétation jurisprudentielle des principes. Les décrets devenaient
une source vivante du droit. Légats et gouverneurs, «prudents»
honorés du ius respondendi, magistrats, particuliers mis en cause
dans des espèces comparables, pouvaient obtenir une expédition
authentique de tel ou tel decretum. Le jurisconsulte Paul avait
même publié un choix de décrets exemplaires et un recueil en trois
livres des Imperiales sententiae in cognitionibus prolatae.

Aux sentences dont il estimait que la diffusion pouvait être utile



Ch. Saumagne, Tertullien et V Institutum neronianum 353

aux praticiens, l'empereur assurait même une publicité. Par son
affichage officiel, un decretum pouvait ainsi prendre rang parmi les

«constitutions», avec la même autorité que les edicta, les epistulae,
les rescripta. Le decretum pouvait alors figurer dans le Liber
rescriptorum ab imperatore et propositorum Romae in portico
thermarum traianarum où il était loisible à chacun d'en lever copie.

Fronton, écrivant à Marc-Aurèle, exprimait même le vœu qu'une
ratification impériale vint donner à des décisions heureusement
rendues par des magistrats locaux, la force déterminante des

décréta impériaux. «Il est constant, écrit-il, que chaque fois que tu
décrètes (decernis) à l'égard de particuliers, tu nous lies tous par
le modèle que tu crées; c'est pourquoi, si le decretum du proconsul
(que je te communique) venait à être approuvé par toi, tu donnerais
à tous les magistrats de toutes les provinces la règle selon laquelle
ils décideraient dans les causes de même nature.»

La sanction de l'espèce jugée demeure évidemment propre à

l'espèce. Mais la motivation de cette sanction, les principes énoncés
dans les «considérants», débordent le cadre étroit de l'espèce. Un
decretum de Marc Aurèle, entre autres, nous en fournit un exemple
classique, enregistré dans les commentarii: «Le mieux est (dit
l'empereur à un plaideur) que, si tu as quelque prétention à faire
valoir, tu recoures aux actions judiciaires.» A quoi l'interpelé
répond: «Mais je n'ai commis aucune violence!» César réplique: «Tu
crois donc qu'il n'y a violence qu'autant que des hommes ont été
blessés ?» Et voici la proposition de jurisprudence: «Il y a violence,
chaque fois qu'un individu ne demande pas au juge ce qu'il prétend
qu'on lui doit. »

Il est évident que, considéré dans ses effets durables, un decretum

occasionnel, devenait un acte institutionnel, un institutum.

IV.

L'ensemble de ces considérations nous conduit à estimer que, dans

l'esprit de Tertullien - et à notre sens dans la réalité de l'histoire -
Néron a bien dénoué par une sentence capitale l'instance que le

recours de Paul lui avait déférée.

Il avait dû s'intéresser à l'affaire. Car y étaient mêlées les
autorités du Temple de Jérusalem; et il y était surtout question d'un

23



354 Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum

mystérieux royaume de Dieu dont tout un peuple d'initiés, dans

l'atmosphère de sédition permanente où vivaient Palestiniens et
Juifs, attendait l'avènement. Il y avait là de quoi éveiller sa curiosité
et même lui donner de l'inquiétude. En effet, des diseurs de bonne
aventure, qui n'étaient certainement pas ignorants des promesses
messianiques, ne lui avaient-ils pas prédit que, si le sort venait à

le trahir dans Rome, le «Royaume de Jérusalem» lui serait dévolu ?23

Or ce Paul n'était-il pas dénoncé par les Juifs comme travaillant
à la fondation d'un tel royaume, dont il disait que l'avènement
était proche, imminent même Ce qu'on lui reprochait, n'était-ce
pas d'avoir entrepris et presque mené à bien cette œuvre de
subversion politique N'était-il pas bon de mettre à profit l'occasion
offerte par ce singulier procès, pour considérer les choses d'autant
plus près que ce juif, citoyen romain, faisait profession de recruter
dans tout l'Orient romain et jusque dans Rome même, des sujets
pour ce possible Dieu-Roi de Jérusalem

Mais pour que Néron, en fin d'enquête, ait condamné Paul à

mort, il faut que les informations et les témoignages recueillis par
lui devant ses assesseurs, aient été bien faits pour le disposer très
défavorablement. Nous ignorerons toujours quelles infamies les

passions fanatiques seront venues attester au pied de son tribunal.
Peut-être n'aura-t-on pas épargné à Paul de produire à sa charge et
à celle de ses communautés, quelques extraits tirés de son «Epitre
aux Corinthiens»!

Et nous penserons que ce sont précisément les appréciations que
Néron aura formulées pour motiver son jugement, qui ont pesé sur
tout l'avenir du contentieux judiciaire, politique ou pénal où ont
pu être engagés, par la suite, des chrétiens. Néron n'a pas légiféré.
Les leges datae, les edicta palam proposita dont parlera plus tard
Sulpice Sévère, sont des mythes conciliateurs de traditions confuses
et inconsistantes. Peut-être de ce que raconte Sulpice Sévère, non
sans une élégance séduisante, peut-on sauver le membre de phrase :

«christianos esse non licebat». Cette interdiction n'est guère que la
conséquence administrative de l'opinion incidemment émise par
l'empereur dans les considérants de son decretum. Une telle opinion
ne pouvait avoir pour effet que de priver pratiquement les adeptes
du «nazoréisme» de la faculté d'«être» collectivement, d'« exister
communautairement», de se constituer en sodalités, en collèges

23 Suet. Nero, 40.



Ch. Saumagne, Tertullien et VInstitutum neronianum 355

religionis causa. Mais n'était-ce pas là encore les plier au droit
commun: «mandatis principalibus praesidibus praecipitur ne pa-
tiantur esse collegia» %24

Peut-être même est-ce dans ce Decretum neronianum, et dans les
éléments d'information réunis par l'enquête impériale et consignés
dans les commentarii que les historiens, Suétone, Tacite (ou leurs
sources) ont trouvé les justifications - et peut-être même les termes
étrangement concordants - du jugement qu'ils sont unanimes à

porter sur «cette espèce d'hommes, adeptes d'une superstition
nouvelle et malfaisante» (Suétone), «d'une superstition exécrable»
(Tacite), d'«une superstition insensée et fanatique» (Pline).

Aussi est-il explicable que, par la suite, des «accusateurs» se

soient sentis autorisés à «déférer» des chrétiens simplement tanquam
christiani, et que bien des magistrats ainsi saisis, se soient interrogés ;

et qu'ils aient consulté les empereurs sur la portée et l'autorité des

préventions initiales accréditées par le Decretum-institutum
neronianum. La pratique, à suivre les doléances des apologistes, a pu
parfois glisser à tenir ces préventions morales pour des sortes de

présomptions légales, et à considérer qu'un prévenu régulièrement
accusé d'hostilitas publica, ou de quelque «crime secret», meurtre
rituel ou promiscuité œdipéenne, avait les plus grandes chances de
s'en être rendu coupable, si, en outre, il était et s'avouait chrétien.
Il est consolant pour la dignité de notre tradition humaniste, que
tant d'empereurs, Nerva, Trajan, Hadrien, Antonin, Septime
Sévère lui-même, ou Alexandre Sévère aient, notoirement et sans
être chrétiens, et en leur étant même hostiles, réagi contre d'aussi

paresseux et cruels errements - et qu'ils aient été, somme toute,
obéis.

Tels nous paraissent être l'origine, le sens, la portée et la destinée
de cet Institutum neronianum dressé par Tertullien au seuil de

l'histoire primitive du christianisme.
Charles Saumagne, Tunis.

24 Dig. 47, 22, 1, pr. et 1.


	Tertullien et l'Institutum neronianum

