Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 5

Artikel: Paulus und seine Gegner in Korinth
Autor: Bieder, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paulus und seine Gegner in Korinth

1.

Der Anfang des 1. Kor. mit der Betonung der Kreuzesbotschaft
(I, 1, 18; 2, 2) scheint den Paulusinterpreten recht zu geben, die den
Heidenapostel fir eine theologia crucis in Anspruch zu nehmen
suchen. Man pflegt heute gern diese paulinische theologia crucis
gegen eine gnostische theologia gloriae auszuspielen?!, die gerade in
Korinth ihr Haupt erhoben habe. Wir halten das fiir eine falsche
Alternative. Ist gloria die lateinische Wiedergabe von b6fa, dann
kann fiiglich mit Recht gerade im Blick auf die nach Korinth ge-
richtete Korrespondenz (s. vor allem II, 3) gesagt werden, dal3 auch
Paulus eine theologia gloriae vertrete. Wenn man schon einmal
die theologiegeschichtlich geprigten Begriffe verwenden will, dann
miilite gesagt werden: Paulus vertritt eine solche theologia crucis,
die sich in einer ihm eigenen theologia gloriae entfaltet. Was gloria
oder d6%0. bedeutet, miissen wir nicht von den Gnostikern, sondern
von Paulus lernen.

Wenn mit der Ablehnung der theologia gloriae durch moderne
Paulusinterpreten wirklich nur die gnostische Abirrung vom wahren
Christusverstindnis gemeint wire, so kénnte man mit sich reden
lassen. In Wirklichkeit verbindet sich aber mit dieser Ablehnung
ein tiefes MiBverstindnis der paulinischen Theologie, die uns an
einen Satz Albert Schweitzers aus seinem Paulusbuch erinnern
laf3t: «Die Lehre von der Gerechtigkeit aus dem Glauben ist also
ein Nebenkrater, der sich im Hauptkrater der Erlosungslehre der
Mystik des Seins in Christo bildet.»? Das Verhiltnis der paulini-
schen Gerechtigkeit aus Glauben zu dem, was Schweitzer Mystik
nennt, steht hier nicht zur Diskussion. Was aber Schweitzer richtig
herausgespiirt hat, das ist die bei vielen Paulusinterpreten zu allen
Zeiten immer wieder beobachtbare Tatsache, dal man einen sehr
wesentlichen Punkt aus der paulinischen Theologie tiberbetont, zur
Mitte macht und damit dann den ganzen Paulus, den man vielleicht

1 Vgl. etwa James M. Robinson, Kerygma und historischer Jesus (1960),
S. 181: «Denn Paulus wie Jesus werfen ihren Gegnern vor, daf3 sie den
‘eschatologischen Vorbehalt’ auler acht lassen (fon; éBacileloate) und ihre
Existenz undialektisch im Sinn einer theologia gloriae fithren.»

2 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S. 220.



320 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

iiberhaupt nie vollstindig erfassen kann, notwendig verzeichnen
muf}. Heute geschieht das mit der theologia crucis. Es kann nicht
unwidersprochen bleiben, wenn U. Wilckens behauptet, da im
Wort vom Kreuz «das gesamte Heilsgeschehen, vor allem auch Auf-
erweckung und Erhohung, einbeschlossen» blieben. Ja, «Christus
ist und bleibt fiir Paulus grundsétzlich an sich selber der Ge-
kreuzigte, der aus Gottes Macht und allein aus ihr lebt»3®. Damit
wird Gott im Geschehen der Kreuzigung Christi ein Bereich ange-
wiesen, den er nicht iiberschreiten darf! Dieser ganzen Sicht muf}
Paulus selber entgegengehalten werden. Man kann nicht nur das
Kreuz «entleeren» (I, 1, 17), sondern auch die Botschaft von der
Auferweckung Christi (I, 15, 14). So will Paulus keine Botschaft
vom Kreuz, ohne dal} er die Offenbarung des Lebens Jesu erwartete
(I, 4, 10). Umgekehrt will er keine Herrlichkeit, die von der
Realitdt des Kreuzes und des in der Kreuzesnachfolge geschehenden
Dienstes losgelost wire. Wenn Paulus «die T6tung Jesu» an seinem
Leibe herumtragt (II, 4, 10), so ist ihm der gekreuzigte Jesus der
kraft gottlicher Erweckung Lebende, der Paulus in den Tod gibt,
um sich so als sein Leben zu offenbaren (II, 4, 11). Die iiber-
raschende Tatsache, dall er wieder und wieder lebt — «siehe, wir
leben!» — kommt ihm von dem her, der «aus der Kraft Gottes lebt»
(II, 6, 9; 13, 4).

Dieser Gang in den Tod und durch den Tod ins Leben vollzieht
sich fiir Paulus zwischen der missionarischen Indienstnahme und
der erwarteten Gerichtszukunft Jesu Christi (11, 5, 10. 14). Der Ent-
schluf}, nur den gekreuzigten Christus zu verkiindigen (I, 2, 2), und
der EntschluBl zur Erkenntnis, daBl in diesem einen Tod alle ge-
storben sind (II, 5, 14), héingen so miteinander zusammen, daf} beide
EntschlieBungen zur Konsequenz fiihren, jetzt fiir den zu leben,
der fiir alle «gestorben und auferweckt worden ist» (II, 5, 15) und
der von da aus eine zur Mission dringende Liebe und Kraft ent-
faltet (II, 5, 14). Will man das Kreuz «die radikale Krisis auch
Christi selbst» bezeichnen?, so kann man gerade bei dieser Krisis
nicht haltmachen, sondern mufl mit dem Jesus auferweckenden
Gott (I, 6, 14; 15, 4. 12) in die Welt hinausgehen.

3 U. Wilckens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschicht-
liche Untersuchung zu 1. Kor. 1 und 2 (1959}, S. 214, 219.
¢ Wilckens (A. 3), S. 218.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 321

2.

Leuchtet so die legitime theologia gloriae in der apostolischen
Diakonie auf, um gerade so die recht verstandene theologia crucis
zu bestétigen, so folgt daraus fiir Paulus eine Zuriickhaltung gegen-
iiber dem freien Walten seines ihm iiberlegenen Herrn, die gerade
im 13. Kapitel des 2. Kor. sehr schén zum Leuchten kommt. Paulus
droht der Gemeinde, dall er als Repridsentant Christi mit einem
Strafgericht bei ihnen auftauchen werde, um die Kraft des erh6hten
Herrn bei ihnen wirksam werden zu lassen (II, 13, 3). Dann wird
der auferweckte Christus seine Lebendigkeit nicht in irgendwelchen
unverbindlichen Ekstasen oder unverstindlichen Ausspriichen offen-
baren, sondern in konkreten durchgreifenden Mafnahmen. So stellt
Paulus seine Ankunft in Korinth in Aussicht, damit er so «mit
Christus bei ihnen lebe» (I1, 13, 4). Aber gerade von dieser in Aus-
sicht gestellten StrafmafBnahme im Namen Jesu Christi weill Paulus
auch wieder zuriickzutreten. Ist denn Jesus Christus, der sich mit
ihm verbinden will, an ihn gebunden ? Ist er nicht ebenso unter den
Korinthern wirksam (I, 13, 5) ? Kann nicht durch ihn eine Aktivi-
tét der Gemeinde in Gang kommen, dal3 sie sich selber priift ? Jesus
Christus ist der GroB3ere. Paulus bittet darum (I, 13, 7), dal3 das
strafende Eingreifen im Namen Christi gar nicht notig sei, ja daB
schon beim Verlesen des Briefes durch den Bruderkuf3 die Umkehr
eintreten méchte (II, 13, 12). Paulus wiirde «gegen die Wahrheit»
streiten, wenn er sich mit der Hilfe Christi dynamisch pneumatisch
in Korinth durchzusetzen versuchen wollte statt «zugunsten der
Wahrheit» zuriickzutreten, die auch ohne ihn zum Sieg kommen
kann (I1I, 13, 8). Dieses Zuriicktretenkénnen vor dem weit gréferen
Herrn, in der die mit der Wahrheit zusammen sich freuende Liebe
sich bekundet (I, 13, 6; II, 13, 9), wire Paulus nicht moglich ge-
wesen, wenn er « Christus nach dem Fleisch erkannt hitte» (11, 5, 16),
das heiflt ihm zum Objekt seiner historischen Betrachtung gemacht
und vergessen hitte, dall der sein Leben dirigierende, nach vorne
treibende und wieder in die Zuriickhaltung fiithrende Herr das an
ihm handelnde Subjekt ist 5.

5 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 1 (1959), S.231: «Er, der
von ihm bisher als Objekt gesehene, verstandene und behandelte Eigner und
Trager des Namens Jesus von Nazareth — Er gibt sich ihm (sc. Paulus), indem
er ihn mit sich bekannt macht, als handelndes Subjekt zu erkennen.»

21



322 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

So untersteht Paulus einem bestimmten Kanon. Nach Gal. 6,
14-16 handelt es sich bei dieser «Richtschnur» um das Kreuz Jesu
Christi und die durch die Auferweckung Jesus inaugurierte «neue
Kreatur»®: «Und alle, die nach diesem Kanon sich richten, Friede
tiber sie und Erbarmen» (Gal. 6, 16). Das alles ist aber fiir Paulus
nur so wahr, daf3 er seinen Wandel missionarisch interpretiert. Das
zeigt erstens einmal der Schlufl des zitierten Verses aus dem Ga-
laterbrief, der Friede und Erbarmen nicht nur iiber die Christen,
sondern «iiber das Israel Gottes» herabruft, d. h. das glaubige
Israel?. Noch deutlicher wird in II, 10, 13. 15f. die missionarische
Dimension des paulinischen Kanonsbegriffs deutlich: «Wir aber
wollen uns nicht ins Ungemessene rithmen, sondern nach dem
Mall der Bestimmung (kavovog), die uns der Gott des Males
zugeteilt hat, bis zu euch zu gelangen... Nicht ins Ungemessene
rithmen wir uns fremder Arbeitsleistungen, wobei wir die Hoffnung
hegen, dafl wenn euer Glaube unter euch wéchst, wir nach der uns
widerfahrenen Bestimmung (xavévo) zum UberflieBen verherrlicht
werden mochten: iiber eure Grenzen hinaus das Evangelium zu
tragen, um nicht uns dessen zu rithmen, was hinsichtlich fremder
Bestimmung (xavéwi) bereitgestellt worden ist.» Was will Paulus
mit diesen Worten sagen ?

Kann man auch zunéchst an ein umgrenztes Arbeitsgebiet den-
ken und xaviv mit «Bezirk» wiedergeben?®, legt sich von da aus
also eine geographische Begriffshestimmung nahe, die die Kon-
kretion der missionarischen Aufgabe deutlich macht, so zeigt doch

8 Wir sind anders als H. W. Beyer, Theol. Wort. z. N.T., 3 (1938),
S. 602-604, der Meinung, dafl die Verwendung von kovhv im Sinn von
«MefBschnur» in der LXX, «Regel» bei Philo und «Richtschnur» bei Josephus
Paulus wesentlich bestimmt hat, mehr als Beyer das den Leser glauben
lassen will.

7 Gegen K. L. Schmidt, Theol. Wért. 3 (1938), S. 30f., der «mit groBler
Wahrscheinlichkeit» mit dem fraglichen Ausdruck die eine Gottesgemeinde
bezeichnet finden will, und gegen G. Frohwein, Der Zeuge 22 (1959), S. 7,
der die noch nicht an Jesus als den Christus glaubenden Juden unter Israel
verstanden haben will, halten wir mit G. Schrenk, Die Weissagung iiber Israel
im Neuen Testament (0.J.), S. 24, daran fest, da} es sich um das christgliubige
Israel handelt. Es gehért dann so zur neuen Schopfung (Gal. 6, 15), da3 das
Leben aus den Toten (Rém. 11, 15) schon jetzt vor der Rettung von ganz
Israel (R6m. 11, 26), aber als Représentation dieses ganzen, wiederzuerwek-
kenden Israel Ereignis geworden ist.

8 W. Bauer, Griech.-deutsches Worterbuch, s. v.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 323

der Zusammenhang des Textes, dal Paulus ja gerade iiber die
Wirksamkeit in Korinth hinausstrebt, dal3 er also dem Gott kon-
frontiert bleibt, der als «Gott des MaBles» ihm neue Gebiete als
Arbeitsfelder zuweist, in denen er sich wieder neu als sein Diener
bewahren muf}, bis er auch dort seine Aufgabe einmal «erfiillt»
haben wird (Rom. 15, 23). So ist der Kanonbegriff weder rdumlich
noch zeitlich festzulegen, hidngt er doch eminent mit dem im
Triumphzug vorangehenden Herrn der Mission zusammen (11, 2, 14).
Dem frei Arbeitsgebiete zuweisenden Herrn entspricht dann auch
die Anerkennung fremder Werkregionen év dMotpiw xavovi. Ge-
rade weil es keinen anderen Grund geben kann auBler Jesus Christus
(I, 3, 11), gibt es fiir die einzelnen Missionare jeweils «anderes
Wirkungsfeld» (Rom. 15, 20), das Paulus als Grenze respektiert.
Zur christlichen Freiheit gehort die Bejahung der eigenen Grenze
dem anderen gegeniiber. So sind Kreuz, Auferstehung und Mission
Jesu Christi die drei Faktoren, die den paulinischen Kanonbegriff
beinhalten ®.

Von da aus gibt sich Paulus als Mensch des Mafles zu erkennen.
Er weill sich in das Mal} gestellt, das ihm sein Herr zuweist und
innerhalb welcher Grenze er sich in immerwihrender Bereitschaft
zu neuen Aufbriichen frei betdtigt. Diese seine missionarische Frei-
heit in der Bindung an seinen Herrn kann Paulus nur in engstem
Kontakt mit der Gemeinde betitigen. Wenn ihr Glaube wichst
(II, 10, 15), wenn ihr Gehorsam vollendet ist (I, 10, 6), dann kann
er in Fahrt kommen.

% Hs ist zu fragen, ob der Kanonbegriff der Alten Kirche nicht zu sehr
bloB am innerkirchlichen Leben interessiert ist. Alles, was mit der spéiteren,
im Islam zur klassischen Form erhobenen Biblolatrie zusammenhéngt und
was zu einer im illegitimen Fundamentalismus seine Bliiten treibenden ge-
setzlichen Einstellung zum Bibelbuchstaben fiihrt, kénnte mit diesem vor
allem nach innen gerichteten Eifer der Zionswéchter der ersten Jahrhunderte
zusammenhéngen. Die Entgegensetzung von Lehre und Leben, von Ethos
und Kultus zeigt die Beschiftigung der Kirche mit sich selber und infolge-
dessen eine Verkiurzung des ursprunglichen, bei Paulus sehr deutlich auf das
Missionsgeschehen bezogenen Kanonbegriffs. Wenn dann im 4. Jahrhundert
«bestimmte Dinge innerhalb der Kirche als Kanon» bezeichnet werden,
Beyer (A. 6), S. 805, 23f., so ist hier eine Verdinglichung festzustellen, die
den schon vorher eingetretenen Siindenfall der mit sich selber beschéftigten
Kirche anzeigt.



324 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

3.

Vorderhand liegt aber noch ein Bann auf der korinthischen Ge-
meinde. Die Gegner des Paulus konnten zum Zuge kommen und
die Gemeinde mit ihren eindriicklichen Kundgebungen iiberfluten.
Mit wem haben wir es hier zu tun ?

DaB sich auf diese Frage nicht einfach antworten 1a(t, hangt mit
der Art und Weise zusammen, wie Paulus auf seine Gegner in der
korinthischen Korrespondenz zu reden kommt. Er gibt keine Dar-
stellung ihrer Héiresie. Er will sich auch nicht frontal mit den
apostrophierten Feinden auseinandersetzen, sondern will die be-
drohte Gemeinde auf dem einmal eingeschlagenen Weg der Er-
kenntnis (I, 1, 5) festhalten und, wo es nétig ist, auf ihn zurick-
rufen. Trotz diesen Schwierigkeiten aber 14t sich die Grundstruktur
der gegnerischen Anschauungen einigermaflen erkennen.

Die Gegner des Paulus haben einen anderen Mafstab. Sie messen
sich nicht an dem, was Gott ihnen zumil3t, sondern an sich selber
(IL, 10, 12). Inwiefern sind sie an sich selber orientiert ?

Um hier besser verstehen zu konnen, miissen wir nach der
Christologie der Gegner fragen. Schmithals faflt dvadepo ’Incodg (I,
12, 3) als Ausspruch eines Gnostikers, der Jesus als Gehiuse fiir
Christus ablehnte, um sich mit seinem gnostischen Christus zu be-
gniigen . Diese Auffassung kénnen wir nicht teilen. Paulus be-
scheinigt vielmehr den Gegnern, daB3 sie einen «anderen Jesus» ver-
kiindigen (1I, 11, 4). Daraus liBt sich schlieBen, dall ihnen der
historische Jesus nicht gleichgiiltig ist. Als Vollblutjuden (II, 11, 22)
sind sie an ihrem jiidischen Bruder Jesus als ihrem Vorbild orien-
tiert und verkiindigen ihn auf ihren missionarischen Fahrten. Paulus
ist aber nicht in der Lage, ihnen gegeniiber die Toleranz walten zu
lassen, die er den ethisch bedenklichen Mitarbeitern in Rom an den
Tag legen wird (Phil. 1, 18). Er kann gerade in dem von ihnen ver-
kiindigten Jesus nicht den Jesus wiedererkennen, den er in Korinth
bei der Griindung der Gemeinde verkiindigt hat. Nach allem, was
er von seinen Gegnern in Erfahrung gebracht hat, ist ihnen Jesus
avadeua, das heillt «etwas dem Zorn der Gottheit Ausgeliefertes»!.
M. a. W.: Jesus ist fiir sie blof8 der Gekreuzigte, nicht der Herr (1,12, 3).

10 W. Schmithals, Die Gnosis in Korinth. Eine Untersuchung zu den
Korintherbriefen (1956), im Abschnitt Giber die korinthische Christologie.
11 J. Behm, Theol. Woért. z. N. T., 1 (1933), S. 356, 17.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 325

Die Einheit zwischen dem gekreuzigten und dem auferstandenen
Jesus Christus ist ihnen zerbrochen. An Stelle der Einheit Jesu
Christi, der als der Gekreuzigte auch der Auferstandene ist, hat
sich bei ihnen ein zeitliches Nacheinander zwischen dem gewesenen
Jesus und den religidsen Existenzen eingestellt, die sie selber mit
ihrer ekstatischen Christlichkeit sind, die sich etwa im Zungenreden
auszudriicken pflegte. Wohl konnten sie sich als Eigentum Christi
bezeichnen (I, 1, 12), sie konnten «bei sich selber wohl des Ver-
trauens sein, zu Christus zu gehoéren» (11, 10, 7), und Paulus kann
sie ironisch sogar «Diener Christi» nennen (II, 11, 23). Weil sie aber
die ekstatischen AuBerungen ihrer christlichen Religion mit dem
Geist Christi identifizieren und diese Identifikation mit einem
herrischen Auftreten (I, 4, 8) und mit materiellen Forderungen an
die Gemeinde (II, 11. 20) verbinden, weil sie in Tat und Wahr-
heit nur sich selber verkiindigen (II, 4, 5), darum kann sie Paulus
nicht als legitime Mitarbeiter anerkennen, sondern muf} in ihnen
Satansdiener erblicken (I, 11, 15).

Das Urteil des Paulus tiber seine Gegner (II, 11, 13-15) erscheint
unerhort scharf. Wenn wir niiher zusehen, stehen diese AuBlerungen
nicht im Widerspruch mit dem, was Paulus sonst an Anspielungen
bringt. Er nennt sie «Liigenapostel»: sie sind Sendboten der Liige,
weil sie iiber den verkiindigten Jesus hinaus nur ihr eigenes pneu-
matisches Sein zur Darstellung bringen kénnen, ohne Jesus Christus
als den kommenden gnéidigen Richter und so als die unbestechliche
Wahrheit anzeigen zu koénnen, die Paulus in beiden Korinther-
briefen als die Zukunft aller Christen der Gemeinde vor Augen
stellt12. Er nennt sie «listige Arbeiter»: sie sind Missionare (Matth.
9, 37), die in scheinbar aktivem Kinsatz fiir die Sache voller List
ihr eigenes Schéflein ins Trockene zu bringen wissen. Sie geben sich
als « Apostel Christi» aus, in Wirklichkeit aber sind sie Satansdiener,
weil sie triigerisches Licht verbreiten. Damit entbrennt gerade auf
dem missionarischen Felde nicht nur der Kampf zwischen dem
Licht Jesu Christi und der Finsternis des Heidentums, sondern vor
allem auch die unerbittliche Auseinandersetzung zwischen dem
wahren Licht Jesu Christi und dem triigerischen Irrlicht der Ha-
resie, die im Namen eines Christus fiir die eigene Christlichkeit
Propaganda macht, ohne wirklich Jesus Christus als den Herrn
iiber Leben und Tod zu verkiindigen. Die Gegner erscheinen als

12 1,1, 7f.; 3, 13; 4, 5; 15, 22, 25; 11, 5, 10; 4, 11.



326 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

«Diener der Gerechtigkeit», die sich der Gnadenmacht Gottes an-
geblich unterwerfen?®, in Wirklichkeit aber sind sie « Uberapostel»
(IL, 11, 5), die Herren iiber den Glauben der Korinther sein wollen
(1L, 1, 24). So wiederholt sich in diesen Gegnern der Siindenfall im
christlichen Raum 4. Sie iiberschreiten die ihnen gesetzte Grenze 15,
Sie bauen sich mit ihren angeblich christlichen Gedanken eine
Festung aus (II, 10, 4), die geschleift werden muB}. Sie erheben sich
in ihrem Stolz und mit ihrer aufbldhenden Erkenntnis (I, 8, 1)
gegen die wahre Erkenntnis Gottes (1I, 10, 5), um gerade so der
richtigen Erhohung (II, 11, 7) in der Befreiung zum Dienst nicht
teilhaftig zu werden. «Anders» ist der Geist, den sie zum Empfang
weitergeben (I1I, 11, 4) in dem Sinn als er gerade nicht der Kyrios
ist, der die, die sich von ihm treiben lassen, zum Gehorsam ver-
pflichtet (II, 3, 17). Die vermeintliche Freiheit, die diese Geistes-
menschen propagieren, fithrt zu mannigfacher Knechtschaft. Wer
beim gekreuzigten Jesus als dem Inbegriff des Fluches Gottes
stehenbleibt und dariiber ein eigenes Geistesgebdude errichtet, der
wird durch mannigfache Vorkommnisse zu erkennen geben, dal3 er
selber im Fluch und nicht im Segen lebt.

4.

Was Paulus an der korinthischen Gemeinde zu tadeln hat und
was letzten Endes durch die Machenschaften der judenchristlich
selbstbewuBten Pneumatiker verursacht ist, 18t sich als Gegensatz
zur groflen Eulogia verstehen, die mit dem auferweckten Jesus
Christus zu Israel (Act. 3, 26) und iiber Israel hinaus in die Vélker-
welt (Gal. 3, 14) hinausdringt. Paulus weill sich als Segensbringer

13 Vgl. R6ém. 6, 19; 1I, 3, 9.

14 Nicht umsonst bringt Paulus gerade in diesem Zusammenhang eine
Anspielung auf die Stindenfallgeschichte, 1T, 11, 3.

15 0. Weber, Bibelkunde des Alten Testaments (® 1959), S. 39, sagt vom
Stndenfall: «Es handelt sich nicht um Verfilhrung zum voreiligen Genuf3
oder zum ‘gewdhnlichen Ungehorsam’ oder zum Vorwitz, sondern es geht
um die Uberschreitung der Grenze, um das nicht Mensch sein wollen des
Menschen.» Wir kénnten analog fortfahren: es geht bei den Gegnern des
Paulus «um das nicht Christ sein wollen des Christen», weil der Christ gerade
so und darin Christ ist, daB er bei aller unio mit seinem Herrn sich selber als
Knecht dieses seines Herrn weil, mit dem er in Liebe und Gegenliebe eng
verbunden ist.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 327

(Rom. 15, 29): « Wenn ich zu euch komme, werde ich in der Fiille
des Segens Christi kommen.» Wie aber der Segen Gottes durch den
Dienst des Apostels in die Vilkerwelt stromt, so will er durch alle
Segensempfinger weitergegeben werden, haben doch die Korinther
Segensgaben nur dazu geschenkt erhalten, dal sie sie wieder aus-
teilen (I, 9, 66). In diesen groflen missionarischen Zusammenhang
mull man auch den Segensbecher beim Abendmahl hineinstellen
(I, 10, 16). So sehr hier jidisch-liturgische Hintergriinde spiirbar
sind, so sehr darf man nicht im liturgischen Rahmen stehenbleiben.
Man muf} vielmehr sehen, daf} gerade auch die rechtméflige Abend-
mahlsfeier in den missionarischen Segensstrom hineingestellt ist,
dem Paulus dient und dem die Gemeinde mitdienen soll. Um so
eher wird man hier universal denken miissen, als der Beginn des
jidischen Tischgebetes, das beim Abendmahl Verwendung gefun-
den haben diirfte, universal gelautet hat: «Gepriesen seist du, Herr,
unser Gott, Konig der Welt, der du die ganze Welt erndhrst mit
Giite, Gnade, Barmherzigkeit.»1? Ist in dieser oder in #dhnlicher
Form bei den urchristlichen Mahlfeiern gebetet worden, so hat sich
vor der anrufend feiernden Gemeinde die ganze hungrige Welt
geoffnet. So sehr die Gemeinde bei ihrer Mahlfeier sich iiber den
mit Jesus empfangenen Segen freut, so wenig wird sie, wenn sie
wirklich auf den kommenden Herrn Ausschau halt (I, 11, 26), im
Segensbecher eine ausschlieBlich innergemeindliche Segensquelle
stromen sehen. Der Lobpreis beim Mahl durchbricht die kultische
Enge und stellt schon den Beginn jenes universalen Lobpreises dar,
von dem Paulus in Phil. 2, 11 singt 8.

Dieser ganzen universal herankommenden und die Gemeinde mit-
nehmenden Segenswelt droht die Gemeinde in Korinth darum in
allen Sparten ihres Lebens zu widersprechen, weil sie den Gegnern
des Paulus das Ohr leiht. Wenn Paulus den Begriff xatdpa in den
Korintherbriefen nicht braucht, so tut er das darum, weil er die
Gemeinde mit jeder Zeile aus der Fluchwelt, von der sie bedroht

16 Das doppelte én’ ehoviog in II, 9, 6 bringt die Zweiseitigkeit zum
Ausdruck, dal die Gemeinde durch den Dienst des Apostels einerseits man-
nigfachen Segen (Pluralis!) empfing, andrerseits aber von ihr erwartet wird,
dafl sie selber Segen spendet, etwa in Form einer Kollekte, die bezeichnender-
weise in 9, 5 ebhoyia genannt wird.

17 J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (1949), S. 83.

18 A. Schlatters Auslegung, Paulus, der Bote Jesu (1934), S. 295f., ist
Zu eng.



328 W. Bieder, Paulus und setne Gegner tn Korinth

ist, herausruft. Er kann gerade fiir die Bedrohten, aber auch fiir
ihre Bedroher!? nicht an den Fluch glauben, den sie auf sich herab-
rufen kdnnten, sondern nur an den fiir sie zum Fluch gewordenen
Jesus Christus (Gal. 3, 13). Das hindert aber nicht, da3 wir uns die
ganze Bedrohung vergegenwirtigen, der die Gemeinde von den
Gegnern her ausgesetzt ist. Wir werden aus allem, was wir hier zu
horen bekommen, eine Haltung erkennen miissen, die wir als eine
in Grenzitberschreitung, Selbstsicherung und falschem Freihevtsdrang
sich bekundende Unfdhigkert zu legitimer missionarischer Werbung
zu verstehen haben.

Da sind die Parteiungen und der darin zum Ausdruck kommende
Selbstsicherungswille im Blick auf religiose Fiihrergestalten zu
nennen, der drohenden Gefahren in dieser Art Gefolgschaftstreue zu
entkommen sucht, der also die besonders geprigte Interpretation
des Evangeliums durch Paulus, Kephas oder Apollos als Garantie
der Wahrheit meint betrachten zu kdnnen und in einer solchen de-
nominationellen Bindung zu einer wahrhaft 6kumenischen Mission,
wie sie Paulus etwa in Rom. 15 vor Augen steht, nicht frei wird
(I, 1-4). Da ist die stolze Erkenntnis zu erwihnen, die dem eigenen
religios quicklebendig gewordenen Pneuma, aber nicht dem Herrn
(1L, 3, 17) folgt, die aus dem Reichtum religioser Erkenntnis heraus
herrscht (I, 4, 8), ohne sich der koniglichen Freiheit des Dienstes
erfreuen zu diirfen, die brilliert, ohne zu brennen, die lieblos ist,
weil sie der gottlichen Liebe nicht mehr zu bediirfen meint (I, 8, 1. 3).
Da ist die libertinistische Gier nach Geschlechtsgenull sowohl (I,
5,1; 6, 13; 11, 12, 21) als auch die asketische Haltung, die den Leib
verachtet (I, 7, 5), zwei Haltungen, in denen einerseits durch uner-
laubte Grenziiberschreitung, andrerseits durch eben solch unerlaub-
tes Sich-selber-behalten-wollen das Geschlechtsverhéltnis zweier
Menschen gerade nicht mehr das Gleichnis der Beziehung zwischen
Christus und der Gemeinde ist (Eph. 5, 32), sondern entweder welt-
liche Scheinlgsungen der Geschlechtsfrage mitvollzieht, wie sie in

1% Trotz schirfster Verurteilung der Gegner hat Paulus auch fiir sie noch
Hoffnung: nicht sie, sondern nur ihre Gedankengeb#iude will er zerstéren
(I1, 10, 4). Er mochte, da sie hinsichtlich der freiwilligen Dienstausiibung
und des legitimen Ruhmes so wiirden wie er selber (II, 11, 12). Sind sie auch
«gewaltige Theologen», so konnten sie einmal, wenn sie nur von ihrem System
frei werden wollten, fiir die Sache Gottes in der Welt mit ihren starken Gaben
sich niitzlich erweisen.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 329

Korinth sprichwortlich am Tage lagen, oder sich an die Seite einer
asketischen Leistungsreligion stellt: so oder so kann das Verhiltnis
von Mann und Frau nicht fiir jene neue Wirklichkeit sprechend
werden, die mit Jesus Christus als das gro8e Angebot der géttlichen
Liebe in die Welt hinausdringt?0. Da ist der Drang, in eigener
Sache recht bekommen zu wollen (I, 6, 1), und der darin sich be-
kundende Verzicht auf die eschatologische Erwartung der Mit-
beteiligung am Richteramt Christi (I, 6, 2£.), ja auf die jetzt schon
mogliche Findung eines weisen Urteils (I, 6, 5): Paulus hat hier den
Korinthern, die doch dazu gerechtgesprochen worden sind (I, 6, 11),
daB sie wie die romischen Christen sich der Gerechtigkeit Gottes
zur Verfiigung stellten (R6m. 6, 19; II, 3, 9; 6, 7), anzukreiden, sie
lieBen ihr Leben widersinnigerweise um sich selber kreisen. Da ist
die erschreckende, gerade aus der falschen Erkenntnis herausquel-
lende Lieblosigkeit, die sich gegeniiber dem schwachen Bruder
(I, 8, 7. 11) &duBlert und darum missionarisch vollig untiichtig
macht 2!, Da ist die falsche Freiheit, die sich schon darum zur mis-
sionarischen Propagierung eigener Verkiindigungsinhalte fiir befugt
hélt, weil sie religiose Vorziige aller Art vorzuweisen hat, ohne zu
bedenken, dall der wahre Ruhm, der so wenig wie die Botschaft
vom Kreuz und der Auferstehung Christi «entleert» werden darf
(I, 9, 15), nicht der nachweisbare Erfolg, sondern der freiwillige
Diensteinsatz ist (I, 9, 16f.), in dem Paulus als Gefangener Christi
in freier Disponibilitdt und Mobilitdit dem Mitmenschen zum ent-
gegenkommenden Zeugen wird (I, 9, 19-23), um so aus der Fluchwelt
zu retten (I, 9, 22). Da ist die sakramentale Sicherheit und Sorg-
losigkeit, in der die korinthischen Christen, darin dem Wiistenvolk
Israel gleich, nach empfangener Taufe und genossenem Mahl in
getitigten Grenziiberschreitungen nicht etwa im missionarischen
Vollzug ihres christlichen Lebens das Licht Jesu Christi nach auflen
zu tragen gewillt sind, sondern stindig in Gefahr stehen, nach
Bosem begierig zu sein (I, 10, 6. 8), sich des Synkretismus schuldig
zu machen (I, 10, 7. 20), in Schauwundern aller Art den Herrn zu

20 Hinter dem 7. Kapitel des 1. Kor. steht das grole Thema der christ-
lichen Freiheit in Ehe und Ehelosigkeit. Sie ist in der Zukunft Gottes und
in der diese Zukunft er6ffnenden Souverdnitidt des gottlichen Rufes begriin-
det (I, 7, 29. 39. 17-24).

21 Vgl. den wichtigen Zusammenhang zwischen der erkaltenden Liebe und
der Weltmission in Matth. 24, 12—-14.



330 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

versuchen (I, 10, 9) und damit, Jesus undhnlich (Matth. 4, 7f.),
statt Gott zu vertrauen, in Zeichenforderungen den eigenen Un-
glauben zu dokumentieren 22 und schliefllich im Murren (I, 10, 10)
ihren Emanzipationswillen zu bekunden?? und so der echten Frei-
heit des Dienstes verlustig zu gehen. Da sind die Mibrduche beim
Abendmahl, bei dem die private Existenz des unerlosten Menschen
sich breitmacht (I, 11, 21. 33) und die Sorglosigkeit des mit sich
selbst zufriedenen Menschen die Korinther vollig vergessen lift,
daf3 sie doch in der Feier des Mahls, eingedenk des Wortes vom
Kreuz (I, 11, 241.) dem erscheinenden Richter entgegengehen und,
sich gnidig richten lassend, zur Erneuerung ihrer Gemeinschaft
befreit werden (I, 11, 31f.; 10, 16£f.) und so nach aullen hin «den
Tod des Herrn» verkiindigen, bis er kommt (I, 11, 26). Da ist das
Zungenreden, das bekanntlich Paulus durchaus als Frucht des Hei-
ligen Geistes anerkennt, das ihm aber in Korinth gerade nur in
seiner missionarisch fruchtlosen (I, 14, 23) Abgespaltenheit ent-
gegengetreten ist, das echte Anbetung sowohl der Gldubigen als der
Ungldaubigen verhindert (I, 14, 25) und aufs neue zeigt, wie die Ge-
meinde infolge fremder Einwirkung nicht dazu kommt, praktisch
das Hohelied der Liebe zu singen (I, 13). Da ist endlich die Leugnung
der Auferstehung, in der sich das Bekenntnis der Gegner zu ihrer
eigenen religiosen Existenz und deren Verlingerung iiber den Tod
hinaus bekundet, die «in diesem Leben» (I, 15, 19) wohl materielle
Hoffnungen (I, 15, 32) hegen und sakramentale Einweihungen in
kanalisiertes Erlosungsleben (I, 15, 29) vornehmen konnen, die aber
ein Starkwerden und Fortschreiten im Werk des Herrn (I, 15, 58),
der in die Welt hinaus, aber gerade darum in 6kumenische konkrete
Bruderschaft hinein (I, 16) rutt, stdndig zu hindern suchen.

5.

Wir haben so in raschem Flug den 1. Kor. durchgangen und
haben dabei entdecken miissen, wie die kurz skizzierten Gegner des
Paulus in der Gemeinde auf breitester Front hemmend gewirkt ha-
ben, gerade indem sie andrerseits entfesselnd zu wirken versuchten.

22 Bei katelpydodn, I1, 12, 12, ist Gott Subjekt. Paulus ist nicht «Wunder-
tdter», sondern dankbarer Empféinger wunderbaren gottlichen Tuns, bei dem
er als Person gar nicht so wichtig ist (Act. 19, 12).

23 Sijehe die Frauenfrage in Korinth, I, 11, 2-16.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 331

Im Blick auf die verheerenden Wirkungen, die diese Leute fiir sich
buchen konnen, ist es nicht zu verwundern, wenn Paulus sie
schlankweg Satansdiener nennt. Denn Safan ist fiir ihn der grofe
Gegenspieler in seinem Missionswerk (1. Thess. 2, 18; 2. Thess. 2, 9).
Paulus eifert mit dem Eifer Gottes (IT, 11, 2) viel mehr da, wo das
Satanische in christlicher Form um sich greift als da, wo es sich
um die finstere Heidenwelt handelt. Die Wurzel alles Ubels ist nach
allem, was die Texte hergeben, eine falsche Christologie und eine
daraus sich ergebende falsche Anthropologie: statt dall die Boten
sich freigeben in die Hand des sie dirigierenden Herrn, usurpieren
sie alle die in die Urchristenheit hineingegebenen Segenskrifte und
«verwandeln» sich in die «christlichen» Existenzen freier Pneuma-
tiker (I, 11, 15), statt in sich vollziehendem Dienst der Gerechtig-
keit (11, 3, 9) sich von einer in der Tiefe des Dienstes aufleuchtenden
Herrlichkeit in die andere verwandeln zu lassen (I, 3, 18). Sie ver-
gessen mit einem Wort, dall ihre ganze christliche Existenz nicht
in sich selber ruht, sondern «vom Herrn, der Geist ist» herkommt.

Paulus nimm¢t das alles nicht tragisch. Man darf sich iiber solche
Dinge «nicht wundern» (II, 11, 14). Er 148t sich auch nicht etwa
dadurch einschiichtern, daB3 die stolzen Gnostiker ihn einen « Apostel
a. D.» genannt haben mogen?4, der eine veraltete Anschauung ver-
tritt. Nein, gerade der ihm anvertrauten Gemeinde zu Korinth
gegeniiber ist er nicht «auBer Dienst» gesetzt, sondern dazu be-
rufen, ihr zu schreiben und fiir ihre Herrichtung zu beten (II, 13, 7).

Paulus kann diese Haltung der Hoffnung und Zuversicht (II, 3,
12) darum einnehmen, weil er in engster Verbindung mit dem ge-
kreuzigten und auferstandenen Christus lebt. Wir haben uns in
diesem Zusammenhang den viel diskutierten Versen II, 12, 7f. zu-
zuwenden, dem Wort vom Pfahl im Fleisch. Dieses ist fast immer
auf eine Krankheit des Paulus gedeutet worden. Windisch zahlt
die vielen Moglichkeiten auf, die hier in Frage kommen kénnen 2.
Keine befriedigt ganz. Nun hat in jingster Zeit Ph. Menoud die
Meinung vertreten, dafl hier nicht an eine kérperliche Krankheit
des Paulus zu denken sei, sondern an das Leiden, da3 Israel sich
nicht bekehrt?¢. Paulus hitte dann von Christus die Weisung be-

24 Th, Daechsel, Paulus, der Apostel Jesu Christi (1913), zu IT, 11, 21.

25 H. Windisch, Kommentar, z. St.

28 Ph. Menoud, L’échaude et I’ange satanique: Studia Paulina in honorem
Johannis de Zwaan septuagenarii (1953), S. 163-171.



332 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

kommen, jeden Versuch, Israel zu bekehren, aufzugeben und sich
ganz seiner heidenmissionarischen Aufgabe zu widmen. Der Ge-
danke an Israel entspricht aber nicht dem Kontext. Ich méchte
lieber die Linie weiter verfolgen, die Chrysostomus, Theophylakt,
K. Bornhiuser und L. Cerfaux angedeutet haben??.

Vergleicht man II, 11, 14 mit 12, 7, dann steigt die Frage auf,
ob denn Paulus beim Satansengel nicht an die hiretischen Gegner
in Korinth gedacht habe. Die Wirklichkeit der satanischen Gegen-
macht begegnet ihm aus diesen Boten. In den Falschaposteln er-
fahrt er den Boten Satans. Die Funktion des Satansengels besteht
darin, dafl er «mit Fdusten schligt»2%. Wenn kohapiZewv «eine be-
sonders demiitigende Prozedur» in sich schlie3t2?, die Schande ein-
bringt, so muB} unter der Voraussetzung, daf es sich um eine Aktion
der Gegner des Paulus handelt, all das darunter verstanden werden,
was seine Gegner in Korinth unternehmen, um ihn vor den Ge-
meindegliedern schlecht zu machen. Warum Paulus gerade diesen
Ausdruck braucht, ist leicht einzusehen: er sieht sich gerade mit
solchen Schmihungen an die Seite Jesu gestellt, der in seiner
Passion «geohrfeigt» wurde3°. Er sieht sich in der Nachfolge des
leidenden Jesus stehen. Die Satansdiener kénnen letzten Endes
nichts anderes tun, als daB3 sie dazu beitragen, ihn in der Nachfolge
Jesu zu festigen. Sie konnen mit dem, was sie im Schild fiihren,
letzten Endes nur dem Fortgang des apostolischen Missionswerkes
dienen. Damit haben wir den Zugang freigelegt, um nun auch das
Wort oxohoy zu verstehen. Das Wort kann nicht nur als «Dorn»
im Fleisch, sondern auch als «Pfahl» fiir das Fleisch verstanden
werden. é06dn weist auf Gott als den Gebenden hin. Paulus sieht
sich als Angepfahlten, als mit Christus Gekreuzigten. Gott hat ihm
diese Existenz geschenkt, damit er in dem durch Schmédhungen aus-
gezeichneten Leiden Jesus Christus nachfolge. Das ist ihm alles
widerfahren, damit er sich nicht iiberhebe. Umepaipouor braucht Pau-
lus in 2. Thess. 2, 4, um den Widersacher zu beschreiben, der «sich

27 Menoud (A. 26), S. 167f.

28 Zu xohapiZewv K. L. Schmidt, ’Ingod¢ Xpiotdg xohagiZduevog und die
«colaphisation» der Juden: Aux sources de la trad. chrét. Mélanges M. Go-
guel (1950), S. 218-227.

2% «QOhrfeigen», s. Windisch, Komm., z. St.

80 Matth. 26, 67; Mark. 14, 65; vgl. 1. Kor. 4, 11: xohagiZoueda; 1. Petr-

2, 20. So ist Paulus «ein kohagiZépevog év ’Incod XpioTd kolagilopevuwy,
Schmidt (A. 28), S. 227, Anm. 21.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 333

erhebt gegen jeden sogenannten Gott oder jeden Verehrungsgegen-
stand, so daf} er sich in den Tempel Gottes setzt, um anzuzeigen,
daB er Gott ist». Die Selbstvergottung des religiosen Menschen ist die
groBe Versuchung, die mit Jesus3®! auch sein Apostel Paulus zu er-
fahren bekommen hat. Das Ansinnen des Versuchers an Paulus
lautete demnach: ob er es den Uberaposteln nicht nachtun und sich
in eigener religioser Dynamik gegen sie behaupten wolle. Damit er
dieser Versuchung nicht nachgebe, vielmehr aus ihr heraus den
rettenden Ausgang finde (I, 10, 13), dazu hat Gott ihm seine apo-
stolische Leidensexistenz und zu ihrer Aktualisierung diese bdsen
Gesellen zur Seite gegeben, damit er durch das Faktum der Héresie
bewihrt erfunden werde (I, 11, 19). Er hat den Sinn dieser Anfech-
tungen zuerst nicht verstanden, sondern den Herrn angefleht, sie
ihm zu ersparen. Da ist ihm die Antwort zuteil geworden, dafl die
Kraft Jesu Christi «in Schwachheit», das heillt mitten drin in dieser
Anfechtung zur Vollendung, gerade zur vollen Wirksamkeit komme,
und daB er sich an dieser Gnade geniigen lassen solle. Jetzt hat er zu
wissen bekommen, daB er als der mit Christus Mitgekreuzigte und
der darum mit ihm sténdig neu Geohrfeigte die Kraft des Erhohten
erfahren darf. Darum kann er sich seiner Schwachheiten riihmen,
weil er gerade in ihnen des gebenden Gottes ansichtig geworden ist
und die Weisheit seiner Wege preisen kann (Rom. 11, 33). Weil er
anbetet 32 vor diesem Gott in seiner apostolischen Tiefe, weil er von
da aus seine theologia crucis und seine theologia gloriae vertreten
darf in der Gemeinde und vor der Welt, darum kann er den Satans-
engel und seine Auswirkungen nicht tragisch, nicht letztlich ernst
nehmen, sondern ruft die Gemeinde mit seiner ganzen Korrespon-
denz zu der ihr aufgetragenen Sache in der Welt zuriick.

Werner Bieder, Basel.
31 H. Baltensweiler, Die Verklarung Jesu (1959), S. 89. 135.

32 W. Bieder, Anbetung aus der Solidaritdt: Evang. Miss.mag. 104 (1960),
S.138—145.



	Paulus und seine Gegner in Korinth

