
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 5

Artikel: Paulus und seine Gegner in Korinth

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paulus und seine Gegner in Korinth

l.

Der Anfang des 1. Kor. mit der Betonung der Kreuzesbotschaft
(I, 1, 18; 2, 2) scheint den Paulusinterpreten recht zu geben, die den

Heidenapostel für eine theologia crucis in Anspruch zu nehmen
suchen. Man pflegt heute gern diese paulinische theologia crucis

gegen eine gnostische theologia gloriae auszuspielen1, die gerade in
Korinth ihr Haupt erhoben habe. Wir halten das für eine falsche
Alternative. Ist gloria die lateinische Wiedergabe von bô£a, dann
kann füglich mit Recht gerade im Blick auf die nach Korinth
gerichtete Korrespondenz (s. vor allem II, 3) gesagt werden, daß auch
Paulus eine theologia gloriae vertrete. Wenn man schon einmal
die theologiegeschichtlich geprägten Begriffe verwenden will, dann
müßte gesagt werden: Paulus vertritt eine solche theologia crucis,
die sich in einer ihm eigenen theologia gloriae entfaltet. Was gloria
oder boia bedeutet, müssen wir nicht von den Gnostikern, sondern

von Paulus lernen.
Wenn mit der Ablehnung der theologia gloriae durch moderne

Paulusinterpreten wirklich nur die gnostische Abirrung vom wahren
Christusverständnis gemeint wäre, so könnte man mit sich reden
lassen. In Wirklichkeit verbindet sich aber mit dieser Ablehnung
ein tiefes Mißverständnis der paulinischen Theologie, die uns an
einen Satz Albert Schweitzers aus seinem Paulusbuch erinnern
läßt: «Die Lehre von der Gerechtigkeit aus dem Glauben ist also
ein Nebenkrater, der sich im Hauptkrater der Erlösungslehre der
Mystik des Seins in Christo bildet.»2 Das Verhältnis der paulinischen

Gerechtigkeit aus Glauben zu dem, was Schweitzer Mystik
nennt, steht hier nicht zur Diskussion. Was aber Schweitzer richtig
herausgespürt hat, das ist die bei vielen Paulusinterpreten zu allen
Zeiten immer wieder beobachtbare Tatsache, daß man einen sehr
wesentlichen Punkt aus der paulinischen Theologie überbetont, zur
Mitte macht und damit dann den ganzen Paulus, den man vielleicht

1 Vgl. etwa James M. Robinson, Kerygma und historischer Jesus (1960),
S. 181: «Denn Paulus wie Jesus werfen ihren Gegnern vor, daß sie den
'eschatologischen Vorbehalt' außer acht lassen (f)br| ; épaaiXeûaotTe) und ihre
Existenz undialektisch im Sinn einer theologia gloriae führen.»

2 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S. 220.



320 W. Bieder, Paulus und seine Begner in Korinth

überhaupt nie vollständig erfassen kann, notwendig verzeichnen
muß. Heute geschieht das mit der theologia crucis. Es kann nicht
unwidersprochen bleiben, wenn U. Wilckens behauptet, daß im
Wort vom Kreuz «das gesamte Heilsgeschehen, vor allem auch Auf-
erweckung und Erhöhung, einbeschlossen» blieben. Ja, «Christus
ist und bleibt für Paulus grundsätzlich an sich selber der
Gekreuzigte, der aus Gottes Macht und allein aus ihr lebt»3. Damit
wird Gott im Geschehen der Kreuzigung Christi ein Bereich
angewiesen, den er nicht überschreiten darf! Dieser ganzen Sicht muß
Paulus selber entgegengehalten werden. Man kann nicht nur das
Kreuz «entleeren» (I, 1, 17), sondern auch die Botschaft von der
Auferweckung Christi (I, 15, 14). So will Paulus keine Botschaft
vom Kreuz, ohne daß er die Offenbarung des Lebens Jesu erwartete
(II, 4, 10). Umgekehrt will er keine Herrlichkeit, die von der
Realität des Kreuzes und des in der Kreuzesnachfolge geschehenden
Dienstes losgelöst wäre. Wenn Paulus «die Tötung Jesu» an seinem
Leibe herumträgt (II, 4, 10), so ist ihm der gekreuzigte Jesus der
kraft göttlicher Erweckung Lebende, der Paulus in den Tod gibt,
um sich so als sein Leben zu offenbaren (II, 4, 11). Die
überraschende Tatsache, daß er wieder und wieder lebt - «siehe, wir
leben!» - kommt ihm von dem her, der «aus der Kraft Gottes lebt»
(II, 6, 9; 13, 4).

Dieser Gang in den Tod und durch den Tod ins Leben vollzieht
sich für Paulus zwischen der missionarischen Indienstnahme und
der erwarteten Gerichtszukunft Jesu Christi (II, 5, 10. 14). Der
Entschluß, nur den gekreuzigten Christus zu verkündigen (I, 2, 2), und
der Entschluß zur Erkenntnis, daß in diesem einen Tod alle
gestorben sind (II, 5, 14), hängen so miteinander zusammen, daß beide

Entschließungen zur Konsequenz führen, jetzt für den zu leben,
der für alle «gestorben und auferweckt worden ist» (II, 5, 15) und
der von da aus eine zur Mission drängende Liebe und Kraft
entfaltet (II, 5, 14). Will man das Kreuz «die radikale Krisis auch
Christi selbst» bezeichnen4, so kann man gerade bei dieser Krisis
nicht haltmachen, sondern muß mit dem Jesus auferweckenden
Gott (I, 6, 14; 15, 4. 12) in die Welt hinausgehen.

3 U. Wilckens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche
Untersuchung zu 1. Kor. 1 und 2 (1959), S. 214. 219.

4 Wilckens (A. 3), S. 218.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 321

2.

Leuchtet so die legitime theologia gloriae in der apostolischen
Diakonie auf, um gerade so die recht verstandene theologia crucis
zu bestätigen, so folgt daraus für Paulus eine Zurückhaltung gegenüber

dem freien Walten seines ihm überlegenen Herrn, die gerade
im 13. Kapitel des 2. Kor. sehr schön zum Leuchten kommt. Paulus
droht der Gemeinde, daß er als Repräsentant Christi mit einem
Strafgericht bei ihnen auftauchen werde, um die Kraft des erhöhten
Herrn bei ihnen wirksam werden zu lassen (II, 13, 3). Dann wird
der auferweckte Christus seine Lebendigkeit nicht in irgendwelchen
unverbindlichen Ekstasen oder unverständlichen Aussprüchen
offenbaren, sondern in konkreten durchgreifenden Maßnahmen. So stellt
Paulus seine Ankunft in Korinth in Aussicht, damit er so «mit
Christus bei ihnen lebe» (II, 13, 4). Aber gerade von dieser in
Aussicht gestellten Strafmaßnahme im Namen Jesu Christi weiß Paulus
auch wieder zurückzutreten. Ist denn Jesus Christus, der sich mit
ihm verbinden will, an ihn gebunden Ist er nicht ebenso unter den
Korinthern wirksam (II, 13, 5) Kann nicht durch ihn eine Aktivität

der Gemeinde in Gang kommen, daß sie sich selber prüft Jesus
Christus ist der Größere. Paulus bittet darum (II, 13, 7), daß das
strafende Eingreifen im Namen Christi gar nicht nötig sei, ja daß
schon beim Verlesen des Briefes durch den Bruderkuß die Umkehr
eintreten möchte (II, 13, 12). Paulus würde «gegen die Wahrheit»
streiten, wenn er sich mit der Hilfe Christi dynamisch pneumatisch
in Korinth durchzusetzen versuchen wollte statt «zugunsten der
Wahrheit» zurückzutreten, die auch ohne ihn zum Sieg kommen
kann (II, 13, 8). Dieses Zurücktretenkönnen vor dem weit größeren
Herrn, in der die mit der Wahrheit zusammen sich freuende Liebe
sich bekundet (I, 13, 6; II, 13, 9), wäre Paulus nicht möglich
gewesen, wenn er «Christus nach dem Fleisch erkannt hätte» (II, 5,16),
das heißt ihm zum Objekt seiner historischen Betrachtung gemacht
und vergessen hätte, daß der sein Leben dirigierende, nach vorne
treibende und wieder in die Zurückhaltung führende Herr das an
ihm handelnde Subjekt ist5.

6 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 1 (1959), S. 231: «Er, der
von ihm bisher als Objekt gesehene, verstandene und behandelte Eigner und
Träger des Namens Jesus von Nazareth - Er gibt sich ihm (sc. Paulus), indem
er ihn mit sich bekannt macht, als handelndes Subjekt zu erkennen. »

21



322 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

So untersteht Paulus einem bestimmten Kanon. Nach Gal. 6,
14-16 handelt es sich bei dieser «Richtschnur» um das Kreuz Jesu
Christi und die durch die Auferweckung Jesus inaugurierte «neue
Kreatur»6: «Und alle, die nach diesem Kanon sich richten, Friede
über sie und Erbarmen» (Gal. 6, 16). Das alles ist aber für Paulus
nur so wahr, daß er seinen Wandel missionarisch interpretiert. Das
zeigt erstens einmal der Schluß des zitierten Verses aus dem Ga-
laterbrief, der Friede und Erbarmen nicht nur über die Christen,
sondern «über das Israel Gottes» herabruft, d. h. das gläubige
Israel7. Noch deutlicher wird in II, 10, 13. 15f. die missionarische
Dimension des paulinischen Kanonsbegriffs deutlich: «Wir aber
wollen uns nicht ins Ungemessene rühmen, sondern nach dem
Maß der Bestimmung (koivôvoç), die uns der Gott des Maßes

zugeteilt hat, bis zu euch zu gelangen... Nicht ins Ungemessene
rühmen wir uns fremder Arbeitsleistungen, wobei wir die Hoffnung
hegen, daß wenn euer Glaube unter euch wächst, wir nach der uns
widerfahrenen Bestimmung (xavôva) zum Überfließen verherrlicht
werden möchten: über eure Grenzen hinaus das Evangelium zu
tragen, um nicht uns dessen zu rühmen, was hinsichtlich fremder
Bestimmung (koivövi) bereitgestellt worden ist.» Was will Paulus
mit diesen Worten sagen

Kann man auch zunächst an ein umgrenztes Arbeitsgebiet denken

und Kuviijv mit «Bezirk» wiedergeben8, legt sich von da aus
also eine geographische Begriffsbestimmung nahe, die die
Konkretion der missionarischen Aufgabe deutlich macht, so zeigt doch

6 Wir sind anders als H. W. Beyer, Theol. Wort. z. N. T., 3 (1938),
S. 602-604, der Meinung, daß die Verwendung von kocvwv im Sinn von
«Meßschnur» in der LXX, «Regel» bei Philo und «Richtschnur» bei Josephus
Paulus wesentlich bestimmt hat, mehr als Beyer das den Leser glauben
lassen will.

7 Gegen K. L. Schmidt, Theol. Wort. 3 (1938), S. 30f., der «mit großer
Wahrscheinlichkeit» mit dem fraglichen Ausdruck die eine Gottesgemeinde
bezeichnet finden will, und gegen G. Frohwein, Der Zeuge 22 (1959), S. 7,
der die noch nicht an Jesus als den Christus glaubenden Juden unter Israel
verstanden haben will, halten wir mit G. Schrenk, Die Weissagung über Israel
im Neuen Testament (o. J.), S.24, daran fest, daß es sich um das christgläubige
Israel handelt. Es gehört dann so zur neuen Schöpfung (Gal. 6,15), daß das
Leben aus den Toten (Rom. 11,15) schon jetzt vor der Rettung von ganz
Israel (Rom. 11,26), aber als Repräsentation dieses ganzen, wiederzuerwek-
kenden Israel Ereignis geworden ist.

8 W. Bauer, Griech.-deutsches Wörterbuch, s. v.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 323

der Zusammenhang des Textes, daß Paulus ja gerade über die
Wirksamkeit in Korinth hinausstrebt, daß er also dem Gott
konfrontiert bleibt, der als «Gott des Maßes» ihm neue Gebiete als
Arbeitsfelder zuweist, in denen er sich wieder neu als sein Diener
bewähren muß, bis er auch dort seine Aufgabe einmal «erfüllt»
haben wird (Rom. 15, 23). So ist der KanonbegrifF weder räumlich
noch zeitlich festzulegen, hängt er doch eminent mit dem im
Triumphzug vorangehenden Herrn der Mission zusammen (II, 2,14).
Dem frei Arbeitsgebiete zuweisenden Herrn entspricht dann auch
die Anerkennung fremder Werkregionen év ûXXoTpîw xavôvi.
Gerade weil es keinen anderen Grund geben kann außer Jesus Christus
(I, 3, 11), gibt es für die einzelnen Missionare jeweils «anderes

Wirkungsfeld» (Rom. 15, 20), das Paulus als Grenze respektiert.
Zur christlichen Freiheit gehört die Bejahung der eigenen Grenze
dem anderen gegenüber. So sind Kreuz, Auferstehung und Mission
Jesu Christi die drei Faktoren, die den paulinischen KanonbegrifF
beinhalten9.

Von da aus gibt sich Paulus als Mensch des Maßes zu erkennen.
Er weiß sich in das Maß gestellt, das ihm sein Herr zuweist und
innerhalb welcher Grenze er sich in immerwährender Bereitschaft
zu neuen Aufbrüchen frei betätigt. Diese seine missionarische Freiheit

in der Bindung an seinen Herrn kann Paulus nur in engstem
Kontakt mit der Gemeinde betätigen. Wenn ihr Glaube wächst

(II, 10, 15), wenn ihr Gehorsam vollendet ist (II, 10, 6), dann kann
er in Fahrt kommen.

9 Es ist zu fragen, ob der Kanonbegriff der Alten Kirche nicht zu sehr
bloß am innerkirchlichen Leben interessiert ist. Alles, was mit der späteren,
im Islam zur klassischen Form erhobenen Biblolatrie zusammenhängt und
was zu einer im illegitimen Fundamentalismus seine Blüten treibenden
gesetzlichen Einstellung zum Bibelbuchstaben führt, könnte mit diesem vor
allem nach innen gerichteten Eifer der Zionswächter der ersten Jahrhunderte
zusammenhängen. Die Entgegensetzung von Lehre und Leben, von Ethos
und Kultus zeigt die Beschäftigung der Kirche mit sich selber und infolgedessen

eine Verkürzung des ursprünglichen, bei Paulus sehr deutlich auf das
Missionsgeschehen bezogenen Kanonbegriffs. Wenn dann im 4. Jahrhundert
«bestimmte Dinge innerhalb der Kirche als Kanon» bezeichnet werden,
Beyer (A. 6), S. 605, 23f., so ist hier eine Verdinglichung festzustellen, die
den schon vorher eingetretenen Sündenfall der mit sich selber beschäftigten
Kirche anzeigt.



324 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

3.

Vorderhand liegt aber noch ein Bann auf der korinthischen
Gemeinde. Die Gegner des Paulus konnten zum Zuge kommen und
die Gemeinde mit ihren eindrücklichen Kundgebungen überfluten.
Mit wem haben wir es hier zu tun

Daß sich auf diese Frage nicht einfach antworten läßt, hängt mit
der Art und Weise zusammen, wie Paulus auf seine Gegner in der
korinthischen Korrespondenz zu reden kommt. Er gibt keine
Darstellung ihrer Häresie. Er will sich auch nicht frontal mit den

apostrophierten Feinden auseinandersetzen, sondern will die
bedrohte Gemeinde auf dem einmal eingeschlagenen Weg der
Erkenntnis (I, 1, 5) festhalten und, wo es nötig ist, auf ihn zurückrufen.

Trotz diesen Schwierigkeiten aber läßt sich die Grundstruktur
der gegnerischen Anschauungen einigermaßen erkennen.

Die Gegner des Paulus haben einen anderen Maßstab. Sie messen
sich nicht an dem, was Gott ihnen zumißt, sondern an sich selber

(II, 10, 12). Inwiefern sind sie an sich selber orientiert
Um hier besser verstehen zu können, müssen wir nach der

Christologie der Gegner fragen. Schmithals faßt àvrîûeucx 'IrjffoOç (I,
12, 3) als Ausspruch eines Gnostikers, der Jesus als Gehäuse für
Christus ablehnte, um sich mit seinem gnostischen Christus zu
begnügen10. Diese Auffassung können wir nicht teilen. Paulus
bescheinigt vielmehr den Gegnern, daß sie einen «anderen Jesus»

verkündigen (II, 11, 4). Daraus läßt sich schließen, daß ihnen der
historische Jesus nicht gleichgültig ist. Als Vollblutjuden (II, 11, 22)
sind sie an ihrem jüdischen Bruder Jesus als ihrem Vorbild orientiert

und verkündigen ihn auf ihren missionarischen Fahrten. Paulus
ist aber nicht in der Lage, ihnen gegenüber die Toleranz walten zu
lassen, die er den ethisch bedenklichen Mitarbeitern in Rom an den

Tag legen wird (Phil. 1, 18). Er kann gerade in dem von ihnen
verkündigten Jesus nicht den Jesus wiedererkennen, den er in Korinth
bei der Gründung der Gemeinde verkündigt hat. Nach allem, was
er von seinen Gegnern in Erfahrung gebracht hat, ist ihnen Jesus
dvdOe.ua, das heißt «etwas dem Zorn der Gottheit Ausgeliefertes»11.
M. a. W. : Jesus ist für sie bloß der Gekreuzigte, nicht der Herr (1,12,3).

10 W. Schmithals, Die Gnosis in Korinth. Eine Untersuchung zu den
Korintherbriefen (1956), im Abschnitt über die korinthische Christologie.

11 J. Behm, Theol. Wort. z. N. T., 1 (1933), S. 356, 17.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 325

Die Einheit zwischen dem gekreuzigten und dem auferstandenen
Jesus Christus ist ihnen zerbrochen. An Stelle der Einheit Jesu
Christi, der als der Gekreuzigte auch der Auferstandene ist, hat
sich bei ihnen ein zeitliches Nacheinander zwischen dem gewesenen
Jesus und den religiösen Existenzen eingestellt, die sie selber mit
ihrer ekstatischen Christlichkeit sind, die sich etwa im Zungenreden
auszudrücken pflegte. Wohl konnten sie sich als Eigentum Christi
bezeichnen (I, 1, 12), sie konnten «bei sich selber wohl des

Vertrauens sein, zu Christus zu gehören» (II, 10, 7), und Paulus kann
sie ironisch sogar «Diener Christi» nennen (II, 11, 23). Weil sie aber
die ekstatischen Äußerungen ihrer christlichen Religion mit dem
Geist Christi identifizieren und diese Identifikation mit einem
herrischen Auftreten (I, 4, 8) und mit materiellen Forderungen an
die Gemeinde (II, 11. 20) verbinden, weil sie in Tat und Wahrheit

nur sich selber verkündigen (II, 4, 5), darum kann sie Paulus
nicht als legitime Mitarbeiter anerkennen, sondern muß in ihnen
Satansdiener erblicken (II, 11, 15).

Das Urteil des Paulus über seine Gegner (II, 11, 13-15) erscheint
unerhört scharf. Wenn wir näher zusehen, stehen diese Äußerungen
nicht im Widerspruch mit dem, was Paulus sonst an Anspielungen
bringt. Er nennt sie «Lügenapostel»: sie sind Sendboten der Lüge,
weil sie über den verkündigten Jesus hinaus nur ihr eigenes
pneumatisches Sein zur Darstellung bringen können, ohne Jesus Christus
als den kommenden gnädigen Richter und so als die unbestechliche
Wahrheit anzeigen zu können, die Paulus in beiden Korinther-
briefen als die Zukunft aller Christen der Gemeinde vor Augen
stellt12. Er nennt sie «listige Arbeiter»: sie sind Missionare (Matth.
9, 37), die in scheinbar aktivem Einsatz für die Sache voller List
ihr eigenes Schäflein ins Trockene zu bringen wissen. Sie geben sich
als «Apostel Christi» aus, in Wirklichkeit aber sind sie Satansdiener,
weil sie trügerisches Licht verbreiten. Damit entbrennt gerade auf
dem missionarischen Felde nicht nur der Kampf zwischen dem
Licht Jesu Christi und der Finsternis des Heidentums, sondern vor
allem auch die unerbittliche Auseinandersetzung zwischen dem
wahren Licht Jesu Christi und dem trügerischen Irrlicht der
Häresie, die im Namen eines Christus für die eigene Christlichkeit
Propaganda macht, ohne wirklich Jesus Christus als den Herrn
über Leben und Tod zu verkündigen. Die Gegner erscheinen als

12 I, 1, 7f.; 3, 13; 4, 5; 15, 22. 25; II, 5, 10; 4, 11.



326 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

«Diener der Gerechtigkeit», die sich der Gnadenmacht Gottes
angeblich unterwerfen13, in Wirklichkeit aber sind sie «Überapostel»
(II, 11, 5), die Herren über den Glauben der Korinther sein wollen
(II, 1, 24). So wiederholt sich in diesen Gegnern der Sündenfall im
christlichen Raum14. Sie überschreiten die ihnen gesetzte Grenze15.
Sie bauen sich mit ihren angeblich christlichen Gedanken eine

Festung aus (II, 10, 4), die geschleift werden muß. Sie erheben sich
in ihrem Stolz und mit ihrer aufblähenden Erkenntnis (I, 8, 1)

gegen die wahre Erkenntnis Gottes (II, 10, 5), um gerade so der
richtigen Erhöhung (II, 11, 7) in der Befreiung zum Dienst nicht
teilhaftig zu werden. «Anders» ist der Geist, den sie zum Empfang
weitergeben (II, 11, 4) in dem Sinn als er gerade nicht der Kyrios
ist, der die, die sich von ihm treiben lassen, zum Gehorsam
verpflichtet (II, 3, 17). Die vermeintliche Freiheit, die diese
Geistesmenschen propagieren, führt zu mannigfacher Knechtschaft. Wer
beim gekreuzigten Jesus als dem Inbegriff des Fluches Gottes
stehenbleibt und darüber ein eigenes Geistesgebäude errichtet, der
wird durch mannigfache Vorkommnisse zu erkennen geben, daß er
selber im Fluch und nicht im Segen lebt.

4.

Was Paulus an der korinthischen Gemeinde zu tadeln hat und
was letzten Endes durch die Machenschaften der judenchristlich
selbstbewußten Pneumatiker verursacht ist, läßt sich als Gegensatz
zur großen Eulogia verstehen, die mit dem auferweckten Jesus
Christus zu Israel (Act. 3, 26) und über Israel hinaus in die Völker-
weit (Gal. 3, 14) hinausdrängt. Paulus weiß sich als Segensbringer

13 Vgl. Rom. 6, 19; II, 3, 9.
14 Nicht umsonst bringt Paulus gerade in diesem Zusammenhang eine

Anspielung auf die Sündenfallgeschichte, II, 11, 3.
15 O. Weber, Bibelkunde des Alten Testaments (8 1959), S. 39, sagt vom

Sündenfall: «Es handelt sich nicht um Verführung zum voreiligen Genuß
oder zum 'gewöhnliehen Ungehorsam' oder zum Vorwitz, sondern es geht
um die Überschreitung der Grenze, um das nicht Mensch sein wollen des
Menschen.» Wir könnten analog fortfahren: es geht bei den Gegnern des
Paulus «um das nicht Christ sein wollen des Christen», weil der Christ gerade
so und darin Christ ist, daß er bei aller unio mit seinem Herrn sich selber als
Knecht dieses seines Herrn weiß, mit dem er in Liebe und Gegenliebe eng
verbunden ist.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 327

(Rom. 15, 29): «Wenn ich zu euch komme, werde ich in der Fülle
des Segens Christi kommen. » Wie aber der Segen Gottes durch den
Dienst des Apostels in die Völkerwelt strömt, so will er durch alle
Segensempfänger weitergegeben werden, haben doch die Korinther
Segensgaben nur dazu geschenkt erhalten, daß sie sie wieder
austeilen (II, 9, 616). In diesen großen missionarischen Zusammenhang
muß man auch den Segensbecher beim Abendmahl hineinstellen
(I, 10, 16). So sehr hier jüdisch-liturgische Hintergründe spürbar
sind, so sehr darf man nicht im liturgischen Rahmen stehenbleiben.
Man muß vielmehr sehen, daß gerade auch die rechtmäßige
Abendmahlsfeier in den missionarischen Segensstrom hineingestellt ist,
dem Paulus dient und dem die Gemeinde mitdienen soll. Um so
eher wird man hier universal denken müssen, als der Beginn des

jüdischen Tischgebetes, das beim Abendmahl Verwendung gefunden

haben dürfte, universal gelautet hat: «Gepriesen seist du, Herr,
unser Gott, König der Welt, der du die ganze Welt ernährst mit
Güte, Gnade, Barmherzigkeit.»17 Ist in dieser oder in ähnlicher
Form bei den urchristlichen Mahlfeiern gebetet worden, so hat sich

vor der anrufend feiernden Gemeinde die ganze hungrige Welt

geöffnet. So sehr die Gemeinde bei ihrer Mahlfeier sich über den
mit Jesus empfangenen Segen freut, so wenig wird sie, wenn sie

wirklich auf den kommenden Herrn Ausschau hält (I, 11, 26), im
Segensbecher eine ausschließlich innergemeindliche Segensquelle
strömen sehen. Der Lobpreis beim Mahl durchbricht die kultische
Enge und stellt schon den Beginn jenes universalen Lobpreises dar,
von dem Paulus in Phil. 2, 11 singt18.

Dieser ganzen universal herankommenden und die Gemeinde
mitnehmenden Segenswelt droht die Gemeinde in Korinth darum in
allen Sparten ihres Lehens zu widersprechen, weil sie den Gegnern
des Paulus das Ohr leiht. Wenn Paulus den Begriff Kcrrdpa in den
Korintherbriefen nicht braucht, so tut er das darum, weil er die
Gemeinde mit jeder Zeile aus der Fluchwelt, von der sie bedroht

16 Das doppelte èn' eùXopiaiç in II, 9, 6 bringt die Zweiseitigkeit zum
Ausdruck, daß die Gemeinde durch den Dienst des Apostels einerseits
mannigfachen Segen (Pluralis!) empfing, andrerseits aber von ihr erwartet wird,
daß sie selber Segen spendet, etwa in Form einer Kollekte, die bezeichnenderweise

in 9, 5 etjXo-fia genannt wird.
17 J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (1949), S. 83.
18 A. Schlatters Auslegung, Paulus, der Bote Jesu (1934), S. 295f., ist

zu eng.



328 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

ist, herausruft. Er kann gerade für die Bedrohten, aber auch für
ihre Bedroher19 nicht an den Fluch glauben, den sie auf sich herabrufen

könnten, sondern nur an den für sie zum Fluch gewordenen
Jesus Christus (Gab 3, 13). Das hindert aber nicht, daß wir uns die

ganze Bedrohung vergegenwärtigen, der die Gemeinde von den
Gegnern her ausgesetzt ist. Wir werden aus allem, was wir hier zu
hören bekommen, eine Haltung erkennen müssen, die wir als eine

in Grenzüberschreitung, Selbstsicherung und falschem Freiheitsdrang
sich bekundende Unfähigkeit zu legitimer missionarischer Werbung
zu verstehen haben.

Da sind die Parteiungen und der darin zum Ausdruck kommende
Selbstsicherungswille im Blick auf religiöse Führergestalten zu
nennen, der drohenden Gefahren in dieser Art Gefolgschaftstreue zu
entkommen sucht, der also die besonders geprägte Interpretation
des Evangeliums durch Paulus, Kephas oder Apollos als Garantie
der Wahrheit meint betrachten zu können und in einer solchen
denominationeilen Bindung zu einer wahrhaft ökumenischen Mission,
wie sie Paulus etwa in Rom. 15 vor Augen steht, nicht frei wird
(I, 1-4). Da ist die stolze Erkenntnis zu erwähnen, die dem eigenen
religiös quicklebendig gewordenen Pneuma, aber nicht dem Herrn
(II, 3, 17) folgt, die aus dem Reichtum religiöser Erkenntnis heraus
herrscht (I, 4, 8), ohne sich der königlichen Freiheit des Dienstes
erfreuen zu dürfen, die brilliert, ohne zu brennen, die lieblos ist,
weil sie der göttlichen Liebe nicht mehr zu bedürfen meint (I, 8, 1. 3).
Da ist die libertinistische Gier nach Geschlechtsgenuß sowohl (I,
5, 1; 6, 13; II, 12, 21) als auch die asketische Haltung, die den Leib
verachtet (I, 7, 5), zwei Haltungen, in denen einerseits durch
unerlaubte Grenzüberschreitung, andrerseits durch eben solch unerlaubtes

Sich-selber-behalten-wollen das Geschlechtsverhältnis zweier
Menschen gerade nicht mehr das Gleichnis der Beziehung zwischen
Christus und der Gemeinde ist (Eph. 5, 32), sondern entweder weltliche

Scheinlösungen der Gesehlechtsfrage mitvollzieht, wie sie in

19 Trotz schärfster Verurteilung der Gegner hat Paulus auch für sie noch
Hoffnung: nicht sie, sondern nur ihre Gedankengebäude will er zerstören
(II, 10, 4). Er möchte, daß sie hinsichtlich der freiwilligen Dienstausübung
und des legitimen Ruhmes so würden wie er selber (II, II, 12). Sind sie auch
«gewaltige Theologen», so könnten sie einmal, wenn sie nur von ihrem System
frei werden wollten, für die Sa«he Gottes in der Welt mit ihren starken Gaben
sich nützlich erweisen.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 329

Korinth sprichwörtlich am Tage lagen, oder sich an die Seite einer
asketischen Leistungsreligion stellt: so oder so kann das Verhältnis
von Mann und Frau nicht für jene neue Wirklichkeit sprechend
werden, die mit Jesus Christus als das große Angebot der göttlichen
Liebe in die Welt hinausdrängt20. Da ist der Drang, in eigener
Sache recht bekommen zu wollen (I, 6, 1), und der darin sich
bekundende Verzicht auf die eschatologische Erwartung der
Mitbeteiligung am Richteramt Christi (I, 6, 2f.), ja auf die jetzt schon

mögliche Findung eines weisen Urteils (I, 6, 5) : Paulus hat hier den

Korinthern, die doch dazu gerechtgesprochen worden sind (I, 6, 11),
daß sie wie die römischen Christen sich der Gerechtigkeit Gottes
zur Verfügung stellten (Rom. 6, 19; II, 3, 9; 6, 7), anzukreiden, sie

ließen ihr Leben widersinnigerweise um sich selber kreisen. Da ist
die erschreckende, gerade aus der falschen Erkenntnis herausquellende

Lieblosigkeit, die sich gegenüber dem schwachen Bruder
(I, 8, 7. 11) äußert und darum missionarisch völlig untüchtig
macht21. Da ist die falsche Freiheit, die sich schon darum zur
missionarischen Propagierung eigener Verkündigungsinhalte für befugt
hält, weil sie religiöse Vorzüge aller Art vorzuweisen hat, ohne zu
bedenken, daß der wahre Ruhm, der so wenig wie die Botschaft
vom Kreuz und der Auferstehung Christi «entleert» werden darf
(I, 9, 15), nicht der nachweisbare Erfolg, sondern der freiwillige
Diensteinsatz ist (I, 9, 16f.), in dem Paulus als Gefangener Christi
in freier Disponibilität und Mobilität dem Mitmenschen zum
entgegenkommenden Zeugen wird (I, 9,19-23), um so aus derFluchwelt
zu retten (I, 9, 22). Da ist die sakramentale Sicherheit und
Sorglosigkeit, in der die korinthischen Christen, darin dem Wüstenvolk
Israel gleich, nach empfangener Taufe und genossenem Mahl in
getätigten Grenzüberschreitungen nicht etwa im missionarischen
Vollzug ihres christlichen Lebens das Licht Jesu Christi nach außen

zu tragen gewillt sind, sondern ständig in Gefahr stehen, nach
Bösem begierig zu sein (I, 10, 6. 8), sich des Synkretismus schuldig
zu machen (I, 10, 7. 20), in Schauwundern aller Art den Herrn zu

20 Hinter dem 7. Kapitel des 1. Kor. steht das große Thema der christliehen

Freiheit in Ehe und Ehelosigkeit. Sie ist in der Zukunft Gottes und
in der diese Zukunft eröffnenden Souveränität des göttlichen Rufes begründet

(I, 7, 29. 39. 17-24).
21 Vgl. den wichtigen Zusammenhang zwischen der erkaltenden Liebe und

der Weltmission in Matth. 24, 12-14.



330 W. Bieder, Paulus mid seine Gegner in Korinth

versuchen (I, 10, 9) und damit, Jesus unähnlich (Matth. 4, 7f.),
statt Gott zu vertrauen, in Zeichenforderungen den eigenen
Unglauben zu dokumentieren22 und schließlich im Murren (I, 10, 10)
ihren Emanzipationswillen zu bekunden23 und so der echten Freiheit

des Dienstes verlustig zu gehen. Da sind die Mißbräuche beim
Abendmahl, bei dem die private Existenz des unerlösten Menschen
sich breitmacht (I, 11, 21. 33) und die Sorglosigkeit des mit sich
selbst zufriedenen Menschen die Korinther völlig vergessen läßt,
daß sie doch in der Feier des Mahls, eingedenk des Wortes vom
Kreuz (I, 11, 24f.) dem erscheinenden Richter entgegengehen und,
sich gnädig richten lassend, zur Erneuerung ihrer Gemeinschaft
befreit werden (I, 11, 31 f. ; 10, 16f.) und so nach außen hin «den
Tod des Herrn» verkündigen, bis er kommt (I, 11, 26). Da ist das

Zungenreclen, das bekanntlich Paulus durchaus als Frucht des

Heiligen Geistes anerkennt, das ihm aber in Korinth gerade nur in
seiner missionarisch fruchtlosen (I, 14, 23) Abgespaltenheit
entgegengetreten ist, das echte Anbetung sowohl der Gläubigen als der

Ungläubigen verhindert (I, 14, 25) und aufs neue zeigt, wie die
Gemeinde infolge fremder Einwirkung nicht dazu kommt, praktisch
das Hohelied der Liebe zu singen (I, 13). Da ist endlich die Leugnung
der Auferstehung, in der sich das Bekenntnis der Gegner zu ihrer
eigenen religiösen Existenz und deren Verlängerung über den Tod
hinaus bekundet, die «in diesem Leben» (I, 15, 19) wohl materielle
Hoffnungen (I, 15, 32) hegen und sakramentale Einweihungen in
kanalisiertes Erlösungsleben (I, 15, 29) vornehmen können, die aber
ein Starkwerden und Fortschreiten im Werk des Herrn (I, 15, 58),
der in die Welt hinaus, aber gerade darum in ökumenische konkrete
Bruderschaft hinein (I, 16) ruft, ständig zu hindern suchen.

5.

Wir haben so in raschem Flug den 1. Kor. durchgangen und
haben dabei entdecken müssen, wie die kurz skizzierten Gegner des

Paulus in der Gemeinde auf breitester Front hemmend gewirkt
haben, gerade indem sie andrerseits entfesselnd zu wirken versuchten.

22 Bei KoiTeipyàaôri, II, 12, 12, ist Gott Subjekt. Paulus ist nicht «Wundertäter»,

sondern dankbarer Empfänger wunderbaren göttlichen Tuns, bei dem

er als Person gar nicht so wichtig ist (Act. 19, 12).
23 Siehe die Frauenfrage in Korinth, I, 11, 2-16.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 331

Im Blick auf die verheerenden Wirkungen, die diese Leute für sich
buchen können, ist es nicht zu verwundern, wenn Paulus sie

schlankweg Satansdiener nennt. Denn Satan ist für ihn der große
Gegenspieler in seinem Missionswerk (1. Thess. 2, 18; 2. Thess. 2, 9).
Paulus eifert mit dem Eifer Gottes (II, 11, 2) viel mehr da, wo das
Satanische in christlicher Form um sich greift als da, wo es sich
um die finstere Heidenwelt handelt. Die Wurzel alles Übels ist nach
allem, was die Texte hergeben, eine falsche Christologie und eine
daraus sich ergebende falsche Anthropologie: statt daß die Boten
sich freigeben in die Hand des sie dirigierenden Herrn, usurpieren
sie alle die in die Urchristenheit hineingegebenen Segenskräfte und
«verwandeln» sich in die «christlichen» Existenzen freier Pneumatiker

(II, 11, 15), statt in sich vollziehendem Dienst der Gerechtigkeit

(II, 3, 9) sich von einer in der Tiefe des Dienstes aufleuchtenden
Herrlichkeit in die andere verwandeln zu lassen (II, 3, 18). Sie

vergessen mit einem Wort, daß ihre ganze christliche Existenz nicht
in sich seiher ruht, sondern «vom Herrn, der Geist ist» herkommt.

Paulus nimmt das alles nicht tragisch. Man darf sich über solche

Dinge «nicht wundern» (II, 11, 14). Er läßt sich auch nicht etwa
dadurch einschüchtern, daß die stolzen Gnostiker ihn einen «Apostel
a. D.» genannt haben mögen24, der eine veraltete Anschauung
vertritt. Nein, gerade der ihm anvertrauten Gemeinde zu Korinth
gegenüber ist er nicht «außer Dienst» gesetzt, sondern dazu
berufen, ihr zu schreiben und für ihre Herrichtung zu beten (II, 13, 7).

Paulus kann diese Haltung der Hoffnung und Zuversicht (II, 3,

12) darum einnehmen, weil er in engster Verbindung mit dem
gekreuzigten und auferstandenen Christus lebt. Wir haben uns in
diesem Zusammenhang den viel diskutierten Versen II, 12, 7f.
zuzuwenden, dem Wort vom Pfahl im Fleisch. Dieses ist fast immer
auf eine Krankheit des Paulus gedeutet worden. Windisch zählt
die vielen Möglichkeiten auf, die hier in Frage kommen können26.
Keine befriedigt ganz. Nun hat in jüngster Zeit Ph. Menoud die
Meinung vertreten, daß hier nicht an eine körperliche Krankheit
des Paulus zu denken sei, sondern an das Leiden, daß Israel sich
nicht bekehrt26. Paulus hätte dann von Christus die Weisung be-

24 Th. Daechsel, Paulus, der Apostel Jesu Christi (1913), zu II, 11, 21.
25 H. Windisch, Kommentar, z. St.
28 Ph. Menoud, L'échaude et l'ange satanique : Studia Paulina in honorem

Johannis de Zwaan septuagenarii (1953), S. 163-171.



332 W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth

kommen, jeden Versuch, Israel zu bekehren, aufzugehen und sich

ganz seiner heidenmissionarischen Aufgabe zu widmen. Der
Gedanke an Israel entspricht aber nicht dem Kontext. Ich möchte
lieher die Linie weiter verfolgen, die Chrysostomus, Theophylakt,
K. Bornhäuser und L. Cerfaux angedeutet haben27.

Vergleicht man II, 11, 14 mit 12, 7, dann steigt die Frage auf,
ob denn Paulus beim Satansengel nicht an die häretischen Gegner

in Korinth gedacht habe. Die Wirklichkeit der satanischen Gegenmacht

begegnet ihm aus diesen Boten. In den Falschaposteln
erfährt er den Boten Satans. Die Funktion des Satansengels besteht
darin, daß er «mit Fäusten schlägt»28. Wenn KoXacpiCeiv «eine
besonders demütigende Prozedur» in sich schließt29, die Schande
einbringt, so muß unter der Voraussetzung, daß es sich um eine Aktion
der Gegner des Paulus handelt, all das darunter verstanden werden,
was seine Gegner in Korinth unternehmen, um ihn vor den
Gemeindegliedern schlecht zu machen. Warum Paulus gerade diesen
Ausdruck braucht, ist leicht einzusehen: er sieht sich gerade mit
solchen Schmähungen an die Seite Jesu gestellt, der in seiner
Passion «geohrfeigt» wurde30. Er sieht sich in der Nachfolge des

leidenden Jesus stehen. Die Satansdiener können letzten Endes
nichts anderes tun, als daß sie dazu beitragen, ihn in der Nachfolge
Jesu zu festigen. Sie können mit dem, was sie im Schild führen,
letzten Endes nur dem Fortgang des apostolischen Missionswerkes
dienen. Damit haben wir den Zugang freigelegt, um nun auch das

Wort (7KÔ\oi|j zu verstehen. Das Wort kann nicht nur als «Dorn»
im Fleisch, sondern auch als «Pfahl» für das Fleisch verstanden
werden, èbô&n weist auf Gott als den Gebenden hin. Paulus sieht
sich als Angepfählten, als mit Christus Gekreuzigten. Gott hat ihm
diese Existenz geschenkt, damit er in dem durch Schmähungen
ausgezeichneten Leiden Jesus Christus nachfolge. Das ist ihm alles

widerfahren, damit er sich nicht überhebe. ÜTrepcupoucu braucht Paulus

in 2. Thess. 2, 4, um den Widersacher zu beschreiben, der «sich
27 Menoud (A. 26), S. 167f.
28 Zu KoXaqhZtiv K. L. Schmidt, 'IriaoOç Xpiarôç KoXaqnîépevoç und die

«colaphisation» der Juden: Aux sources de la trad, chrét. Mélanges M. Go-
guel (1950), S. 218-227.

29 «Ohrfeigen», s. Windisch, Komm., z. St.
30 Matth. 26, 67; Mark. 14, 65; vgl. 1. Kor. 4, 11: KoXcKpiZö|U&a; 1. Petr-

2, 20. So ist Paulus «ein KoXatpitôpevoç év 'lr|aoû Xpiaxuj KoXaqnEopévuj»,
Schmidt (A. 28), S. 227, Anm. 21.



W. Bieder, Paulus und seine Gegner in Korinth 333

erhebt gegen jeden sogenannten Gott oder jeden Verehrungsgegenstand,

so daß er sich in den Tempel Gottes setzt, um anzuzeigen,
daß er Gott ist». Die Selbstvergottung des religiösen Menschen ist die
große Versuchung, die mit Jesus31 auch sein Apostel Paulus zu
erfahren bekommen hat. Das Ansinnen des Versuchers an Paulus
lautete demnach : ob er es den Überaposteln nicht nachtun und sich
in eigener religiöser Dynamik gegen sie behaupten wolle. Damit er
dieser Versuchung nicht nachgebe, vielmehr aus ihr heraus den
rettenden Ausgang finde (I, 10, 13), dazu hat Gott ihm seine
apostolische Leidensexistenz und zu ihrer Aktualisierung diese bösen
Gesellen zur Seite gegeben, damit er durch das Faktum der Häresie
bewährt erfunden werde (I, 11, 19). Er hat den Sinn dieser Anfechtungen

zuerst nicht verstanden, sondern den Herrn angefleht, sie

ihm zu ersparen. Da ist ihm die Antwort zuteil geworden, daß die
Kraft Jesu Christi «in Schwachheit», das heißt mitten drin in dieser

Anfechtung zur Vollendung, gerade zur vollen Wirksamkeit komme,
und daß er sich an dieser Gnade genügen lassen solle. Jetzt hat er zu
wissen bekommen, daß er als der mit Christus Mitgekreuzigte und
der darum mit ihm ständig neu Geohrfeigte die Kraft des Erhöhten
erfahren darf. Darum kann er sich seiner Schwachheiten rühmen,
weil er gerade in ihnen des gebenden Gottes ansichtig geworden ist
und die Weisheit seiner Wege preisen kann (Rom. 11, 33). Weil er
anbetet32 vor diesem Gott in seiner apostolischen Tiefe, weil er von
da aus seine theologia crucis und seine theologia gloriae vertreten
darf in der Gemeinde und vor der Welt, darum kann er den Satansengel

und seine Auswirkungen nicht tragisch, nicht letztlich ernst
nehmen, sondern ruft die Gemeinde mit seiner ganzen Korrespondenz

zu der ihr aufgetragenen Sache in der Welt zurück.

Werner Bieder, Basel.

31 H. Baltersweiler, Die Verklärung Jesu (1959), S. 89. 135.
32 W. Bieder, Anbetung aus der Solidarität: Evang. Miss.mag. 104(1960),

S. 138—145.


	Paulus und seine Gegner in Korinth

