
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 5

Artikel: Seele oder Leben in der Bibel

Autor: Fichtner, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 17 Heft 5 September-Oktober 1961

Seele oder Leben in der Bibel

l.

Erich Fascher hat in einer Arbeit mit dem Titel «Seele oder
Leben» Bedenken gegenüber den modernen Übersetzungen der
Bibel angemeldet1. Er beobachtet in der Zürcher und der Menge-
Bibel und neueren Kommentaren für die Gemeinde eine zunehmende

Verminderung des Wortes «Seele» und befürchtet eine «Entseelung»
der Bibel. Dabei geht er von dem Vorkommen des Wortes Seele in
der Lutherbibel (Revision 1892/1912) aus. Man wird sein Anliegen
ernst nehmen müssen. Denn - ganz abgesehen davon, was wir mit
dem Wort Seele bezeichnen wollen - so viel ist doch deutlich, daß
wir mit ihm eine Sphäre umschreiben, die dem Bereich des
Materiellen gegenüber steht; darum liegt Fascher daran, daß dieses

Wort aus der deutschen Bibel nicht verschwindet und nicht
ungebührlich vermindert wird gegenüber seinem Vorkommen bei
Luther. Dieser Wunsch ist verständlich in unserer dem Materiellen
verfallenen Zeit, die der Sphäre des «Geistes» und der «Seele» im
dialektischen Materialismus den Kampf ansagt.

Man wird sich freilich darüber klar sein müssen, daß unser
Begriff « Seele» schwer exakt zu fassen ist, wenn er auch in der Sprache
der Kirche reiche Verwendung findet. Seine Konfundierung mit
dem griechischen Begriff «psyche» ist durch die deutsche
Geistesgeschichte nahe gelegt; aber die Bibel kennt keine Seele im Sinn
der griechischen psyche. Das ist eindeutig im Blick auf die
platonische Seelenlehre (präexistente und unsterbliche Seele), gilt aber
auch von dem trichotomischen Schema «Leib-Seele-Geist». E. Brunner

sagt in seiner Dogmatik: «Anstelle der Idee einer unsterblichen
Seele (tritt) die Bestimmung (des Menschen) zur ewigen Gemeinschaft

mit Gott.»2 Dabei wird man betonen müssen, daß kein Teil
des zur ewigen Gemeinschaft mit Gott bestimmten Menschen, also

1 E. Fascher, Seele oder Leben, Berl. Hefte z. Förd. d. ev. Krankenseel-
sorge, 7 (1959).

2 E. Brunner, Dogmatik, 2. Die christl. Lehre von Schöpfung und
Erlösimg (1950), S. 82f.

20



306 J. Fichtner, Seele oder Lehen in der Bibel

auch nicht etwa seine Seele nach der Bibel Gott besonders nahe steht
und auf Hindurchrettung durch den Tod rechnen kann. Der Glaube
an die Unsterblichkeit der Seele ist nicht in den kanonischen Schriften

der Bibel bezeugt3, und durch 1. Thess. 5, 23 (pneuma, psyche,
soma) klingt nur formal und von Ferne her die griechische Trichoto-
mie (nus, psyche, soma) hindurch.

Wir richten also wohl mit der Wahrung des Wortes Seele in der
deutschen Bibel einen Damm auf gegen den Materialismus in
mancherlei Gestalt, aber wir erhalten zugleich eine Vorstellung von
bedrängender Unklarheit. Sie bezeichnet für uns etwa die «innere Seite
der menschlichen Existenz» oder besser wohl noch «die Zuwendung
des Menschen zu Gott» (wie sie auch die Worte «Herz» oder gar
«Sinn» ausdrücken können), vermehrt aber nicht die christliche
Glaubenserkenntnis.

Unter diesem Gesichtspunkt halte ich es für begrüßenswert, wenn
man das Wort Seele an den Stellen der Bibel, wo es im Urtext
sicher etwas anderes bedeutete, als wir uns unter «Seele» vorstellen,
durch ein gemäßeres Wort ersetzt. Damit soll keinesfalls der völligen

Tilgung dieses Wortes in der Bibel das Wort geredet werden;
sie ist m. E. bisher auch nirgends in neuen Übersetzungen der Bibel
anzutreffen. Auch die Revision der Lutherbibel Neuen Testaments
hat « Seele » nicht getilgt, und die Revision am Alten Testament hat
es ebensowenig vor. Das Wort «Seele» bleibt in der Lutherbibel
erhalten, aber es wird freilich stärker als durch die letzte Revision
1892/1912 eingeschränkt.

Die Schwierigkeiten, die uns das Wort «Seele» bereitet, beruhen
auf dem hebräischen Äquivalent «nephes», das zwar von Septua-
ginta fast ausschließlich durch psyche und von Vulgata durch anima
wiedergegeben wird, aber damit nicht sachgemäß übersetzt ist. Es

gibt auch kein deutsches Wort, das nephes in seiner ganzen
Bedeutungsbreite wiedergeben könnte. Das hat Luther sehr wohl
gewußt, wie man an vielen Stellen seiner Auslegung alttestamentlicher
Schriften sehen kann. Er hat tatsächlich fast die ganze Breite an
Bedeutungen von nephes, die wir heute kennen, erkannt und
dargestellt und hat bedauert, daß dafür im Deutschen eigentlich nur
das Wort «Seele» zur Verfügung stehe4. In seiner Übersetzung hat
Luther denn auch anfangs ganz überwiegend nephes mit «Seele»

3 Vgl. dagegen Sap. Sal. 8, 13ff.
4 K. Brinkel-Eisenach in Festschrift M. Mitzenheim (1961), S. 37ff.



J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel 307

wiedergegeben, hat aber auch schon damals andere Worte verwendet

(«Leben», «Leib», «Leute», «Toter»), und er hat
bemerkenswerterweise in der Revision seiner Übersetzung alttestamentlicher
Schriften selbst den Gebrauch von «Seele» eingeschränkt. Am
auffallendsten ist das in den Proverbien. Hier hat Luther 1524 - im
engsten Anschluß an die Vulgata - von 56 nephes 50 mit Seele

übersetzt, während es in der Revision von 1545 nur noch 23 sind5.
Eine weitere Einschränkung von « Seele » bedeutet also nur ein
Weitergehen auf dem Wege, den Luther selbst schon eingeschlagen hat,
wobei man bedenken muß, wie stark er noch immer unter dem Einfluß

von Vulgata gestanden hat. Das erkennt auch Pascher gelegentlich

an, wenn er zum Beispiel sagt, «daß die modernen Übersetzer
hin und wieder Ansätze Luthers weiter ausgebaut haben» (S. 19).
Im übrigen versucht Eascher aber doch, nachzuweisen, daß Luther,
wenn er das Wort nephes mit «Seele» wiedergibt, «dem hebräischen
Urtext gerechter wird» als andere Übersetzer, die nicht Seele sagen.
Oder er sagt sogar (zu Jes. 38, 17, wo Luther übersetzt: «Du hast
dich meiner Seele herzlich angenommen, daß sie nicht verdürbe»),
seine Übersetzung entspreche zwar nicht dem Urtext, halte aber
«doch die in diesem Zusammenhang notwendige Seelenvorstellung
fest» (S. 15). Ich muß Paschers Begründungen für die Beibehaltung
des Wortes Seele weithin bestreiten, obwohl ich seiner These der
Erhaltung dieses Wortes grundsätzlich zustimme.

Im folgenden will ich zunächst einige Worte zur Bedeutung von
nephes im Alten Testament sagen und dann zu einzelnen
Behauptungen Faschers Stellung nehmen.

2.

Das Verbum naphas (vgl. akkadisch napasu «sich weiten, atmen»)6
kommt im Alten Testament nur zweimal vor, und zwar im Niphal
in der Bedeutung «aufatmen, Atem schöpfen»: Ex. 23, 12; 2. Sam.
16, 14, beide Male nicht in rein biologischem, sondern schon
übertragenen Sinn verwendet. Die Grundbedeutung des Nomens nephes

5 M. Luther, Weim. Ausg., Deutsche Bibel, 10 (Text von 1524 und 1545).
Brinkel (A. 4) weist nach, daß Luther zunächst (1523)32) 579 mal bei 754
Vorkommen das Wort nephes mit «Seele» übersetzt habe im Alten Testament,

1545 aber nur noch 498 mal.
6 Hier und im folgenden schließe ich mich an L. Köhler, Lexikon, an.



308 J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel

ist wahrscheinlich «Kehle», «Schlund»; das Wort erscheint nach
Jes. 5, 14 in Parallele zu pseh «Mund». Übertragen heißt es dann
auch «Gier», «Begehren» (Prov. 23, 27); parallel zu hawwa «Gier»

in Prov. 10, 3. Ganz selten scheint nephes «Hauch», «Odem» zu
bedeuten, so etwa nach Hi. 41, 13: «Sein Odem entzündet (gleich)
feurigen Kohlen, und Flammen entfahren seinem Rachen.»
Vielleicht von da aus kommt es zu der Bezeichnung dessen, was «Mensch
und Tier zu lebenden Wesen macht». Von daher übersetzt Luther
serez nephes chajja in Gen. 1, 20 «webende und lebendige Tiere»,
wählt also hier nicht «Seele», während er in Gen. 2, 7 (bei der
Erschaffung Adams) nephes chajja durch «lebendige Seele» wiedergibt,

wo moderne Übersetzer mit Recht «lebendes Wesen» sagen.
In dieser Verwendung bezeichnet nephes die im Einzelnen (Menschen
und Tier!) individualisierte ruach bzw. ncsama Gottes, wie neben
Gen. 2, 7 weitere Stellen klar erkennen lassen, Gen. 9, 10. 16; Lev.
11, 10; Ez. 47, 9. Von da aus spaltet sich nephes semasiologisch in
«Leben» und «Einzelner» Lebender). Für das erste nenne ich
die Wendung biqqes hannephes nach dem Leben trachten (etwa
30mal im Alten Testament) und als eins unzählicher Beispiele
2. Sa. 14, 7: nephes 'achiw «das Leben seines Bruders». Die zweite
Verwendungsweise ist uns (gewiß bedingt durch den biblischen
Sprachgebrauch) noch geläufig in der Wendung «Seelenzahl», «so

und so viele Seelen»; im Hebräischen ist sie noch etwas weiter als
in unserem Gebrauch, sie kann auch das indefinite «wer, einer, der,
jemand» bezeichnen (dann im Wechsel mit dem Wort 'is, zum
Beispiel Ex. 21, 16; Deut. 24, 7) und sogar das «Stück Vieh» (vgl.
nephes behema in Lev. 24, 18). Ganz nah an dieser Bedeutungs-
nüance steht die Verwendung von nephes als Ersatz bzw. etwas
vollerer Ausdruck für das Personalpronomen; diese Verwendung
ist vielleicht dadurch gefördert worden, daß das Hebräische kein
Reflexivpronomen neben dem Demonstrativum besitzt.

Am nächsten dem, wie wir heute im Deutschen das Wort «Seele»

gebrauchen, steht die Verwendung von nephes an vielen Stellen,
wo es olfenbar so etwas wie den «inneren Menschen» bezeichnet, oder
besser den Menschen, sofern er empfindet, verlangt und auch will.
Der Sitz des Sich-Entschließens und auch des Denkens ist an sich

7 Luther übersetzt ba'al nephes 1524 «willtu die seele behalten», 1545
«willtu das leben behalten»; die Revision 1892/1912 bringt dafür «wenn du
gierig bist».



J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel 309

im Alten Testament das «Herz», leb, lebab. Aber nephes kann ganz
parallel zu leb-lebab gebraucht werden und hat dabei wohl einen
noch etwas betonteren, feierlichen Klang. Gerade in diesen Fällen
wird man in der deutschen Bibel das Wort «Seele» für nephes
erhalten müssen. Ich denke etwa an Ps. 103, 1: «Lobe den Herrn,
meine Seele» (vgl. das synonyme Wort «was in mir ist») oder an
Deut. 6, 5: «Du sollst den Herrn deinen Gott liebhaben von ganzem
Herzen (lebab), von ganzer Seele (nephes) und allem Vermögen
(me>od sehr).» Schließlich begegnet nephes noch zur Bezeichnung
des Toten, und zwar in der Zusammensetzung mit meth («tot») und
allein stehend; das erste zum Beispiel in Num. 6, 6, das andere in
Num. 6, 11 und besonders in der Verbindung tâmë' lanaphes, «einer,
der sich an einem Toten verunreinigt hat», Num. 5, 2 u. ö.

3.

Ehe wir Faschers Methode der Verteidigung Luthers ansehen und
beurteilen, muß noch ein kurzes Wort über Luthers Übersetzungsweise

gesagt werden, das nicht nur für nephes gilt, sondern allgemein

seiner Wortwahl, wenn es diese auch nicht erschöpfend
behandeln will. Bei unserer mehr als drei Jahre währenden
«Überrevision» des Probetestaments8 haben wir beobachten können, daß
Luther ganz bestimmte Grundsätze für seine Wortwahl hat, sie

aber in keiner Weise starr innehält. Es ist bekannt, daß er (zum
mindesten in seiner ersten Übersetzung) stark von der Wortwahl
der Vulgata abhängig ist, was sich gerade bei der Wiedergabe von
nephes sehr deutlich zeigen läßt, daß er sich aber andererseits ganz
bewußt und wohlbegründet - im Blick auf den hebräischen Urtext -
besondere Wege der Wortwahl sucht. Das gilt etwa im Blick auf die
weithin zu beobachtende «Verchristlichung» des Alten Testaments,
aber auch bei seinem Bestreben, für seine Hörer den hebräischen
(altorientalischen Text verständlich zu verdeutschen. Weithin gibt
Luther die hebräischen Worte jeweils genau wieder; wenn für den
einzelnen Menschen im Hebräischen 5is steht, wählt er «ein Mann,
der» (oder auch « Wer... »), wenn dagegen nephes dasteht, «die Seele,

8 Das Probetestament des Alten Testaments ist in fast 30jähriger Arbeit
von alttestamentlichen Fachleuten und anderen Männern der Kirche
erarbeitet und 1956 gedruckt worden. Der Rat der Evangelischen Kirche in
Deutschland hat den Auftrag gegeben, es zu «überrevidieren».



310 J. Fichtner, Seele oder Lehen in der Bibel

die». Luther hat hier nicht ausgeglichen und im zweiten Falle etwa
auch übersetzt «ein Mann, der», obwohl er sich in anderen Fällen
(etwa bei den Eigennamen) nicht gescheut hat, anzugleichen. Wir
sahen oben, daß Luther um die Bedeutungsbreite von nephes
gewußt hat; er hat diesem Wissen gelegentlich auch Raum gegeben
und verschiedene andere Worte neben «Seele» verwendet, ist aber
darin nicht sehr weit gegangen. Man wird daher nicht in den Fällen,
wo Luther noch das Wort Seele beibehalten hat, während er es in
ganz parallelen Fällen ersetzt hat, nach besonderen theologischen
Gründen fragen dürfen, sondern wird sich das Recht nehmen dürfen,
auf Luthers anderwärts schon beschrittenem Wege weiterzugehen.
Freilich: behutsam!

4.

Die Auseinandersetzung mit Faschers Arbeit9 geschieht hier nur,
soweit es sich um alttestamentliche Vorkommen des Wortes «Seele»

handelt. Sie ist dadurch erschwert, daß Fascher diese Vorkommen
nicht sondert nach den verschiedenen Bedeutungsnüancen von
nephes, sondern allenfalls das Vorkommen von Seele in den älteren
und jüngeren Schriften des Alten Testaments betrachtet. Es wäre
eine interessante Aufgabe für den Systematiker, festzustellen, welche

Vorstellung von «Seele» Fascher bei seinen Untersuchungen
leitet; mir liegt lediglich die Pflicht ob, nachzuprüfen, ob und in
welchem Maße Faschers Wunsch, das Wort «Seele» zu erhalten,
sich an dem Tatbestand der hebräischen Bibel rechtfertigen läßt.
Dabei kann ich begreiflicherweise nur einen Teil der von ihm in
Fülle angeführten Beispiele besprechen.

Fascher gibt zu, daß nephes «Seele, Leben oder das eigene Selbst»
bezeichnen könne, wie das schon Wellhausen aufgewiesen habe

(S. 18). Der Begriff «Kehle», «Schlund» - und übertragen «Gier»,

«Begehren» - spielt bei ihm keine Rolle, weil er von dem deutschen
Wort «Seele» im revidierten Luthertext von 1892/1912 ausgeht.
Hätte Fascher den Luthertext von 1545 herangezogen, dann hätte
er bemerkt, daß Luther in Jes. 5, 14 von der «Seele der Hölle»
(Vulg. anima) spricht, was die Revision 1892/1912 aber in « Schlund»

geändert hat. Daß Luther nephes gelegentlich durch «Leute» (Gen.
14, 21) oder «etliche» (Ez. 33, 5) wiedergibt, beachtet Fascher; in

9 Anm. 1.



J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel 311

Ez. 33, 5 hat Luther freilich nicht «etliche», sondern «Leben» für
nephes verwendet, aber anderwärts mag es möglich sein (S. 19).
Eascher freut sich jedoch, daß Luther in diesen Fällen vielfach auch
« Seelen» beibehält. Grundsätzlich wird man hier zustimmen können,
faktisch wohl aber für unsere Zeit hier und da ändern müssen. Ich
denke etwa an den von Fascher zitierten Satz aus Ex. 1, 5: «Alle
Seelen, die aus den Lenden Jakobs gekommen waren, deren waren
siebzig», wo man entweder den Relativsatz oder das Wort «Seelen»
ändern sollte.

Fascher stellt auch mit Genugtuung fest, daß Übereinstimmung
herrsche in der deutschen Wiedergabe von nephes mit «Seele» an
verschiedenen bedeutsamen Psalmenstellen (z. B. Ps. 42/43; 103, 1).

An diesen und ähnlichen Stellen wird man sich nicht genötigt
sehen, das Wort «Seele» zu ersetzen. Es bestünde zwar die Möglichkeit,

es durch «Ich» zu ersetzen, aber das wäre höchst unschön
und nicht nötig.

In verschiedenen Fällen ist Fascher geneigt, «Leben» für «Seele»

anzuerkennen, wo es sich nach seiner Meinung eindeutig um Leben
handele. So bemerkt er, daß schon Luther jareJ Ie naphso in Jos. 9,24
mit «für sein Leben fürchten» übersetzt habe (S. II)9. Er stimmt
auch offenbar den modernen Übersetzern zu, die in Ri. 9, 17 «sein
Leben wagen» wählen, da Luthers «seine Seele dahinwerfen von
sich» doch wohl «dem modernen Leser schwer verständlich
erscheinen» müsse (S. 11). Auch in 1. Sam. 19, 11 (und 1. Kön. 1, 12)
entscheidet sich Fascher für die neue Fassung mit «Leben» und
findet, daß Luthers Übersetzung «wirst du nicht diese Nacht deine
Seele erretten, so wirst du morgen sterben» fast «zu poetisch»
klinge (S. 18). Die modernen Übersetzungen seien «auch für den

Alltag der Zeit Davids passender als die lutherische» (ebenda).
Dasselbe gilt für 2. Sam. 19, 6, wo Fascher - gegen Luther - feststellt:
«Durch die Niederschlagung des Aufstandes Absaloms ist das Leben
des Königs und seiner Familie gerettet, aber nicht ihre Seelen»

(S. 18). Ebenso scheint er sich der Entscheidung Menges, Weisers
und der Zürcher Bibel nicht entziehen zu können, die an vielen
Psalmenstellen vom «Erretten der nephes» nicht «Seele», sondern
«Leben» wählen, wenn er es auch bedauert (S. 17f.).

Der richtigen Einsicht, daß an derartigen Stellen nephes nicht
«Seele», sondern «Leben» bedeutet, verschließt sich Fascher aber

10 Ebenso erkennt Faseher (A. 1) Luthers «Leben» in Jes. 53, 12 an.



312 J. Fichtner, Seele oder Lehen in der Bibel

in seltsamer Weise oft, wo der Tatbestand m. E. ebenso klar ist
wie an den von ihm gebilligten Stellen. Jer. 4, 10 übersetzt Luther:
«Das Schwert reicht uns bis an die Seele», moderne Übersetzer

sagen «geht uns ans Leben». Dazu stellt Fascher fest: «Luthers
Übersetzung ist m. E. unübertroffen» (S. 10). Ist dieses ästhetische
Urteil berechtigt Zu Ri. 18, 25 (Luther «so daß er deine Seele und
deines Hauses Seele hinwegrafft») bemerkt Fascher: «Die alten
Daniten werden wohl nephes noch ganz konkret als Lebenskraft
oder Lebensstoff einer ganzen Sippe gedacht haben... Insofern
dürfte Luthers Übersetzung [Seele]... dem Denken und Empfinden
der Daniten näherkommen» (S. 11). Ist das einzusehen? Und was
für ein «Seelenbegriff» ist das nun wieder? Ist die Seele also hier
ein «Lebensstoff»?

Ein wenig tadelnd registriert Fascher, daß Luther in Jer. 48, 6

übersetzt «Hebt euch weg und errettet euer Leben», obwohl im
hebräischen Text naphsechem stehe (S. 18). Er begrüßt es, daß

Luther in der ganz parallelen Wendung Jer. 51, 6. 45 so übersetzt:
«Fliehet aus Babel, damit ein jeglicher seine Seele errette - ziehet
hinaus, mein Volk, und errette ein jeglicher seine Seele» (S. 12)u.
Auch in Jer. 51, 6. 45 handelt es sich deutlich um Rettung des

physischen Lebens, das eben für Israel das Leben ist. DieAlternative,
die Fascher hierzu S. 13 aufstellt: es gehe nicht nur «um die
Rettung des physischen Lebens», sondern - wie V. 45 zeige - «um die

Rettung vor dem richtenden Zorn Gottes», ist mir ganz
unverständlich. Soll dieser richtende Zorn Gottes außer dem leiblichen
Leben auch noch die Seele treffen? Der Text fährt in 51, 6 fort
«laßt euch nicht vernichten» (Luther «daß ihr nicht untergeht»).
Und Fascher selbst hat einige Zeilen vorher auf S. 13 festgestellt:
«Im Zusammenhang des Textes wird klar, daß die Fliehenden nicht
um Babylons Verschuldung willen den Tod mitsterben sollen,
welchen Gott als Vergeltung für alles, was Babylon tat, verordnet hat. »

Was soll man sich dabei als «Rettung der Seele» vorstellen Meines
Erachtens hat man bei den verschiedenen Übersetzungen Luthers
in derartigen Fällen in erster Linie mit der Inkonsequenz Luthers
zu rechnen (Vulg. hat in Jer. 48, 6 anima).

Man wird an einer ganzen Reihe von Stellen, an denen nephes
eindeutig «Leben» meint, in der Revision der Lutherbibel «Leben»

11 Fascher (A. 1) beurteilt aber dieselben Verse auf S. 18 im Zusammenhang

mit Jer. 48, 6 und Am. 2, 14 offenbar anders.



J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel 313

(oder andere Wendungen) dem Wort «Seele» vorziehen dürfen. Im
Grunde ist das im Sinne Luthers. Ich will das noch an einigen
Beispielen vorführen. In 1. Kön. 3, 11 übersetzt Luther: «Du bittest
nicht um die Seele deiner Feinde.» Fascher findet das «natürlich
plastischer» (S. 11) als die moderne Wiedergabe «um den Tod deiner
Feinde». Inwiefern ist für den deutschen Leser des 20. Jahrhunderts
«Seele» hier plastischer als «Tod» Verständlich ist doch nur dieses.

Auch Faschers Stellungnahme zu Prov. 8, 36 ist mir unbegreiflich.
Er legt Wert darauf, daß «chômez naphso» (mit Luther) übersetzt
wird «verletzt seine Seele», nicht «schädigt sich selbst» oder ähnlich.
Er begründet seine These damit, daß er feststellt : es sei besser, hier
«Seele» zu wählen, «wenn nephes in höchster Potenz die Seele als

den Gott zugewendeten Teil des Menschen bezeichnet» (S. 14). Das
ist aber sehr umstritten und im Alten Testament mehr als fraglich.
Deutlich aber ist - im Zusammenhang mit V. 36 - daß der nächste
Halbvers im synonymen Parallelismus sagt «Wer mich haßt, liebt
den Tod», und daß V. 35a lautet «Wer mich findet, findet das
Leben». Es ist von daher nicht einzusehen, warum nephes hier (in
V. 36) nur «Seele» bedeuten könne.

Auch die Ersetzung von «Seele» durch «jemand», das

Personalpronomen oder ähnliche Wendungen erkennt Fascher nur in sehr

begrenztem Maße an. Für Num. 31, 19 stimmt er zwar der
Übersetzung Luthers von nephes mit «jemanden» zu (Vulg. hat hier
hominem), weil es hier «die einzelne Person in einer gesetzlichen
Vorschrift» bezeichne (S. 14). In anderen Vorkommen, die sachlich

ebenso gelagert sind, entscheidet sich Fascher aber anders und
verwendet viel Scharfsinn auf die Begründung seiner Entscheidung.
Am sonderbarsten sind seine Ausführungen zu den Stellen vom
Menschenraub. In Deut. 24, 7 lautet der Text «goneb nephes», in
Ex. 21, 16 «goneb fis». Luther übersetzt das «wörtlich», also dort
«(Wer) eine Seele stiehlt und versetzt oder verkauft sie» und hier
«Wer einen Menschen stiehlt..., daß er ihn verkauft». Die beiden
Formulierungen des Deuteronomiums und des Bundesbuches meinen

denselben widerrechtlichen Tatbestand, eben den Menschenraub

; daher gleichen moderne Übersetzungen die Deuteronomium-
stelle an die des Bundesbuches an und sagen zweimal «Mensch».
Fascher billigt dieses Verfahren nicht, sondern behauptet: «Wenn
Luther den Unterschied genau festhält, wird er nicht nur dem
Urtext gerechter, sondern dürfte an dem Gedanken festgehalten ha-



314 J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel

ben, daß der Diebstahl einer Menschenseele genau so des Todes

würdig ist wie die Tötung eines Menschen» (S. 14). Was stellt sich
Fascher unter dem «Diebstahl einer Menschenseele» vor An 2. Sam.
15, 6 («stahl das Herz der Männer Israels») dürfte er doch kaum
denken. Die Todesstrafe ist im übrigen in beiden Fällen verhängt,
beim «Seelendiebstahl» und beim «Menschenraub». Hier scheint
mir Faschers Vorliebe für die Seele mit ihm durchgegangen zu sein
und ihn zu unhaltbaren Theorien verleitet zu haben.

Auch seine Feststellungen zu Ez. 18, 4 sind nicht stichhaltig.
Er verteidigt die Wendung «alle Seelen sind mein» (Gottes) und
«die Seele, die sündigt, muß sterben» und fügt hinzu, daß man hier
«Seele» auch durch «jeder» ersetzen könne, woran aber «nichts
Besonderes» sei. «Besonders in unserem Text ist das Sterben der
Seele, die sich von Gott getrennt hat» (S. 17; die Sperrung von
mir). Fascher beachtet dabei offenbar nicht, daß der Text 18, 5ff.
so fortfährt, daß nun 'is (der Mann, der...) für «Seele» erscheint
und daß im folgenden einfach von «dem Gerechten» und «dem
Gottlosen» die Rede ist (18, 21ff.; vgl. 33, llff.), die je nach ihrem
Verhalten «leben» oder «sterben» sollen. In der gleichen Weise wird in
18, 14ff. die «Seele» des Vaters und die «Seele» des Sohnes von 18, 4

einfach aufgenommen durch «ein Vater» bzw. «ein Sohn». In dem

ganzen Abschnitt begegnet nur noch in 18, 27 nephes, das Luther
wiederum mit «Seele» übersetzt: «der wird seine Seele lebendig
erhalten.» Daß damit «wird am Leben bleiben», gemeint ist, geht
aus dem folgenden Vers hervor, wo das Verbum «leben» begegnet.

Die Ausführungen Faschers zu Ez. 18, 4, in denen er als das
Besondere hervorhebt, daß «die Seele stirbt», führen uns schließlich
noch zu seinen durchaus uneinheitlichen Vorstellungen darüber, ob
die Seele sterben müsse oder am Leben bleibe, ob sie in Gott
zurückkehre oder in der Unterwelt weiterlebe und auf eine neue Ver-
leiblichung warte. In bezug auf diese Fragen herrscht bei Fascher
eine große Verwirrung. Sie hat darin ihren Grund, daß Fascher
eben schlechterdings nur von den Wendungen der Lutherbibel
ausgeht und zum Teil aus ihnen eine Seelenvorstellung herauspreßt,
die m. E. das hebräische nephes nicht hergibt. Fascher setzt sich
dabei immer wieder mit Vertretern der alttestamentlichen Wissenschaft

(Eichrodt, von Rad, Weiser) auseinander, man hat aber den

Eindruck, daß seine vorgefaßte Seelenvorstellung ihn von einem
ernsthaften Hinhören auf deren Argumente abhält.



J. Fichtner, Seele oder Lehen in der Bibel 315

Bei Gen. 2, 7 bemerkt Baseher zu der Feststellung von Rads, daß
das Alte Testament nicht Leib und Seele, sondern realistischer Leib
und Leben unterscheide: «Aber dieses Leben stammt doch direkt
von Gott. Ist es da so wichtig, daß man Leben oder Lebenshauch
gegenüber der Seele... abgrenzt » (S. 7). Und er fragt weiter: «Wohin

zieht Gott den Odem zurück», wenn der Mensch stirbt «Lebt
dieser Lebensodem, weil als göttlicher Hauch unzerstörbar, an einer
anderen Stelle vom Leibe getrennt weiter: als ,Schattenbild', das
auf eine neue Belebung wartet » Derartige Fragen kann der Alt-
testamentler überhaupt nicht an «nephes» richten, sondern streng
genommen nur an «ruach» und «ncsama», da nephes im Alten
Testament nie den göttlichen Lebensodem bezeichnet, sondern das

lebendige (menschliche oder tierische) Wesen, wie wir sahen, das
durch die Einhauchung der ruach oder nesama entsteht. Im Alten
Testament findet sich keine Aussage, daß die ncphasoth weiterleben

werden (zu 1. Kön. 17 vgl. unten).
Fascher stellt mit Genugtuung fest - im Blick auf Piatons

Unsterblichkeit der Seele -, daß im Alten Testament «die Seele stirbt».
Das sei aus der Lutherübersetzung von Ri. 16, 30 (Simsons Wort
«Meine Seele sterbe mit den Philistern») zu erkennen. Das «Ich»
moderner Übersetzungen verdecke gerade diesen Gedanken, daß die
Seele sterbe (S. 7). Luther habe sich hier also an den Urtext
gehalten. Das gleiche gelte von Bileams Wort Num. 23, 10 und Elias
Wunsch 1. Kön. 19, 4, besonders aber von Gen. 35, 18, wo Luther
mit seinem «da ihr aber die Seele ausging, daß sie sterben mußte»
tatsächlich «am genauesten übersetzt» habe (S. 8. 11 f.). Er findet
hier auch durch den griechischen Text bestätigt, daß das Sterben
als «ein Entfliehen des Lebens oder der Seele» angesehen werde
(S. 8). Seltsam diese Wendung «des Lebens oder der Seele»; sie

ist nicht gerade förderlich für Faschers These, daß hier «Seele»

genauer sei.

Aber Fascher verfolgt nun die Frage, ob denn die aus dem
Menschen entflohene « Seele » wieder zurückgerufen werden könne, und
versucht, das nachzuweisen an 1. Kön. 17, 17 ff. Ich kann seine

Beweisführung hier nicht für richtig halten, zumal sie in sich selbst
uneinheitlich ist. Die nesama hat nach 17, 17 den Knaben verlassen,
und damit ist er tot. Nun bittet Elia Gott, es möge doch «die

nephes des Knaben in ihn zurückkehren», und Gott gewährt es,
daß die nephes des Knaben in sein Inneres zurückkehrt, so daß er



316 J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel

(wieder)lebt (17, 21f.). Fascher stellt nun fest: «Das diesem Kinde
zugehörige 'Leben' (oder seine Seele bzw. sein Lebensodem) ist also
nicht in Nichts zerronnen, es wird auch nicht ein neuer Lebenshauch
statt des vergangenen gewährt, sondern eben die Seele (!)12 dieses
Kindes kehrt wieder zurück, welche ihm vorher eigen war und sein
Menschsein ausmachte» (S. 8). Im Vordersatz sagt Fascher behutsam

«Leben, Seele bzw. Lebensodem», im Nachsatz ganz
unbefangen «Seele». Wer beweist denn, daß an dieser Stelle hier das
Wort nephes nur «Seele» heißen könne, wenn wir es im übrigen
Alten Testament nie in derartigen Zusammenhängen im Sinn der
psyche haben Ist der Text damit nicht erheblich überfordert
Wie kann Fascher geradezu von einer «vom Leibe gelösten Seele»

sprechen und dann von ihrer Unsterblichkeit reden! Auch hier
bedeutet nephes einfach «Leben», und Faschers Behauptung «Wenn
der Geist nicht stirbt, so gilt das m. E. ebenso von der Seele» (S. 8),
ist mir angesichts seiner Freude, daß die Seele im Alten Testament
doch gerade stirbt (vgl. oben S. 315), unverständlich. Überdies ist
ruach im Alten Testament nie gleich nephes (am ehesten noch in
Hi. 41, 13), und zum anderen stellt Fascher den «Geist» der nephes
gegenüber (vgl. unten S. 317).

Den Aussagen über die Seele, die nicht sterbe, widerspricht nun
auch, was Fascher über Luthers Übersetzung von «nephes meth»
sagt. Luther hat - durch Vulgata, die «mortuus» bietet, angeleitet -
erkannt, daß nephes meth den toten Einzelnen meint, und übersetzt
daher in Num. 6, 6 diese Worte mit «Toter». Fascher billigt ihm
das zu mit der Bemerkung: «Von toter Seele mag Luther nicht
reden» (S. 11). Er hat vergessen, wie hoch er es Luther angerechnet
hat, daß er vom Sterben der Seele geredet hat (Ri. 16, 30; 1. Kön.
19, 4; Ez. 18, 4; vgl. oben S. 315); das Ergebnis des Sterbens der
Seele ist doch aber wohl die «tote Seele», ein freilich sehr befremdlicher

Ausdruck. Daß Luther gar nicht selten das allein stehende
nephes in bestimmten Zusammenhängen mit «Toter» wiedergibt, hat
Fascher nicht bemerken können, da er ja im deutschen Text nach
«Seele» sucht und nicht die Übersetzungsmöglichkeiten von nephes
nachprüft. - Luther folgt bei seiner Wiedergabe von nephes (ohne
«meth»!) durch «Toter» weithin wiederum der Vulgata, die in
Lev. 19, 28; 22, 4; Num. 5, 2 und 6, 11 dafür «mortuus» sagt (in
Lev. 21, 1 aber mortibus!). Interessanterweise schreibt Luther dem-

12 Das Ausrufungszeichen ist von mir gesetzt.



J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel 317

gemäß selbständig in Num. 9, 10 auch «Toter», obwohl die Vulgata
«anima» hat, und faßt Hag. 2, 13 (Vulg. und Luther 1545: 2, 14)

richtiger mit seinem «Unreiner von einem berührten Aas» als

Vulgata mit ihrem «pollutus in anima»; die Revision 1892/1912 formuliert

dann: «Wo aber jemand von einem Toten unrein wäre.» Man
sieht, daß sich Luther von der Vulgata hat einen Weg weisen lassen,
daß er diesen Weg dann aber konsequenter verfolgt hat als Vulgata
selbst. Eine solche Beobachtung kann uns ermutigen, in anderen
Fällen, wo es um Wiedergabe von nephes geht, den von Luther be-
schrittenen Weg ebenfalls konsequenter als er selbst weiter zu gehen.

Im Grunde begrüßt Fascher - gerade im Blick auf die platonische
Vorstellung von der Unsterblichkeit der Seele - daß im Alten Testament

die Seele sterben kann. Aber im einzelnen verteidigt er ihr
Weiterleben mit allen erdenklichen Mitteln. Besonders eigenartig
ist seine Beweisführung an dem Gebet des Königs Hiskia, Jes. 38,
10-20. Fascher stellt fest: «Inmitten (der) Gedankenkette, welche

um die Begriffe Leben, Lebensdauer, Lebenskraft und Land der
Lebenden kreist, steht nun V. 17... : du hast meine Seele fern gehalten

von der Grube der Vernichtung», und er folgert daraus: «wenn
hier plötzlich nephes in Verbindung mit der Totengruft erscheint,
ist es doch wohl keine Frage, daß hier an ein Weiterexistieren der
Seele in der Unterwelt gedacht ist» (S. 15). Wieder faßt Fascher
nephes ganz unreflektiert eben als «Seele» (und zwar in seinem
besonderen Sinn) und erhebt dann aus dem Text derartige Urteile.
Ein paar Seiten weiter stimmt er dann aber anscheinend den
modernen Übersetzern zu, die in den Psalmen bei Wendungen vom
Erretten der nephes nicht an die «Rettung der Seele», sondern an die

Erhaltung des physischen Lebens denken (S. 18). Ich meine, daß
Fascher das Bestreben, möglichst viele «Seelen» im Alten Testament

zu wahren, hier zur Unlogik und Inkonsequenz verleitet hat.
Das gilt nun auch im Blick auf seine Ausführungen zu Hi. 12,

7-13 (S. 10). Hier geht Fascher freilich noch auf ein anderes
Ergebnis zu: er stellt den «Geist» über die «Seele». Nach der
Feststellung: «sofern nephes vegetative Kräfte... oder gewisse seelische

Stimmungen... meint», habe «der Mensch mit dem Tier diese Art
nephes gemein», fährt er fort, daß der Mensch aber noch den Geist

(ruach-pneuma) habe, der ihn über das Tier hinaushebe. Wenn
Geist und Seele das Leben des Menschen auszeichne, sehe man
schon, «daß Seele nicht in jedem Fall durch Leben wiedergegeben



318 J. Fichtner, Seele oder Leben in der Bibel

werden» könne. Ich bemerke zu diesen Ausführungen nur, daß
Fascher ein paar Zeilen vorher festgestellt hat, daß an unserer
Hiobstelle nephes und ruach (Septuaginta psyche und pneuma) in
Parallele stehen und die Übersetzer ruach (wie nesama sonst) mit
«Odem» wiedergeben. Das ist auch ohne Frage die hier gemäße
Übersetzung; damit aber fällt die ganze kunstvolle Beweisführung
Faschers in sich zusammen, weil er ruach hier nicht als «Odem»,
sondern gerade als «Geist» griechisch nous) faßt.

Es bleiben viele Stellen, die Fascher für sein Anliegen anführt
und die ich nicht besprochen habe. Aber ich denke, die besprochenen
Stellen reichen aus, um zu zeigen, daß man auf diese Weise nicht
für das Wahren des Wortes «Seele» in der Bibel überzeugend
eintreten kann. Wenn moderne Übersetzungen des Alten Testaments
und wenn die Revision der Lutherbibel manches Vorkommen von
Seele in der deutschen Bibel nicht mehr halten können und das

Wort Seele ersetzen, dann sollte der Leser der Bibel sich klar
machen, daß dafür ein triftiger Grund vorliegt. Mit der Ersetzung des

Wortes «Seele» an einigen - vielleicht nicht ganz wenigen - Stellen
geschieht keine «Entseelung» der Bibel, sondern es soll damit denen

gedient werden, deren «Seele nach Gottes Wort hungert» und die
sich mühen, es zu verstehen.

Johannes Fichtner, Bethel hei Bielefeld.


	Seele oder Leben in der Bibel

