
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Waltheb Eichbodt, Der Heilige in Israel. Jesaja 1-12 übersetzt und
ausgelegt. Die Botschaft des Alten Testaments. 17, 1. Stuttgart, Calwer
Verlag, 1960. 147 S.

Geoeg Fohbeb, Das Buch Jesaja. 1. Kapitel 1-23 ausgelegt. (Zürcher
Bibelkommentare.) Zürich, Zwingli Verlag, 1960. VII + 244 S.

Otto Kaiseb, Der Prophet Jesaja. Kapitel 1-12 übersetzt und erklärt. Das
Alte Testament Deutseh, 17. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1960.

XV + 126 S.

So sehr man bedauert, daß das ganze Buch Jesaja (Kap. 1-39, Deutero-
und Tritojesaja) im deutschsprachigen evangelischen Bereich seit drei
Jahrzehnten keine wissenschaftliche Bearbeitung erfahren hat, so ist es auf der
anderen Seite erfreulich, daß innerhalb des letzten Jahres gleich drei Auslegungen

des «ersten Jesaja» (Jesaja Kap. 1—39) zu erscheinen begonnen haben,
die die Botschaft des ersten der großen Propheten, so wie sie sich heute der
alttestamentlichen Wissenschaft darstellt, der Gemeinde zugänglich machen
wollen. Eichrodt und Kaiser behandeln den ersten Teil von Jesaja I, Kap. 1

bis 12 ; demgegenüber enthält der Band von Fohrer mit Kap. 1-23 fast 2/3 von
«Protojesaja», wodurch für Kap. 1-12 vergleichsweise am wenigsten Raum
zur Verfügung steht. Wie in allen drei Kommentarwerken üblich, enthält
jeder Kommentar eine Übersetzung, die jedem Abschnitt der Auslegung
voraufgeht. Im allgemeinen folgt die Auslegung der Reihenfolge der
Textabschnitte im Jesajabuch. Jedoch behandeln Eichrodt und Fohrer die
Berufung des Jesaja (6, 1—13) im Anschluß an die Überschrift in 1, 1 ; Kap. 5, 25.
26-30 wird von allen drei im Anschluß an 9, 7-20 besprochen und 10, 1-4
als zu 5, 8-24 gehörend von Fohrer und Kaiser diesem Abschnitt zugeordnet,
während 5, 15f. von Eichrodt bei 2, 9, von Kaiser bei 2, 17 behandelt ist.

Fohrer stellt der Auslegung eine Einführung voran mit Abschnitten über
den Aufbau des Jesajabuches, über den Propheten - hier wird Jesajas
Wirksamkeit in die Zeitgeschichte hineingestellt, wobei die auf den Propheten
zurückgehenden Texte chronologisch geordnet werden, so daß der Benutzer
die Texte nicht nur in der Reihenfolge des Jesajabuches, sondern auch in
ihrer zeitlichen Zusammengehörigkeit lesen kann — sowie über die nicht von
Jesaja stammenden Erweiterungen. - Eichrodt läßt auf die Behandlung von
6, 1-13 zwei Abschnitte über «Gott und Mensch» und über «das visionäre
Schauen» folgen, die durch einen «biblischen Ausblick» abgeschlossen werden.
Den Inhalt von Kap. 1-5. 7-12 behandelt Eichrodt in fünf großen Abschnitten.

Zwei Exkurse über «Opfer und Tempeldienst im Urteil der Propheten»
(mit biblischem Ausblick) und «die soziale Predigt der Propheten» schließen
die Auslegung von Kap. 1 bzw. 5 ab; ein weiterer Abschnitt «Biblischer
Ausblick» folgt auf die Auslegung von 11, 1-10. - Gegenüber diesen beiden
Auslegungen ist der Kommentar von Kaiser in noch weiter gehendem Maße als
schon der Jeremia-Kommentar des Herausgebers des ATD, Artur Weiser,
auf Benutzung durch Studenten zugeschnitten. Diesem Zweck dient nicht



288 Rezensionen

nur, sehr zu begrüßen, ein für diese Reihe ungewöhnlich ausführliches
Literaturverzeichnis von 5 Seiten, das teilweise auf Dr. Klaus Tuchel zurückgeht,
sondern auch eine reichliche Heranziehung dieser Literatur in zahlreichen
Anmerkungen. Darüber hinaus will der Kommentar aber auch gleichzeitig
«dem Pfarrer und Katecheten bei seiner Arbeit behilflich sein». Wohl nicht
nur, aber doch in erster Linie zur Erfüllung dieser Aufgabe sind hier den
Auslegungen zahlreicher Abschnitte Hinweise auf neutestamentliche
Aussagen und Erwägungen über die Bedeutung der Perikope für die Gemeinde
Jesu Christi angefügt. Eine Kartenskizze über die nördlichen Zugänge von
Jerusalem will dem Verständnis von 10, 27b-32 dienen.

Diese Übersicht weist auf die Besonderheiten hin, die jeder der drei
Kommentare bietet. Die Auslegung selbst arbeitet jeweils den Inhalt der alt-
testamentlichen Aussage heraus, wobei Religions- und Zeitgeschichte
gebührend berücksichtigt werden. Daß die einschlägige Literatur verarbeitet
ist, zeigen nicht nur Hinweise im Text und in Anmerkungen auch bei Eichrodt

und Fohrer, sondern auch die Auslegung selbst. Dabei nimmt es nicht
wunder, daß die Auffassungen wie in der Literatur so auch in diesen drei
Auslegungen gelegentlich auseinandergehen, so etwa in der Frage der Echtheit

von 2, 2-4 und anderen Stücken oder in der Beurteilung des Immanuelzeichens.

Eine Auseinandersetzung um solche Fragen ist in diesem
Zusammenhang nicht möglich. Wichtiger ist die Frage, in welcher Weise die
Botschaft des Jesajabuches der christlichen Gemeinde vom Jahr 1960 vergegenwärtigt

und wie das Verhältnis dieser Botschaft zu neutestamentlichen
Aussagen gesehen wird.

Fohrer weist wiederholt «auf die Bedeutung der Prophetenworte für den
heutigen Menschen» hin. Dabei wird «nach der eigentlichen Botschaft dieser
in zeitliche Formen gekleideten Verheißung» gefragt (S. 54 zu 2, 2—5) oder
danach, was Jesaja «grundsätzlich sagen will» (S. 108 zu 7, 13-22), und damit
die in der Auslegung entfaltete Botschaft des Alten Testaments auf die
Ebene der Allgemeingültigkeit - die Gültigkeit für «den Menschen» (vgl.
S. 64. 108) bzw. für «den glaubenden Menschen» und sein Verhältnis zu Gott
(vgl. S. 54) - erhoben. Das Verhältnis zur Botschaft des Neuen Testaments
wird hier nicht anvisiert (was die angestrebte Herausarbeitung der
ursprünglichen Bedeutung der Prophetenworte und der sonstigen Abschnitte
ja nicht beeinträchtigt!).

Das Verhältnis der jesajanischen Botschaft zur neutestamentlichen erfaßt
Eichrodt mit Hilfe der typologischen Auslegung1. Die Typologie stellt alt-
testamentliche Personen oder Ereignisse als Typoi neutestamentlichen
Personen oder Ereignissen als Antitypoi gegenüber, wobei es genügt, daß sich
beide, Typos und Antitypos, in wenigen, besonders bemerkenswerten
Analogien (also nicht unbedingt in allen Eigenschaften) entsprechen.
Entsprechend der (vorausgesetzten) Ausrichtung des Alten Testaments auf das
Neue hin hat der Typos (nach der üblichen Auffassung) in die Zukunft, auf
seine Vollendung und Überhöhung im Antitypos weisende Bedeutung; die

1 Vgl. dazu W. Eichrodt, Ist die typologische Exegese sachgemäße
Exegese?: Theol. Lit.-zeit. 81 (1956), Sp. 641-654.



Rezensionen 289

alttestamentliche Gegebenheit ist «Vorausdarstellung»2, «Vorausbildung»3
des neutestamentlichen Abbildes. In der Auslegung findet man statt dieser
Termini den (vorsichtigeren Begriff «Hinweis» : «Im Prophetenwort vollzieht
sich also eine einmalige Gottestat... Gerade so weist dieses Wort auf die
letzte und für alle Zeiten gültige Gottestat, auf das große «Einmal» der
Versöhnung am Kreuze Christi (Hebr. 7, 27)» (S. 42 zu Jes. 1 ; vgl. auch S. 24

zu Kap. 6). Ohne hier näher auf die Problematik der typologischen Auslegung
einzugehen, wird man doch folgendes kurz sagen können: In dem Satz zu
9, 1-6 (S. 111): «Die neutestamentliche Gemeinde hat die innere Verwandtschaft

des hier geschilderten Davidsreiches mit dem in Christus erschienenen
Heil richtig herausgefühlt und darum die Weissagung auf Christus bezogen»
geht die Blickrichtung - richtig - über das Neue Testament zum Alten; hier
wird nicht das Alte Testament ausgelegt, sondern es wird zur Deutung des
neutestamentlichen Faktums herangezogen! In dem Nachsatz: «Wer den
Herrn dieses Reiches kennt, dem werden auch die Worte der jesajanischen
Weissagung transparent als ahnender Hinweis auf das letzte Ziel des
göttlichen Reichswillens » ist die Blickrichtung um 180° gewendet; hier tritt
wieder die Ausrichtung des Alten Testaments auf das Neue hin in Erscheinung

und damit die Typologie. Für diese Auslegung ist vorausgesetzt die
Kenntnis «des Herrn dieses Reiches» - oder die « Verwurzelung in dem in
Christus erschienenen Heil»4.

Während der typologischen Auslegung sachliche Analogien zugrunde
liegen, scheinen bei Kaiser wiederholt Stichwortassoziationen zur
Heranziehung von neutestamentlichen Stellen geführt zu haben. Was etwa die
Parabel vom Weinberg Jes. 5, 1-7 mit der Allegorie von den bösen
Weingärtnern Matth. 12, 1-9 und erst recht mit dem Gleichnis von den Arbeitern
im Weinberg Matth. 20, 1—16 verbindet, ist allein das Stichwort «Weinberg»,
das als Metapher für das Volk Israel im Alten wie im Neuen Testament
bekannt ist, nicht aber der Aussagegehalt der Perikopen (zu S. 45). Auch die
Ablehnung der Zeichenforderung der Juden durch Jesus und der Hinweis
auf das Zeichen des Propheten Jona in Matth. 12, 38ff. zielt in eine ganz
andere Richtung als das Angebot eines Zeichens durch Jesaja und seine
Ablehnung durch den König Ahas in Jes. 7, lOff. Die hier (S. 76f.) an Matth. 12,
38 ff. angeschlossenen Erwägungen lenken die Meditation geradezu auf ein
falsches Geleise. Stichwortanalogie liegt auch vor bei dem Hinweis auf
Matth. 28, 20 zu Jes. 8, 9-10 («Gott mit uns»); die Erinnerung an Matth. 16,
18 und Joh. 5, 21-24 dagegen ist nicht ohne weiteres verständlich. In diesen
Zusammenhang gehört auch das Wortspiel am Ende der Auslegung von
Jes. 7, 10-17: «In dieser Krise des davidischen Königtums kündigt sich das
Ende des Alten Bundes an [wirklich ?]. Das Gerichtswort über den Sohn, der
nicht Sohn, Empfangender, zu sein wagte, weckt die Erwartung auf den, der
der Sohn ist (vgl. 10,33-11,9). » Hier ist nicht nur die Bezeichnung « Sohn» für
den KönigAhas durch eine anfechtbare Exegese des Suffixes «dein» (seil. Gott)
in 7, 11 gewonnen, sondern es ist auch das Moment der «Erwartimg des
Christus» über das Wortspiel an den Text herangetragen. Angesichts der

2 Eichrodt (A. 1), Sp. 644. 3 Ebd., Sp. 647. 4 So ebd., Sp. 651.

19



290 Rezensionen

Bedenken gegen diese Methode erwartet man gespannt die für den 2. Band
angekündigte «methodische Rechenschaft über die angewandten hermeneu -

tischen Grundsätze und zumal über die Bedeutung der prophetischen
Botschaft für die Gemeinde Jesu Christi». Daß bei Analogien in der Lage und
dem Verhalten der neutestamentlichen Gemeinde zu denen Israels die alt-
testamentliche Botschaft « unter Berücksichtigung der durch Kreuz und
Auferstehung veränderten Situation» auch der christlichen Gemeinde gilt, zeigen
etwa die Erwägungen zu 5, 1-7 (S. 44f.) oder zu 7, 1-9 (S. 70)5.

Ernst Kutsch, Mainz.

Robert M. Grant und D.N.Freedman, Geheime Worte Jesu. Das Thomas-
Evangelium.. Mit einem Beitrag von Joh. B. Bauer. Aus dem Amerikanischen

übersetzt von S. George. Frankfurt a. M., Heinrich Scheffler, 1960.
228 S. DM 14.80.

Der Verlag hatte bereits 1959 ein Buch über die Funde von Nag' Hammadi
unter dem Titel «Evangelien aus dem Nilsand» herausgegeben, das über den
Fund selbst berichtet und die bis jetzt bekannten Stücke auf dem ihnen
eigenen gnostischen Hintergrund erscheinen läßt. Auch in diesem Buch gab
Joh. B. Bauer eine Abhandlung, die sich von dem allgemeinverständlich
gehaltenen Buch durch ein Eingehen auf die wissenschaftliche Diskussion
abhob. Vergleicht man den Beitrag Bauers in dem neuen Band, so wird deutlich,

wie intensiv in dem einen Jahr vor allem am Thomasevangelium
gearbeitet worden ist. Besonders verdienstlich erscheint der kritische Bericht
über die Arbeiten des Löwener Koptologen Gérard Garitte und dessen
zunächst phantastisch erscheinende These1, die Logien der Oxyrhynchos-
Papyri Nr. 1, 654 und 655, deren Identität mit Logien des Thomasevangeliums

von O. Hoflus untersucht worden ist2, seien Ubersetzungen aus dem
Koptischen, so daß die koptische Fassung des Thomasevangeliums — wenn
auch nicht die uns vorliegende - in das Ende des zweiten Jahrhunderts zu
datieren wäre. Bauer macht mit Recht darauf aufmerksam, daß die «Kop-
tizismen», die Garitte an Hand der koptischen Fassung aufweist, stets eine
andere Erklärung ermöglichen. Vielleicht sind die Koptizismen nur ein
Zeichen dafür, daß das Thomasevangelium in der Form, die uns in den
Resten der Oxyrhynchos-Papyri vorliegt, in Ägypten abgefaßt worden ist.
Bauer fügt an Hand des auch bei Klemens überlieferten Logions den Nach-

5 Einen Irrtum auf S. 74 wird der Verfasser in einem Korrekturzettel
verbessern; lies in Z. 12f.: «nachdem sein Vater insgesamt 16 Jahre regiert
hatte». In Z. 13 muß es dann weiter heißen : «Demnach war Hiskia 733 bereits
17-18 [sie!] Jahre alt...» — Auf der Karte (S. 113) lies teil el-fül (bei Gibea),
chirbet es-söma (bei Madmena), teil en-nasbe (bei Mizpa), Wädi es-suwënît
(zwischen Michmas und Geba) ; in der Quellenangabe Dalman. - Die
Konjektur zu 5,6 we'asîtëhu (wohl: -s-) ist grammatikalisch unmöglich; vgl. Ge-
senius-Kautzsch § 28b.

1 Gérard Garitte, Le Muséon (1960), S. 151-172.
2 O. Hoflus, Das koptische Thomasevangelium und die Oxyrhynchos-

Papyri Nr. 1, 654 und 655: Ev. Theol. 20 (1960), S. 21-42. 182-192.



Rezensionen 291

weis an, daß der Schluß Garitte's, die Fassung des Klemens sei die ursprüngliche,

im koptischen Thomasevangelium finde sich die Übersetzung und im
Oxyrhynchos-Papyrus wiederum die Übersetzung aus dem Koptischen, nicht
möglich ist. Als sicheres Ergebnis der bisherigen Arbeiten registriert Bauer,
daß die Ursprache des Thomasevangeliums das Griechische sei, wenn auch
einige Logien eine aramäische Urform gehabt haben mögen. Er schlägt
darum als vordringliche Aufgabe eine RückÜbertragung ins Griechische vor,
die mit Hilfe einer Konkordanz zum sahidischen Neuen Testament heute
durchaus möglich ist.

Wesentlich schwieriger ist die Frage nach dem Charakter des
Thomasevangeliums. Dabei ist vor allem in dem ausführlich behandelten Artikel
Cullmanns3 die Beziehung zur Gnosis in den Mittelpunkt des Interesses
gerückt, und zwar stets in der Weise, daß eine gnostische Abwandlung
ursprünglich nicht gnostischer Logien als Indiz für eine gnostische Bearbeitung
genommen wird. Damit ist dann der Weg frei für die Annahme verschiedener
Quellen. W. Bauer hat für den Raum, in dem das Thomasevangelium
entstanden sein wird, Syrien, wahrscheinlich gemacht, daß die Gnosis nicht eine
spätere Form des Christentums, sondern die ursprüngliche war4. Abgesehen
davon aber erscheint die Frage der literarischen Form der Sammlung einerseits

als die eher mit unseren Mitteln zu beantwortende und andererseits als
die wichtigere. Das Thomasevangelium bietet als die erste vollständig
erhaltene Logiensammlung die erste Vergleichsmöglichkeit mit der als

Vorlage für die Synoptiker angenommenen Logienquelle. J. B. Bauer
verweist auf Stichwortverbindungen, die im Thomasevangelium begegnen, wie
wir sie auch aus den Synoptikern kennen. Es ließen sich andere mechanische
Elemente für die Gruppierung von Logien anführen. So sind die Logien 80-83
(von Quecke verwandte Zählung der offiziellen Ausgabe) durch die gleiche
Konstruktion verbunden. Die Gleichnisse der Logien 63-65 beginnen mit
den gleichen Worten: Ein... Mann hatte... Diese Elemente verweisen aber
bekanntlich auf die mündliche Überlieferung, die sie als Gedächtnishilfe
brauchte. Wir werden also auch für diese Sammlung auf die mündliche
Überlieferung gewiesen. Damit hängt aber meine von J. B. Bauer bezweifelte
Feststellung zusammen, daß der Weg in eine Sammlung das Logion
verallgemeinert und isoliert. Diese Tatsache, die uns wie im Thomasevangelium
auch in Spruchsammlungen des Neuen Testaments begegnet, weist auf ein
literarisches Gesetz, dem Spruchsammlungen unterworfen sind. Sie ist nicht
mit dem gnostischen Charakter des Thomasevangeliums zu erklären.

Damit wird nur an einem Beispiel deutlich, wie viel Arbeit noch notwendig
ist, um die Probleme zu erörtern, die dies Dokument aufwirft. Der von J. B.
Bauer aufgenommene Schluß Cullmanns auf ebenfalls gnostische Vorstufen
und eine Entstehung des Evangeliums in judenchristlichen Kreisen,
beansprucht sicher eine allzu minutiöse Kenntnis der Zusammenhänge.

3 O. Cullmann, Das Thomasevangelium und die Frage nach dem Alter
der in ihm enthaltenen Tradition: Theol. Lit.-zeit. 85 (1960), Sp. 321-334.

4 W. Bauer, Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Christentum
(1934).



292 Rezensionen

Von daher ist es dann aber auch fraglich, ob es bereits an der Zeit ist, eine
Übersetzung mit Kommentar zu bieten, wie es die Verfasser unternehmen.
Sie ziehen dafür zwar die bisher erschienene Literatur ebenso zu Rate, wie
sie sich darum mühen, das Thomasevangelium in seiner Umwelt zu
verstehen. Dabei werden sowohl das Verhältnis zu den Oxyrhynchos-Papyri wie
Zeugnisse der valentinianischen Gnosis und der Naassener erörtert. Damit
ist aber eine Linie der Untersuchung und Kommentierung festgelegt, die
zumindest einseitig genannt werden muß. Es sei dies an einem Beispiel
aufgezeigt.

Mit Puech halten die Verfasser die griechische Form der Oxyrhynchos-
Logien dem rechtgläubigen Christentum näher stehend als die koptische. Als
Beispiel dafür führen sie Logion 36 an, das in der knappen Form begegnet:
«Traget nicht von morgens bis abends und von abends bis morgens darum
Sorge, was ihr anziehen werdet.» Der griechische Text lautet dagegen (z. T.
von den Verfassern frei ergänzt): «(Sorget nicht) von morgens bis abends
oder von abends bis morgens noch um euer Brot, was ihr essen werdet, oder
um eure Kleidung, was ihr anziehen werdet. Ihr seit weit besser als die
Lilien, die weder arbeiten noch spinnen... Im Besitz eines Kleides, wer bist
du... Wer würde deiner Größe etwas hinzufügen Er selbst wird dir dein
Gewand geben.» Dazu wird bemerkt (S. 66): «In ähnlicher Weise ist zu
folgern, daß der gnostische Herausgeber die synoptischen Verse von Spruch
36 ausgelassen hat, weil sie für seinen Hauptzweck unergiebig erschienen.
Er wollte vor allem Jesu Feindschaft gegenüber dem Körper betonen.» Einmal

ist die Übersetzung dem synoptischen Text angeglichen. Mit Schnee-
melcher ist zu ergänzen und übersetzen5: «... Lilien, welche wachsen aber
nicht spinnen. » Zum anderen ist zu fragen, ob wirklich gnostische Gedankengänge

für die Kürzung im koptischen Text verantwortlich zu machen sind.
Das koptische Logion selbst ist keineswegs als gnostisch anzusprechen, es

ist vielmehr eine allgemeine und gegenüber der griechischen Fassung
säkularisierte Regel, wie wir deren mehr im Thomasevangelium finden, und zwar
oft in Abwandlung synoptischer Logien, zum Beispiel Logion 32; 34; 41 und
die verschiedenen Logien, die in Nr. 47 zusammengefaßt sind. Die
Veränderungen gegenüber dem synoptischen und dem Papyritext sind rein
literarisch zu beurteilen. Eine Motivierung in gnostischer Tendenz braucht
nicht angenommen zu werden.

Eine derartige Überbewertung lehrhafter Tendenzen bestimmt auch den
Kommentar und läßt manchmal die Interpretation nicht gelingen.

So wird zum Beispiel die Abwandlung des Gleichnisses vom vierfachen
Ackerfeld (S. 124), nach der auch das auf den Felsen Gesäte gar nicht
aufging, auf die Lehre der Naassener zurückgeführt, nach der nur gute Saat
sich dem Himmel zuwendet. Tatsächlich bedeutet auch diese Abwandlung,
die das Gleichnis vereinfacht, nur eine literarische Veränderung, die der
Einprägsamkeit des Gleichnisses dienen soll.

Richtig bemerkt der Ausleger zum Gleichnis vom Fischnetz und der selt-

5 W. Schneemelcher, Oxyrhynchos-Papyrus 655: Hennecke-Schneemel-
cher, Neutestamentliche Apokryphen, 1 (1959), S. 70f.



Rezensionen 293

samen Abwandlung, daß hier eine starke SinnVerschiebung vorliegt: «Und
er sprach: Der Mensch ist einem klugen Fischer gleich, der sein Netz ins
Meer warf. Er zog es aus dem Meere herauf, voll von kleinen Fischen. Mitten
unter ihnen fand der kluge Fischer einen guten großen Fisch. Er warf all die
kleinen Fische hinab ins Meer. Ohne Schwierigkeiten wählte er den großen
Fisch. Wer Ohren hat zu hören, höre!» (Logion 8, S. 122f.). Jedoch geht der
Vergleich mit dem verlorenen Schaf auf Grund der zufälligen Parallelität,
daß das verlorene Schaf auch als das größte bezeichnet wird, fehl.
Bedeutungslos ist der Weckruf am Ende, der einer Reihe von Gleichnissen
wahrscheinlich in ihrer Uberlieferung bereits angefügt war. Fragwürdig ist aber
die Deutung: «Es bedeutet, daß nur die Gnostiker von Jesus oder dem Vater
erwählt sind, bzw. sich Jesus erwählen» (S. 123). Tatsächlich ist hier das
Gleichnis gegenüber der synoptischen Parallele in seinem Sinn umgekehrt.
Der die Wahrheit suchende Mensch ist der Fischer, wie er der Perlenkaufmann

ist, und die Heilsbotschaft ist der große Fisch, wie sie die köstliche
Perle ist. Diese Umwandlung des Sinnes bedeutet allerdings auch eine
bestimmte Stufe in der Entwicklung. Sie weist darauf hin, daß der escha-

tologische Sinn, den das Gleichnis bei den Synoptikern hat, nicht mehr
verstanden ist. An die Stelle der eschatologischen Verkündigung ist die Mahnung
getreten, wie dies bei der Umwandlung des Gleichnisse von der selbstwachsenden

Saat in dem letzten Spruch des Logion 21 noch deutlicher ist: «Unter
euch sei ein erfahrener Mann Als die Frucht reifte, kam er eilends, seine
Sichel in der Hand, und erntete sie. Wer Ohren hat zu hören, höre !» (S. 136).
Hier ist keineswegs an Johannes den Täufer zu denken. Der Sinn des Gleichnisses

Mark. 4, 29 ist nicht mehr verstanden, so sehr die Diktion darauf
verweist, daß hier der Ursprung des Logions zu suchen ist. Das stehende Bild
der Ernte für das kommende Gericht ist nicht mehr bekannt. So wird auch
dies Gleichnis zur Mahnung in Parallele zum Gleichnis von der kostbaren
Perle. Dies Beispiel möge zeigen, wieviel zur Erklärung der Einzellogien
noch beizutragen ist, so daß das Unternehmen eines Kommentars im Augenblick

noch als verfrüht erscheint, vor allem, soweit es sich um ein für die
Allgemeinheit bestimmtes Werk handelt.

Dessen ungeachtet ist die Einführung, die das Thomasevangelium in die
uns bekannte apokryphe Evangelienliteratur stellt, ein verdienstliches und
gut informierendes Werk. Hans-Werner Bartsch, Krumbach üb. Gießen.

Andeé Benoit, Samt Irénée. Introduction à l'étude de sa théologie. Etudes
d'histoire et de philosophie religieuses, 52. Paris, Presses universitaires de
France, 1960. 274 S. NF. 14.-.

Die vorliegende Arbeit setzt sich zum Ziel, ins Studium der Theologie des
Irenäus einzuführen. Als Einführung hält sie sich aufs Ganze gesehen fragelos
in der philologisch-historischen Methode, so zwar, daß aus dem
forschungsgeschichtlichen Rückblick heraus gewisse peinliche Übertreibungen früherer
Autoren sorgfältig gemieden werden. Was im Rahmen dieser methodologischen

Voraussetzungen dargestellt ist, verdient die ihm zukommende
Anerkennung, besonders hinsichtlich der Vollständigkeit und Gründlichkeit des
Gebotenen.



294 Rezensionen

Aber die entscheidende Frage bleibt: ob wir heute noch meinen dürfen,
mit einem solchen Vorgehen an das Wesentliche der Dinge heranführen zu
können. So wenig jener hergebrachten Forschungsweise eine ausgebildete
neue Möglichkeit an die Seite zu rücken ist, die einen ähnlichen Anschein
des Gesicherten für sich hätte — so deutlich zeigen sich doch schon Wege
eines geschichtlichen Denkens, wie sie aus dem Bemühen um die
Überwindung der Metaphysik erwachsen, die offenbar ganz andere Bereiche des
Gewesenen zu erschließen versprechen. So sei hier wenigstens versucht,
andeutungsweise auf ein und anderes aufmerksam zu machen.

Im einleitenden ersten Kapitel (S. 35) nennt Benoit die
Geschichtswissenschaft «une science de l'homme» und beruft sich dabei allgemein auf
die Ansicht der meisten Forscher. Indessen kann es nicht Sache einer in
Tatsachen verfangenen Forschung sein, zu entscheiden, was
Geschichtswissenschaft ist. Vielmehr eröffnet sich dies erst einem Andenken dessen,
was überhaupt Geschichte sei. Und hierbei zeigte sich sogleich, daß
Geschichtswissenschaft «une science de l'homme» einzig genannt werden könnte,
wenn allererst feststände, die Geschichte selbst sei ein Gemächte des
Menschen. Wie aber vermöchten wir jemals mit einer derart kurzen Vorstellung
in die Tiefen eines Geschicklichen zu finden, und wie vermöchten wir ohne
die zureichende Erfahrung solchen Geschickes selber zu sein als Geschichtliche!

Aus der echten Fragwürdigkeit so oder so gesetzter Voraussetzungen
erhebt sich aber der ganze Gang einer Arbeit.

Jenes durchaus humanistische Verständnis von Geschichte nährt zum
Beispiel im weitern gar nicht mehr bedachte, sondern stillschweigend
angenommene Vorstellungen wie die, daß die Geschichte in ihrer Überlieferung
notwendig angewiesen bleibe auf die Historie. Derwege scheint es zu
genügen, wenn das Verhältnis des Irenaus etwa zu Justin (S. 193f.) rein historisch

abgeklärt wird; und es unterbleibt gerade die erhebliche Grund- und
also Vor-frage: inwiefern Irenaus, ganz abgesehen von jenen historischen
Bezügen, was er vorlegt, wesentlich aufbaut auf dem Grund einer Theologie,

deren Grund gelegt ist von den Apo-logeten. Völlig fremd aber müßte
erst die Frage anmuten, was das eigentlich für ein Logos gewesen sein möchte,
der so Apo-logetik wie Theo-logie in jener Gestalt hervortrieb, der wir Justin
nicht weniger als Irenäus folgen sehen.

Im vollen Umfang gilt diese einzelne Beobachtung für den ganzen ersten
Hauptteil der Untersuchung (le contexte irénéen), der sich, ins äußerste
gesprochen, im Bereiche ausführlich erzählter Statistik hält, ohne jemals jene
Welt aufzuweisen, die bei Irenäus hinüber- und herüberspricht.

Endlich beschränkt sich auch die Darstellung der «œuvre irénéenne» im
zweiten Abschnitt des Buches auf rein inhaltliche Feststellungen, wie sie
keinem aufmerksamen Leser der Quellen selbst entgehen dürften. Einführung
aber schiene eher das Geleite eines Denkens zu sein, das bereit macht zur
Übernahme der wesentlichen Sache, um die es Irenäus zu tun ist. Und hier
zeigt sich denn auch eine entscheidende Not der heutigen Historie ganz
allgemein : daß es ihr — vor lauter « Sachlichkeit » in ihrem abkünftigen und also
begrenzten Verstand - nicht mehr gelingt, ein Gewesenes in das notwendige
Zwiegespräch mit dem zu bringen, was heute ist und zwar in einer Weise und



Rezensionen 295

Andringlichkeit ist, daß der vermeintlich schon überwundene und doch erst
jetzt an die Herrschaft gelangende Historismus zum Vorschein kommt als
Unternehmen letzter Ratlosigkeit. Not-wendend dagegen könnte eine
geschichtliche Besinnung werden, deren Sinnen nach der alten Nennkraft des
Wortes daraufhin geht - jenen Weg einzuschlagen, den die Sache von ihr
selber her schon genommen hat. Diese Wendung bleibt freilich durch eine
Welt geschieden vom Unterfangen, dem Unverbindlichen eines Historischen
eine zweite Studie zur Theologie des Irenaus aufzustocken, sofern sie das
Historische selbst umwendet und es derwege frei gibt: von ihm selber her
eine wesentliche Austragsweise des Geschichtlichen zu sein.

Walter Frei, Basel und Bern.

Ernst Schering, Mystik und Tat. Therese von Jesu, Johannes vom Kreuz
und die Selbstbehauptung der Mystik. München und Basel, Ernst Reinhardt
Verlag, 1959. 356 S.

Der Verfasser dieser etwas weitläufigen Studie hat sich vorgenommen, an
Hand der beiden großen Karmeliter die rauhen Pfade der Mystik zu
erforschen. Das Ineinander von Geschichte und Psychologie macht das Ganze
unübersehbar und bisweilen auch widersprechend. So, wenn der Verfasser
als die große Originalität der Therese hervorhebt, daß sich bei ihr Mystik und
Tat vereinten (S. 34. 239), hat er doch in der Einleitung (S. 22) auf eine
lange Reihe derartiger Fälle verwiesen, u. a. Bernhard von Clairvaux, Franz
von Assisi, Birgitta von Schweden und Ignatius von Loyola.

Daß es dem Verfasser so am Herzen liegt, die Ehrenrettung der Mystik
zu erringen, zeugt wahrscheinlich von dem geistigen Klima, von dem er
herkommt. Er hat die Mystik gegen die von protestantischer Theologie
erhobenen Anklagen verteidigen wollen, Mystik heiße asketische Weltflucht,
geistige Genußsucht, Verwischung von Göttlichem und Menschlichem, ja
sogar Verleugnung der Offenbarung Gottes in der Geschichte. Er will
vielmehr dartun, daß Mystik ein integrierender Bestandteil des Glaubens ist.
Die christliche Mystik sei ein Streben nach Verinnerlichung und Verpersön-
lichung des religiösen Lebens, wobei die Transzendenz Gottes durchaus
bewahrt bleibe.

Therese und Johannes sind beide große Willensnaturen und haben sich
die stärkste Form des Willens erkämpft: die Selbstüberwindung. Dies
bewährt sich nun nach innen in der Entdeckung und Verwirklichung eines
asketischen Ideals, nach außen in einer reformatorischen Tätigkeit. Vereint
in der Zielrichtung ergänzen sie sich in vortrefflicher Weise in bezug auf ihre
psychologischen Voraussetzungen: Therese ist nach innen passiv, nach außen
aktiv; Johannes umgekehrt. Sie ist eine Bekehrungsnatur, er dagegen eine
Wachstumsnatur, sie ein eidetischer Typus, er ein konstruktiver. Sie wäre
demnach als extravertiert, er als introvertiert zu betrachten (Jung).

Obgleich der Verfasser sich bestrebt, sowohl der Psychologie wie der
Theologie das Ihrige zu geben, vermag er keiner von beiden ganz zu genügen.
Er kommt nicht aus dem Dilemma heraus, entweder seien die mystischen
Erlebnisse «nichts als» Manifestationen des Unbewußten, oder seien sie von
einem transzendenten Gott verursacht. «Gottes Wege sind wunderbar und



296 Rezensionen

verstandesmäßig nicht zu ergründen» (S. 270), und dadurch versperrt sich
der Verfasser die Möglichkeit, immanenten psychischen Ursachketten
nachzugehen. Als Beweis der Echtheit der mystischen Erlebnisse wird teils auf
ihre Ubereinstimmung mit dem Kirchenglauben, teils auf die günstigen
seelischen Veränderungen verwiesen, die dem Menschen dadurch zuteil werden.

Wie aber, wenn diese Kriterien nicht in Einklang gebracht werden
können, wie dies gerade im Zeitalter dieser Mystiker öfters der Fall war

Wenngleich diese Arbeit nicht viel zur Klärung der komplizierten
Probleme der Mystik beitragen dürfte, kann sich jeder daraus ein lebhaftes Bild
der Auseinandersetzungen auf den inneren Fronten der Gegenreformation
schöpfen. Ivar Alm, Motala (Schweden).

Lorenz Jaeger, Das ökumenische Konzil. Die Kirche und die Christenheit.
Erbe und Auftrag. Konfessionskundliche Schriften des Johann-Adam
Möhler-Instituts, 4. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1960. 150 S.

DM 6.90.

Die vorliegende Arbeit des Erzbischofs von Paderborn, Lorenz Jaeger,
gehört zu den interessantesten der zahlreichen römisch-katholischen Arbeiten
über die Problematik der christlichen Einheitsfrage, die anläßlich der 1959

erfolgten Mitteilung des neugewählten Papstes Johannes XXIII über das

geplante ökumenische Konzil veröffentlicht worden sind.
Für Jaeger steht der römische Kirchenbegriff im Zentrum. In der

historischen Übersicht der zwanzig Konzilien, die Rom als ökumenisch bezeichnet,
greift er vor allem ihre Bedeutung hinsichtlich der Lehre von der Kirche auf.
Die betreffenden Konzilien sind: die acht ersten allgemeinen Konzilien im
Orient, die vier ersten Laterankonzilien, die zwei folgenden in Lyon, das
Konzil von Vienne 1311, die zwei letzten großen Reformkonzilien des
Spätmittelalters, das fünfte Laterankonzil, das Tridentinum und das Vatikankonzil.

Jaeger schließt sich dem von Möhler und Newman modernisierten
Traditionsbegriff an und rechnet mit der Existenz einer Papstkirche, noch bevor
der Primatanspruch des römischen Bischofs theologisch begründet worden
war. Der Papst hat zwar nicht an den frühesten Konzilien teilgenommen,
muß aber durch seine Vertreter schon in altkirchlicher Zeit die Einheit der
Kirche garantiert haben. Diese Auffassung wird auf solcher Art dargelegt,
daß man sie auch auf protestantischer Seite beachtlich finden muß.

Für den Abschnitt über das Mittelalter wird von den letzten an der Uni-
versità Gregoriana entwickelten Theorien Gebrauch gemacht. F. Kempf u. a.
hat den Versuch unternommen, die üblichen Vorstellungen über die politischen

Machtansprüche der mittelalterlichen Päpste einzuschränken. Er
behauptet, daß der Hierokratismus während nur einer begrenzten Periode
vorherrschend war. Bei Jaeger heißt es verallgemeinernd : «daß die mittelalterliche
Kirche, die Päpste und ihre Konzilien, eine wirkliche politische Weltherrschaft

nicht angestrebt». Weiter erklärt er die Darstellung Heilers von den
Bischöfen als «Werkzeugen des allmächtigen Papstes» als falsch. Es wäre
richtiger, sie als teilweise falsch zu bezeichnen. Es läßt sich nicht leugnen,
daß der Episkopalismus bei dem Konzil des Innocenz III. im Jahre 1215



Rezensionen 297

und bei anderen päpstlichen Generalkonzilien im Hochmittelalter
unterdrückt wurde.

Die Konzilbewegung des Spätmittelalters wird als Abfall von «der
traditionellen Ekklesiologie » bezeichnet. Von den Reformgedanken von
Konstanz und Basel heißt es, daß sie «in einem unversöhnlichen Gegensatz zur
hierarchischen Struktur der Kirche» stehen. Den Unionsverhandlungen in
Florenz wird besondere Aufmerksamkeit gewidmet und es wird
unterstrichen, daß es für die praktischen Fragen von Bedeutung war, daß man
auf beiden Seiten die theologische Besonderheit des Anderen respektierte.
Der Verfasser zeigt übrigens auf, wie gewisse Äußerungen des Johannes
XXIII. über die Beziehungen zwischen Katholiken und Orthodoxen damit
im Einklang stehen. Hier wie an anderen Stellen kommt die ökumenische
Offenheit des Verfassers zum Ausdruck. Großes Gewicht wird aber dem
Laterankonzil der Renaissancepäpste beigelegt, welches an die päpstlichen
Generalkonzilien des Hochmittelalters anknüpfte und die Konzilbewegung
nur ein paar Monate vor der Erscheinung Luthers verurteilte.

Das Tridentinkonzil wird als eine Art Übergang vom hochmittelalterlichen

Typus zum Vatikanum dargestellt, und das Hauptgewicht wird nun
auf die Entwicklung der römischen Konzilien zu rein kirchlichen Begegnungen
unter der direkten Leitung des Papstes gelegt. Daß der Verfasser manchmal
moderne Fragestellungen in die geschichtliche Darstellung hineinlegt, erklärt
sich aus seinem ökumenischen Geist. Mit Bezug auf das Tridentinkonzil
möchte er sagen, daß der zentrale Unterschied zwischen römischer und
reformatorischer Christenheit nicht in der Lehre von der Rechtfertigung,
sondern in der Lehre von der Kirche liegt. Im Blick auf das kommende Konzil
wird das Vatikankonzil von 1869 bis 1870 das erste genannt. Die damals
festgelegten Dogmen über päpstliche Jurisdiktion und Unfehlbarkeit haben
den Weg geebnet für eine weitere Klärung der ganzen Ekklesiologie, die am
zweiten Vatikankonzil erfolgen wird.

Viele Leser werden mit besonderem Interesse die abschließenden Gedanken
über das kommende Konzil und die initierte Darstellung über die
Vorbereitungen studieren. Die Einrichtung eines besonderen Sekretariats ad
unitatem christianorum fovendam stellt eine Neuigkeit in der Vorbereitungs-
arbeit dar. Der Verfasser ist selbst mit diesem Sekretariat verbunden. Aber
auch er läßt die Bedeutung, die die ökumenische Bewegung in den Begriff
«ökumenisch» hineinlegt, unberücksichtigt und hält an der von der
katholischen Kirche im kanonischen Recht vertretenen Definition eines
«ökumenischen Konzils» fest. Ein solches ist eine von dem Papst einberufene
und von ihm geleitete Begegnung der Bischöfe der römischen Kirche. Wer
kurz nach der Bekanntgabe des geplanten Konzils etwas anderes behauptete,
hat sich beirren lassen.

Sich auf Thomas ab Aquino berufend sagt der Verfasser: «Der Papst ist
jedoch nach dem im Neuen Testament bezeugten Willen Christi der sichtbare

Stellvertreter Jesu Christi hinsichtlich ,der äußeren Regierung der
Glieder der Kirche', als Inhaber des obersten Hirten- und Lehramtes.» Das
20. Jahrhundert soll als das Jahrhundert der Kirche hervortreten, und das
zweite Vatikankonzil soll sich in erster Hand mit dem Kirchenbegriff be-



298 Rezensionen

fassen. Dabei rechnet man damit, solche Beschlüsse fassen zu können, daß
die Wiedervereinigung der getrennten Christenheit erleichtert wird. Es bleibt
nun eine offene Frage, inwiefern der Papalismus dem Episkolismus Raum
geben wird.

Zum Schluß sei nochmals unterstrichen, daß die Darstellung Jaegers von
ökumenischer Offenheit geprägt ist. Es möge die Hoffnung ausgedrückt
werden, daß er und seine Gesinnungsgenossen in weiteren Kreisen des
römisch-katholischen Klerus Gehör finden werden. Arne Palmqvist, Uppsala.

Albert Brandenburg, Gericht und Evangelium. Zur Worttheologie in Luthers
erster Psalmvorlesung. — Konfessionskundliche und kontroverstheologische

Studien, hrsg. vom Johann-Adam-Möhler-Institut, 4. Paderborn,
Verlag Bonifacius-Druckerei, 1960. 173 S. DM 12.50.

Diese Arbeit eines katholischen Theologen über den jungen Luther
bedeutet einen Markstein in der katholischen Lutherforschung. Wenn es das
Verdienst von katholischen Forschern wie Lortz oder Herte war, mit der
älteren Lutherpolemik zu brechen und sie durch eine gerechtere Beurteilung
des Reformators zu ersetzen, so äußert Brandenburg, daß «gegenwärtig die
Beschäftigung mit der Luthertheologie» wichtiger ist (S. 158).

Entsprechend diesem Programm und in der richtigen Erkenntnis, daß es
hierbei vor allem um den jungen Luther geht, hat Brandenburg sich
eingehend mit der ersten Psalmenvorlesung Luthers (1513-1515) befaßt. Seine
Arbeit ist weithin nichts anderes als eine auf gründlicher Quellenarbeit
basierende und selbständig durchgeführte Untersuchung zur Theologie des

jungen Luther; die einschlägige Literatur wird in umfangreichem Maße
herangezogen. Brandenburg geht dabei so vor, daß er zunächst eine Anzahl
wichtiger Begriffe und Gegenstände erörtert (Deus absconditus; Iudicium;
Contrarium; Opus dei; Christus, das opus dei in Menschwerdung und Kreuz;
Tropologische Methode; Humilitas; Fides Christi). Darauf folgt in einem
zweiten Teil eine Darstellung der «Theologie des Wortes» auf Grund der
ersten Psalmenvorlesung sowie in einem dritten Teil eine «Vertiefung in die
Konsequenzen der Anfänge lutherischer Theologie».

Brandenburg sieht das wesentliche Ergebnis seiner Untersuchungen in
der Herausarbeitung dessen, was «Judicium» für Luther bedeutet. Seine
sachliche Wurzel hat Luthers Judicium-Begriff in seiner Vorstellung von der
absconditas Dei: diese ist gleichsam der «Wurzelbegriff», jener «ein weiterer
Trägerbegriff», der jedoch erst aus dem absconditas-Begriff erkenntlich
wird (S. 21f.). Scharf arbeitet Brandenburg die mannigfaltige Bedeutung
von Judicium bei Luther heraus. Eine eigentlich reformatorische
Auffassung von Judicium zeigt sich in der ersten Psalmenvorlesung noch nicht;
zumindest ist ein deutlicher Wechsel, etwa bei der Erklärung von Ps. 70,
nicht feststellbar. Vielmehr ist Judicium im wesentlichen mit der Accusatio
sui identisch (S. 36). Zugleich aber gilt: «Wenn wir ihm (seil, dem uns
anklagenden Gott) recht geben, wenden wir uns von der Welt ab und seinem
Antlitz zu, wir geben Gott recht» (ebd.). Dieses Gericht Gottes ist in Christus
ergangen. Aber «tropologisch wird uns dieses Werk Gottes zugeeignet. Die



Rezensionen 299

tropologische Zueignung geschieht im Evangelium, im Wort der Verkündigung»

(S. 39).
Brandenburg sieht selbst, wie nahe seine eigene Lutherdeutung zu der

von G. Ebeling steht. Er beruft sich ständig auf Ebeling imd sagt sogar:
«Niemand zitiert heute Luther treffender als Ebeling» (S. 15). Dabei denkt
er insbesondere auch an die existentiale Interpretation, die Ebeling auf
Luther angewendet hat und durch die der Reformator in eine gewisse Nähe
zu Bultmann gerückt wird. In Spannung zu dieser von ihm selbst behaupteten

Übereinstimmung Brandenburgs mit Ebeling steht freilich seine
Feststellung, daß in Luthers Psalmenvorlesung nicht «wirklich der beginnende
Durchbruch der Hermeneutik den realen Schwerpunkt bildet», sondern «die
Aussage über das iudicium, wie es von Gott zum Menschen hin im Wort
geschieht» (S. 110).

Nun begnügt sich Brandenburg allerdings nicht damit, einen Beitrag zur
Erforschung des jungen Luther zu liefern. Vielmehr sind seine
Untersuchungen in den weiteren Rahmen einer sehr vornehm geführten
Kontroverstheologie hineingestellt. Von seinen Ergebnissen her erörtert der
Verfasser immer wieder das Problem, wie sich die historischen Heilsereignisse
zu ihrer gegenwärtigen Verwirklichung durch das Wort und das glaubende
Hören verhalten. Dabei findet er, daß die objektiven Heilsereignisse von
Luther nicht genügend in ihrer Bedeutung erkannt werden. Die Fides quae
wird zugunsten der Fides qua verkürzt (S. 46. 132). Die Trinitätslehre wird
ganz in eine Soteriologie hineingenommen, die zwar nicht theoretisch, aber
doch praktisch die Geltung der altkirchlichen Lehrentscheidungen in Frage
stellt (S. 45). In der Christologie meidet Luther nach Brandenburg in
auffälliger Weise Begriff und Vorstellung des Mediator, um statt dessen mit
Hilfe des Gedankens «Christus opus Dei» Christus und die Fides Christi
ineinszusetzen oder, anders ausgedrückt, in Christus vor allem das Urbild
des göttlichen Handelns zu sehen (S. 124f.).

Wir haben es hier also mit einer etwas modifizierten Fassung des
katholischen Vorwurfs (vor allem von J. Lortz) gegen Luther zu tun, er sei zu
subjektivistisch. Das Interessante ist dabei, wie Brandenburg bei seiner
Lutherdeutung einerseits mit Ebeling weithin übereinstimmt, andererseits
aber den Spieß nun umkehrt und Luther als « existentialistisch » hinstellt.
Dabei ist dieser Vorwurf keineswegs leichthin, sondern auf Grund sehr
sorgfältiger Untersuchungen erhoben worden.

Unseres Erachtens wird sich das Gespräch mit Brandenburg nicht nur auf
die von ihm mitgeteilten Untersuchungen beschränken dürfen, sondern muß
die Frage der Theologie des jungen Luther in größerem Umfang aufnehmen,
als das bisher geschehen ist. Daß die tropologische Auslegungsmethode von
großer Bedeutung für den jungen Luther ist, dürfte heute allenthalben
feststehen. Aber vielleicht begnügt man sich zu schnell mit diesem Ergebnis
und übersieht andere Linien in der Theologie des jungen Luther, die
zumindest in der tropologischen Methode nicht einfach aufgehen. Daß der
spätere Luther die «Heilstatsachen» betont hat, ist ja bekannt (cf. Sermonvon
dem Sakrament des Leibes und Blutes Christi, wider die Schwarmgeister
1526, wo Luther den Satz ablehnt: weil der Glaube allein rechtfertigt, sei



300 Rezensionen

Christus nicht vonnöten)1. Uns scheint aber, daß auch bei dem jungen
Luther in dieser Hinsicht noch manches zu untersuchen ist2. Was etwa die
Psalmenvorlesung betrifft, so sei nur auf den Gedanken verwiesen, daß
Christus seine Kirche durch sein Evangelium regiert3. Diese Vorstellung des

in der Kirche durch sein Evangelium herrschenden Christus ist es ja gewesen,
die später zu Luthers Auseinandersetzung mit Rom führte. Offenbar ist
dieser Gedanke bei der Erforschung des jungen Luther bisher nur
unzureichend berücksichtigt worden. Die sorgfältige und kritische Arbeit von
Brandenburg sollte zur Erörterung dieser wie auch anderer Fragen anregen.

Bernhard Lohse, Hamburg.

John Dillenbergeb, Protestant Thought and Natural Science. A Historical
Interpretation. New York, Doubleday & Company, Inc., Garden City,
1960, 310 S.

Des Verfassers eigener Meinung (S. 15), die Substanz des Buches liege in
der historischen Darstellung der ersten 8 Kapitel (S. 21-251), kann nur
beigepflichtet werden. Nicht, weil die beiden letzten bedeutungslos wären,
sondern weil im historischen Aufriß eine Geschlossenheit geglückt ist, die sowohl
durch die Behutsamkeit der Einzelverweise als auch als systematische
Einführung in das Zentrum des Problems imponiert.

Dillenberger zeichnet sorgsam jenen Weg nach, der mit nahezu eherner
Notwendigkeit zur Entfremdung zwischen dem Buch der Natur und der
Schrift zu führen scheint. Dabei zeigt er auf, wie die Schriftlehre der
Reformatoren mindestens die Fähigkeit besessen habe ("in principle, change
was possible", S. 37), den ,kopernikanischen Schock' aufzufangen, während
die Wiederkehr der aristotelischen Schulmetaphysik in entscheidender
Verbindung mit der Verbalinspiration zu jener weltbildlichen Verhärtung führte,
deren Kennzeichnung das Gegenüber von Supranaturalismus und Naturalismus

wurden. So standen dann Natürliche Theologie und Offenbarungsanspruch

auf eine Weise gegeneinander, daß nur unfruchtbare Versuche
möglich schienen, entweder zu einem Ausgleich unter Offenbarungsverlust
zu kommen oder aber in jene ängstlich-orthodoxe Verteidigungsstellung zu
geraten, die das offiziöse Christentum in der Epoche nach Kopernikus weithin
überhaupt charakterisiert, und die nach Dillenberger in letzter Zeit auch
wieder die orthodoxe Abwehr des Bultmannschen Entmythologisierungs-
programmes kennzeichnet.

Es ist nun freilich bedauerlich, daß Dillenberger offenkundig die 1957
erschienene Arbeit von W. Philipp, Das Werden der Aufklärung in
theologiegeschichtlicher Sicht, nicht, oder nicht mehr, berücksichtigt hat. Er markiert
zwar in etwa (S. 147ff.) die Bedeutung der von Philipp so nachdrücklich
herausgestellten Physikotheologie, bewertet sie aber weder nach ihrer
Breitendimension noch hinsichtlich ihrer Eigenständigkeit gegenüber der
Natürlichen Theologie, und so würdigt er weder ihren Kampf gegen den Deis-

1 Luther, Weimar-Ausg. 19, 495, 15ff.
2 Luther-Jahrb. 27 (1960), S. 51ff.
3 Weimar-Ausg. 3, 32, 2ff.



Rezensionen 301

mus noch ihre Offenheit für die kopernikanische Sicht, wie er auch den von
Philipp eindrücklich nachgewiesenen ,christologischen Zirkel' nicht sichtet
(S. 153). Aus zwei Gründen aber stellt der aus christologischen Kräften
gespeiste ,kosmologische Durchbruch' (so Philipp) der Frühaufklärung eine
wichtige Ergänzung der von Dillenberger behandelten Problematik dar :

einmal verlöre die historische Entwicklung des Verhältnisses von Protestantischem

Denken und Naturwissenschaft das vom Verfasser gezeichnete
Gefälle einer fast determinisierten Entfremdung, weil ja dann nicht nur im
reformatorischen Ansatz, sondern auch innerhalb des protestantischen Weges
ein wagemutiger Versuch einer Begegnung zwischen Bibelglaube und
Naturwissenschaft sichtbar würde. Zum zweiten verlöre unter dieser Sicht der
Schleiermachersche «thrust» etwas von der, ihm von Dillenberger
zugeschriebenen, rettenden und schöpferischen Funktion (S. 193ff.).

Mit letzterem wäre freilich auch schon das Problem aufgeworfen, ob
Dillenbergers deutlich erkennbare Hoffnung, mit Hilfe des Existentialismus
und der Tillichschen Theologie (S. 260ff.) eine wirklich günstige Gesprächsebene

mit der modernen Naturwissenschaft zu erreichen, berechtigt ist. Sein
nüchterner und sachlicher Uberblick über letztere (S. 269ff.) stellt zweifellos
einen äußerst dankenswerten Beitrag dar; ob aber zum Beispiel seine Kritik
an K. Barth, dem er ein Verhaftetbleiben am biblischen Weltbild anlastet
(S. 258), durchschlagend ist, steht erst zur Debatte. Wie er selbst betont,
sind wir zur Zeit noch Augenzeugen, wie die beiden Revolutionen, in der
Theologie und in der Naturwissenschaft, erste Ergebnisse zu setzen beginnen.

Dillenbergers Buch ist selber ein erfreulicher Beweis für das heute in
Gang gekommene Gespräch zwischen beiden Wissenschaftenund demonstriert
in seiner Weise die Energie protestantischen Denkens, das überkommene
falsche Vorstellungen aufzusprengen bereit ist und immer neu das Wagnis
unternimmt, aus Glauben an das Heil auch die geschaffene Welt neu zu
begreifen. Wilhelm, Dantine, Wien.


	Rezensionen

