
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 4

Artikel: Die qualitative Bedeutung der Katholizität

Autor: Nissiotis, N.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die qualitative Bedeutung der Katholizität

Die Frage nach der Bedeutung der Katholizität der Kirche ist
nicht nur die Hauptfrage der Elcklesiologie, sondern auch eines der
Hauptprobleme unseres interkonfessionellen Gesprächs über das
Wesen der Kirche. Eng verbunden mit dem besonderen Verständnis
dieses Begriffs ist unsere Stellungnahme zum Wesen der Einheit
der Kirche, die wir durch unser ökumenisches Gespräch zu klären
versuchen. Ob man sich «katholisch» nennt oder diesen Ausdruck
ablehnt, die Tatsache bleibt bestehen, daß es in unsern Bemühungen,

unsere kirchliche Zugehörigkeit zu bestimmen, um diesen
Begriff geht. Die Katholizität der Kirche und ihre rechte Bedeutung
für unsere Ekklesiologie und unsere kirchliche Existenz bleibt der
Kern und das Hauptproblem im Gespräch der voneinander
getrennten Christen.

Wenn das schon im allgemeinen zutrifft, so scheint es heute
besonders wichtig für die orthodoxe Theologie, die im Begriff ist, den
Kirchen des Westens ihre Stellung in der ekklesiologischen Frage
klarzumachen und sich gerade durch diesen Katholizitätsbegriff von
schismatischen Erklärungen des Wortes oder von der Ablehnung
dieses Begriffes zu distanzieren. Das spezifisch Orthodoxe kommt
gerade im rechten Verständnis des tiefsten Inhalts dieses Wortes zum
Ausdruck und wird offenbar durch die Art und Weise der ungeteilten
Existenz der Orthodoxen Kirche.

Wenn man im Westen «katholisch» sagt, bezeichnet man damit
die römische Tradition. Durch die polemische Terminologie, die seit
dem Schisma zwischen Ost und West und seit der Reformation die

ekklesiologische Ausdrucksweise beherrscht, bekam das Wort
«katholisch» eine sehr enge, sogar einseitige und als solche falsche
populäre Deutung, die seinen tieferen Sinn verbirgt und verdunkelt.
Wenn man dagegen diese falsche Identifizierung zu vermeiden sucht
und sich außerhalb der römischen Kirche «katholisch» nennt, indem
man seine Kirche nach dem Apostolicum als «katholisch» bekennt,
gibt man gewöhnlich diesem Wort nicht seine volle Bedeutung. Es
besteht Gefahr, daß wir häufig durch das Wort «Katholizität» nur
die Oberfläche, das Erscheinen der Katholizität, zum Ausdruck zu
bringen suchen.

In dieser Hinsicht bedeutet für unsere Ekklesiologie die Katholizität

der Kirche oft folgendes :



260 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

a) Die Kirche überall in der ganzen Welt (geographische Bedeutung).
b) Die Kirche durch ihre heilige Institution als die Eine aller Zeiten und

aller Orte, von ihrer Hierarchie her bewahrt und bestimmt (strukturellorganische

Bedeutung).
c) Die Kirche in ihrem Bestreben, das Evangelium bis zu den Enden der

Erde zu verkündigen (teleologisch-missionarische Bedeutung).
d) Den Glauben als die immer neue persönliche Entscheidung in der Traditio

fldei der Communio sanctorum, der durch die Jahrhunderte hindurch
von Geschlecht zu Geschlecht lebendig geblieben ist und uns heute
überliefert wird.

Obwohl diese Deutungen in den Augen eines Griechisch-Ortho-
doxen richtig sind, stellen sie doch nur das Ergebnis des Ereignisses
der Katholizität dar, welches die Voraussetzung für diese äußeren
Erscheinungsformen des Wesens der Katholizität ist.

Schon vor dieser geographisch-räumlichen, institutionell-diszipli-
nären, missionarisch-teleologischen, existentiell-persönlichen
Ausprägung besteht das Wesen der Katholizität der Kirche, die die
Existenz der Heilstat Gottes in der Geschichte offenbart. Tief unter
der Oberfläche der quantitativen Bedeutungen liegt nämlich die

qualitative Bedeutung1. Durch die horizontale Linie schaut man auf
die unendliche Tiefendimension der echten Katholizität, die mit der
dreieinigen Offenbarung Gottes im Sohn und im Heiligen Geist
identisch ist und den Corpus Christi mysticum tief in den Herzen
der Gläubigen offenbart.

Das griechische Wort Ka&oXixôç ist aus zwei Worten zusammengesetzt:

kûtoe -f öXov. Letzteres bedeutet das Ganze, aber zunächst
nicht das «Überall», was eher kutù Travxôç heißen würde2. Das
griechische Wort öXov bezeichnet vielmehr nicht nur die
geographisch-quantitative Ausdehnung, sondern auch, und in erster Linie,
die qualitative Vollkommenheits-Wirklichkeit der göttlichen
Offenbarung in der Geschichte3. Man muß zwischen «ökumenisch» und

1 J. Karmiris schreibt: «Die Katholizität ist nicht nur ein quantitatives,
sondern zugleich ein qualitatives Kennzeichen der Kirche; man darf sie

nicht nur im eigentlichen Sinne des Worts und räumlich verstehen, sondern
muß sie metaphysisch-theologisch verstehen»: Die Orth. Kirche in
griechischer Sicht, hsg. von P. Bratsiotis, 1 (1959), S. 97f.

2 Diese Idee der Katholizität ist mit dem russischen «Sobornost»
gleichbedeutend. Für den Unterschied zwischen xarà vavTÔç und Kad' ö\ov siehe G.
Florovsky, Sobornost. The Catholicity of the Church: The Church of God
(1934), S. 53-74.

3 Obwohl das Wort «katholisch» kein biblisches Wort ist, umfaßt es die

ganze biblische Offenbarung von Gottes Heilsplan. Schon zu Beginn des



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 261

«katholisch» klar unterscheiden, da ökumenisch den geographischen
und katholisch den qualitativen Sinn zum Ausdruck bringt.
Katholizität ist das Herz, ist der innere Pulsschlag, der Inhalt, das

Wesen, während ökumenisch die Form, die Ausdrucksweise, das
Äußere darstellt. Man kann nicht die Ökumenizität der Kirche
annehmen und verstehen, bevor man ihre Katholizität erlebt hat. Die
frühen griechischen Kirchenväter machen diesen Unterschied sehr
deutlich und lassen keinen Zweifel daran, daß jede lokale Kirche
der ökumenischen Kirche angehört, weil sie die Fülle der Wahrheit
der Heilstat Gottes besitzt, indem sie katholisch ist1. Die östliche
Theologie erkennt und bekennt durch ihre Katholizitätsauffassung
das Geheimnis der göttlichen Dreieinigkeit in ihrem Heilshandeln
in der Geschichte für die Erlösung des Menschen. Mit der Annahme
oder Ablehnung der kirchlichen Katholizität als der fortgesetzten
Offenbarung des Heilshandelns Gottes in Schöpfung, Erlösung und
Vollendung steht oder fällt das In-der-Kirche-mit-Christo-Sein, und
für den erlösten Menschen die Möglichkeit, an diesem Heilshandeln
auf echte Weise teilzuhaben.

Deswegen darf man nicht die katholische innere Wirklichkeit der
Kirche mit den beschränkten Grenzen der empirischen lokalen
Kirche identifizieren. Über diese immanente Dimension erstreckt
sich die transzendente, kosmische Dimension der Kirche. Die
Beschränkung der Katholizität auf die geographischen, institutionellen
und existentiellen Grenzen der kirchlichen Existenz bedeutet ihre
Verneinung. Sie ist mit keiner nur irdischen, begrenzten Wirklichkeit

zu identifizieren und auch nicht in der einfachen Form einer
unmittelbaren Objektivität zu denken6. Sie betrifft nicht in erster
Linie das Was ihrer empirischen Erscheinung, sondern das Was und
das Wie der vollen Offenbarung Gottes, die den ganzen Kosmos
wieder in Gemeinschaft mit Gott bringt. Diese Gemeinschaft ist die
treibende Kraft und das Ziel der ganzen Schöpfung, die durch das

katholische Handeln Gottes die Einheit des Alls in der Kirche ver-
zweiten. Jahrhunderts wird es von Ignatius als ein den Kirchen geläufiger
Begriff gebraucht, und zwar inVerbindung mit der Person Christi und seinem
vollendeten Werk in der Kirche, Ign. Smyrn. 8, 2.

4 So z. B. Tf|ç Kara Triv okoug^vriv Kct9o\iKf|ç éKK\r|ôiaç, Mart. Pol. 8, 1.
5 «Die Kirche Gottes, die in Smyrna als Fremdling wohnt (-rrap-oiKeî), der

Kirche Gottes, welche in Philomelio als Fremdling wohnt, und allen in allen
Orten (Kirchen) der Heiligen und Katholischen Kirche Gnade und Friede»,
Mart. Pol. Prol.



262 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

wirklicht6. Darum müssen wir, um die Tiefendimension, die
qualitative Bedeutung der Katholizität biblisch zu verstehen, uns das

Ganze der Schöpfung, Erlösung und Vollendung vor Augen halten
und sie so als echt katholisch verstehen und erleben.

1. Die Katholizität des göttlichen Schaffens

Man kann die Schöpfung nur in spekulativen Begriffen beschreiben,

solange man sie unabhängig von der Christus-Offenbarung und
dem Heiligen Geist betrachten will. Das Geheimnis der Schöpfung
offenbart sich nur, wenn man es rückblickend von der Vollendung
der Erlösung des Menschen in der Kirche her wesentlich als
katholisch ansieht. Wir meinen damit, daß nur in Christo durch den

Heiligen Geist das «Pleroma» der Schöpfung sich als Vollendung
offenbart. Nur von der Verwirklichung her können wir den Anfang
und das Ende der göttlichen Schöpfung als Ganzes begreifen und
so die Kirche als katholisch verstehen.

a) Die Schöpfung als göttlicher Akt
Die Tendenz, die alttestamentlichen Texte in Isolierung zu

studieren, ohne die Erfüllung der Schöpfung in der Kirche Christi mit
zu berücksichtigen, kann nur das Werk einer rationalistischen,
spekulativen Theologie sein. Es ist wahr, daß man, wenn man die
Katholizität der Kirche zu verstehen sucht, mit dem Schöpfungsakt

anfangen muß, aber es ist auch wahr, daß diese Schöpfung nicht
ohne ihr katholisches Telos, Ende, Ziel in der Kirche zu verstehen
ist. Ohne dieses Telos laufen wir Gefahr, das Wesen der Schöpfung
in einem sterilen biblizistischen Fundamentalismus nur statisch zu
beschreiben und daher grundlegend zu mißdenken. In dieser Richtung

gibt es zwei Begriffe in der Tradition der Schöpfungslehre, die
direkt von diesem statischen Verständnis des Textes abgeleitet
sind. Der erste geht von der Tatsache aus, daß Gott den Kosmos

geschaffen hat, in dem er sprach. Sein Reden kann als sein demiur-

6 Wie sich die Kirche dieser in ihr vollendeten Wirklichkeit von Gottes
Handeln allmählich bewußt -wurde, beschreibt G. Konidares (auf griechisch)
in Die Gestaltwerdung der katholischen Kirche bis Anfang des 5. Jahrhunderts

und die drei Hierarchen [Basilius, Gregorius von Nazianz und Chryso-
stomus] (1955).



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 263

gisch schöpferisches Gebot verstanden werden. Der zweite betont
den Gedanken der Schöpfung ex nihilo, um damit die Allmacht
Gottes zu wahren7. Diese zwei Begriffe, die zunächst als rechte
Auslegung des Textes von uns angenommen werden müssen, können
aber den Grund zu den gefährlichsten Mißverständnissen legen.
Gottes Reden ist nämlich weder mit dem Sinn seiner Worte zu
identifizieren noch mit der absoluten Macht des Allmächtigen, der aus
seiner transzendenten Distanz die Creatio ex nihilo vollzieht, sondern
mit dem fleischgewordenen Wort. Das Reden Gottes ist das personale,
von ihm aus und in Gemeinschaft mit ihm existierende Wort, durch
das und in dem alles geschaffen und in der Kirche als dem neuen,
zweiten, katholischen Schöpfungsakt in der Zeit erfüllt worden ist.

Daraus ergibt sich, daß die Creatio ex nihilo nicht einer der
Haupt-Akzente der Schöpfung und auf keinen Fall das
Hauptanliegen der menschlichen Existenz und des menschlichen Ver-
stehens sein darf. Obwohl diese Lehre wahr ist, weil Gott wahrhaft
alles aus dem Nichts erschafft, nimmt diese Wahrheit in unserer
Theologie den Platz einer reinen Spekulation ein, weil das ex-nihilo,
das Nichts, die allerunmöglichste Auffassung des menschlichen
Denkens ist. Wenn der Mensch «Nichts» sagt, meint er unvermeidlich

etwas. Das Nichts kann nicht mit der menschlichen Phantasie
des absoluten Vakuums erklärt werden, weil das Vakuum als der
leere Raum die absolute Voraussetzung aller Existenz ist. Das vor
der Schöpfung existierende Chaos erlaubt uns nicht, durch diesen
ex-nihilo Begriff die Grundlage der Schöpfung zu interpretieren,
was auch, wenn es möglich wäre, nichts zum christlichen
Verständnis der Schöpfung Gottes beitragen würde. Die Schöpfungstheologie

muß diese automatische, falsche Interpretation des
göttlichen Aktes überwinden, indem sie dieses Schaffen im Wort Gottes,
in seinem Sohn zu begreifen sucht. Das bloße Reden und das
unverständliche ex-nihilo werden durch die Inkarnation als theologischer
Grund der Schöpfung ersetzt. Die automatische und mechanische

Auffassung, die Spekulation über die Allmacht Gottes in der
philosophischen unpersönlichen Denkweise des Theismus muß in der
christlichen Theologie durch den sinnvollen, teleologischen, per-

7 Der «ex-nihilo»-Begriff kommt nur einmal im Alten Testament vor, und
zwar in 2. Makk. 7, 28 ; indirekt kommt er im Neuen Testament in Rom. 4, 17

vor, wo aber das Nichts mit Bezug auf Gottes Handeln verstanden wird,
der die Toten ins Leben ruft.



264 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

sonalen Charakter der Vollendung des Schöpfungs-Aktes Gottes in
seinem Sohn und in der Kirche ersetzt werden.

b) Die Schöpfung als Ktisis
In diesem Sinn ist der schöpferische Akt Gottes kein einfaches

Schaffen, was das griechische Wort demiourgein bedeutet, in dem

man sich sehr einfach und menschen-ähnlich den Schöpfer am Werk
vorstellt und er an dem präexistierenden Chaos wirkt, aus dem er
die amorphe Masse der Materie in die Ordnung des Kosmos verwandelt.

Statt dieses Verbs gebraucht das Neue Testament ktizo, womit

nicht nur das Schaffen angedeutet werden soll, sondern das
Schaffen als das fortgesetzte Sorgen des Schöpfers für seine Kreatur,
das Mit-ihr-verbunden-Bleiben, das In-ihm-erfüllt-und-vollendet-
Werden. Ktizo schließt den göttlichen Willen, die Liebe und die
Sorge für die Erhaltung ein. Ktizo ist kein rein handwerkliches
Schaffen, kein künstlich-technisches Errichten eines Baues. Die
Schöpfung Gottes durch sein fleischgewordenes Wort ist durch ihren
personhaften Charakter gekennzeichnet: Beziehung und Gemeinschaft

mit seiner Kreatur, nicht nur in Freiheit geschaffen, sondern
auch in Freiheit erhalten und zur Vollendung geführt8.

Daher können wir feststellen, daß das biblische Verständnis der
Schöpfung nicht die Natur bedeutet. Der materielle Kosmos,
obwohl er ein Zeugnis der Weisheit und Allmacht Gottes ist, ist nur
die äußere Manifestation der inneren Weisheit des göttlichen
Schöpfungsaktes. Die Schöpfung hat einen Sinn und existiert nicht
in sich, weder in der Materie noch in der Form oder in der Schönheit
ihrer Gestalt, sondern in dem Willen und Ziel und in der Freiheit
ihres Schöpfers. Das statische, objektive, bloße Dasein der Natur
wird in allen Aspekten ihres Lebens und ihres Wesens in der Person
ihres lebendigen Anfangs und Endes, Jesus Christus, offenbar. Die
Natur bekommt nur durch diese Offenbarung ihren wahren Sinn,
das heißt sie offenbart sich durch den geoffenbarten Sohn als der
Ort und die Weise, in der Gott der Herr seine Heilstat zur Vollen-

8 Nur einmal wird Gott in der Bibel «Demiourgos» genannt, Hebr. 11, 10;
aber dort erscheint «Demiourgos» im Zusammenhang mit «Technites»
(Baumeister) und in Verbindung mit dem neuen Jerusalem, das einen
teleologischen Sinn in Gottes Heilsplan hat. In dieser Weise wird der «Demiourgos»
als «Ktistes» verstanden; über letzteres Theol. Wort., 3 (1938), S. 911-1034.



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 265

dung bringt. Diese Natur und diese Zeit und diese leibliche Materie
haben einen unerhörten, unendlichen, ewigen Wert, weil sie so
geschaffen sind, daß Gott durch sie den direkten Dialog oder besser
die Gemeinschaft mit dem Menschen herstellt. Die Schöpfung ist
der erste und letzte sinnvolle Erbauungs-, Errichtungs- und
Erhaltungs-Akt Gottes9. Die Materie ist das medium zwischen dem
unbegreiflichen Schöpfer und seiner Kreatur. Sie manifestiert die

Notwendigkeit ihres statischen Seins unter dem physikalischen
Gesetz des Kosmos. Die ganze Natur als Ktisis kennt kein anderes
inneres Eundament als das, welches Gott selbst durch sein schöpferisches

Wort in sie hineingelegt hat. Dieses Fundament ist weder
seine Idee der Schöpfung noch ein Prinzip, sondern sein Wort.
Darum fragen wir in unserem nächsten Abschnitt nach dem wahren
Grund dieses göttlichen Schöpfungs-Akts.

c) Das Schaffen aus der Liebe

Wenn Gott alles in seinem Wort schafft, das als Person unter uns
Fleisch ward, müssen wir den Grund dieser Schöpfung in dem
tiefen, unbegreiflichen Wesen des dreieinigen, personalen Gottes
suchen. Gott, weil er ein personal-dreieiniger Gott ist, schafft durch
die absolute innere Gemeinschaft der drei hypostatischen Personen
seines göttlichen Seins, das mit der unbegreiflichen, absoluten Liebe
als dem tiefsten Wesen seiner Existenz gleichbedeutend ist.

Dies Schaffen im fleischgewordenen Wort ist weder ein automatisches

noch ein ex-nihilo-Handeln, sondern bedeutet, daß Gott der
Schöpfer sich in seiner Schöpfung als die absolute Gemeinschaft der
drei Personen in Einem offenbart, denn er schafft nicht nur im
Wort, sondern erfüllt und vollendet alles im Geist. Persönliche
Existenz bedeutet Existenz in Beziehung zu einem gleichartigen
Gegenüber. Auf der göttlichen Seite ist dieses Gegenüber absolut, ist
der Eine und gleichzeitig die Gemeinschaft. Das In-der-andern-
Person-Existieren kennzeichnet die göttliche Existenz in der
biblischen Offenbarung. Die Schöpfung ist das Ergebnis dieser inneren
Liebesbeziehung des dreieinigen Gottes, seiner vollkommenen Liebe,
und trägt in sich die persönlichen Kennzeichen des dreieinigen Got-

9 Johannes Damascenus schreibt, daß die Schöpfung nicht im Ort (èv
TÖiruj), sondern im Wesen (év oùaia) ihren Sinn hat, und daß Gott durch
seinen «willensvollen Gedanken» (JeXrixiKr] ëvvoicc) schafft (P. G. 94, 853).



266 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

tes in seiner Beziehung zur lebendigen Kreatur, dem Menschen, dem

er durch sein Ebenbild (Imago) innewohnt. Der dreieinige Gott als

persönlicher Gott schafft aus Liebe sein neues Gegenüber, dem er
einwohnt, weil dieses Im-andern-Geschöpf-Wohnen das
Wesensmerkmal des personalen Charakters der lebendigen Schöpfung ist.
Denn Gott schafft ein Ganzes - er schafft in der Person des
Menschen nicht einen leblosen Kosmos, ein reines Objekt, einen
einfachen Schmuck zur Offenbarung seiner Allmacht und zum Lob
seiner Herrlichkeit, sondern er schafft eine «Ktisis», eine kraftvolle,
lebendige, aus der Fülle seiner Gemeinschaft ihm gegenüberstehende
Kreatur. Er schafft deswegen zunächst kein rein materielles Objekt,
sondern den Raum zum Leben, die Grundlage der Existenz in ihm,
die Möglichkeit der Gemeinschaft mit ihm für alle Geschöpfe, die
durch sein Schaffen an ihm und seinem Werk geistlich teilhaben
können.

Gott schafft zunächst das Licht, aber nicht das Sonnenlicht,
sondern das Licht, welches als Ursprung und Wesen und Ziel der
Schöpfung in seinem schöpferischen Wort offenbar wird. Dieses

göttliche Licht durchdringt alle kosmische Existenz. Durch dieses

Licht wird die Existenz instand gesetzt, in Gemeinschaft mit ihrem
Schöpfer zu bleiben; es ist das Errichtende und Erhaltende, die
Seele und Kraft der echten Beziehung zwischen Gott und Menschen.
Das göttliche Licht ist der Ausdruck des göttlichen freien Willens,
der in seiner vollkommenen Liebe überfließt, um das Sein, das freie
Leben, zu schenken und gleichzeitig die innere Gemeinschaft durch
dasselbe Licht zu bewahren und zu vollenden. Denn das Licht offenbart

sich in der gefallenen Kreatur als das Licht seines Wortes,
gleichbedeutend mit seinem Leben; und gleichzeitig wird es durch
ihn zum Licht des Kosmos und ferner zum Licht in unseren Herzen
(2. Kor. 4, 6). Das Licht der Schöpfung ist das Licht der Inkarnation
für die Welt. Es ist das Licht des Geistes im Menschen.

Wir können deshalb fortfahren und sagen, daß Gott nicht nur das

Leben und seine Voraussetzung durch das Licht schafft, sondern
durch das Licht in seinem Sohn seine Schöpfung grundlegend als
das große Einssein, das mit ihm in Gemeinschaft bleibende Leben
offenbart. Dieser Schöpfungs-Akt bedeutet, daß der innere Kern
dieser Schöpfung, ihr Ursprung, ihre Kraft und ihr Ziel eine
unbegreifliche, transzendente, aber gleichzeitig organische, existentielle
Einheit bilden. Es handelt sich nicht um eine Einheit, die auf Zu-



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 267

Stimmung des andern beruht, das heißt eine bloße Eintracht. Sie

ist nicht auf eine Theorie gegründet. Sie schafft die Schöpfung,
nicht wie bei Aristoteles die Bewegung. Sie ist nicht beispielhaft,
wie die Welt der Ideen bei Plato. Sie ist nicht die Forderung des

heiligen Willens Gottes an den Menschen. Sie ist kein bloßes
sittliches Prinzip. Sie ist das Korrelat des unbegreiflichen Wesens Gottes,

der nur aus Liebe und in der Gemeinschaft der drei Hypostasen
schafft. Sie ist der Grund seiner Schöpfung. Sie ist ihr Wesen, ihre
Existenz, ihr Ziel, ihre Erfüllung und Vollendung. Sie ist das Leben
der Schöpfung, ihre innere Kraft im Schöpfungsakt. Der personale
Charakter der Schöpfung im Menschen bedeutet die prä-existie-
rende Gemeinschaft des Schöpfers in sich (als Dreieinigkeit) und
durch die Schöpfung mit dem Menschen.

Darum ist diese Einheit keine bloße Beziehung und kein
Anknüpfungspunkt zwischen Schöpfer und Geschöpf, sondern sie ist
das Ganze des einen und gleichzeitig dreieinigen Gottes. Dieses
Ganze ist nicht nur ein Ort der Begegnung von Gott und Mensch

gemäß dem einen Ursprung und Ziel, sondern es ist das Ganze als

vollkommene, vollendete, sinnvolle göttlich-menschliche («thean-
drische») Existenz, wie sie in Christo offenbart und im Heiligen
Geist vollendet wird.

Diese unbegreifliche Einheit, das Geheimnis der Schöpfung von
Anfang an, ist der innere Kern der Kirche als Wesen, Kraft und Ziel
der göttlichen Schöpfung. Dies ist gerade das qualitative Wesen
der Kirche, diese Einheit als göttlich-menschliche, vollkommene
und erfüllte Existenz. Sie ist die Grundlage der Katholizität der
Kirche. In diesem Sinne ist die Katholizität ferner das Herz und
die treibende Kraft der Kirche.

2. Die Katholizität des Sündenfalls

Die Erschaffung des Menschen aus Liebe, durch einen persönlichen

dreieinigen Gott, als persönliches Gegenüber dieses Schöpfers,
bedeutet, daß in dieser Schöpfung neben Liebe und Einheit die
Freiheit beider steht. Sie kommt zum Ausdruck in Gottes
Entscheidung, den Kosmos zu schaffen, wie auch in der Haltung des

Menschen seinem Schöpfer gegenüber. Gott schafft sein Geschöpf



268 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

aus freiem Willen zur Freiheit. Diese Freiheit ist nicht als Emanzipation

zu verstehen, da sich alles durch die Liebe erfüllt; und die
Liebe schafft, wie in der Dreieinigkeit selbst, so auch in der Beziehung
von Schöpfer und Geschöpf, aus der Freiheit echte Gemeinschaft:
das Mit-dem-Andern-in-der-Freiheit-Eins-Werden. Diese Freiheit
gehört auch zur Katholizität des Schaffens Gottes. Sie ist sogar die

Voraussetzung der echten Katholizität, weil das echte Einssein, die

geistliche Einheit nur in Freiheit verwirklicht wird und der Mensch
als Gemeinschaftsglied nur aus freiem Willen existieren kann.

a) Die Ablehnung der Gemeinschaft mit Gott

In dieser Freiheit zeigt sich die Liebe Gottes in ihrer absoluten
Kraft, weil sie das Unmögliche erlaubt, das heißt sie gibt dem
Geschöpf die Möglichkeit, seine Beziehung zu Gott als Gemeinschaft
mit ihm zu verwerfen. Dieser Akt geht nicht nur vom Menschen aus,
sondern kommt hauptsächlich und in erster Linie aus der Katholizität

des göttlichen Schöpfungsaktes, wie wir ihn beschrieben haben.
Kein menschliches Handeln kann diese grundlegende göttliche Energie

grundsätzlich verneinen. Aber gleichzeitig kann der Mensch
etwas Unmögliches tun; er kann nämlich durch sein «Nein» die
Gemeinschaft mit Gott in eine bloße Beziehung mit ihm verwandeln.
Der Sündenfall des Menschen ist die unmögliche Katastrophe des

Fundaments der Schöpfung. In der Entfernung des Menschen von
Gott zeigt sich die Zerstörung der direkten Gemeinschaft zwischen
Schöpfer und Geschöpf, in der das Wesen der Schöpfung besteht.
Diese Vernichtung ist gerade der negative Aspekt dieser Einheits-
Katholizität, und deswegen ist sie auch auf doppelte Weise katholisch

: Sie bestimmt den Menschen in seinem ganzen Wesen als

negativ dem schöpferischen Willen Gottes gegenüber und trifft durch
den Akt des einen Menschen alle Menschen in derselben Weise. Der
Fall Adams ist der Sündenfall der ganzen menschlichen Natur, und
gleichzeitig aller Menschen aller Zeiten und mit ihnen der ganzen
Kreatur.

Diese Zerstörung des Ebenbildes Gottes darf nicht, wie es
gewöhnlich im polemischen interkonfessionellen Gespräch geschieht,
quantitativ-substantiell verstanden werden. Es handelt sich nicht
darum, ob das Ebenbild Gottes (Imago Dei) im gefallenen Menschen
vollkommen oder teilweise zerstört ist, oder ob ein Rest davon in



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 269

der menschlichen Natur als Anknüpfungspunkt für Gott geblieben
ist. Der Fall Adams ist zunächst der Bruch der Gemeinschaft mit
Gott. Dieser Akt tastet die Imago Dei grundsätzlich an, weil die

Kraft ihres Wesens, das aus der Gemeinschaft mit Gott lebt, nicht
mehr existiert. Die Imago Dei ist nicht in ihrem Wesen, sondern in
ihrer Beziehung zu Gott angetastet.

b) Die Katholizität des Gesetzes

Was bedeutet nun diese Verwandlung von Gemeinschaft in
Beziehung, die durch den Sündenfall geschehen ist Diese Frage stellt
sich nicht nur von der Erlösungstat Christi her, sondern auch mit
Bezug auf unsere jetzige Existenz in der Gnade als erlöste Kinder
Gottes und gleichzeitig als Sünder. Gott, der in der Katholizität
seiner Liebe den Menschen in Christo geschaffen hat, läßt sein
Geschöpf nicht völlig aus dieser Beziehung herausfallen. Was der
Mensch zerstört hat, hat Gott durch einen negativen Akt, durch
das Gesetz gerettet. Gleichzeitig trägt aber dieser Akt des Menschen,
obwohl er eine echte Verwerfung Gottes ist, die Grundmerkmale
der qualitativen Katholizität. Der Sündenfall des Menschen als ein
Fall ist ein Mit-Fallen aller und hat einen katholischen Sinn. Der
Akt und die Person Adams stehen vor uns nicht als stellvertretend,
sondern als die konkrete Person mit dem konkreten Akt der Sünde,
unter den alle Menschen beschlossen sind. Das iL in Rom. 5, 12:
èqp' iL ndvteç t'juupTov, bedeutet beides : Person und Akt, in dem alle
gesündigt haben. Dieses iL ist der negative Ausdruck der Einheit,
die durch die Schöpfung geschaffen und in Christo offenbart wurde
(Joh. 17, 21; 11, 52). Aber das negative iL Adams ist paradoxerweise

auch negativ katholisch und führt zu dem katholischen Akt
durch das neue Einssein in Christus und in seiner Kirche.

Das Gesetz ist daher das negative Mittel, das an die Stelle der
direkten Gemeinschaft mit Gott tritt. Das Gesetz deutet auf die

grundlegende Wahrheit der Schöpfung hin, daß nichts außerhalb
der Beziehung mit Gott leben und existieren kann.

Wohl kann der Mensch nicht in Gemeinschaft mit Gott bleiben,
aber das bedeutet keinesfalls, daß er die konkrete Beziehung mit
ihm völlig vermeiden kann. Der Sündenfall Adams bedeutet nicht
eine Zerstörung des Ebenbildes Gottes (Imago Dei) oder eine
Existenz in Abwesenheit Gottes. Statt der direkten Schau Gottes oder



270 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

des Gesprächs mit ihm hört der gefallene Adam jetzt Gottes Stimme
fragen : «Adam, wo bist du » Die Frage des suchenden Gottes offenbart

die Sünde des verborgenen Adam. Die Frage Gottes durch das

Gesetz ist die neue unvermeidliche Beziehung, die an Stelle der
Gemeinschaft tritt10. Es ist das Gesetz als Frage, die die Sünde in
uns erweckt und gleichzeitig auf die Erlösung hindeutet, allen
Menschen, in eins gemeinsam beschlossen, offenbart.

c) Der gemeinsame Sündenfall und die gemeinsame
Hoffnung

Die negative Seite der Katholizität ist ein Thema, das
merkwürdigerweise in unserer Theologie oft übersehen worden ist. Aber
gerade in diesem negativen Aspekt können wir die Tiefe der Weisheit
Gottes und gleichzeitig die Herrlichkeit seiner Liebe spüren. Die
Einheit, in welcher Gott alles geschaffen, erbaut und erhalten hat,
kann dadurch auf keinen Fall völlig zerstört werden. Wohl ist der
Sündenfall durch Gottes Gnade ein gemeinsamer Fall (Mit-Fallen)
geworden, und das Mit-dem-andern-Gefallensein bedeutet das
gemeinsame Warten auf Gottes Akt der Neuschöpfung durch die neue
Gemeinschaft (koinonia) in seinem fleischgewordenen Sohn.

Dagegen hat die Natur keine Änderung in ihrem Wesen erlitten,
sondern «sehnet sich mit uns und ängstet sich noch immerdar» (Rom. 8,

22).
Das gemeinsame Warten der Menschen unter dem Gesetz ist die

Imago Dei in ihrem Sehnen nach ihrem Ursprung, nach Gemeinschaft

mit Gott, die sie wiedererlangen will. Das Gesetz in diesem
Sinn ist der Zuchtmeister oder Wächter als Bewahrer der gefallenen
Einheit, die jetzt nur in der Form des In-der-Angst-Zusammen-
wartens existieren kann. Das Gesetz soll daher nicht abgetan werden,

sondern wartet auf die Erfüllung seines Ziels, das heißt die

Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott. Diese Erfüllungs-

10 Der Mensch kann die Beziehung mit Gott nicht vermeiden, weil Gott
allgegenwärtig ist und alles durch seine persönliche Gegenwart, sein persönliches

Gegenüber füllt. «Meinst du, daß sich jemand so heimlich verbergen
könne, daß ich ihn nicht sehe spricht der Herr. Bin ich es nicht, der Himmel

und Erde füllt spricht der Herr» (Jer. 23, 24); «Wo soll ich hingehen
vor deinem Geist, und wo soll ich hinfliehen vor deinem Angesicht » (Ps.
139, 7-10).



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 271

notwendigkeit ist die treibende Kraft der Erwartung, und unter
ihrem Zwang wächst die Hoffnung der ganzen Kreatur.

Die Welt ist von dem Einen Gott, in dreieiniger Gemeinschaft,
erschaffen. Der Kosmos ist durch die treibende Kraft des Einen
durch die Pluralitât der Personen errichtèt. Die Kreatur ist in dieser
Einheit erbaut. Ursprung und Ziel dieser Schöpfung ist die alles

umspannende göttliche Einheit als Katholizität, das heißt die Einheit

der Menschen mit Gott, zur Gemeinschaft mit ihm geschaffen
und ihm in Freiheit gegenüberstehend. Aber die Welt, die als eins

von dem Einen dreieinigen Gott geschaffen ist, ist eins im Sündenfall,

und durch die Sünde eines Menschen in eine negative Einheit
versetzt und darin von Gott bewahrt. Die Einheit der Schöpfung
wird durch die zerstörende Kraft der Sünde zur Existenz unter dem

unpersönlichen Gesetz umgewandelt, das sie aber in dieser Lage
unaufhörlich an die verlorene Gemeinschaft mit Gott erinnert und
auf ihre Wiederherstellung hinweist.

3. Die Katholizität der Erfüllung und Vollendung

Wir haben festgestellt, daß wir eine echte christliche Deutung der
gefallenen Schöpfung nur geben können, wenn wir von ihrer
Erfüllung in Christo ausgehen. Das Gesetz zwingt uns, den Sündenfall
der Kretaur ernst zu nehmen und nur von seiner Erfüllung her die

qualitative Bedeutung von Gottes Schaffen zu begreifen zu suchen.
Aber gleichzeitig wissen wir, daß sie mit der Katholizität der Kirche
gleichbedeutend ist, weil die Erfüllung kein zeitbegrenztes Ereignis,
sondern ein fortgesetztes Werden ist, das sich in der Kirche, dem
charismatischen Ort der Gnade Gottes, vollzieht. Wenn wir von
Erfüllung und Erlösung sprechen, müssen wir unbedingt auch die
Vollendung einbeziehen, weil Gott, der Schöpfer und Erlöser, darauf
ausgeht, den Menschen durch das Leben in der Kirche - der
katholischen Energie der göttlichen Dreieinigkeit in unserer Zeit - in
die Fülle der Wahrheit und volle Gemeinschaft mit ihm selbst
zurückzuführen.



272 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

a) Die Inkarnation als Erfüllung der Schöpfung

Die Fleischwerdung des Wortes Gottes ist zunächst die
Offenbarung der echten Gemeinschaft zwischen Schöpfer und Geschöpf.
Außer der Versöhnung des Menschen mit Gott durch die Inkarnation

Christi bedeutet sie die Erfüllung der inneren Beziehung des

Schöpfers mit seiner Kreatur. In Christo wird die ganze Kreatur -
Leib und Geist - von Gott angenommen, bestätigt und bejaht. Das
Wort Gottes bedeutet keine Vergeistigung der Natur, keine
Ablehnung der materiellen Wirklichkeit des Kosmos, sondern die
Annahme der ganzen Kreatur als in Christo geschaffen und erfüllt.
In der christlichen Theologie sind Doketismus und Dialektik
zwischen Gott, menschlicher Kreatur und materieller Natur
ausgeschlossen. Die Inkarnation Christi hat einen tiefen katholischen
Sinn, ehe sie zur Rechtfertigungslehre wird. Sie bedeutet nicht nur,
daß das Ganze, «was im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare
und Unsichtbare... in ihm und durch ihn geschaffen ist» (Kol. 1, 16),
sondern auch, daß Gott in seinem Wort mitten in dieser natürlichen
und materiellen Welt in einem bestimmten Augenblick unserer Zeit
es so gefügt hat, «daß es ausgeführt würde, da die Zeit erfüllet war,
auf daß alle Dinge zusammengefaßt würden in Christo» (Eph. 1, 10).
Die Inkarnation weist auf die doppelte Bedeutung der Erfüllung
hin: Die Wahl eines bestimmten historischen Augenblicks unserer
Zeit durch Gott für die Eleischwerdung: «als die Zeit erfüllet war»
(Gal. 4, 4), und die Wiederbringung aller Dinge (Recapitulatio,
Anakephalaiosis) in Christo zu dieser Zeit in seiner Gemeinde, welche
ist sein Leib.

Wir können daher sagen, daß diese Erfüllung der Schöpfung insofern

eine Offenbarung der «Ktisis» ist : 1) als der geschaffene Mensch

nur in Gemeinschaft mit Gott existieren kann; 2) als die Schöpfung
in ihrem geistlich-leiblichen Wesen zu einer positiven Beziehung mit
Gott zurückgeführt wird; 3) als die ganze Kreatur mit dem
Menschen aus der Sklaverei des Gesetzes zur Freiheit der Kinder Gottes
berufen wird; und 4) als alles wieder einen neuen, vollen Sinn
bekommt, den Gott vor dem Sündenfall durch seine Gemeinschaft
aller Kreatur gegeben hatte.

Erfüllung durch die Inkarnation bedeutet also, daß die
Geschichte dieser Welt, die menschliche Wirklichkeit, unsere Zeit und
materielle Natur von Gott ihrem Schöpfer gesegnet und wieder-



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 273

angenommen wird, und daß durch seine Heilstat die ganze Schöpfung
im Herzen des erlösten Menschen ihren Ursprung, den Sinn ihres
Seins und ihr Ende und Ziel erkennt.

b) Die Inkarnation als die Erlösung der Schöpfung
Diese Erfüllung darf nun nicht unabhängig von der Sündigkeit

des Menschen betrachtet werden. Es scheint gefährlich, die Ka-
tholizitätsauffassung der Erfüllung der Schöpfung in Christo - das
heißt die Inkarnation als die Perfectio creationis, als die letzte
Phase des göttlichen Schöpfungsaktes - so stark zu betonen, ohne

gleichzeitig den Sündenfall und die Notwendigkeit der Erlösung als

Voraussetzung für die Inkarnation mitzubetrachten. Die Frage, ob
Christus auch ohne den Sündenfall Fleisch geworden wäre, um die
Schöpfung zu erfüllen, scheint eine bloße Hypothese für ein
theologisches, akademisches und spekulatives Gespräch. Das biblische
Zeugnis dagegen und unsere existentielle Lage als sündige, zur
göttlichen Gnade berufene und in der Gnade seines Sohnes lebende
Menschen weist uns auf die Tatsache hin, daß wir den Katholizitäts-
gedanken der Erfüllung immer von der Notwendigkeit unserer
Erlösung her zu verstehen haben. Die Katholizität der Erfüllung setzt
von uns aus die oben beschriebene Katholizität des Sündenfalls
voraus - ob es von Gott her anders sein könnte, bleibt eine Hypothese

n. Wir können die Erfüllung und Wiederbringung aller Dinge
(Anakephalaiosis), wie sie in den ersten Kapiteln des Kolosser- und
Epheserbriefes beschrieben sind, nur von dem Bild her betrachten,
das uns Rom. 8, 19-22 gibt: «das ängstliche Harren der Kreatur
wartet auf die Offenbarung der Kinder Gottes... und wird frei von
dem Dienst des vergänglichen Wesens zu der herrlichen Freiheit
der Kinder Gottes, denn wir wissen, daß alle Kreatur sehnt sich
mit uns und ängstet sich noch immerdar» (siehe auch Eph. 2, 11-15).

Der Mensch kommt zu dieser Erfüllung nur durch eine völlige
Sinnesänderung, eine Wandlung seines Lebens, eine radikale
persönliche Entscheidung, eine echte Buße (Metanoia). Diese Antwort
wird vom Menschen gefordert als sein bescheidener Anteil am Werk

11 G. Florovsky, Cur Deus Homo. The Motive of Incarnation : Honorary
volume for H. Alivisatos (Athens 1958), S. 70-79. Hier sieht der Autor diese

Deutung der Inkarnation als legitim und möglich an, obwohl er auch von
einer Hypothese und einem «Theologoumenon» spricht.

18



274 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

der Versöhnung, seine Fähigkeit, die ihm von seinem angekrankten
Imago Dei geblieben ist. Die Inkarnation schließt andrerseits nicht
nur Fleischwerdung, sondern auch Kreuz und Auferstehung ein.
Zusammen stellen diese einen Bußruf an den Menschen dar. Die
Buße oder Metanoia zeigt, daß das kosmische Ereignis der Inkarnation

für den Menschen eines direkten Anknüpfungspunktes bedarf,
der durch seinen Fall und seine Sünde gegeben ist, und daß der
Weg zu dieser katholischen Erfüllung der Schöpfung in Christo
nur durch eine katholische Metanoia, das heißt Buße des ganzen
Menschen als bestimmter Person zu einer bestimmten Zeit, möglich
ist. Diese Tatsache schließt alle abstrakte, rein objektive Betrachtung

und Bewunderung der Herrlichkeit Gottes in dieser ein für allemal

großen Tat der Erfüllung seiner Schöpfung aus. Die Erfüllung
in Christo ist nicht nur eine historische Tatsache. Sie muß hier und
jetzt ein Geschehen für uns werden, durch unsere «Metanoia» und
durch einen weiteren Akt des dreieinigen Gottes, das heißt durch
die Vollendung seiner Erfüllung.

c) Erfüllung und Vollendung
Der Versöhnungs-Akt im biblischen Sinn beschränkt sich nicht

auf das Ereignis von Inkarnation, Kreuz und Auferstehung, auch
nicht auf das ganze Leben Jesu. Das «ein für allemal» darf nicht so

verstanden werden, daß alles für uns und mit uns vollendet worden
ist. Was am Kreuz vollendet ward, ist das Werk Christi als

Darbringung der menschlichen Natur seinem Vater gegenüber. Aber
durch diese Tat sind wir noch nicht persönlich und alle miteinander
gleichzeitig hineingenommen. Unsere Erlösung ist wohl am Kreuz
vollendet und in der Auferstehung ein für allemal offenbart, aber
wir selbst sind noch nicht in diese Heilstat Gottes hineingenommen
und vollendet. Darum beginnt für den Menschen der Haupt-Aspekt
seines In-Christo-Seins in einem dritten persönlichen Akt des

dreieinigen Gottes, der die Endphase in der Zeit und im Ereignis seines

Wirkens darstellt. Der Schöpfungsakt ist noch nicht beendet. Die
Gnade Gottes kommt nicht nur in seiner Inkarnation zum Ausdruck,
sondern auch in der Vollendung seiner Schöpfung, in der der Mensch
berufen ist, Gottes Mitarbeiter zu werden12. Diese Endphase ist das

12 Basilius der Große spricht von einer werdenden Schöpfung. Er
unterscheidet zwischen irpoKaTapKTiKr|v, bripioupYiKriv und TeXeiuuTiKr)v amav. Das



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 275

Werk der dritten Person der Dreieinigkeit, die vom Vater ausgeht
und in der Zeit von Christus gesandt wird: dem Heiligen Geist.
Seine göttliche Hypostase wird in der menschlichen Existenz gegenseitig

durch seine Energie als Akt der Vollendung der Schöpfung
durch das Opfer Christi.

Man muß aber zwischen zwei Zeitpunkten in Gottes Heilsplan
streng unterscheiden, um sie beide als eins zu erleben und zu
verstehen. Zwischen der Eleischwerdung, dem Opfer und dem Sieg
Christi über den Tod einerseits, und Pfingsten andrerseits, besteht
ein unendlicher Unterschied, der der Unterscheidung der drei
Hypostasen der Dreieinigkeit entspricht, aber gleichzeitig das Einssein
der Dreieinigkeit schafft. Eine echt biblische Theologie muß beides

streng betonen und zusammenhalten, denn personale Existenz
bedeutet, einer ähnlichen Person gegenüber zu existieren, und gleichzeitig

durch die Merkmale dieser besonderen personalen Existenz
die vollkommene Gemeinschaft mit dem Gegenüber zu erlangen und
zu verwirklichen. Dies kommt auf absolute Weise im inneren Leben
der Heiligen Dreieinigkeit zum Ausdruck. Christus ist eins mit dem
Vater, indem er als vollkommen andere Person in seiner gottmenschlichen

Hypostase in unserer Zeit Fleisch wird (Joh. 14, 17), und der
Heilige Geist ist der Geist der Wahrheit und wirkt als neue Person
auf neue Weise, aber er ist die Wahrheit, die in Christo Ereignis
geworden ist, das heißt die Gemeinschaft Gottes mit den Menschen,
und deswegen wirkt er die Einheit mit Christo und dem Vater13.

Der Unterschied zwischen Erfüllung und Vollendung als Voraussetzung

der neuen und endgültigen Verwirklichung des neuen Einsseins

als die «kaine Ktisis», die neue Schöpfung, ist unser
Hauptanliegen, wenn wir das «Telos», das Ziel und Ende der qualitativen
Katholizität zu erleben und verstehen suchen. Was in der Inkarnation

erfüllt ward, wird jetzt an Pfingsten vollendet. Das bedeutet,
daß das, was dort ein für allemal geschehen ist, jetzt persönlich
Gestalt annimmt und in der Zeit aktuell wird für jedes Glied der

heißt der Grund der Schöpfung ist gleichbedeutend mit ihrem Ziel, mit
ihrer Vollendung, denn der Grund der Schöpfung schließt 1) ihre
Vorbereitimg ein, in der alles bereits in Gottes Heilsplan beschlossen ist, ferner
2) den Schöpfungsakt selbst und 3) die Erfüllung der Schöpfung (P. G. 32,
136).

13 Gregorius von Nyssa zeigt, daß in Gottes Heilsplan die Herrlichkeit
der Dreieinigkeit allmählich und dynamisch die ganze Kreatur durchdringt
und durchleuchtet (P. G. 36, 16).



276 -ZV. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

neuen Gemeinschaft, die Christus in den Zwölfen erwählt hat, und
durch sie für jeden Einzelnen - für jeden, der durch seine persönliche

Existenz in Gemeinschaft mit den andern steht. Pfingsten hat
als Voraussetzung die neue gemeinsame Erwartung. Wie die sündigen

Menschen gemeinsam, aber als anonyme Masse, unter dem
Zuchtmeister des Gesetzes stehen, so warten die Erlösten gemeinsam,

aber als bestimmte, erwählte, vollendete von Christus
berufene Gemeinde der erwählten zwölf Apostel. Der Unterschied
besteht in dem Ubergang von Möglichkeit zur Verwicklung, von
Erfüllung zur Vollendung, vom gemeinsamen Warten zu gemeinsamem

Wirken. Er besteht in dem Übergang von anonymer Masse

zur Gemeinschaft von Personen, denen Gott einen Namen gegeben
hat, und unter denen es keine qualitativen, sondern nur
funktionelle Unterschiede gibt. Es ist der Anbruch einer neuen Epoche,
in welcher der katholische Schöpfungsakt Gottes als eine objektive
Realität verwirklicht wird. Hier haben wir die Gemeinde, als die
unbegreifliche und doch objektiv sichtbare und unsichtbare Größe,
als vollendete ungetrennte Einheit, die durch die von Christus
Erwählten in der Kraft des Heiligen Geistes verwirklicht wird.

Alles wird zu Pfingsten eins, durch die besondere persönliche
Erwählung Gottes. Die Katholizität als Kern und Kraft der Schöpfung
Gottes ruht jetzt in dieser neuen Einheit, die ihren dynamischen
Hintergrund darstellt. Die in Christo zur Einheit Berufenen werden

jetzt durch den Heiligen Geist zum Leib Christi, dessen Haupt
Christus ist (Kol. 1, 18). Die Gemeinschaft zwischen Haupt und
Leib ist die zu Pfingsten geschehene Vollendung, ist das Werk des

Heiligen Geistes, der dieses Einssein kraft der Inkarnation, des

Kreuzes und der Auferstehung möglich macht. Die Glieder des

Leibes sind das neue persönliche Gegenüber Gottes, die in diese

Einheit als neues Ganzes eingegliedert werden. Dieses Ganze ist
keine rein quantitative Mehrzahl von (zufälligen) Personen, sondern
ein Ganzes, dem die Fülle der Gnade Christi durch den Heiligen
Geist geschenkt wird, und dies durch eine begrenzte Zahl von
Personen, durch welche allein die neue Einheit weiterausgebreitet wird.
Die Katholizität im qualitativen Sinn wird durch die Apostolizität
fortgesetzt, und auf der horizontalen Linie der Fülle garantiert und
bewahrt. Diese echt katholische Einheit der Kirche wird in der Welt
nicht in erster Linie durch ihre strukturelle, organisatorische
Erscheinung offenbar, sondern durch die Fülle ihrer katholischen



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 277

Vollendung, das heißt durch den sich nach überall hin ausbreitenden
mystischen Leib Christi. Der Kreis der Apostel gehört zum Fundament

der neuen Schöpfung, der Kirche, als ein Zeugnis ihrer Fülle
auf dem Weg zu ihrer Vollendung am Ende der Zeit. Ihre Apostolizi-
tät ist nicht nur ein Zeugnis ihrer Erwählung, sondern das Ergebnis
der Erfüllung und Vollendung des Schöpferaktes Gottes, durch
welchen in der Kraft des Heiligen Geistes die Einheit der Kirche
begründet wird. Deswegen besteht das Wesen der Einheit weder
in der Institution noch in der hierarchischen Struktur, sondern in
der sich dahinter bergenden Fülle der Heilstat des dreieinigen
Gottes.

Die Kirche ist in diesem Katholizitätsbegriff keine Lehre, sie

läßt sich durch keine Definition ausdrücken. Die Kirche ist charismatisch,

das bedeutet, sie lebt durch die Charismata und die Früchte
des Heiligen Geistes. Ihre Einheit ist das Zeichen ihrer Fülle, das
heißt sie ist die Einheit des in ihr wohnenden dreieinigen Gottes.
Das Wesen dieser Einheit ist gleichbedeutend mit der fortgesetzten
realen Gegenwart der Gemeinschaft Gottes mit den Menschen. Diese
Einheit ist weder eine lehrmäßige noch eine theologische, sondern
eine eucharistische Einheit. Alles kreist um dieses Zentrum, wie die

ganze Geschichte um das Ereignis der Inkarnation kreist. Alles hat
einen Sinn, in dieser einen Kirche, da alles eucharistisch ist. Die
Institution und das Amt verfügen nicht über das Wesen der Kirche,
sondern ergeben sich aus der eucharistischen Gemeinschaft, der sie
dienen. In der personalen Fülle (Pleroma) der Kirche, die in diesem
eucharistischen Zentrum erlebt, offenbart und bewahrt wird, gibt
es keine ontologisch-qualitativen Unterschiede. Kirchenvolk und
Priester sind eins, und die Vollmacht ist auf diese pleromatische,
charismatische Einheit gegründet, die völlig von der Eucharistie
abhängig ist14. Es gibt kein Bischofsamt außerhalb dieser Gemeinschaft

des Leibes (Christi). Man wird nicht den Bischöfen unterstellt,
sondern man erlebt in ihrem eucharistischen Dienst (Leitourgia und
Diakonia) die Fülle der Katholizität der Offenbarung Gottes und die
Einheit ihrer Apostolizität15. In diesem Pleroma aller im Dienst der

14 «Eine echte Eucharistie ist die, die vom Bischof oder von einem von
ihm Bevollmächtigten gehalten wird. Wo der Bischof ist, dort ist das ir\f|ôoç
(das Volk und die Fülle), als ob es Christus selbst wäre, dort ist die katholische

Kirche», Ign. Smyrn. 8, 2.
15 P. Evdokimov schreibt: «Die Unterwerfung unter den Episkopat ist



278 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

Eucharistie, ohne persönliche Auszeichnung Einzelner, kommt die
Tiefe der Einheit zum Ausdruck, nämlich in der Leitourgia der zu
diesem Dienst ausgesonderten und geweihten Personen. Der Kreis
der Apostel ist die ein für allemal abgeschlossene konkrete charismatische

Einheit, in welcher die eucharistische Funktion der ganzen
Gemeinschaft die besondere Funktion des dazu ausgesonderten
Einzelnen begrenzt. Beide zusammen bewahren die echte Katholizität.

Die qualitative Katholizität als Erfüllung und Vollendung von
Gottes Schöpferakt erkennt unter den Bischöfen keinem eine qualitativ

verschiedene persönliche Vollmacht zu, verwirft aber auch
nicht die besondere Erwählung (Aussonderung) des Kollegiums der
Bischöfe, die durch ihr geistliches Amt eins sind. Nur in diesem Sinn
kann die Kirche als katholisch die ganze Offenbarung Gottes dem

ganzen erlösten Kosmos weitergeben. Ihr Einheitsprinzip und ihre
Kraft kommen, entsprechend der Fülle von Gottes Schöpferakt,
nur im Consensus der ganzen Kirche zum Ausdruck, der höher als

alle Konzilien, Synoden und Theologien steht. Dieser Consensus

(syneidesis) ist nichts Ungewisses, keine Utopie oder Phantasie,
sondern er stellt die Fülle des Lebens der Kirche durch die
Jahrhunderte dar: die Verwirklichung der Gegenwart Christi in der
Eucharistie, deren fortgesetztes Geschehen, garantiert durch die

Gegenwart der Bischöfe und ihres liturgischen Amtes, diese Einheit
stärker als alle Bekenntnisse im Leben der Kirche bewahrt, und
an welcher alle Christen gemeinsam teilhaben.

In dieser vollendeten Katholizität lebt die Kirche in der Zeit und
in der Ewigkeit und wartet auf die Endzeit, die Fülle ihrer Fülle,
wenn Christus wiedererscheinen wird in seiner Herrlichkeit. Dort
wird ihre Fülle erfüllt, und Christus wird dem Vater Untertan werden,

auf daß Gott sei alles in allem (1. Kor. 15, 28). Dort erreicht
die qualitative Katholizität ihr endgültiges Pleroma als absolut
verwirklichtes Einssein in vollkommener Gemeinschaft mit Gott.
Dieses Ende wird den Beginn der Schöpfung als katholisch und
identisch mit Gottes Kirche offenbaren - nicht als einen Gedanken
des Schöpfers, sondern als das Wesen seines Schöpferaktes. Denn
Gott schafft nur aus Gemeinschaft und in der Fülle seiner Liebe,
durch die Gemeinschaft der drei Hypostasen; er schafft darum zur
Gemeinschaft mit seinem Geschöpf, in der absoluten Einheit des

keine formelle Bedingung, sondern der unwiderstehliche Ausdruck der Liebe
zur Einheit», L'Orthodoxie (1960), S. 160.



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität 279

Alls in Einem, dem Leib seines Sohnes, der im Heiligen Geist und
in der Kirche fortgesetzt verwirklicht und vollendet wird.

*

Wegen der starken Betonung der direkten Beziehung oder
vielmehr Gemeinschaft zwischen dem Schöpfer und dem Menschen
wird ein westlicher Leser leicht einwenden, daß hier jede Distanz
beseitigt sei. Dazu möchte ich an einen Grundsatz der
östlichorthodoxen Theologie erinnern: die Distanz entsteht nicht durch
Gottes Handeln in der Inkarnation und der Ausgießung des Heiligen
Geistes, sondern im sündigen Menschen, denn im Akt Gottes «ist
keine Veränderung noch Wechsel des Lichts und der Finsternis»
(Jak. 1, 17). Die qualitative Bedeutung der Katholizität beruht auf
dieser These. Darum bleibt die Herrschaft Gottes im Akt der
Inkarnation vollkommen unantastbar und bewahrt die qualitative
Priorität des Aktes Gottes, an dem der Mensch durch seine freie
Entscheidung in der Kraft des Heiligen Geistes immer teilzuhaben
strebt. Deswegen darf man nicht von einer Dialektik im Wesen oder
im Akt Gottes sprechen, wenn man von der Katholizität seiner

Offenbarung spricht. Die Humanität Christi schafft keine Distanz
zwischen Gott und dem Menschen, sondern bestätigt die innere
Zusammengehörigkeit der zwei Naturen. Die Dialektik wird erst offenbart

in dem Versuch des Menschen, an diesem Pleroma teilzuhaben,
das ihm von Gott angeboten wird. Und deswegen versuchte ich in
diesem Artikel, die Buße als die Basis des menschlichen Versuchs,
an der Gemeinschaft mit Gott teilzuhaben, als einzig mögliche
Antwort auf den vollkommenen Akt Gottes zu schildern16.

Außerdem wird man vielleicht einwenden, daß eine solche

Darstellung des Themas durch die Vollendung der Schöpfung am Ende
der Zeit zur Apokatastasis-Lehre führen kann. Hier muß ich daran
erinnern, daß sich die qualitative Katholizität auf keinen Fall mit
dem sentimentalen Liebesverständnis des Wesens Gottes identifizieren

läßt, sondern nur mit der Liebe, die auch als die Gerechtig-

16 Deswegen ist die Kirche als katholisch für die Orthodoxie beides: Sie
ist die unfehlbare Kirche, die nicht Buße tut, weil «sie keinen Flecken oder
Runzel hat» (Eph. 5, 27) ; gleichzeitig umfaßt sie alle Sünder, die in ihr
unaufhörlich Buße tun müssen.



280 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizität

keit des richtenden Gottes zu verstehen ist. Andererseits setzt diese

qualitative Bedeutung der Katholizität die Freiheit des Menschen

gegenüber dem Schöpfer voraus. Diese Freiheit fordert am Ende
der Zeit das Endgericht des Schöpfers über seine Kreatur. Das echte
Verständnis der Katholizität schließt die Vollendung der Schöpfung
am Ende der Zeit ein, und das echte Verständnis dieser Vollendung
umfaßt das Endgericht.

N. A. Nissiotis, Bossey, Céligny (bei Genf).


	Die qualitative Bedeutung der Katholizität

