Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 4

Artikel: Die qualitative Bedeutung der Katholizitat
Autor: Nissiotis, N.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die qualitative Bedeutung der Katholizitiit

Die Frage nach der Bedeutung der Katholizitdt der Kirche ist
nicht nur die Hauptfrage der Ekklesiologie, sondern auch eines der
Hauptprobleme unseres interkonfessionellen Gespréichs iiber das
Wesen der Kirche. Eng verbunden mit dem besonderen Verstindnis
dieses Begriffs ist unsere Stellungnahme zum Wesen der Einheit
der Kirche, die wir durch unser 6kumenisches Gespriach zu kliren
versuchen. Ob man sich «katholisch» nennt oder diesen Ausdruck
ablehnt, die Tatsache bleibt bestehen, daBl es in unsern Bemiihun-
gen, unsere kirchliche Zugehoérigkeit zu bestimmen, um diesen Be-
griff geht. Die Katholizitidt der Kirche und ihre rechte Bedeutung
fiir unsere Ekklesiologie und unsere kirchliche Existenz bleibt der
Kern und das Hauptproblem im Gesprich der voneinander ge-
trennten Christen.

Wenn das schon im allgemeinen zutrifft, so scheint es heute be-
sonders wichtig fiir die orthodoxe Theologie, die im Begriff ist, den
Kirchen des Westens ihre Stellung in der ekklesiologischen Frage
klarzumachen und sich gerade durch diesen Katholizitétsbegriff von
schismatischen Erklirungen des Wortes oder von der Ablehnung
dieses Begriffes zu distanzieren. Das spezifisch Orthodoxe kommt ge-
rade im rechten Verstdndnis des tiefsten Inhalts dieses Wortes zum
Ausdruck und wird offenbar durch die Art und Weise der ungeteilten
Existenz der Orthodoxen Kirche.

Wenn man im Westen «katholisch» sagt, bezeichnet man damit
die romische Tradition. Durch die polemische Terminologie, die seit
dem Schisma zwischen Ost und West und seit der Reformation die
ekklesiologische Ausdrucksweise beherrscht, bekam das Wort «ka-
tholisch» eine sehr enge, sogar einseitige und als solche falsche
populdre Deutung, die seinen tieferen Sinn verbirgt und verdunkelt.
Wenn man dagegen diese falsche Identifizierung zu vermeiden sucht
und sich auBBerhalb der romischen Kirche «katholisch» nennt, indem
man seine Kirche nach dem Apostolicum als «katholisch» bekennt,
gibt man gewdhnlich diesem Wort nicht seine volle Bedeutung. Es
besteht Gefahr, dafl wir haufig durch das Wort «Katholizitdt» nur
die Oberflache, das Erscheinen der Katholizitdt, zum Ausdruck zu
bringen suchen.

In dieser Hinsicht bedeutet fiir unsere Ekklesiologie die Katho-
lizitédt der Kirche oft folgendes:



260 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit

a) Die Kirche iiberall in der ganzen Welt (geographische Bedeutung).

b) Die Kirche durch ihre heilige Institution als die Eine aller Zeiten und
aller Orte, von ihrer Hierarchie her bewahrt und bestimmt (strukturell-
organische Bedeutung).

¢) Die Kirche in ihrem Bestreben, das Evangelium bis zu den Enden der
Erde zu verkiindigen (teleologisch-missionarische Bedeutung).

d) Den Glauben als die immer neue personliche Entscheidung in der Traditio
fidei der Communio sanctorum, der durch die Jahrhunderte hindurch
von Geschlecht zu Geschlecht lebendig geblieben ist und uns heute iiber-
liefert wird.

Obwohl diese Deutungen in den Augen eines Griechisch-Ortho-
doxen richtig sind, stellen sie doch nur das Ergebnis des Ereignisses
der Katholizitdt dar, welches die Voraussetzung fiir diese dulleren
Erscheinungsformen des Wesens der Katholizitét ist.

Schon vor dieser geographisch-rdumlichen, institutionell-diszipli-
nédren, missionarisch-teleologischen, existentiell-personlichen Aus-
prigung besteht das Wesen der Katholizitdt der Kirche, die die
Existenz der Heilstat Gottes in der Geschichte offenbart. Tief unter
der Oberfliche der quantitativen Bedeutungen liegt ndmlich die
qualitative Bedeutung'. Durch die horizontale Linie schaut man auf
die unendliche Tiefendimension der echten Katholizitit, die mit der
dreieinigen Offenbarung Gottes im Sohn und im Heiligen Geist
identisch ist und den Corpus Christi mysticum tief in den Herzen
der Glaubigen offenbart.

Das griechische Wort kadohkog ist aus zwei Worten zusammen-
gesetzt: xata 4 6\ov. Letzteres bedeutet das Ganze, aber zunéchst
nicht das «Uberally, was eher katd mavrég heiBen wiirde2. Das
griechische Wort 6\ov bezeichnet vielmehr nicht nur die geogra-
phisch-quantitative Ausdehnung, sondern auch, und in erster Linie,
die qualitative Vollkommenheits-Wirklichkeit der géttlichen Offen-
barung in der Geschichte®. Man mufl zwischen «6kumenisch» und

1 J. Karmiris schreibt: «Die Katholizitét ist nicht nur ein quantitatives,
sondern zugleich ein qualitatives Kennzeichen der Kirche; man darf sie
nicht nur im eigentlichen Sinne des Worts und rdumlich verstehen, sondern
mul3 sie metaphysisch-theologisch verstehen»: Die Orth. Kirche in grie-
chischer Sicht, hsg. von P. Bratsiotis, 1 (1959), S. 97f.

2 Diese Idee der Katholizitdt ist mit dem russischen « Sobornost» gleich-
bedeutend. Fir den Unterschied zwischen kata wovtoc und kad’ 6Aov siehe G.
Florovsky, Sobornost. The Catholicity of the Church: The Church of God
(1934), S. 53-74.

3 Obwohl das Wort «katholisch» kein biblisches Wort ist, umfaf3t es die
ganze biblische Offenbarung von Gottes Heilsplan. Schon zu Beginn des



N. A. Nuissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdit 261

«katholisch» klar unterscheiden, da 6kumenisch den geographischen
und katholisch den qualitativen Sinn zum Ausdruck bringt. Ka-
tholizitdt ist das Herz, ist der innere Pulsschlag, der Inhalt, das
Wesen, wihrend okumenisch die Form, die Ausdrucksweise, das
AuBere darstellt. Man kann nicht die Okumenizitit der Kirche an-
nehmen und verstehen, bevor man ihre Katholizitat erlebt hat. Die
frithen griechischen Kirchenviter machen diesen Unterschied sehr
deutlich und lassen keinen Zweifel daran, daf3 jede lokale Kirche
der 6kumenischen Kirche angehort, weil sie die Fiille der Wahrheit
der Heilstat Gottes besitzt, indem sie katholisch ist4. Die 6stliche
Theologie erkennt und bekennt durch ihre Katholizitdatsauffassung
das Geheimnis der gottlichen Dreieinigkeit in ihrem Heilshandeln
in der Geschichte fiir die Erlosung des Menschen. Mit der Annahme
oder Ablehnung der kirchlichen Katholizitédt als der fortgesetzten
Offenbarung des Heilshandelns Gottes in Schopfung, Erlésung und
Vollendung steht oder fillt das In-der-Kirche-mit-Christo-Sein, und
fiir den erlosten Menschen die Moglichkeit, an diesem Heilshandeln
auf echte Weise teilzuhaben.

Deswegen darf man nicht die katholische innere Wirklichkeit der
Kirche mit den beschrankten Grenzen der empirischen lokalen
Kirche identifizieren. Uber diese immanente Dimension erstreckt
sich die transzendente, kosmische Dimension der Kirche. Die Be-
schrinkung der Katholizitit auf die geographischen, institutionellen
und existentiellen Grenzen der kirchlichen Existenz bedeutet ihre
Verneinung. Sie ist mit keiner nur irdischen, begrenzten Wirklich-
keit zu identifizieren und auch nicht in der einfachen Form einer
unmittelbaren Objektivitdt zu denken?. Sie betrifft nicht in erster
Linie das Was ihrer empirischen Erscheinung, sondern das Was und
das Wie der vollen Offenbarung Gottes, die den ganzen Kosmos
wieder in Gemeinschaft mit Gott bringt. Diese Gemeinschaft ist die
treibende Kraft und das Ziel der ganzen Schépfung, die durch das
katholische Handeln Gottes die Einheit des Alls in der Kirche ver-
zwelten Jahrhunderts wird es von Ignatius als ein den Kirchen geldufiger
Begriff gebraucht, und zwar in Verbindung mit der Person Christi und seinem
vollendeten Werk in der Kirche, Ign. Smyrn. 8, 2.

4 So z. B. Ti¢ katd TV oikouuévny kadohikfi¢ €kxinoiag, Mart. Pol. 8, 1.

5 «Die Kirche Gottes, die in Smyrna als Fremdling wohnt (map-oike?), der
Kirche Gottes, welche in Philomelio als Fremdling wohnt, und allen in allen

Orten (Kirchen) der Heiligen und Katholischen Kirche Gnade und Friede»,
Mart. Pol. Prol.



262 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitiit

wirklicht®. Darum miissen wir, um die Tiefendimension, die quali-
tative Bedeutung der Katholizitdt biblisch zu verstehen, uns das
Ganze der Schiopfung, Hrlésung und Vollendung vor Augen halten
und sie so als echt katholisch verstehen und erleben.

1. Die Katholizitit des gottlichen Schaffens

Man kann die Schopfung nur in spekulativen Begriffen beschrei-
ben, solange man sie unabhingig von der Christus-Offenbarung und
dem Heiligen Geist betrachten will. Das Geheimnis der Schépfung
offenbart sich nur, wenn man es riickblickend von der Vollendung
der Erlosung des Menschen in der Kirche her wesentlich als ka-
tholisch ansieht. Wir meinen damit, daB nur in Christo durch den
Heiligen Geist das «Pleroma» der Schépfung sich als Vollendung
offenbart. Nur von der Verwirklichung her kénnen wir den Anfang
und das Ende der géttlichen Schopfung als Ganzes begreifen und
so die Kirche als katholisch verstehen.

a) Die Schopfung als géttlicher Akt

Die Tendenz, die alttestamentlichen Texte in Isolierung zu stu-
dieren, ohne die Erfiillung der Schopfung in der Kirche Christi mit
zu beriicksichtigen, kann nur das Werk einer rationalistischen,
spekulativen Theologie sein. Es ist wahr, dall man, wenn man die
Katholizitdt der Kirche zu verstehen sucht, mit dem Schopfungs-
akt anfangen muf}, aber es ist auch wahr, dafl diese Schépfung nicht
ohne ihr katholisches Telos, Ende, Ziel in der Kirche zu verstehen
ist. Ohne dieses Telos laufen wir Gefahr, das Wesen der Schépfung
in einem sterilen biblizistischen Fundamentalismus nur statisch zu
beschreiben und daher grundlegend zu mildenken. In dieser Rich-
tung gibt es zwei Begriffe in der Tradition der Schopfungslehre, die
direkt von diesem statischen Verstidndnis des Textes abgeleitet
sind. Der erste geht von der Tatsache aus, dafl Gott den Kosmos
geschaffen hat, in dem er sprach. Sein Reden kann als sein demiur-

¢ Wie sich die Kirche dieser in ihr vollendeten Wirklichkeit von Gottes
Handeln allmiihlich bewuB3t wurde, beschreibt G. Konidares (auf griechisch)
in Die Gestaltwerdung der katholischen Kirche bis Anfang des 5. Jahrhun-
derts und die drei Hierarchen [Basilius, Gregorius von Nazianz und Chryso-
stomus] (1955).



N. A. Nisstotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdit 263

gisch schopferisches Gebot verstanden werden. Der zweite betont
den Gedanken der Schopfung ex nihilo, um damit die Allmacht
Gottes zu wahren?. Diese zwei Begriffe, die zunéchst als rechte Aus-
legung des Textes von uns angenommen werden miissen, kénnen
aber den Grund zu den gefihrlichsten Milverstdndnissen legen.
Gottes Reden ist ndmlich weder mit dem Sinn seiner Worte zu iden-
tifizieren noch mit der absoluten Macht des Allméchtigen, der aus
seiner transzendenten Distanz die Creatio ex nihilo vollzieht, sondern
mit dem fleischgewordenen Wort. Das Reden Gottes ist das personale,
von ihm aus und in Gemeinschaft mit ihm existierende Wort, durch
das und in dem alles geschaffen und in der Kirche als dem neuen,
zweiten, katholischen Schopfungsakt in der Zeit erfiillt worden ist.

Daraus ergibt sich, dafl die Creatio ex nihilo nicht einer der
Haupt-Akzente der Schopfung und auf keinen Fall das Haupt-
anliegen der menschlichen Existenz und des menschlichen Ver-
stehens sein darf. Obwohl diese Lehre wahr ist, weil Gott wahrhaft
alles aus dem Nichts erschafft, nimmt diese Wahrheit in unserer
Theologie den Platz einer reinen Spekulation ein, weil das ex-nihilo,
das Nichts, die allerunmoglichste Auffassung des menschlichen
Denkens ist. Wenn der Mensch «Nichts» sagt, meint er unvermeid-
lich etwas. Das Nichts kann nicht mit der menschlichen Phantasie
des absoluten Vakuums erklirt werden, weil das Vakuum als der
leere Raum die absolute Voraussetzung aller Existenz ist. Das vor
der Schopfung existierende Chaos erlaubt uns nicht, durch diesen
ex-nihilo Begriff die Grundlage der Schopfung zu interpretieren,
was auch, wenn es moglich wire, nichts zum christlichen Ver-
stdndnis der Schopfung Gottes beitragen wiirde. Die Schopfungs-
theologie mul} diese automatische, falsche Interpretation des goétt-
lichen Aktes iiberwinden, indem sie dieses Schaffen im Wort Gottes,
in seinem Sohn zu begreifen sucht. Das bloBe Reden und das unver-
standliche ex-nihilo werden durch die Inkarnation als theologischer
Grund der Schopfung ersetzt. Die automatische und mechanische
Auffassung, die Spekulation iiber die Allmacht Gottes in der philo-
sophischen unpersonlichen Denkweise des Theismus mufl in der
christlichen Theologie durch den sinnvollen, teleologischen, per-

7 Der «ex-nihilo»-Begriff kommt nur einmal im Alten Testament vor, und
zwar in 2. Makk. 7, 28; indirekt kommt er im Neuen Testament in Roém. 4, 17
vor, wo aber das Nichts mit Bezug auf Gottes Handeln verstanden wird,
der die Toten ins Leben ruft.



264 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit

sonalen Charakter der Vollendung des Schopfungs-Aktes Gottes in
seinem Sohn und in der Kirche ersetzt werden.

b) Die Schopfung als Ktisis

In diesem Sinn ist der schopferische Akt Gottes kein einfaches
Schaffen, was das griechische Wort demiourgein bedeutet, in dem
man sich sehr einfach und menschen-dhnlich den Schopfer am Werk
vorstellt und er an dem préexistierenden Chaos wirkt, aus dem er
die amorphe Masse der Materie in die Ordnung des Kosmos verwan-
delt. Statt dieses Verbs gebraucht das Neue Testament ktizo, wo-
mit nicht nur das Schaffen angedeutet werden soll, sondern das
Schaffen als das fortgesetzte Sorgen des Schopfers fiir seine Kreatur,
das Mit-ihr-verbunden-Bleiben, das In-ihm-erfiillt-und-vollendet-
Werden. Ktizo schlieft den gottlichen Willen, die Liebe und die
Sorge fiir die Erhaltung ein. Ktizo ist kein rein handwerkliches
Schaffen, kein kiinstlich-technisches Errichten eines Baues. Die
Schopfung Gottes durch sein fleischgewordenes Wort ist durch ihren
personhaften Charakter gekennzeichnet: Beziehung und Gemein-
schaft mit seiner Kreatur, nicht nur in Freiheit geschaffen, sondern
auch in Freiheit erhalten und zur Vollendung gefiihrt 8.

Daher konnen wir feststellen, daf das biblische Verstindnis der
Schopfung nicht die Natur bedeutet. Der materielle Kosmos, ob-
wohl er ein Zeugnis der Weisheit und Allmacht Gottes ist, ist nur
die &duflere Manifestation der inneren Weisheit des gottlichen
Schopfungsaktes. Die Schopfung hat einen Sinn und existiert nicht
in sich, weder in der Materie noch in der Form oder in der Schonheit
ihrer Gestalt, sondern in dem Willen und Ziel und in der Freiheit
ihres Schopfers. Das statische, objektive, blofe Dasein der Natur
wird in allen Aspekten ihres Lebens und ihres Wesens in der Person
ihres lebendigen Anfangs und Endes, Jesus Christus, offenbar. Die
Natur bekommt nur durch diese Offenbarung ihren wahren Sinn,
das heil3t sie offenbart sich durch den geoffenbarten Sohn als der
Ort und die Weise, in der Gott der Herr seine Heilstat zur Vollen-

8 Nur einmal wird Gott in der Bibel «Demiourgos» genannt, Hebr. 11, 10;
aber dort erscheint « Demiourgos» im Zusammenhang mit «Technites» (Bau-
meister) und in Verbindung mit dem neuen Jerusalem, das einen teleolo-
gischen Sinn in Gottes Heilsplan hat. In dieser Weise wird der « Demiourgos»
als « Ktistes» verstanden ; uber letzteres Theol. Wort., 3 (1938), S. 911-1034.



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdit 265

dung bringt. Diese Natur und diese Zeit und diese leibliche Materie
haben einen unerhdrten, unendlichen, ewigen Wert, weil sie so ge-
schaffen sind, dal Gott durch sie den direkten Dialog oder besser
die Gemeinschaft mit dem Menschen herstellt. Die Schépfung ist
der erste und letzte sinnvolle Erbauungs-, Errichtungs- und Er-
haltungs-Akt Gottes?. Die Materie ist das medium zwischen dem
unbegreiflichen Schopfer und seiner Kreatur. Sie manifestiert die
Notwendigkeit ihres statischen Seins unter dem physikalischen Ge-
setz des Kosmos. Die ganze Natur als Ktisis kennt kein anderes
inneres Fundament als das, welches Gott selbst durch sein schépfe-
risches Wort in sie hineingelegt hat. Dieses Fundament ist weder
seine Idee der Schopfung noch ein Prinzip, sondern sein Wort.
Darum fragen wir in unserem néchsten Abschnitt nach dem wahren
Grund dieses gottlichen Schopfungs-Akts.

¢) Das Schaffen aus der Liebe

Wenn Gott alles in seinem Wort schafft, das als Person unter uns
Fleisch ward, miissen wir den Grund dieser Schopfung in dem
tiefen, unbegreiflichen Wesen des dreieinigen, personalen Gottes
suchen. Gott, weil er ein personal-dreieiniger Gott ist, schafft durch
die absolute innere Gemeinschaft der drei hypostatischen Personen
seines gottlichen Seins, das mit der unbegreiflichen, absoluten Liebe
als dem tiefsten Wesen seiner Existenz gleichbedeutend ist.

Dies Schaffen im fleischgewordenen Wort ist weder ein automa-
tisches noch ein ex-nihilo-Handeln, sondern bedeutet, dall Gott der
Schopfer sich in seiner Schopfung als die absolute Gemeinschaft der
drei Personen in Einem offenbart, denn er schafft nicht nur im
Wort, sondern erfiillt und vollendet alles im Geist. Personliche Exi-
stenz bedeutet Existenz in Beziehung zu einem gleichartigen Ge-
geniiber. Auf der gottlichen Seite ist dieses Gegeniiber absolut, ist
der Eine und gleichzeitig die Gemeinschaft. Das In-der-andern-
Person-Existieren kennzeichnet die gottliche Existenz in der bibli-
schen Offenbarung. Die Schépfung ist das Ergebnis dieser inneren
Liebesbeziehung des dreieinigen Gottes, seiner vollkommenen Liebe,
und trégt in sich die personlichen Kennzeichen des dreieinigen Got-

9 Johannes Damascenus schreibt, dafl die Schéopfung nicht im Ort (v
Témw), sondern im Wesen (év otoiq) ihren Sinn hat, und daB Gott durch
seinen «willensvollen Gedanken» (JeAntki) évvowa) schafft (P. G. 94, 853).



266 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdt

tes in seiner Beziehung zur lebendigen Kreatur, dem Menschen, dem
er durch sein Ebenbild (Imago) innewohnt. Der dreieinige Gott als
personlicher Gott schafft aus Liebe sein neues Gegeniiber, dem er
einwohnt, weil dieses Im-andern-Geschopf-Wohnen das Wesens-
merkmal des personalen Charakters der lebendigen Schopfung ist.
Denn Gott schafft ein Ganzes — er schafft in der Person des Men-
schen nicht einen leblosen Kosmos, ein reines Objekt, einen ein-
fachen Schmuck zur Offenbarung seiner Allmacht und zum Lob
seiner Herrlichkeit, sondern er schafft eine « Ktisis», eine kraftvolle,
lebendige, aus der Fiille seiner Gemeinschaft ihm gegeniiberstehende
Kreatur. Er schafft deswegen zunéchst kein rein materielles Objekt,
sondern den Raum zum Leben, die Grundlage der Existenz in ihm,
die Moglichkeit der Gemeinschaft mit ihm fiir alle Geschopfe, die
durch sein Schaffen an ihm und seinem Werk geistlich teilhaben
kénnen.

Gott schafft zunichst das Licht, aber nicht das Sonnenlicht, son-
dern das Licht, welches als Ursprung und Wesen und Ziel der
Schopfung in seinem schopferischen Wort offenbar wird. Dieses
gottliche Licht durchdringt alle kosmische Existenz. Durch dieses
Licht wird die Existenz instand gesetzt, in Gemeinschaft mit ihrem
Schopfer zu bleiben; es ist das Errichtende und Erhaltende, die
Seele und Kraft der echten Beziehung zwischen Gott und Menschen.
Das gottliche Licht ist der Ausdruck des gottlichen freien Willens,
der in seiner vollkommenen Liebe tberflieBt, um das Sein, das freie
Leben, zu schenken und gleichzeitig die innere Gemeinschaft durch
dasselbe Licht zu bewahren und zu vollenden. Denn das Licht offen-
bart sich in der gefallenen Kreatur als das Licht seines Wortes,
gleichbedeutend mit seinem Leben; und gleichzeitig wird es durch
ihn zum Licht des Kosmos und ferner zum Licht in unseren Herzen
(2. Kor. 4, 6). Das Licht der Schépfung ist das Licht der Inkarnation
fiir die Welt. Es ist das Licht des Geistes im Menschen.

Wir kénnen deshalb fortfahren und sagen, dafl Gott nicht nur das
Leben und seine Voraussetzung durch das Licht schafft, sondern
durch das Licht in seinem Sohn seine Schépfung grundlegend als
das groBle Einssein, das mit ihm in Gemeinschaft bleibende Leben
offenbart. Dieser Schépfungs-Akt bedeutet, dal3 der innere Kern
dieser Schopfung, ihr Ursprung, ihre Kraft und ihr Ziel eine unbe-
greifliche, transzendente, aber gleichzeitig organische, existentielle
Einheit bilden. Es handelt sich nicht um eine Einheit, die auf Zu-



N. A. Nisstotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit 267

stimmung des andern beruht, das heilit eine bloBe Kintracht. Sie
ist nicht auf eine Theorie gegriindet. Sie schafft die Schopfung,
nicht wie bei Aristoteles die Bewegung. Sie ist nicht beispielhaft,
wie die Welt der Ideen bei Plato. Sie ist nicht die Forderung des
heiligen Willens Gottes an den Menschen. Sie ist kein blofles sitt-
liches Prinzip. Sie ist das Korrelat des unbegreiflichen Wesens Got-
tes, der nur aus Liebe und in der Gemeinschaft der drei Hypostasen
schafft. Sie ist der Grund seiner Schopfung. Sie ist ihr Wesen, ihre
Existenz, ihr Ziel, ihre Erfillung und Vollendung. Sie ist das Leben
der Schopfung, ihre innere Kraft im Schopfungsakt. Der personale
Charakter der Schopfung im Menschen bedeutet die pri-existie-
rende Gemeinschaft des Schopfers in sich (als Dreieinigkeit) und
durch die Schépfung mit dem Menschen.

Darum ist diese Einheit keine bloBe Beziehung und kein An-
kniipfungspunkt zwischen Schopfer und Geschépf, sondern sie ist
das Ganze des einen und gleichzeitig dreieinigen Gottes. Dieses
Ganze ist nicht nur ein Ort der Begegnung von Gott und Mensch
gemil dem einen Ursprung und Ziel, sondern es ist das Ganze als
vollkommene, vollendete, sinnvolle gottlich-menschliche («thean-
drische») Existenz, wie sie in Christo offenbart und im Heiligen
Geist vollendet wird.

Diese unbegreifliche Einheit, das Geheimnis der Schépfung von
Anfang an, ist der innere Kern der Kerche als Wesen, Kraft und Ziel
der gottlichen Schopfung. Dies ist gerade das qualitative Wesen
der Kirche, diese Einheit als gottlich-menschliche, vollkommene
und erfiillte Existenz. Sie ist die Grundlage der Katholizitdt der
Kirche. In diesem Sinne ist die Katholizitdt ferner das Herz und
die treibende Kraft der Kirche.

2. Die Katholizitit des Sindenfalls

Die Erschaffung des Menschen aus Liebe, durch einen persén-
lichen dreieinigen Gott, als personliches Gegeniiber dieses Schopfers,
bedeutet, daBl in dieser Schopfung neben Liebe und Einheit die
Fretheit beider steht. Sie kommt zum Ausdruck in Gottes Ent-
scheidung, den Kosmos zu schaffen, wie auch in der Haltung des
Menschen seinem Schépfer gegeniiber. Gott schafft sein Geschopf



268 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdt

aus freiem Willen zur Freiheit. Diese Freiheit ist nicht als Emanzi-
pation zu verstehen, da sich alles durch die Liebe erfiillt; und die
Liebe schafft, wie in der Dreieinigkeit selbst, so auch inder Beziehung
von Schopfer und Geschopf, aus der Freiheit echte Gemeinschaft:
das Mit-dem-Andern-in-der-Freiheit-Eins-Werden. Diese Freiheit
gehort auch zur Katholizitdt des Schaffens Gottes. Sie ist sogar die
Voraussetzung der echten Katholizitéit, weil das echte Einssein, die
geistliche Einheit nur in Freiheit verwirklicht wird und der Mensch
als Gemeinschaftsglied nur aus freiem Willen existieren kann.

a) Die Ablehnung der Gemeinschaft mit Gott

In dieser Freiheit zeigt sich die Liebe Gottes in ihrer absoluten
Kraft, weil sie das Unmdogliche erlaubt, das heillt sie gibt dem Ge-
schopf die Maoglichkeit, seine Beziehung zu Gott als Gemeinschaft
mit ihm zu verwerfen. Dieser Akt geht nicht nur vom Menschen aus,
sondern kommt hauptsichlich und in erster Linie aus der Katholizi-
tit des gottlichen Schopfungsaktes, wie wir ihn beschrieben haben.
Kein menschliches Handeln kann diese grundlegende gottliche Ener-
gie grundsitzlich verneinen. Aber gleichzeitig kann der Mensch
etwas Unmégliches tun; er kann ndmlich durch sein «Nein» die
Gemeinschaft mit Gott in eine blofle Beziehung mit ihm verwandeln.
Der Siindenfall des Menschen ist die unmogliche Katastrophe des
Fundaments der Schopfung. In der Entfernung des Menschen von
Gott zeigt sich die Zerstorung der direkten Gemeinschaft zwischen
Schopfer und Geschépf, in der das Wesen der Schopfung besteht.
Diese Vernichtung ist gerade der negative Aspekt dieser Kinheits-
Katholizitdt, und deswegen ist sie auch auf doppelte Weise katho-
lisch: Sie bestimmt den Menschen in seinem ganzen Wesen als ne-
gativ dem schopferischen Willen Gottes gegeniiber und trifft durch
den Akt des einen Menschen alle Menschen in derselben Weise. Der
Fall Adams ist der Siindenfall der ganzen menschlichen Natur, und
gleichzeitig aller Menschen aller Zeiten und mit ihnen der ganzen
Kreatur.

Diese Zerstorung des Ebenbildes Gottes darf nicht, wie es ge-
wohnlich im polemischen interkonfessionellen Gesprich geschieht,
quantitativ-substantiell verstanden werden. Es handelt sich nicht
darum, ob das Ebenbild Gottes (Imago Dei) im gefallenen Menschen
vollkommen oder teilweise zerstort ist, oder ob ein Rest davon in



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdil 269

der menschlichen Natur als Ankniipfungspunkt fiir Gott geblieben
ist. Der Fall Adams ist zunédchst der Bruch der Gemeinschaft mit
Gott. Dieser Akt tastet die Imago Dei grundséitzlich an, weil die
Kraft ihres Wesens, das aus der Gemeinschaft mit Gott lebt, nicht
mehr existiert. Die Imago Dei ist nicht in ihrem Wesen, sondern in
ihrer Beziehung zu Gott angetastet.

b) Die Katholizitdt des Gesetzes

Was bedeutet nun diese Verwandlung von Gemeinschaft in Be-
ziehung, die durch den Siindenfall geschehen ist ? Diese Frage stellt
sich nicht nur von der Erlésungstat Christi her, sondern auch mit
Bezug auf unsere jetzige Existenz in der Gnade als erldste Kinder
Gottes und gleichzeitig als Siinder. Gott, der in der Katholizitdt
seiner Liebe den Menschen in Christo geschaffen hat, 148t sein Ge-
schopf nicht vollig aus dieser Beziehung herausfallen. Was der
Mensch zerstort hat, hat Gott durch einen negativen Akt, durch
das Gesetz gerettet. Gleichzeitig trigt aber dieser Akt des Menschen,
obwohl er eine echte Verwerfung Gottes ist, die Grundmerkmale
der qualitativen Katholizitdt. Der Siindenfall des Menschen als ein
Fall ist ein Mit-Fallen aller und hat einen katholischen Sinn. Der
Akt und die Person Adams stehen vor uns nicht als stellvertretend,
sondern als die konkrete Person mit dem konkreten Akt der Siinde,
unter den alle Menschen beschlossen sind. Das & in Rom. 5, 12:
¢p’ U mavteg fjuaptov, bedeutet beides: Person und Akt, in dem alle
gesiindigt haben. Dieses 0 ist der negative Ausdruck der Einheit,
die durch die Schépfung geschaffen und in Christo offenbart wurde
(Joh. 17, 21; 11, 52). Aber das negative &0 Adams ist paradoxer-
weise auch negativ katholisch und fithrt zu dem katholischen Akt
durch das neue Einssein in Christus und in seiner Kirche.

Das Gesetz ist daher das negative Mittel, das an die Stelle der
direkten Gemeinschaft mit Gott tritt. Das Gesetz deutet auf die
grundlegende Wahrheit der Schopfung hin, dal nichts auBlerhalb
der Beziehung mit Gott leben und existieren kann.

Wohl kann der Mensch nicht in Gemeinschaft mit Gott bleiben,
aber das bedeutet keinesfalls, daBl er die konkrete Beziehung mit
ihm vollig vermeiden kann. Der Siindenfall Adams bedeutet nicht
eine Zerstorung des Ebenbildes Gottes (Imago Dei) oder eine Exi-
stenz in Abwesenheit Gottes. Statt der direkten Schau Gottes oder



270 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdit

des Gesprachs mit ihm hort der gefallene Adam jetzt Gottes Stimme
fragen: « Adam, wo bist du ?» Die Frage des suchenden Gottes offen-
bart die Siinde des verborgenen Adam. Die Frage Gottes durch das
Gesetz ist die neue unvermeidliche Beziehung, die an Stelle der
Gemeinschaft tritt10. Es ist das Gesetz als Frage, die die Siinde in
uns erweckt und gleichzeitig auf die Erlosung hindeutet, allen Men-
schen, in eins gemeinsam beschlossen, offenbart.

c) Der gemeinsame Siindenfall und die gemeinsame
Hoffnung

Die negative Seite der Katholizitét ist ein Thema, das merkwiir-
digerweise in unserer Theologie oft iibersehen worden ist. Aber ge-
rade in diesem negativen Aspekt konnen wir die Tiefe der Weisheit
Gottes und gleichzeitig die Herrlichkeit seiner Liebe spiiren. Die
Einheit, in welcher Gott alles geschaffen, erbaut und erhalten hat,
kann dadurch auf keinen Fall véllig zerstort werden. Wohl ist der
Stindenfall durch Gottes Gnade ein gemeinsamer Fall (Mit-Fallen)
geworden, und das Mit-dem-andern-Gefallensein bedeutet das ge-
meinsame Warten auf Gottes Akt der Neuschépfung durch die neue
Gemeinschaft (koinonia) in seinem fleischgewordenen Sohn. Da-
gegen hat die Natur keine Anderung in ihrem Wesen erlitten, son-
dern «sehnet sich mit uns und éngstet sich noch immerdar» (Rém. 8,
22).

Das gemeinsame Warten der Menschen unter dem Gesetz ist die
Imago Dei in ihrem Sehnen nach ihrem Ursprung, nach Gemein-
schaft mit Gott, die sie wiedererlangen will. Das Gesetz in diesem
Sinn ist der Zuchtmeister oder Wachter als Bewahrer der gefallenen
Einheit, die jetzt nur in der Form des In-der-Angst-Zusammen-
wartens existieren kann. Das Gesetz soll daher nicht abgetan wer-
den, sondern wartet auf die Erfiillung seines Ziels, das heif3t die
Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott. Diese Erfiillungs-

10 Der Mensch kann die Beziehung mit Gott nicht vermeiden, weil Gott
allgegenwiirtig ist und alles durch seine persénliche Gegenwart, sein persén-
liches Gegentiber fiillt. «Meinst du, daf3 sich jemand so heimlich verbergen
koénne, daB ich ihn nicht sehe ? spricht der Herr. Bin ich es nicht, der Him-
mel und Erde fiillt ? spricht der Herr» (Jer. 23, 24); «Wo soll ich hingehen
vor deinem Geist, und wo soll ich hinfliehen vor deinem Angesicht ?» (Ps.
139, 7-10).



N. A. Nisstotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit 271

notwendigkeit ist die treibende Kraft der Erwartung, und unter
ihrem Zwang wichst die Hoffnung der ganzen Kreatur.

Die Welt ist von dem Einen Gott, in dreieiniger Gemeinschaft,
erschaffen. Der Kosmos ist durch die treibende Kraft des Einen
durch die Pluralitit der Personen errichtet. Die Kreatur ist in dieser
Einheit erbaut. Ursprung und Ziel dieser Schiépfung ist die alles
umspannende gottliche Einheit als Katholizitédt, das heillt die Ein-
heit der Menschen mit Gott, zur Gemeinschaft mit ihm geschaffen
und ihm in Freiheit gegeniiberstehend. Aber die Welt, die als eins
von dem KEinen dreieinigen Gott geschaffen ist, ist eins im Siinden-
fall, und durch die Siinde eines Menschen in eine negative Einheit
versetzt und darin von Gott bewahrt. Die Einheit der Schépfung
wird durch die zerstorende Kraft der Stinde zur Existenz unter dem
unpersonlichen Gesetz umgewandelt, das sie aber in dieser Lage
unaufhorlich an die verlorene Gemeinschaft mit Gott erinnert und
auf ihre Wiederherstellung hinweist.

3. Die Katholizitit der Erfullung und Vollendung

Wir haben festgestellt, dal3 wir eine echte christliche Deutung der
gefallenen Schopfung nur geben konnen, wenn wir von ihrer Er-
fullung in Christo ausgehen. Das Gesetz zwingt uns, den Siindenfall
der Kretaur ernst zu nehmen und nur von seiner Erfiillung her die
qualitative Bedeutung von Gottes Schaffen zu begreifen zu suchen.
Aber gleichzeitig wissen wir, daB} sie mit der Katholizitdt der Kirche
gleichbedeutend ist, weil die Erfiillung kein zeitbegrenztes Ereignis,
sondern ein fortgesetztes Werden ist, das sich in der Kirche, dem
charismatischen Ort der Gnade Gottes, vollzieht. Wenn wir von
Erfiillung und Erlésung sprechen, miissen wir unbedingt auch die
Vollendung einbeziehen, weil Gott, der Schopfer und Erloser, darauf
ausgeht, den Menschen durch das Leben in der Kirche — der ka-
tholischen Energie der gottlichen Dreieinigkeit in unserer Zeit — in
die Fiille der Wahrheit und volle Gemeinschaft mit ihm selbst zu-
riickzufiihren.



272 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit

a) Die Inkarnation als Erfiillung der Schopfung

Die Fleischwerdung des Wortes Gottes ist zunéachst die Offen-
barung der echten Gemeinschaft zwischen Schépfer und Geschopf.
Auller der Versohnung des Menschen mit Gott durch die Inkarna-
tion Christi bedeutet sie die Erfiilllung der inneren Beziehung des
Schépfers mit seiner Kreatur. In Christo wird die ganze Kreatur —
Leib und Geist — von Gott angenommen, bestéatigt und bejaht. Das
Wort Gottes bedeutet keine Vergeistigung der Natur, keine Ab-
lehnung der materiellen Wirklichkeit des Kosmos, sondern die An-
nahme der ganzen Kreatur als in Christo geschaffen und erfiillt.
In der christlichen Theologie sind Doketismus und Dialektik zwi-
schen Gott, menschlicher Kreatur und materieller Natur ausge-
schlossen. Die Inkarnation Christi hat einen tiefen katholischen
Sinn, ehe sie zur Rechtfertigungslehre wird. Sie bedeutet nicht nur,
dall das Ganze, «was im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare
und Unsichtbare... in ihm und durch ihn geschaffen ist» (Kol. 1, 16),
sondern auch, dafl Gott in seinem Wort mitten in dieser natiirlichen
und materiellen Welt in einem bestimmten Augenblick unserer Zeit
es so gefiigt hat, «dal} es ausgefiihrt wiirde, da die Zeit erfiillet war,
auf daf} alle Dinge zusammengefal3t wiirden in Christo» (Eph. 1, 10).
Die Inkarnation weist auf die doppelte Bedeutung der Erfiillung
hin: Die Wahl eines bestimmten historischen Augenblicks unserer
Zeit durch Gott fiir die Fleischwerdung: «als die Zeit erfiillet war»
(Gal. 4, 4), und die Wiederbringung aller Dinge (Recapitulatio,
Anakephalaiosis) in Christo zu dieser Zeit in seiner Gemeinde, welche
ist sein Leib.

Wir konnen daher sagen, daf} diese Erfiillung der Schopfung inso-
fern eine Offenbarung der «Ktisis» ist: 1) als der geschaffene Mensch
nur in Gemeinschaft mit Gott existieren kann; 2) als die Schépfung
in ihrem geistlich-leiblichen Wesen zu einer positiven Beziehung mit
Gott zuriickgefiihrt wird; 3) als die ganze Kreatur mit dem Men-
schen aus der Sklaverei des Gesetzes zur Freiheit der Kinder Gottes
berufen wird; und 4) als alles wieder einen neuen, vollen Sinn be-
kommt, den Gott vor dem Siindenfall durch seine Gemeinschaft
aller Kreatur gegeben hatte.

Erfillung durch die Inkarnation bedeutet also, dal die Ge-
schichte dieser Welt, die menschliche Wirklichkeit, unsere Zeit und
materielle Natur von Gott ihrem Schopfer gesegnet und wieder-



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdit 273

angenommen wird, und daf} durch seine Heilstat die ganze Schopfung
im Herzen des erlosten Menschen ihren Ursprung, den Sinn ihres
Seins und ihr Ende und Ziel erkennt.

b) Die Inkarnation als die Erlésung der Schépfung

Diese Erfiillung darf nun nicht unabhéngig von der Siindigkeit
des Menschen betrachtet werden. Es scheint gefihrlich, die Ka-
tholizitdtsauffassung der Erfiillung der Schopfung in Christo — das
heit die Inkarnation als die Perfectio creationis, als die letzte
Phase des gottlichen Schopfungsaktes — so stark zu betonen, ohne
gleichzeitig den Siindenfall und die Notwendigkeit der Erlosung als
Voraussetzung fiir die Inkarnation mitzubetrachten. Die Frage, ob
Christus auch ohne den Siindenfall Fleisch geworden wire, um die
Schopfung zu erfiillen, scheint eine blof3e Hypothese fiir ein theo-
logisches, akademisches und spekulatives Gesprach. Das biblische
Zeugnis dagegen und unsere existentielle Lage als siindige, zur gott-
lichen Gnade berufene und in der Gnade seines Sohnes lebende Men-
schen weist uns auf die Tatsache hin, daBl wir den Katholizitats-
gedanken der Erfiillung immer von der Notwendigkeit unserer Er-
I6sung her zu verstehen haben. Die Katholizitdt der Erfillung setzt
von uns aus die oben beschriebene Katholizitit des Siindenfalls
voraus — ob es von Gott her anders sein konnte, bleibt eine Hypo-
these!. Wir konnen die Erfiillung und Wiederbringung aller Dinge
(Anakephalaiosis), wie sie in den ersten Kapiteln des Kolosser- und
Epheserbriefes beschrieben sind, nur von dem Bild her betrachten,
das uns Rom. 8, 19-22 gibt: «das dngstliche Harren der Kreatur
wartet auf die Offenbarung der Kinder Gottes... und wird frei von
dem Dienst des verginglichen Wesens zu der herrlichen Freiheit
der Kinder Gottes, denn wir wissen, dall alle Kreatur sehnt sich
mit uns und dngstet sich noch immerdar» (siehe auch Eph. 2, 11-15).

Der Mensch kommt zu dieser Erfiillung nur durch eine véllige
Sinnesdinderung, eine Wandlung seines Lebens, eine radikale per-
sonliche Entscheidung, eine echte Bulle (Metanoia). Diese Antwort
wird vom Menschen gefordert als sein bescheidener Anteil am Werk

11 G. Florovsky, Cur Deus Homo. The Motive of Incarnation: Honorary
volume for H. Alivisatos (Athens 1958), S. 70-79. Hier sieht der Autor diese
Deutung der Inkarnation als legitim und méglich an, obwohl er auch von
einer Hypothese und einem «Theologoumenon» spricht.

18



274 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit

der Versohnung, seine Fahigkeit, die ihm von seinem angekrankten
Imago Dei geblieben ist. Die Inkarnation schlie3t andrerseits nicht
nur Fleischwerdung, sondern auch Kreuz und Auferstehung ein.
Zusammen stellen diese einen Bullruf an den Menschen dar. Die
Bulle oder Metanoia zeigt, dafl das kosmische Ereignis der Inkarna-
tion fiir den Menschen eines direkten Ankniipfungspunktes bedarf,
der durch seinen Fall und seine Siinde gegeben ist, und daB der
Weg zu dieser katholischen Erfiillung der Schépfung in Christo
nur durch eine katholische Metanoia, das hei3t Bulle des ganzen
Menschen als bestimmter Person zu einer bestimmten Zeit, moglich
ist. Diese Tatsache schlieit alle abstrakte, rein objektive Betrach-
tung und Bewunderung der Herrlichkeit Gottes in dieser ein fiir alle-
mal groBen Tat der Erfiilllung seiner Schopfung aus. Die Erfiillung
in Christo ist nicht nur eine historische Tatsache. Sie muf} hier und
jetzt ein Geschehen fiir uns werden, durch unsere «Metanoia» und
durch einen weiteren Akt des dreieinigen Gottes, das heil3t durch
die Vollendung seiner Erfiillung.

c) Erfillung und Vollendung

Der Versohnungs-Akt im biblischen Sinn beschridnkt sich nicht
auf das Ereignis von Inkarnation, Kreuz und Auferstehung, auch
nicht auf das ganze Leben Jesu. Das «ein fiir allemal» darf nicht so
verstanden werden, daf} alles fiir uns und mit uns vollendet worden
ist. Was am Kreuz vollendet ward, ist das Werk Christi als Dar-
bringung der menschlichen Natur seinem Vater gegeniiber. Aber
durch diese Tat sind wir noch nicht persénlich und alle miteinander
gleichzeitig hineingenommen. Unsere Erlosung ist wohl am Kreuz
vollendet und in der Auferstehung ein fiir allemal offenbart, aber
wir selbst sind noch nicht in diese Heilstat Gottes hineingenommen
und vollendet. Darum beginnt fir den Menschen der Haupt-Aspekt
seines In-Christo-Seins in einem dritten persénlichen Akt des drei-
einigen Gottes, der die Endphase in der Zeit und im Ereignis seines
Wirkens darstellt. Der Schopfungsakt ist noch nicht beendet. Die
Gnade Gottes kommt nicht nur in seiner Inkarnation zum Ausdruck,
sondern auch in der Vollendung seiner Schépfung, in der der Mensch
berufen ist, Gottes Mitarbeiter zu werden !2. Diese Endphase ist das

12 Basilius der Grofle spricht von einer werdenden Schopfung. Er unter-
scheidet zwischen mpokatapkTikiV, dnuoupyiknyv und Tehewtwkhv aitiav. Das



N. A. Nisstiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdt 275

Werk der dritten Person der Dreieinigkeit, die vom Vater ausgeht
und in der Zeit von Christus gesandt wird: dem Heiligen Geist.
Seine gottliche Hypostase wird in der menschlichen Existenz gegen-
seitig durch seine Energie als Akt der Vollendung der Schopfung
durch das Opfer Christi.

Man mul} aber zwischen zwei Zeitpunkten in Gottes Heilsplan
streng unterscheiden, um sie beide als eins zu erleben und zu ver-
stehen. Zwischen der Fleischwerdung, dem Opfer und dem Sieg
Christi iiber den Tod einerseits, und Pfingsten andrerseits, besteht
ein unendlicher Unterschied, der der Unterscheidung der drei Hy-
postasen der Dreieinigkeit entspricht, aber gleichzeitig das Einssein
der Dreieinigkeit schafft. Eine echt biblische Theologie muf} beides
streng betonen und zusammenhalten, denn personale Existenz be-
deutet, einer dhnlichen Person gegeniiber zu existieren, und gleich-
zeitig durch die Merkmale dieser besonderen personalen Existenz
die vollkommene Gemeinschaft mit dem Gegeniiber zu erlangen und
zu verwirklichen. Dies kommt auf absolute Weise im inneren Leben
der Heiligen Dreieinigkeit zum Ausdruck. Christus ist eins mit dem
Vater, indem er als vollkommen andere Person in seiner gottmensch-
lichen Hypostase in unserer Zeit Fleisch wird (Joh. 14, 17), und der
Heilige Geist ist der Geist der Wahrheit und wirkt als neue Person
auf neue Weise, aber er ist die Wahrheit, die in Christo Ereignis ge-
worden ist, das heillt die Gemeinschaft Gottes mit den Menschen,
und deswegen wirkt er die Einheit mit Christo und dem Vater 13,

Der Unterschied zwischen Erfiillung und Vollendung als Voraus-
setzung der neuen und endgiiltigen Verwirklichung des neuen Eins-
seins als die «kaine Ktisis», die neue Schopfung,ist unser Haupt-
anliegen, wenn wir das «Telos», das Ziel und Ende der qualitativen
Katholizitdt zu erleben und verstehen suchen. Was in der Inkarna-
tion erfiillt ward, wird jetzt an Pfingsten vollendet. Das bedeutet,
daB3 das, was dort ein fiir allemal geschehen ist, jetzt personlich
Gestalt annimmt und in der Zeit aktuell wird fir jedes Glied der
heit der Grund der Schépfung ist gleichbedeutend mit ihrem Ziel, mit
ihrer Vollendung, denn der Grund der Schopfung schlieBt 1) ihre Vor-
bereitung ein, in der alles bereits in Gottes Heilsplan beschlossen ist, ferner
2) den Schopfungsakt selbst und 3) die Erfullung der Schépfung (P. G. 32,
136).

13)‘ Gregorius von Nyssa zeigt, dal in Gottes Heilsplan die Herrlichkeit

der Dreieinigkeit allméhlich und dynamisch die ganze Kreatur durchdringt
und durchleuchtet (P. G. 36, 16).



276 N. A. Nissvotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitdit

neuen Gemeinschaft, die Christus in den Zwolfen erwédhlt hat, und
durch sie fiir jeden Einzelnen - fiir jeden, der durch seine person-
liche Existenz in Gemeinschaft mit den andern steht. Pfingsten hat
als Voraussetzung die neue gemeinsame Erwartung. Wie die siindi-
gen Menschen gemeinsam, aber als anonyme Masse, unter dem
Zuchtmeister des Gesetzes stehen, so warten die Erlosten gemein-
sam, aber als bestimmte, erwahlte, vollendete von Christus be-
rufene Gemeinde der erwihlten zwolf Apostel. Der Unterschied be-
steht in dem Ubergang von Moglichkeit zur Verwicklung, von Er-
fillung zur Vollendung, vom gemeinsamen Warten zu gemein-
samem Wirken. Er besteht in dem Ubergang von anonymer Masse
zur Gemeinschaft von Personen, denen Gott einen Namen gegeben
hat, und unter denen es keine qualitativen, sondern nur funk-
tionelle Unterschiede gibt. Es ist der Anbruch einer neuen Epoche,
in welcher der katholische Schopfungsakt Gottes als eine objektive
Realitat verwirklicht wird. Hier haben wir die Gemeinde, als die
unbegreifliche und doch objektiv sichtbare und unsichtbare Grofe,
als vollendete ungetrennte Einheit, die durch die von Christus Er-
wihlten in der Kraft des Heiligen Geistes verwirklicht wird.

Alles wird zu Pfingsten eins, durch die besondere personliche Er-
wéahlung Gottes. Die Katholizitéit als Kern und Kraft der Schopfung
Gottes ruht jetzt in dieser neuen Einheit, die ihren dynamischen
Hintergrund darstellt. Die in Christo zur Einheit Berufenen werden
jetzt durch den Heiligen Geist zum Leib Christi, dessen Haupt
Christus ist (Kol. 1, 18). Die Gemeinschaft zwischen Haupt und
Leib ist die zu Pfingsten geschehene Vollendung, ist das Werk des
Heiligen Geistes, der dieses Einssein kraft der Inkarnation, des
Kreuzes und der Auferstehung moglich macht. Die Glieder des
Leibes sind das neue personliche Gegeniiber Gottes, die in diese
Einheit als neues Ganzes eingegliedert werden. Dieses Ganze ist
keine rein quantitative Mehrzahl von (zufélligen) Personen, sondern
ein Ganzes, dem die Fiille der Gnade Christi durch den Heiligen
Geist geschenkt wird, und dies durch eine begrenzte Zahl von Per-
sonen, durch welche allein die neue Einheit weiterausgebreitet wird.
Die Katholizitdt im qualitativen Sinn wird durch die Apostolizitit
fortgesetzt, und auf der horizontalen Linie der Fiille garantiert und
bewahrt. Diese echt katholische Einheit der Kirche wird in der Welt
nicht in erster Linie durch ihre strukturelle, organisatorische Er-
scheinung offenbar, sondern durch die Fiille ihrer katholischen



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit 277

Vollendung, das heiB3t durch den sich nach tiberall hin ausbreitenden
mystischen Leib Christi. Der Kreis der Apostel gehtrt zum Funda-
ment der neuen Schépfung, der Kirche, als ein Zeugnis ihrer Fiille
auf dem Weg zu ihrer Vollendung am Ende der Zeit. Thre Apostolizi-
tdt ist nicht nur ein Zeugnis ihrer Erwihlung, sondern das Ergebnis
der Erfillung und Vollendung des Schopferaktes Gottes, durch
welchen in der Kraft des Heiligen Geistes die Einheit der Kirche
begriindet wird. Deswegen besteht das Wesen der EKinheit weder
in der Institution noch in der hierarchischen Struktur, sondern in
der sich dahinter bergenden Fiille der Heilstat des dreieinigen
Gottes.

Die Kirche ist in diesem Katholizitédtsbegriff keine Lehre, sie
1Bt sich durch keine Definition ausdriicken. Die Kirche ist charisma-
tisch, das bedeutet, sie lebf durch die Charismata und die Friichte
des Heiligen Geistes. Ihre Einheit ist das Zeichen ihrer Fiille, das
heif}t sie ist die Einheit des in ihr wohnenden dreieinigen Gottes.
Das Wesen dieser Einheit ist gleichbedeutend mit der fortgesetzten
realen Gegenwart der Gemeinschaft Gottes mit den Menschen. Diese
Einheit ist weder eine lehrméflige noch eine theologische, sondern
eine eucharistische Einheit. Alles kreist um dieses Zentrum, wie die
ganze Geschichte um das Ereignis der Inkarnation kreist. Alles hat
einen Sinn, in dieser einen Kirche, da alles eucharistisch ist. Die
Institution und das Amt verfiigen nicht iiber das Wesen der Kirche,
sondern ergeben sich aus der eucharistischen Gemeinschaft, der sie
dienen. In der personalen Fiille (Pleroma) der Kirche, die in diesem
eucharistischen Zentrum erlebt, offenbart und bewahrt wird, gibt
es keine ontologisch-qualitativen Unterschiede. Kirchenvolk und
Priester sind eins, und die Vollmacht ist auf diese pleromatische,
charismatische Einheit gegriindet, die v6llig von der Eucharistie
abhingig ist%. Es gibt kein Bischofsamt aullerhalb dieser Gemein-
schaft des Leibes (Christi). Man wird nicht den Bischofen unterstellt,
sondern man erlebt in ihrem eucharistischen Dienst (Leitourgia und
Diakonia) die Fiille der Katholizitidt der Offenbarung Gottes und die
Einheit ihrer Apostolizitét!®. In diesem Pleroma aller im Dienst der

14 «Kine echte Eucharistie ist die, die vom Bischof oder von einem von
ihm Bevollméchtigten gehalten wird. Wo der Bischof ist, dort ist das wAfdo¢
(das Volk und die Fiille), als ob es Christus selbst wire, dort ist die katho-
lische Kirche», Ign. Smyrn. 8, 2.

15 P. Evdokimov schreibt: ¢«Die Unterwerfung unter den Episkopat ist



278 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit

Eucharistie, ohne personliche Auszeichnung Einzelner, kommt die
Tiefe der Einheit zum Ausdruck, ndmlich in der Leitourgia der zu
diesem Dienst ausgesonderten und geweihten Personen. Der Kreis
der Apostel ist die ein fiir allemal abgeschlossene konkrete charisma-
tische Einheit, in welcher die eucharistische Funktion der ganzen
Gemeinschaft die besondere Funktion des dazu ausgesonderten Kin-
zelnen begrenzt. Beide zusammen bewahren die echte Katholizitét.

Die qualitative Katholizitdt als Erfiilllung und Vollendung von
Gottes Schopferakt erkennt unter den Bischéfen keinem eine quali-
tativ verschiedene persdnliche Vollmacht zu, verwirft aber auch
nicht die besondere Erwihlung (Aussonderung) des Kollegiums der
Bischofe, die durch ihr geistliches Amt eins sind. Nur in diesem Sinn
kann die Kirche als katholisch die ganze Offenbarung Gottes dem
ganzen erlosten Kosmos weitergeben. Thr Einheitsprinzip und ihre
Kraft kommen, entsprechend der Fiille von Gottes Schopferakt,
nur im Consensus der ganzen Kirche zum Ausdruck, der hoher als
alle Konzilien, Synoden und Theologien steht. Dieser Consensus
(syneidesis) ist nichts Ungewisses, keine Utopie oder Phantasie,
sondern er stellt die Fiille des Lebens der Kirche durch die Jahr-
hunderte dar: die Verwirklichung der Gegenwart Christi in der
Eucharistie, deren fortgesetztes Geschehen, garantiert durch die
Gegenwart der Bischofe und ihres liturgischen Amtes, diese Einheit
starker als alle Bekenntnisse im Leben der Kirche bewahrt, und
an welcher alle Christen gemeinsam teilhaben.

In dieser vollendeten Katholizitidt lebt die Kirche in der Zeit und
in der Hwigkeit und wartet auf die Endzeit, die Fiille ihrer Fiille,
wenn Christus wiedererscheinen wird in seiner Herrlichkeit. Dort
wird ihre Fiille erfiillt, und Christus wird dem Vater untertan wer-
den, auf dall Gott sei alles in allem (1. Kor. 15, 28). Dort erreicht
die qualitative Katholizitdt ihr endgiiltiges Pleroma als absolut
verwirklichtes Einssein in vollkommener Gemeinschaft mit Gott.
Dieses Ende wird den Beginn der Schopfung als katholisch und
identisch mit Gottes Kirche offenbaren — nicht als einen Gedanken
des Schopfers, sondern als das Wesen seines Schopferaktes. Denn
Gott schafft nur aus Gemeinschaft und in der Fille seiner Liebe,
durch die Gemeinschaft der drei Hypostasen; er schafft darum zur
Gemeinschaft mit seinem Geschopf, in der absoluten Einheit des

keine formelle Bedingung, sondern der unwiderstehliche Ausdruck der Liebe
zur Einheit», L’Orthodoxie (1960), S. 160.



N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitcit 279

Alls in Einem, dem Leib seines Sohnes, der im Heiligen Geist und
in der Kirche fortgesetzt verwirklicht und vollendet wird.

Wegen der starken Betonung der direkten Beziehung oder viel-
mehr Gemeinschaft zwischen dem Schopfer und dem Menschen
wird ein westlicher Leser leicht einwenden, daBl hier jede Distanz
beseitigt sei. Dazu mdochte ich an einen Grundsatz der ostlich-
orthodoxen Theologie erinnern: die Distanz entsteht nicht durch
Gottes Handeln in der Inkarnation und der AusgieBung des Heiligen
Geistes, sondern im siindigen Menschen, denn im Akt Gottes «ist
keine Verinderung noch Wechsel des Lichts und der Finsternis»
(Jak. 1, 17). Die qualitative Bedeutung der Katholizitdt beruht auf
dieser These. Darum bleibt die Herrschaft Gottes im Akt der In-
karnation vollkommen unantastbar und bewahrt die qualitative
Prioritdt des Aktes Gottes, an dem der Mensch durch seine freie
Entscheidung in der Kraft des Heiligen Geistes immer teilzuhaben
strebt. Deswegen darf man nicht von einer Dialektik im Wesen oder
im Akt Gottes sprechen, wenn man von der Katholizitdt seiner
Offenbarung spricht. Die Humanitdt Christi schafft keine Distanz
zwischen Gott und dem Menschen, sondern bestétigt die innere Zu-
sammengehorigkeit der zwei Naturen. Die Dialektik wird erst offen-
bart in dem Versuch des Menschen, an diesem Pleroma teilzuhaben,
das ihm von Gott angeboten wird. Und deswegen versuchte ich in
diesem Artikel, die Bulle als die Basis des menschlichen Versuchs,
an der Gemeinschaft mit Gott teilzuhaben, als einzig mogliche Ant-
wort auf den vollkommenen Akt Gottes zu schildern 6.

AuBerdem wird man vielleicht einwenden, dal} eine solche Dar-
stellung des Themas durch die Vollendung der Schépfung am Ende
der Zeit zur Apokatastasis-Lehre fiihren kann. Hier muf} ich daran
erinnern, dal} sich die qualitative Katholizitdt auf keinen Fall mit
dem sentimentalen Liebesverstindnis des Wesens Gottes identifi-
zieren laBt, sondern nur mit der Liebe, die auch als die Gerechtig-

168 Deswegen ist die Kirche als katholisch fiir die Orthodoxie beides: Sie
ist die unfehlbare Kirche, die nicht Bufle tut, weil «sie keinen Flecken oder
Runzel hat» (Eph. 5, 27); gleichzeitig umfallt sie alle Sunder, die in ihr unauf-
horlich Bulle tun missen.



280 N. A. Nissiotis, Die qualitative Bedeutung der Katholizitit

keit des richtenden Gottes zu verstehen ist. Andererseits setzt diese
qualitative Bedeutung der Katholizitdt die Freiheit des Menschen
gegeniiber dem Schopfer voraus. Diese Freiheit fordert am Ende
der Zeit das Endgericht des Schopfers iiber seine Kreatur. Das echte
Verstdndnis der Katholizitédt schlie§t die Vollendung der Schopfung
am Ende der Zeit ein, und das echte Verstandnis dieser Vollendung
umfafit das Endgericht.

N. A. Nissiotis, Bossey, Céligny (bet Genf).



	Die qualitative Bedeutung der Katholizität

