
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 4

Artikel: Der Glaube Tolstojs

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube Tolstojs

Man hat in den christlichen Kirchen vor der religiös-moralischen
Bedeutung Tolstojs lange die Augen verschlossen. Man hat ihn
gerne als den großen literarischen Dramatiker gefeiert, aber in seiner

Religionskritik und seiner Interpretation der Nachfolge Christi
war er den Kirchen offenbar zu unbequem. Man versuchte, ihn als

schwärmerisch, überspannt, krankhaft abzutun. Es ist wohl
bezeichnend, daß die Basler Universitätsbibliothek über 100 literarische

Schriften Tolstojs besitzt, daß aber die religiös-moralischen
Schriften überhaupt fehlen.

1. Ringen um Wahrheit und Liebe

Wir wollen versuchen, an Tolstoj als einen christlichen Denker
heranzutreten. Man hat ihn einen Anarchisten oder einen Panthei-
sten oder einen Evolutionisten, sogar einen Existentialisten
genannt; man hat allenthalben versucht, ihn mit einer bestimmten
Etikette zu lokalisieren und mundtot zu machen. Dagegen wollen
wir versuchen, ihn so zu verstehen, wie er wohl selbst verstanden
werden möchte: als einen um die christliche Wahrheit ringenden
Menschen, der von seiner Jugend an unter der ganzen Abscheulichkeit

der Kriege, Todesurteile, Ehescheidungen usw. gelitten hat,
und der beim totalen Versagen der Kirche zusehends eine Erneuerung

in der unvorstellbaren Not zustande zu bringen versuchte.
Schon in seiner frühen meisterhaften Novelle, Die Kosaken,

können wir spüren, wie sich Tolstojs Seele gegen das Verbrechen
des Krieges revoltiert. Er empfindet den ungeheuren Gegensatz
zwischen der Schönheit und Herrlichkeit der Schöpfung und dem
Tun des Menschen, das diese Schöpfung entehrt und mit Haß,
Trauer und Tod erfüllt. So hat sich Tolstoj sehr früh mit dem Leben
auseinandergesetzt. Er hat als die eigentliche Flamme der menschlichen

Existenz die Sehnsucht nach Liebe, Frieden, Glück erkannt,
zu gleicher Zeit aber konstatiert, daß Haß und Gewalt, Eigenliebe
und Grausamkeit das gesellschaftliche Leben beherrschen.

Tolstoj suchte die Wahrheit über das Leben zu entschleiern und
fand auch die Kraft, diese Wahrheit in seinen dramatischen Werken,
wie Krieg und Frieden, Anna Karenina, Auferstehung, in den Volks-



250 H. van Oyen, Der Glaube Tolstojs

erzählungen usw. zu schildern, so wie es in der Weltliteratur kaum
je geschehen ist. Aber immer mehr wandte er sich auch der anderen
Frage zu: wie diese große Not nun auch zu überwinden sei, wo das

Geheimnis liege, um den Menschen aus der Umklammerung von
Gewalt und Haß zu befreien. So suchte er zusehends nicht nur die
Wahrheit als ein Aufgedecktwerden der Wirklichkeit, sondern auch
die Wahrheit als Direktive für die Gesundung dieser Wirklichkeit,
nach der Diagnose suchte er auch eine Therapie. Diese fand er eben
nicht in der Kirche. Sie verwirklichte die Liebe nicht, sondern gab
sich alle Mühe, ein großes Denksystem über Trinität, Christi
Naturen, stellvertretendes Leiden und Auferstehung zu errichten, wobei

die eigentliche Frage nach der konkreten Verwirklichung der

Nachfolge Christi aufs fatalste durch eine totale Anpassung an die
Welt überspielt wurde. Er konnte darin nur eine Verkennung der
biblischen Botschaft sehen.

So entschloß sich Tolstoj, sehr zum Verdruß seiner Gattin, die
biblischen Sprachen zu studieren, um die Texte im Original
verstehen zu können. Mit der Hilfe eines Rabbiners versenkte er sich
in die ursprüngliche Bedeutung der Worte Jesu und entfaltete in
zahlreichen religiös-moralischen Schriften während der zweiten
Hälfte seines Lebens eine Auslegung des Neuen Testamentes, die
sich in vielerlei Hinsicht mit den neuesten Erkenntnissen auf diesem
Gebiete deckt.

2. Das alte und das neue Gesetz

Das Resultat dieser biblischen Studien war, daß Tolstoj sich
immer mehr von den Dogmen der orthodoxen Kirche entfernte (Kritik
der dogmatischen Theologie, 1-2; Mein Glaube; Meine Beichte;
Das Königreich Gottes ist in Euch; Über das Leben usw.). Er
konstatierte, daß die Kirche große metaphysische Gebäude errichtet
über Sachen, die man bloß glauben kann, während die Verwirklichung

der Gebote sie kalt läßt. Bei diesem Glauben jedoch wird
der Vernunft viel Gewalt angetan, denn man kann unmöglich die
kirchlichen Lehren mit der Vernunft erfassen. Tolstoj entdeckt nun,
daß es sich mit den Geboten Christi keineswegs so verhält. Es trifft
ihn die große rationale Klarheit und Folgerichtigkeit dieser

Weisungen, und er kann mit dem Verfasser des 3. Joh.-Briefes sagen:
seine Gebote sind nicht schwer. Wie kommt Tolstoj nun dazu, dies



H. van Oyen, Der Glaube Tolstojs 251

so zu behaupten, während die übrige Christenheit zu allen Zeiten
gerade die Unausführbarkeit der Gebote Jesu dargetan hat

Tolstoj vernimmt als das zentrale Gebot Jesu das Wort: widerstehet

dem Bösen nicht. Das Leben Christi selbst ist über die ganze
Linie nach diesem Worte ausgerichtet. Er verwirklicht damit ein
neues, göttliches Gesetz, das dem alten Gesetz, das von Gericht und
Strafe herkommt, zuwiderläuft. Tolstoj sieht sich veranlaßt, zwei
Gesetze scharf auseinanderzuhalten: einerseits das Gesetz der Welt,
das sich in Zwang, Strafe, sogar in Töten und Morden äußert, anderseits

das ewige Gesetz, wovon Christus sagt, er sei nun gekommen,
es zu erfüllen. Im Gegensatz zum mosaischen und römischen Gesetz,
das davon ausging, daß man dem Übel mit Gewalt entgegentreten
soll, sieht Jesus ein, daß man damit bloß das Übel vergrößert. Es

gibt nur einen Weg, das Übel zu verhindern - das ist, Böses mit
Gutem zu vergelten, allen ohne Unterschied. Die Menschheit hat
Tausende von Jahren versucht, sich das Übel mit neuem Übel vom
Leibe zu schaffen, aber es ist immer größer und schrecklicher
geworden. Nun sagt Christus: Tuet das, was ich sage und tue, und
ihr werdet erkennen, ob es die Wahrheit ist. Man wagt es aber nicht
zu tun, denn man müßte alle so hochgeschätzten Institutionen wie
Parlamente, Gerichte, Kasernen, Gefängnisse usw. aufheben; man
meint, die ganze Gesellschaft käme unweigerlich durcheinander, und
man wagt es nicht, einen Anfang zu machen. Man klammert sich

am Eigentum, an der Gewalt und an der Herrschaft des einen über
den anderen fest.

Tolstoj ahnt in der Lehre Christi das ursprüngliche Schöpfungsgesetz

Gottes mit dem Menschen, und er sieht es noch am ehesten
bewahrt beim einfachen, schlichten Bauerntum. Hier kann jeder sich
mit seinesgleichen auseinandersetzen, ohne Standesvorurteile und
gemeinschaftszerstörende Abgrenzungen. Hier waltet die Arbeit
der Hände und sind sich die Menschen noch gleich. Je höher und
vermöglicher die Menschen jedoch werden, in desto engere Käfige
werden sie eingesperrt, sie wollen mit anderen, die nicht so hoch
sind, nichts zu tun haben oder behandeln sie als ihre Sklaven. Das
natürliche Gut der Arbeit wird verkannt. So sieht Tolstoj klar, daß

man wieder zu diesem einfachen Lebensgesetz als einem göttlichen
Gesetz, einer Lex divina, zurückkehren muß. Tiefer und religiöser
als Rousseau ruft Tolstoj der Menschheit ein «zurück zur Natur» zu.
Er findet dieses ewige Gesetz in der Bergpredigt ausgesprochen. Dort



252 H. van Oyen, Der Glaube Tolstoji

wird von uns der einfache, schlichte Gehorsam gefordert, dem Übel
nicht mit Übel zu widerstehen, sondern Liebe zu erweisen und
unsere Vernunft so walten zu lassen, daß wir miteinander in Frieden
auskommen. Damit gestalten wir das «natürliche» Leben, wie es
Christus auch auf Grund der Geschöpflichkeit des Menschen gewollt
und gelebt hat.

Dabei ist alles metaphysische Spekulieren eine bloße
Müßiggängerei, die zu nichts führt. Schön hat Tolstoj in einem Brief
(5. Dezember 1883) an seinen Freund Tschertkow Handeln aus dem
Gehorsam und gläubige Spekulation einander gegenübergestellt. Es
handelt sich um die Frage, wie wir die Auferstehung Christi
verstehen müssen, und dazu sagt Tolstoj1 :

«Für einen Jünger Christi gibt es so viel Unmittelbares, Unaufschiebbares...
Dinge von so ungeheurer Wichtigkeit, daß er mit jenen Fragen sich zu beschäftigen

keine Zeit hat. Es ist wie mit einem guten Arbeiter, der sich gewiß nicht
für alle Einzelheiten des Lebens interessieren wird, das sein Herr führt, während
der faule Arbeiter in der Küche herumschnüffelt und zu erfahren sucht, wie
viele Kinder der Herr hat, was er ißt und wie er sich kleidet. Und wie es

sich von selbst versteht, erfährt er doch nicht das Rechte, und auch die Arbeit
wird nicht gemacht. Wichtig ist nur, daß man Ihn als Herrn erkennt und
daß man weiß, was er von uns verlangt, aber was er selbst ist und wie er
lebt, werde ich nie erfahren, weil ich nicht seines gleichen bin, denn ich bin
der Arbeiter, nicht der Herr. »1

So versucht Tolstoj, für das Geheimnis des Lebens offen zu werden

im konkreten Gehorsam und im Handeln, für ein Leben, das

uns allerdings nicht (wie die existentialistischen Deuter Tolstojs
meinen) als eine zufällige Seinsform umschließt, sondern als eine

von Gott gegebene Aufgabe, als ein Gebot, das uns in Christus in
aller Klarheit an den Tag tritt.

Es handelt sich für ihn namentlich um fünf Gebote, die als Grundlage

der Bergpredigt von besonderer Bedeutung sind. Es sind :

du sollst nicht zürnen mit deinem Bruder;
du sollst nicht scheiden von deinem Weibe ;

du sollst niemandem einen Eid leisten ;

du sollst dem Übel nicht widerstehen ;

du sollst alle Menschen lieben, auch diejenigen, die nicht deine
Volksgenossen sind.

1 L. N. Tolstoj, Briefe an seinen Freund Wladimir Tschertkow üb. von
L. und D. Berndl (1950), S. 6ff.



H. van Oyen, Der Glaube Tolstojs 253

Wir können die Tolstojsche Auslegung dieser verschiedenen
Gebote hier nicht genau verfolgen. Auf jeden Fall läßt sich feststellen,
daß diese Auslegung in der grundlegenden philologischen Forschung
oft sehr stichhaltig ist und daß sie, wie unbequem es der Kirche auch
sein mag, durchaus den Intentionen Christi entspricht. Ich erwähne
zwei Beispiele:

1 Beim vergleichenden Studium der Bergpredigt und der Mischna
hat sich herausgestellt, daß es sich in den Fällen, die in Matth. 5,

38-42 erwähnt werden (Schlag auf den Backen, Wegnehmen des

Rockes, einen Menschen zwingen, ein Stück des Weges mitzugehen),
um Beispiele des Zivilrechtes handelt, in denen man durchaus
berechtigt war, den Schuldigen zu verklagen. Jesus gibt die Weisung,
das gerade nicht zu tun. Der bekannte Ausleger der Bergpredigt,
Karl Bornhäuser, weist auf diese Beziehungen zwischen Mischna
und Bergpredigt als eine von ihm gemachte Entdeckung hin und
behauptet dann: «ein Mann wie der GrafTolstoj sei bloß auf Grund
einer von keiner Sachkenntnis getrübten Deutung des Wortes 'ihr
sollt dem Übel nicht widerstehen' im Namen Jesu gegen den Krieg
zu Felde gezogen»2. Diese Behauptung ist deshalb grotesk, weil
Tolstoj gerade in seinem Buch Mein Glaube an Hand der jüdischen
Überlieferung in Einzelheiten aufzeigt, wie sehr die erwähnten
Stellen der Bergpredigt mit bestimmten Sitten des jüdischen
zivilrechtlichen Verfahrens zu tun hatten, wobei sich also herausstellt,
daß Tolstoj 50 Jahre vor Bornhäuser um die Beziehungen wußte
und dieser von den Leistungen Tolstojs in Wirklichkeit keine

Ahnung hatte. Worauf es in der Tat Tolstoj ankommt, ist, daß Jesus
dieses ewige Einander vor den Richter zerren, diesen Krieg im kleinen

ablehnt. Das ist eine Beurteilung übrigens, die sich vollständig
mit der paulinischen Ausführung in 1. Kor. 6, 1-11 deckt, wo solche

Handlungen in der christlichen Gemeinde als verpönt betrachtet
werden. So umschreibt Tolstoj das biblische Wort «Ich aber sage
euch, daß ihr dem Bösen nicht widerstehen sollt» folgendermaßen:
«Ihr meine Jünger sollt auch dem Bösen, d. h. jedem gegenüber, auf
die Erzwingung des Schadenersatzes durch gerichtliche Klage
verzichten, nicht bloß dem Parteigenossen gegenüber, wie es die
pharisäischen Schriftgelehrten in seiner Geltung beschränkten.» Daß

Tolstoj bloß auf Grund dieses Textes den Krieg abgelehnt habe,
2 Zu Bornhäusers Auslegung von Tolstoi : W. Sikken, Het compromis

(1937), 109 ff.



254 H. van Oyen, Der Glaube Tolstojs

stimmt gewiß nicht. Er dient ihm bloß als Schlüssel, der ihm zur
ganzen Verkündigung Jesu den Zugang verschafft. Er meint, alles
Töten, Morden, Sichbekriegen sei auf Grund der Verkündigung Jesu
ausgeschlossen. Der Geist des Evangeliums lehne jede Gewalt ab.

2) Auf Grund eingehender sprachlicher Vergleiche hat Tolstoj
feststellen können, daß der Text Matth. 7, 1 «Richtet nicht, damit
ihr nicht gerichtet werdet» nur dies bedeuten kann: Richtet nicht
mittels Gerichten, nehmet niemals teil an Gerichten. Tatsächlich
bedeutet das im Griechischen gebrauchte Verb nicht verleumden,
wie man den Text meistens auslegt, sondern «gerichtlich zur Strafe
verurteilen» oder hinrichten. Das vor den Richter ziehen und
aburteilen lassen wird also in der Bergpredigt als verpönt beurteilt.
Es läßt sich schwer leugnen, daß Tolstoj in treuer, sachgemäßer
Exegese den echten Sinn herausgehört hat.

Aus dem falschen Benehmen einzelner Bürger, die in Haß und
Gewalt gegeneinander leben, zieht Tolstoj die Folgerungen für das

Verhältnis der Staaten zueinander. Er meint, es sei sinnlos, nationale
Aufrüstung gegen nationale Aufrüstung zu stellen. Der Erfolg kann
bloß ein Wettkampf des Todes sein, wobei der übergroße Teil der
menschlichen Kräfte verschleudert wird. Tolstoj ist sich bewußt,
daß ihm die Entgegnung vorgehalten wird : wir würden nach deiner
Lehre einfach ins Chaos kommen, es ist unmöglich, hier konsequent
durchzuhalten. Seine Antwort lautet : Christus verlangt es von uns,
und an und für sich hält jeder die Lehre Christi für edel und gut.
Aber dann sollen wir diese auch verwirklichen. Warum tun wir es

nicht, wenn wir sie doch so edel finden Einfach weil wir Angst
haben, wir werden verlieren, was wir besitzen. Wir lieben die
Wirklichkeit, so wie sie ist, im Grunde doch zu sehr, trotz ihres Elendes,
trotz ihrer Kriege, ihrer Gewalttaten. Wir betrachten dieses weltliche

Leben dennoch als sehr wertvoll und möchten bloß nicht
riskieren, unseren Besitz, unser Eigentum in die Waagschale zu
stellen. Wir nehmen die Lieblosigkeit, Härte und Gewalt gegen
andere in Kauf, um unsere eigene, bequeme Existenz nicht zu
riskieren. Diese Lage hat Christus ohne Zweifel in aller Klarheit
gesehen, und indem er das echte, wahrhaftige Leben in seinen

Weisungen aufzeigt, gebietet er uns zu gleicher Zeit, das Wagnis auf
uns zu nehmen, die Schatten von uns zu werfen. Wir dürfen nicht
für uns selbst leben : es hat keinen Sinn, besonders weil der Tod uns
wartet, sagt Tolstoj. Der Tod wird diesen ganzen Eigennutzen im



H. vanOyen, Der Glaube Tolstojs 255

Nu zerstören, und was bleibt übrig Bloß das, was der Tod nicht
zerstören kann: der Sieg des Willens Gottes durch die Menschen,
die auf das Gebot der Liebe hören.

3. Die Nachfolge als leichte Last

Fassen wir das Vorhergehende zusammen, dann ist zu sagen:
Tolstoj gibt sich alle Mühe, die Wirklichkeit des Menschen
kennenzulernen, um diese Wirklichkeit mit dem neutestamentlichen Gebot
zu konfrontieren. Die grausame Wahrheit unseres menschlichen
Daseins kann nur durch die göttliche Liebe umgewandelt werden. Man
spricht gerne von der Erbsünde, die das alles verunmögliche.
Tolstoj widersetzt sich heftig dieser Lehre, denn damit macht man
es sich leicht, um das Wagnis nicht unternehmen zu müssen. Außerdem

behauptet dann die Kirche: im wahren christlichen Glauben
gebe es dann kein Elend, keine Sünde, keinen Tod mehr. Auch
damit zaubert man jedoch etwas vor, was nicht der Wirklichkeit
entspricht. Die Auferstehung ist keine Jenseitsangelegenheit, sie
kann bloß im konkreten Gehorsam am Gebot zur Wirklichkeit
werden. Tolstoj konstatiert: man zaubert etwas vor, was nicht ist,
und ignoriert damit, was ist.

In der Nachfolge, wie sie Tolstoj zeichnet, hat die Vernunft einen
wichtigen Platz. Er meint, die Lehre Christi sei über alles

vernünftig, deshalb muß es uns eher leicht fallen, auf diese Lehre zu
hören. Sehr eindrucksvoll unternimmt es Tolstoj, aufzuzeigen, daß
die Opfer, die die Nachfolge von uns verlangt, bedeutend geringer
sind als die Opfer, die die profane Welt von uns fordert. Das weltliche

Leben ist ein unendlich viel größeres Martyrium als das christliche:

in 18 Jahrhunderten hat es ungefähr 300000 Märtyrer um des

Glaubens willen gegeben, während allein im 19. Jahrhundert 30
Millionen Menschen dem Kriege zum Opfer gefallen sind. Und nun
bilden wir uns unglückseligerweise ein, diese Opfer seien eben
unvermeidlich, wie die vielen anderen Opfer, die das weltliche Leben uns
täglich abringt. Tolstoj sagt nun: diese Opfer werden im Dienst
Christi nicht mehr von uns verlangt, dagegen andere, deren Gewicht
leicht zu schätzen ist gegen die Bürde, die die Welt uns auferlegt.

Nun hat Tolstoj mit dieser Lehre keineswegs eine Theorie des

Sozialismus oder gar des Kommunismus geben wollen. Jede
theoretische Schematisierung der Revolution war ihm verhaßt. Eine



256 H. van Oyen, Der Glaube Tolstojs

solche würde nur mit eiserner Härte, nicht mit Liehe vorgehen
können, wie er richtig vorausgesehen hat. Er beanstandete auch den
ausgesprochenen Intellektualismus einer Theorie der Revolution
und des Kommunismus. Ein solcher Intellektualismus könne nur
den Terror hervorbringen, und man sei noch weiter vom Ziel
entfernt als vorher. Er schreibt am 3. August 1898 in seinem Tagebuch :

«Der Irrtum der Marxisten (sowohl wie der ganzen materialistischen
Schule) besteht darin, daß sie nicht einsehen, daß das Leben der Menschheit
vom Wachstum des Bewußtseins, der Entfaltung der Religion, einer immer
klarer werdenden, allgemeinen, alle Fragen befriedigenden Lebensauffassung
geleitet wird, und nicht von ökomomischen Ursachen. »

So kommt es Tolstoj auf die individuelle Glaubensentscheidung an,
auf den Gehorsam das Wagnis, das der einzelne Mensch im Glauben
als Lebensziel setzt. Aus dieser Sicht verstehen wir, daß man oft in
Tolstoj einen Vorgänger des existentiellen Denkens gesehen hat, weil
für ihn der Augenblick des Handelns im Leben des einzelnen
Menschen so entscheidend ist. Den Sinn des Lebens, den er in seiner
Schrift Über das Leben ausführlich dargelegt hat, sieht er in der
Selbstverleugnung. Er geht ausführlich auf die Vorliebe ein, die man
Erau und Kindern, der Kunst, der Wissenschaft, den Freunden
entgegenbringt. Er möchte diese Bevorzugung aber nicht mit dem
Wort Liebe bezeichnen, denn in dieser sogenannten Liebe äußern
sich nur Bedingungen, die das Wohl der eigenen Person pflegen.
Nun will Tolstoj den hohen Wert der Liebe zu Eltern und Kindern
keineswegs verkennen, er stellt sich jedoch auf den Standpunkt, daß
sie erst wirklich zu funktionieren fähig ist, wenn sie vom Wohl der
eigenen Persönlichkeit, von der Ichgebundenheit frei gemacht ist.
Das geschieht durch die Entsagung des eigenen Wohles. Er schreibt
in Über das Leben :

«Nicht mit der Liebe zum Vater, zum Sohne, zum Weibe, zu Freunden,
zu guten und lieben Menschen, wie man es gewöhnlich annimmt, entsagen
die Menschen ihrer Persönlichkeit, sondern nur mit der Erkenntnis der
Nichtigkeit des Daseins der Persönlichkeit, der Erkenntnis der Unmöglichkeit

ihres Wohles, und darum lernt der Mensch mit der Verleugnung des
Lebens der Persönlichkeit die wahre Liebe kennen und kann den Vater, den
Sohn, das Weib, die Kinder und die Freunde wahrhaft lieben. Die Liebe ist
die Bevorzugung anderer Wesen vor sich selbst - vor seiner tierischen
Persönlichkeit. »

Wenn wir also nicht mehr fortdauernd auf das eigene Wohl
ausgerichtet sind, werden wir frei für andere Menschen, es entsteht ein



H. van Oyen, Der Glaube Tolstojs 257

Wohlwollen für sie, wir fangen endlich an, den Sinn des Lebens zu
verstehen.

4. Tolstoj in seiner Zeit und Kultur

Es ist leicht, das ganze Anliegen des Glaubens Tolstojs bloß
geschichtlich zu betrachten und ihn als Kind seiner Zeit, als typischen
Russen, als ausgesprochenen Rationalisten, als fanatisch streberischen

Menschen, der zwar literarisch hochbegabt war, abzutun.
Gewiß beherrschten ihn sehr widerspruchsvolle Strömungen der Zeit.
Der Pessimismus Schopenhauers und der Evolutionsgedanke eines
Herbert Spencer waren ihm nicht fremd. Die letzte Periode seines
Lebens wurde immer weitabgewandter, immer nihilistischer der
Kultur gegenüber. Er, der in früheren Jahren das Lob der ehelichen
Liebe in flammenden Worten gepriesen hat, zeigt später bloß
Verachtung für die sinnlichen Freuden, für die Ansprüche der
Leidenschaften. Die Frau ist ihm jetzt ein verächtliches Wesen. So wütet
er immer radikaler gegen alle Kultur und meint, im Erkennen der
Wahrheit immer rücksichtsloser alle äußeren Formen des Besitzes,
der Konvention, der gesellschaftlichen Tradition über Bord werfen
zu müssen. Darin offenbart Tolstoj ein echt russisches, dem pan-
slawistischen Messianismus eigenes Pathos. Mit Recht sagt auch
Simon Frank in seiner Abhandlung über die russische Weltanschauung:

«Der russische Geist, sei es der religiöse Sucher und Wanderer
aus dem Volke, sei es Dostojewskij, Tolstoj oder Wladimir Solowjew,
sucht immer die 'Prawda', die Wahrheit, die ihm einerseits das
Leben erklärt und erleuchtet, und zugleich die Grundlage des

'echten', das heißt des gerechten Lebens bildet, wodurch das Leben
geheilt und gerettet werden kann. Es ist eigentlich die Wahrheit,
als 'das Licht, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt
kommt', die Wahrheit des Logos, wodurch die Kluft zwischen
Theorie und Praxis, zwischen Erkenntnis und lebendiger Gestaltung
von vornherein überwunden wird.» Diese Worte stimmen mit dem
Anliegen Tolstojs überein: er sucht die Prawda nach beiden Seiten:
Lebens-Analyse und -Therapie, und gelangt zu einer heilsgeschichtlichen

Deutung der Existenz, die eine Mischung von rational-moralistischen

Forderungen und emotional-nihilistischen Gefühlswerten
zu erkennen gibt. Daß er meint, im Namen des Evangeliums die
Gerichte ablehnen zu müssen, könnte man sich aus den unmenschlichen

Folterungen und Todesstrafen, die über die geringsten Ver-

17



258 H.vanOyen, Der Glaube Tolstoji

fehlungen in der damaligen Zeit verhängt wurden, noch erklären.
Tolstojs radikaler Pazifismus wird verständlich aus den entsetzlichen

Qualen, die er auf dem Schlachtfelde beobachtete und wo er
sich fragen mußte : Wozu all dieses sinnlose Töten und Morden

Aber die jeweiligen Verneinungen auf Grund des Evangeliums
reichen viel tiefer als ein bloßes Beeindrucktsein von den Qualen der
leidenden Menschheit, die sie sich selber antut. Tolstoj will dem
Kommen des Reiches Gottes vorausgreifen, in Ungeduld eine Welt
herbeizwingen, wie er sie sich träumt. Er ignoriert die Grenzen der

Wirklichkeit, um nur die Wahrheit zum Vorschein kommen zu
lassen, und geht daran zugrunde. Insofern ist seine Heilslehre von
einer tiefen Tragik erfaßt. Sie ist es, die schließlich zwischen Tolstoj
und der Kirche einen Abgrund aufgerissen hat. Man hat rückwärtsschauend

nur noch den kalten, nihilistischen Schematismus gesehen,
wie er etwa bei den von Tolstoj so großzügig unterstützten Dhouko-
bors in ihrem Terror und Gewalt um der Liebe willen zum Ausbruch
gekommen ist. Dadurch wurde leider Wesentliches bei Tolstoj
verdeckt, was wir aber heutzutage als Weisung aus seinen Werken
wieder vernehmen dürfen : die leidenschaftliche Bewegtheit um eine

neue Gemeinschaft zwischen den Menschen. Sie soll sich vom Worte
Jesu leiten lassen: widerstehet dem Bösen nicht, versuchet nicht
das Böse mit dem Bösen auszutreiben, sondern versucht, mit
Vertrauen, mit Liebe, mit Opfer einander zu begegnen, damit das Licht
scheine in der Finsternis.

Daß das Kommen des Reiches jedoch Gottes Sache ist und nicht
in unserer Hand liegt, ist die geistige Reserve, die wir täglich brauchen

und die es Tolstoj schwer fiel innezuhalten, eben weil er ein

Prophet des russischen Geistes war.
Hendrik van Oyen, Basel.


	Der Glaube Tolstojs

