Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 4

Artikel: Der Glaube Tolstojs

Autor: Oyen, Hendrik van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Glaube Tolstojs

Man hat in den christlichen Kirchen vor der religiés-moralischen
Bedeutung Tolstojs lange die Augen verschlossen. Man hat ihn
gerne als den groflen literarischen Dramatiker gefeiert, aber in sei-
ner Religionskritik und seiner Interpretation der Nachfolge Christi
war er den Kirchen offenbar zu unbequem. Man versuchte, ihn als
schwirmerisch, iiberspannt, krankhaft abzutun. Es ist wohl be-
zeichnend, dafl die Basler Universititsbibliothek tiber 100 litera-
rische Schriften Tolstojs besitzt, dafl aber die religiés-moralischen
Schriften iiberhaupt fehlen.

1. Ringen um Wahrheit und Liebe

Wir wollen versuchen, an Tolsto] als einen christlichen Denker
heranzutreten. Man hat ihn einen Anarchisten oder einen Panthei-
sten oder einen KEvolutionisten, sogar einen Kxistentialisten ge-
nannt; man hat allenthalben versucht, ihn mit einer bestimmten
Etikette zu lokalisieren und mundtot zu machen. Dagegen wollen
wir versuchen, ithn so zu verstehen, wie er wohl selbst verstanden
werden mochte: als einen um die christliche Wahrheit ringenden
Menschen, der von seiner Jugend an unter der ganzen Abscheulich-
keit der Kriege, Todesurteile, Ehescheidungen usw. gelitten hat,
und der beim totalen Versagen der Kirche zusehends eine Erneue-
rung in der unvorstellbaren Not zustande zu bringen versuchte,

Schon in seiner frithen meisterhaften Novelle, Die Kosaken,
konnen wir spiiren, wie sich Tolstojs Seele gegen das Verbrechen
des Krieges revoltiert. Er empfindet den ungeheuren Gegensatz
zwischen der Schonheit und Herrlichkeit der Schépfung und dem
Tun des Menschen, das diese Schopfung entehrt und mit Haf,
Trauer und Tod erfiillt. So hat sich Tolstoj sehr friih mit dem Leben
auseinandergesetzt. Er hat als die eigentliche Flamme der mensch-
lichen Existenz die Sehnsucht nach Liebe, Frieden, Gliick erkannt,
zu gleicher Zeit aber konstatiert, dal Hal und Gewalt, Eigenliebe
und Grausamkeit das gesellschaftliche Leben beherrschen.

Tolstoj suchte die Wahrheit iiber das Leben zu entschleiern und
fand auch die Kraft, diese Wahrheit in seinen dramatischen Werken,
wie Krieg und Frieden, Anna Karenina, Auferstehung, in den Volks-



250 H.,van Oyen, Der Glaube Tolstojs

erzihlungen usw. zu schildern, so wie es in der Weltliteratur kaum
je geschehen ist. Aber immer mehr wandte er sich auch der anderen
Frage zu: wie diese gro3e Not nun auch zu iiberwinden sei, wo das
Geheimnis liege, um den Menschen aus der Umklammerung von
Gewalt und HaB zu befreien. So suchte er zusehends nicht nur die
Wahrheit als ein Aufgedecktwerden der Wirklichkeit, sondern auch
die Wahrheit als Direktive fiir die Gesundung dieser Wirklichkeit,
nach der Diagnose suchte er auch eine Therapie. Diese fand er eben
nicht in der Kirche. Sie verwirklichte die Liebe nicht, sondern gab
sich alle Miihe, ein grofes Denksystem iiber Trinitdt, Christi Na-
turen, stellvertretendes Leiden und Auferstehung zu errichten, wo-
bei die eigentliche Frage nach der konkreten Verwirklichung der
Nachfolge Christi aufs fatalste durch eine totale Anpassung an die
Welt tiberspielt wurde. Er konnte darin nur eine Verkennung der
biblischen Botschaft sehen.

So entschlo3 sich Tolstoj, sehr zum Verdrull seiner Gattin, die
biblischen Sprachen zu studieren, um die Texte im Original ver-
stehen zu konnen. Mit der Hilfe eines Rabbiners versenkte er sich
in die urspriingliche Bedeutung der Worte Jesu und entfaltete in
zahlreichen religios-moralischen Schriften wadhrend der zweiten
Halfte seines Lebens eine Auslegung des Neuen Testamentes, die
sich in vielerlei Hinsicht mit den neuesten Erkenntnissen auf diesem
Gebiete deckt.

2. Das alte und das neue Gesetz

Das Resultat dieser biblischen Studien war, dafl Tolstoj sich im-
mer mehr von den Dogmen der orthodoxen Kirche entfernte (Kritik
der dogmatischen Theologie, 1-2; Mein Glaube; Meine Beichte;
Das Konigreich Gottes ist in Euch; Uber das Leben usw.). Er kon-
statierte, dafl die Kirche grolle metaphysische Gebdude errichtet
iiber Sachen, die man blo glauben kann, wihrend die Verwirk-
lichung der Gebote sie kalt 1a6t. Bei diesem Glauben jedoch wird
der Vernunft viel Gewalt angetan, denn man kann unmdglich die
kirchlichen Lehren mit der Vernunft erfassen. Tolstoj entdeckt nun,
daB es sich mit den Geboten Christi keineswegs so verhilt. Es trifft
ihn die groBe rationale Klarheit und Folgerichtigkeit dieser Wei-
sungen, und er kann mit dem Verfasser des 3. Joh.-Briefes sagen:
seine Gebote sind nicht schwer. Wie kommt Tolstoj nun dazu, dies



H.van Oyen, Der Glaube Tolstojs 251

so zu behaupten, wéhrend die iibrige Christenheit zu allen Zeiten
gerade die Unausfiihrbarkeit der Gebote Jesu dargetan hat ?

Tolstoj vernimmt als das zentrale Gebot Jesu das Wort: wider-
stehet dem Bdsen nicht. Das Leben Christi selbst ist iiber die ganze
Linie nach diesem Worte ausgerichtet. Er verwirklicht damit ein
neues, gottliches Gesetz, das dem alten Gesetz, das von Gericht und
Strafe herkommt, zuwiderlduft. Tolstoj sieht sich veranlafit, zwei
Gesetze scharf auseinanderzuhalten : einerseits das Gesetz der Welt,
das sich in Zwang, Strafe, sogar in T6ten und Morden dullert, ander-
seits das ewige Gesetz, wovon Christus sagt, er sei nun gekommen,
es zu erfiillen. Im Gegensatz zum mosaischen und romischen Gesetz,
das davon ausging, daB man dem Ubel mit Gewalt entgegentreten
soll, sieht Jesus ein, dal man damit bloB das Ubel vergroBert. Es
gibt nur einen Weg, das Ubel zu verhindern — das ist, Boses mit
Gutem zu vergelten, allen ohne Unterschied. Die Menschheit hat
Tausende von Jahren versucht, sich das Ubel mit neuem Ubel vom
Leibe zu schaffen, aber es ist immer grofler und schrecklicher ge-
worden. Nun sagt Christus: Tuet das, was ich sage und tue, und
ihr werdet erkennen, ob es die Wahrheit ist. Man wagt es aber nicht
zu tun, denn man miilte alle so hochgeschétzten Institutionen wie
Parlamente, Gerichte, Kasernen, Gefingnisse usw. aufheben; man
meint, die ganze Gesellschaft kime unweigerlich durcheinander, und
man wagt es nicht, einen Anfang zu machen. Man klammert sich
am Eigentum, an der Gewalt und an der Herrschaft des einen iiber
den anderen fest.

Tolstoj ahnt in der Lehre Christi das urspriingliche Schopfungs-
gesetz Gottes mit dem Menschen, und er sieht es noch am ehesten
bewahrt beim einfachen, schlichten Bauerntum. Hier kann jeder sich
mit seinesgleichen auseinandersetzen, ohne Standesvorurteile und
gemeinschaftszerstorende Abgrenzungen. Hier waltet die Arbeit
der Hinde und sind sich die Menschen noch gleich. Je hoher und
vermoglicher die Menschen jedoch werden, in desto engere Kifige
werden sie eingesperrt, sie wollen mit anderen, die nicht so hoch
sind, nichts zu tun haben oder behandeln sie als ihre Sklaven. Das
natiirliche Gut der Arbeit wird verkannt. So sieht Tolstoj klar, da3
man wieder zu diesem einfachen Lebensgesetz als einem gottlichen
Gesetz, einer Lex divina, zuriickkehren mufl. Tiefer und religioser
als Rousseau ruft Tolstoj der Menschheit ein «zuriick zur Natur» zu.
Er findet dieses ewige Gesetz in der Bergpredigt ausgesprochen. Dort



252 H.van Oyen, Der Glaube Tolstojs

wird von uns der einfache, schlichte Gehorsam gefordert, dem Ubel
nicht mit Ubel zu widerstehen, sondern Liebe zu erweisen und
unsere Vernunft so walten zu lassen, dal3 wir miteinander in Frieden
auskommen. Damit gestalten wir das «natiirliche» Leben, wie es
Christus auch auf Grund der Geschopflichkeit des Menschen gewollt
und gelebt hat.

Dabei ist alles metaphysische Spekulieren eine bloBe Miilig-
gidngerei, die zu nichts fihrt. Schon hat Tolstoj in einem Brief
(5. Dezember 1883) an seinen Freund Tschertkow Handeln aus dem
Gehorsam und gldubige Spekulation einander gegeniibergestellt. s
handelt sich um die Frage, wie wir die Auferstehung Christi ver-
stehen miissen, und dazu sagt Tolstoj!:

«Fiir einen Jiinger Christi gibt es so viel Unmittelbares, Unaufschiebbares...
Dinge von so ungeheurer Wichtigkeit, dall er mit jenen Fragen sich zu beschéf-
tigen keine Zeit hat. Es ist wie mit einem guten Arbeiter, der sich gewif} nicht
fur alle Einzelheiten des Lebens interessieren wird, das sein Herr fiithrt, wahrend
der faule Arbeiter in der Kiiche herumschnuffelt und zu erfahren sucht, wie
viele Kinder der Herr hat, was er i3t und wie er sich kleidet. Und wie es
sich von selbst versteht, erfihrt er doch nicht das Rechte, und auch die Arbeit
wird nicht gemacht. Wichtig ist nur, dal man Thn als Herrn erkennt und
dall man weil3, was er von uns verlangt, aber was er selbst ist und wie er

lebt, werde ich nie erfahren, weil ich nicht seines gleichen bin, denn ich bin
der Arbeiter, nicht der Herr.»?

So versucht Tolstoj, fiir das Geheimnis des Lebens offen zu wer-
den im konkreten Gehorsam und im Handeln, fiir ein Leben, das
uns allerdings nicht (wie die existentialistischen Deuter Tolstojs
meinen) als eine zufillige Seinsform umschlief3t, sondern als eine
von Gott gegebene Aufgabe, als ein Gebot, das uns in Christus in
aller Klarheit an den Tag tritt.

Es handelt sich fiir ihn namentlich um fiinf Gebote, die als Grund-
lage der Bergpredigt von besonderer Bedeutung sind. Es sind:

du sollst nicht ziirnen mit deinem Bruder;

du sollst nicht scheiden von deinem Weibe;

du sollst niemandem einen Eid leisten;

du sollst dem Ubel nicht widerstehen;

du sollst alle Menschen lieben, auch diejenigen, die nicht deine
Volksgenossen sind.

1 L. N. Tolstoj, Briefe an seinen Freund Wladimir Tschertkow ub. von
L. und D. Berndl (1950), S. 6ff.



H.van Oyen, Der Glaube Tolstojs 253

Wir konnen die Tolstojsche Auslegung dieser verschiedenen Ge-
bote hier nicht genau verfolgen. Auf jeden Fall 148t sich feststellen,
daf diese Auslegung in der grundlegenden philologischen Forschung
oft sehr stichhaltig ist und dal sie, wie unbequem es der Kirche auch
sein mag, durchaus den Intentionen Christi entspricht. Ich erwihne
zwei Beispiele:

1) Beim vergleichenden Studium der Bergpredigt und der Mischna
hat sich herausgestellt, daB es sich in den Fillen, die in Matth. 5,
38-42 erwdhnt werden (Schlag auf den Backen, Wegnehmen des
Rockes, einen Menschen zwingen, ein Stiick des Weges mitzugehen),
um Beispiele des Zivilrechtes handelt, in denen man durchaus be-
rechtigt war, den Schuldigen zu verklagen. Jesus gibt die Weisung,
das gerade nicht zu tun. Der bekannte Ausleger der Bergpredigt,
Karl Bornhéduser, weist auf diese Beziehungen zwischen Mischna
und Bergpredigt als eine von ihm gemachte Entdeckung hin und
behauptet dann: «ein Mann wie der Graf Tolstoj sei blof auf Grund
einer von keiner Sachkenntnis getriibten Deutung des Wortes ‘ihr
sollt dem Ubel nicht widerstehen’ im Namen Jesu gegen den Krieg
zu Felde gezogen»2. Diese Behauptung ist deshalb grotesk, weil
Tolstoj gerade in seinem Buch Mein Glaube an Hand der jiidischen
Uberlieferung in Einzelheiten aufzeigt, wie sehr die erwihnten
Stellen der Bergpredigt mit bestimmten Sitten des jidischen zivil-
rechtlichen Verfahrens zu tun hatten, wobei sich also herausstellt,
daB3 Tolstoj 50 Jahre vor Bornhiduser um die Beziehungen wullte
und dieser von den Leistungen Tolstojs in Wirklichkeit keine Ah-
nung hatte. Worauf es in der Tat Tolstoj ankommt, ist, dal} Jesus
dieses ewige Einander vor den Richter zerren, diesen Krieg im klei-
nen ablehnt. Das ist eine Beurteilung iibrigens, die sich vollstdndig
mit der paulinischen Ausfiihrung in 1. Kor. 6, 1-11 deckt, wo solche
Handlungen in der christlichen Gemeinde als verpdnt betrachtet
werden. So umschreibt Tolstoj das biblische Wort «Ich aber sage
euch, daf} ihr dem Bésen nicht widerstehen sollt» folgendermafien:
«Ihr meine Jiinger sollt auch dem Bosen, d. h. jedem gegeniiber, auf
die Erzwingung des Schadenersatzes durch gerichtliche Klage ver-
zichten, nicht blofl dem Parteigenossen gegeniiber, wie es die phari-
sdischen Schriftgelehrten in seiner Geltung beschrinkten.» Dal}
Tolstoj blo3 auf Grund dieses Textes den Krieg abgelehnt habe,

2 Zu Bornhdusers Auslegung von Tolstoj: W. Sikken, Het compromis
(1937), 109ff.



254 H.van Oyen, Der Glaube Tolstojs

stimmt gewill nicht. Er dient ihm blof3 als Schliissel, der ihm zur
ganzen Verkiindigung Jesu den Zugang verschafft. Er meint, alles
To6ten, Morden, Sichbekriegen sei auf Grund der Verkiindigung Jesu
ausgeschlossen. Der Geist des Evangeliums lehne jede Gewalt ab.

2) Auf Grund eingehender sprachlicher Vergleiche hat Tolstoj
feststellen konnen, dafl der Text Matth. 7, 1 «Richtet nicht, damit
ihr nicht gerichtet werdet» nur dies bedeuten kann: Richtet nicht
mittels Gerichten, nehmet niemals teil an Gerichten. Tatsachlich
bedeutet das im Griechischen gebrauchte Verb nicht verleumden,
wie man den Text meistens auslegt, sondern «gerichtlich zur Strafe
verurteilen» oder hinrichten. Das vor den Richter ziehen und ab-
urteilen lassen wird also in der Bergpredigt als verpont beurteilt.
Es laf3t sich schwer leugnen, dall Tolstoj in treuer, sachgeméler
Exegese den echten Sinn herausgehort hat.

Aus dem falschen Benehmen einzelner Biirger, die in Hal} und
Gewalt gegeneinander leben, zieht Tolstoj die Folgerungen fiir das
Verhéltnis der Staaten zueinander. Er meint, es sei sinnlos, nationale
Aufriistung gegen nationale Aufriistung zu stellen. Der Erfolg kann
blo3 ein Wettkampf des Todes sein, wobei der iibergrofle Teil der
menschlichen Krifte verschleudert wird. Tolstoj ist sich bewulit,
dafl ihm die Entgegnung vorgehalten wird: wir wiirden nach deiner
Lehre einfach ins Chaos kommen, es ist unmoglich, hier konsequent
durchzuhalten. Seine Antwort lautet: Christus verlangt es von uns,
und an und fiir sich hédlt jeder die Lehre Christi fiir edel und gut.
Aber dann sollen wir diese auch verwirklichen. Warum tun wir es
nicht, wenn wir sie doch so edel finden ? Einfach weil wir Angst
haben, wir werden verlieren, was wir besitzen. Wir lieben die Wirk-
lichkeit, so wie sie ist, im Grunde doch zu sehr, trotz ihres Elendes,
trotz ihrer Kriege, ihrer Gewalttaten. Wir betrachten dieses welt-
liche Leben dennoch als sehr wertvoll und md&chten blofl nicht
riskieren, unseren Besitz, unser Kigentum in die Waagschale zu
stellen. Wir nehmen die Lieblosigkeit, Harte und Gewalt gegen an-
dere in Kauf, um unsere eigene, bequeme Existenz nicht zu ris-
kieren. Diese Lage hat Christus ohne Zweifel in aller Klarheit ge-
sehen, und indem er das echte, wahrhaftige Leben in seinen Wei-
sungen aufzeigt, gebietet er uns zu gleicher Zeit, das Wagnis auf
uns zu nehmen, die Schatten von uns zu werfen. Wir diirfen nicht
fiir uns selbst leben: es hat keinen Sinn, besonders weil der Tod uns
wartet, sagt Tolstoj. Der Tod wird diesen ganzen Eigennutzen im



H.van Oyen, Der Glaube Tolstojs 255

Nu zerstoren, und was bleibt iibrig ? BloB das, was der Tod nicht
zerstoren kann: der Sieg des Willens Gottes durch die Menschen,
die auf das Gebot der Liebe héren.

3. Die Nachfolge als leichte Last

Fassen wir das Vorhergehende zusammen. dann ist zu sagen:
Tolstoj gibt sich alle Miithe, die Wirklichkeit des Menschen kennen-
zulernen, um diese Wirklichkeit mit dem neutestamentlichen Gebot
zu konfrontieren. Die grausame Wahrheit unseres menschlichen Da-
seins kann nur durch die géttliche Liebe umgewandelt werden. Man
spricht gerne von der Erbsiinde, die das alles verunmogliche.
Tolstoj widersetzt sich heftig dieser Lehre, denn damit macht man
es sich leicht, um das Wagnis nicht unternehmen zu miissen. Aufler-
dem behauptet dann die Kirche: im wahren christlichen Glauben
gebe es dann kein Elend, keine Siinde, keinen Tod mehr. Auch
damit zaubert man jedoch etwas vor, was nicht der Wirklichkeit
entspricht. Die Auferstehung ist keine Jenseitsangelegenheit, sie
kann blol im konkreten Gehorsam am Gebot zur Wirklichkeit
werden. Tolstoj konstatiert: man zaubert etwas vor, was nicht ist,
und ignoriert damit, was ist.

In der Nachfolge, wie sie Tolstoj zeichnet, hat die Vernunft einen
wichtigen Platz. Er meint, die Lehre Christi sei tiber alles ver-
ninftig, deshalb mul} es uns eher leicht fallen, auf diese Lehre zu
horen. Sehr eindrucksvoll unternimmt es Tolstoj, aufzuzeigen, daf3
die Opfer, die die Nachfolge von uns verlangt, bedeutend geringer
sind als die Opfer, die die profane Welt von uns fordert. Das welt-
liche Leben ist ein unendlich viel grofleres Martyrium als das christ-
liche: in 18 Jahrhunderten hat es ungefihr 300000 Martyrer um des
Glaubens willen gegeben, wihrend allein im 19. Jahrhundert 30 Mil-
lionen Menschen dem Kriege zum Opfer gefallen sind. Und nun
bilden wir uns ungliickseligerweise ein, diese Opfer seien eben unver-
meidlich, wie die vielen anderen Opfer, die das weltliche Leben uns
taglich abringt. Tolsto] sagt nun: diese Opfer werden im Dienst
Christi nicht mehr von uns verlangt, dagegen andere, deren Gewicht
leicht zu schiétzen ist gegen die Biirde, die die Welt uns auferlegt.

Nun hat Tolstoj mit dieser Lehre keineswegs eine Theorie des
Sozialismus oder gar des Kommunismus geben wollen. Jede theo-
retische Schematisierung der Revolution war ihm verhafBt. Eine



256 H.van Oyen, Der Glaube Tolstojs

solche wiirde nur mit eiserner Hérte, nicht mit Liebe vorgehen
konnen, wie er richtig vorausgesehen hat. Er beanstandete auch den
ausgesprochenen Intellektualismus einer Theorie der Revolution
und des Kommunismus. Ein solcher Intellektualismus kénne nur
den Terror hervorbringen, und man sei noch weiter vom Ziel ent-
fernt als vorher. Er schreibt am 3. August 1898 in seinem Tagebuch:

«Der Irrtum der Marxisten (sowohl wie der ganzen materialistischen
Schule) besteht darin, daf sie nicht einsehen, daf3 das Leben der Menschheit
vom Wachstum des BewuBtseins, der Entfaltung der Religion, einer immer

klarer werdenden, allgemeinen, alle Fragen befriedigenden Lebensauffassung
geleitet wird, und nicht von ékomomischen Ursachen.»

So kommt es Tolstoj auf die individuelle Glaubensentscheidung an,
auf den Gehorsam, das Wagnis, das der einzelne Mensch im Glauben
als Lebensziel setzt. Aus dieser Sicht verstehen wir, dafl man oft in
Tolstoj einen Vorginger des existentiellen Denkens gesehen hat, weil
fir ihn der Augenblick des Handelns im Leben des einzelnen Men-
schen so entscheidend ist. Den Sinn des Lebens, den er in seiner
Schrift Uber das Leben ausfiihrlich dargelegt hat, sieht er in der
Selbstverleugnung. Er geht ausfithrlich auf die Vorliebe ein, die man
Frau und Kindern, der Kunst, der Wissenschaft, den Freunden ent-
gegenbringt. Er mochte diese Bevorzugung aber nicht mit dem
Wort Liebe bezeichnen, denn in dieser sogenannten Liebe dufllern
sich nur Bedingungen, die das Wohl der eigenen Person pflegen.
Nun will Tolstoj den hohen Wert der Liebe zu Eltern und Kindern
keineswegs verkennen, er stellt sich jedoch auf den Standpunkt, daf3
sie erst wirklich zu funktionieren féhig ist, wenn sie vom Wohl der
eigenen Personlichkeit, von der Ichgebundenheit frei gemacht ist.
Das geschieht durch die Entsagung des eigenen Wohles. Er schreibt
in Uber das Leben:

«Nicht mit der Liebe zum Vater, zum Sohne, zum Weibe, zu Freunden,
zu guten und lieben Menschen, wie man es gewohnlich annimmt, entsagen
die Menschen ihrer Personlichkeit, sondern nur mit der Erkenntnis der
Nichtigkeit des Daseins der Personlichkeit, der Erkenntnis der Unmoglich-
keit ihres Wohles, und darum lernt der Mensch mit der Verleugnung des Le-
bens der Personlichkeit die wahre Liebe kennen und kann den Vater, den
Sohn, das Weib, die Kinder und die Freunde wahrhaft lieben. Die Liebe ist
die Bevorzugung anderer Wesen vor sich selbst — vor seiner tierischen Per-
sonlichkeit. »

Wenn wir also nicht mehr fortdauernd auf das eigene Wohl aus-
gerichtet sind, werden wir frei fiir andere Menschen, es entsteht ein



H.van Oyen, Der Qlaube Tolstojs 257

Wohlwollen fiir sie, wir fangen endlich an, den Sinn des Lebens zu
verstehen.

4. Tolstoj vn serner Zeit und Kultwr

Es ist leicht, das ganze Anliegen des Glaubens Tolstojs blof3 ge-
schichtlich zu betrachten und ihn als Kind seiner Zeit, als typischen
Russen, als ausgesprochenen Rationalisten, als fanatisch streberi-
schen Menschen, der zwar literarisch hochbegabt war, abzutun. Ge-
wil} beherrschten ihn sehr widerspruchsvolle Stromungen der Zeit.
Der Pessimismus Schopenhauers und der Evolutionsgedanke eines
Herbert Spencer waren ihm nicht fremd. Die letzte Periode seines
Lebens wurde immer weltabgewandter, immer nihilistischer der
Kultur gegeniiber. Er, der in fritheren Jahren das Lob der ehelichen
Liebe in lammenden Worten gepriesen hat, zeigt spéter blofl Ver-
achtung fur die sinnlichen Freuden, fiir die Anspriiche der Leiden-
schaften. Die Frau ist ihm jetzt ein verdchtliches Wesen. So wiitet
er immer radikaler gegen alle Kultur und meint, im Erkennen der
Wahrheit immer riicksichtsloser alle dulleren Formen des Besitzes,
der Konvention, der gesellschaftlichen Tradition iiber Bord werfen
zu miissen. Darin offenbart Tolstoj ein echt russisches, dem pan-
slawistischen Messianismus eigenes Pathos. Mit Recht sagt auch
Simon Frank in seiner Abhandlung iiber die russische Weltanschau-
ung: «Der russische Geist, sei es der religiose Sucher und Wanderer
aus dem Volke, sei es Dostojewskij, Tolstoj oder Wladimir Solowjew,
sucht immer die ‘Prawda’, die Wahrheit, die ihm einerseits das
Leben erklirt und erleuchtet, und zugleich die Grundlage des
‘echten’, das heil3t des gerechten Lebens bildet, wodurch das Leben
geheilt und gerettet werden kann. Es ist eigentlich die Wahrheit,
als ‘das Licht, das jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt
kommt’, die Wahrheit des Logos, wodurch die Kluft zwischen
Theorie und Praxis, zwischen Erkenntnis und lebendiger Gestaltung
von vornherein iiberwunden wird.» Diese Worte stimmen mit dem
Anliegen Tolstojs iiberein: er sucht die Prawda nach beiden Seiten:
Lebens-Analyse und -Therapie, und gelangt zu einer heilsgeschicht-
lichen Deutung der Existenz, die eine Mischung von rational-morali-
stischen Forderungen und emotional-nihilistischen Gefiihlswerten
zu erkennen gibt. Dall er meint, im Namen des Evangeliums die
Gerichte ablehnen zu miissen, kénnte man sich aus den unmensch-
lichen Folterungen und Todesstrafen, die iiber die geringsten Ver-

17



258 H.van Oyen, Der Glaube Tolstojs

fehlungen in der damaligen Zeit verhingt wurden, noch erkliren.
Tolstojs radikaler Pazifismus wird verstindlich aus den entsetz-
lichen Qualen, die er auf dem Schlachtfelde beobachtete und wo er
sich fragen mufite: Wozu all dieses sinnlose T6ten und Morden ?

Aber die jeweiligen Verneinungen auf Grund des Evangeliums
reichen viel tiefer als ein bloBes Beeindrucktsein von den Qualen der
leidenden Menschheit, die sie sich selber antut. Tolstoj will dem
Kommen des Reiches Gottes vorausgreifen, in Ungeduld eine Welt
herbeizwingen, wie er sie sich traumt. Er ignoriert die Grenzen der
Wirklichkeit, um nur die Wahrheit zum Vorschein kommen zu
lassen, und geht daran zugrunde. Insofern ist seine Heilslehre von
einer tiefen Tragik erfaBlt. Sie ist es, die schlieBlich zwischen Tolstoj
und der Kirche einen Abgrund aufgerissen hat. Man hat riickwérts-
schauend nur noch den kalten, nihilistischen Schematismus gesehen,
wie er etwa bei den von Tolstoj so grofBziigig unterstiitzten Dhouko-
bors in ihrem Terror und Gewalt um der Liebe willen zum Ausbruch
gekommen ist. Dadurch wurde leider Wesentliches bei Tolstoj ver-
deckt, was wir aber heutzutage als Weisung aus seinen Werken
wieder vernehmen diirfen: die leidenschaftliche Bewegtheit um eine
neue Gemeinschaft zwischen den Menschen. Sie soll sich vom Worte
Jesu leiten lassen: widerstehet dem Bosen nicht, versuchet nicht
das Bose mit dem Bosen auszutreiben, sondern versucht, mit Ver-
trauen, mit Liebe, mit Opfer einander zu begegnen, damit das Licht
scheine in der Finsternis.

Dal} das Kommen des Reiches jedoch Gottes Sache ist und nicht
in unserer Hand liegt, ist die geistige Reserve, die wir téglich brau-
chen und die es Tolstoj schwer fiel innezuhalten, eben weil er ein
Prophet des russischen Geistes war.

Hendrik van Oyen, Basel.



	Der Glaube Tolstojs

