Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)
Heft: 3
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen

Erwigungen zum Amt des Mazkir

Unter dem Titel «Das Amt des Mazkir» hat Graf Reventlow in der Theo-
logischen Zeitschrift 15 (1959), S. 161-175, eine Abhandlung veréffentlicht,
die — sollten sich ihre Ergebnisse bestétigen — geeignet sein kénnte, ein neues
Licht auf die israelitischen Rechtsinstitutionen zu werfen. Im Mazkir er-
blickt Reventlow ein Amt, «das sich in seiner Bedeutung durchaus mit den
anderen israelitischen Amtern des Ko6nigs, Hohenpriesters und Heerbann-
fithrers messen kann» (S. 175). Seine Funktion wird in einer ersten Charak-
terisierung so beschrieben: «Der Mazkir ist der oberste Beamte im Lande,
der fiir das Rechts- und Gerichtswesen zusténdig ist... Er ist der éffentliche
Anklagevertreter, mit einer modernen Amtsbezeichnung kénnten wir sagen,
der Generalstaatsanwalt» (S. 171). W. Zimmerli hat bei seiner Auslegung von
Ez. 21, 23-37 Reventlows These zur Kenntnis genommen, ohne sich bisher
fiir oder gegen sie zu entscheiden!. Es scheint jedoch geboten, diese im ganzen
wohl sehr problematische Auffassung vom Amt des Mazkir zu tiberpriifen.
Die hier vorgelegte kurze Entgegnung méchte dies versuchen.

1.

Eine wesentliche Voraussetzung der These Reventlows ist damit gegeben,
dal3 er die Wurzel 2% aus dem forensischen Bereich herleitet?. In diesem
Punkt stimmt er grundsétzlich iiberein mit der Ansicht, die in meiner Dis-
sertation® vorgetragen worden ist. Die ausfiihrlichen Erérterungen Revent-
lows iiber die verschiedenen Bedeutungsentwicklungen der Wurzel sollen hier
nicht im einzelnen verfolgt und beurteilt werden. Wichtig ist, da3 auch
Reventlow darauf hingewiesen hat, da die mit 121 umschriebene Tétigkeit
im Rechtsvorgang eine doppelte Zielrichtung haben kann, das hei3t konkret:
Mit dem Wort 12t wird sowohl die Téatigkeit des Verteidigers wie auch die
des Anklédgers bezeichnet. Mit dieser Bestimmung haben wir das Wort zu-
ndchst einmal in den Bereich der alltéiglichen Rechtsauseinandersetzung
verwiesen und meinen, daf3 es zu seinem Verstidndnis nicht der Gestalt eines
«Hiiters des Gesetzes» bediirfe, der «iiber der Befolgung des Gesetzes wacht
und je nach Verdienst an die Rechtsunterworfenen Lohn oder Strafe ver-
teilt» (S. 165).

Wenn die Rechtssassen im Tor versammelt sind, um einen Kasus zu be-

1 'W. Zimmerli, Ezechiel, = Bibl. Komm. 13, S. 492.

2 In der jiingsten Untersuchung zu 921 wird diese Herkunft dagegen gar
nicht beachtet, H. GroB3, Zur Wurzel ZKR: Bibl. Zeitschr. 4 (1960), S. 227
bis 237.

3 H. J. Boecker, Redeformen des israelitischen Rechtslebens. Diss. Bonn
(1959), S. 108ff.



Miszellen 213

handeln?, erhebt einer der Redeberechtigten die Stimme, um dem Gerichts-
forum etwas «bekanntzumachen», etwas «anzuzeigen». Das ist die Bedeutung,
die das Hiphil von 927 in diesem Bereich hat®. Sehr deutlich ldBt das
Jes. 43, 26 erkennen. Der Zusammenhang V. 22-28¢ wird von folgendem
Leitgedanken bestimmt: Jahwe wehrt sich gegenliber einem Anspruch, den
Israel auf Grund vermeintlicher Leistungen ihm gegeniiber erhebt. Er geht
dabei so weit, dal3 er Israel auf den Weg einer gerichtlichen Klédrung der
Angelegenheit verweist. Er fordert Israel auf, ihn zur Anklage zu bringen.
V. 26: «Zeige mich an! (7'217). Wir wollen uns miteinander vor Gericht
stellen! Erzdhle du, damit du recht bekommst !» Bei diesem Beispiel erscheint
der Angeklagte als Objekt der Anzeige.

Héaufiger aber wird der schuldhafte Tatbestand als Objekt genannt. Dies
ist der Fall in Num. 5, 15; 1. Kon. 17, 18 und bei den besonders wichtigen
Belegstellen Ez. 21, 28 und 29, 16. In all diesen Féllen steht beim Hiphil von
9151 das Objekt ]1;7 Alle vier Belegstellen finden sich in Zusammenhingen,
die deutlich forensischen Charakter haben, was hier im einzelnen nicht nach-
gewiesen zu werden braucht. Es geht jeweils darum, daB8 Verschuldung be-
kanntgemacht wird. Die beiden Ezechielstellen sind besonders interessant
einmal, weil das Partizip hi. erscheint und dadurch deutlich wird, daB mit
diesem Ausdruck eine konkrete Vorstellung verbunden ist, zum andern aber
deshalb, weil diese Stellen zeigen, daf3 auch bei der Partizipialformulierung
der Zusatz 11;.7 notwendig ist, um zweifelsfrei klarzumachen, was gemeint ist.
Es gentgt offenbar nicht, den Anklédger einfach 9212 zu nennen; denn das
«Anzeigen» vor dem Gerichtsforum geschieht auch im Munde dessen, der fiir
einen Angeklagten redet, im Munde des Verteidigers. In diesem Sinne diirfte
Gen. 40, 14 verstanden werden. Joseph bittet den Mundschenk darum, bei
Pharao, der in Agypten ja der hochste Richter ist, sozusagen als ein Ver-
teidiger ihn und sein Schicksal anzuzeigen.

Zu demselben Vorstellungsbereich gehért auch eine Reihe von Belegen
fiir das Qal von 2%. Die auffallende Formulierung im Qal ist darin begriin-
det, daB alle in Frage kommenden Stellen von Jahwe handeln, der als Ver-
teidiger bzw. als Anklédger und Richter in einer Person vorgestellt ist. Hier
ist die Ubersetzung «anzeigen» nicht moéglich, man muB auf die Grund-
bedeutung des Qal zuriickgreifen: «gedenken». So ist Lev. 26, 45 zu ver-
stehen: «Ich will (als Richter, der aber zugleich die Argumente zur Ver-
teidigung des Angeklagten in Betracht zieht) zu euren Gunsten des Bundes
der Vorfahren gedenken.» In denselben Zusammenhang gehéren Jer. 2, 2;
Ps. 132, 1; Neh. 5, 19; 13, 14. 22. 31. All diese Beispiele sehen in Jahwe den
Verteidiger und den Richter. Bei anderen erscheint er als Ankléiger und als
Richter, und auch in diesen Fillen steht das Qal von 99%. Hierhin gehéren
Ps. 137, 7a; Neh. 6, 14; 13, 29.

Fassen wir die bisherigen Erwégungen zusammen, so zeigt sich schon

* Vgl. dazu vor allem L. Kéhler, Die hebriische Rechtsgemeinde (1931),
abgedruckt in Der hebriische Mensch (1953).

5 J. Begrich, Sofer und Mazkir: Zs. altt. Wiss. 58 (1940/41), 1-29, S. 12.

& Vgl. dazu vor allem J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja (1938), S. 24ff.



214 Miszellen

jetzt, daB es aufs &ullerste unwahrscheinlich ist, da3 der Mazkir das Amt eines
obersten Staatsanwaltes verkorperte, ja es ist sogar hochst fraglich, ob aus
dem bis jetzt erwogenen Material sich iiberhaupt ein festes Amt mit dem
Namen Mazkir ermitteln 148t. Die Doppelfunktion des Verteidigers und des
Ankligers 148t sich schlecht in einem Amt unterbringen.

Halten wir uns den Charakter der hebriischen Ortsgerichtsbarkeit vor
Augen, so bietet sich vielmehr eine andere Erkldrung an. Jeder Vollbiirger
ist berechtigt, bei einer Verhandlung das Wort zu ergreifen, um dem Ge-
richtsforum entweder Belastungs- oder Entlastungsmaterial vorzulegen. In-
dem er das tut, ist er 9°272. Das Wort bezeichnet in diesem Bereich also
nicht eigentlich ein Amt, S(;ndern vielmehr eine Tatigkest, die einmal dieser,
einmal jener ausiibt. Weil diese Tétigkeit sich in zwiefacher Richtung ent-
falten kann, scheint es auch zwei besondere Bezeichnungen dafiir gegeben
zu haben. Der Ausdruck ]‘1;7 "2 klingt jedenfalls danach, als ob wir damit
eine feststehende Bezeichnung fiir den Gerichtssprecher vor uns héitten, der
in anklagender Funktion tétig ist. Fir seine Gegenspieler ist uns ein ent-
sprechender Terminus nicht tiberliefert. Auf Grund von Neh. 5, 19; 13, 31
kénnte man allenfalls mutmaBen, da er ‘.'l‘.'rﬁb'? <"21 geheiBlen hat. Sehr
wahrscheinlich ist dies aber nicht, da man doch gel:n eine streng parallel
aufgebaute Bezeichnung annehmen wiirde.

2.

Beziehen wir jetzt auch das aus den Beamtenlisten Davids und Salomos
(2. Sam. 8, 16-18; 20, 23-26; 1. Kon. 4, 1-8) bekannte Amt des Mazkir in
unsere Erwdgungen ein. Erst dann kann ein begriindetes Urteil iiber das
Recht der von Reventlow vertretenen These fallen ; denn sie hat gerade darin
ihr Herzstiick, dafl dieses Amt gleichgesetzt wird mit dem Mazkir, der im
israelitischen Rechtsleben eine Rolle spielt. Um diese Gleichsetzung vollziehen
zu konnen, mull Reventlow zunéchst die These Begrichs zuriickweisen, der
dargelegt hatte, daB der Mazkir nach dem Vorbild eines dgyptischen Hof-
amtes verstanden werden muBl und die Funktion des Ko&nigssprechers zu er-
fiillen hatte’. Reventlow meint, eine solche Ubernahme eines dgyptischen
Amtes aus grundsitzlichen Erwédgungen heraus ablehnen zu miissen; sie sei
mit der inneren Struktur des israelitisch-judéischen Kénigtums nicht zu ver-
einbaren. Dieses Argument kann aber nicht tiberzeugen und ist verwunder-
lich angesichts der Tatsache, daB seit Begrichs Arbeit® noch verschiedentlich
gezeigt worden ist, wie stark der dgyptische Einflul auf das sich neu kon-
stituierende davidische Koénigtum gewesen ist®.

7 Begrich (A. 5).

8 Unabhéngig von Begrich war auch R. de Vaux zu demselben Ergebnis
gekommen, Titres et fonctionnaires égyptiens & la cour de David et de Sa-
lomon: Rev. bibl. 48 (1939), S.394-405; jetzt auch Das Alte Testament
und seine Lebensordnungen, 1 (1960), S. 214.

® G. von Rad, Das judaische Kénigsritual : Theol. Lit.z. 72 (1947), 8. 211-
216, = Ges. Stud. (1958), S. 205-213; S. Herrmann, Die Kénigsnovelle in



Maiszellen 215

Reventlow geht im Verfolg seiner These aber noch einen Schritt weiter,
indem er das in diesen Listen erwidhnte Amt des Mazkir iiberhaupt nicht
mehr als ein konigliches Amt im strengen Sinne ansieht. Er ist schon aus
dem Grunde dazu genotigt, weil der israelitisch-judéische Konig nicht der-
artig umfassende Rechtskompetenzen gehabt hat, dal3 er von sich aus einen
«Generalstaatsanwalt» hiatte einsetzen konnen. Reventlow versucht deshalb,
das Amt des Mazkir im amphiktyonischen Bereich anzusiedeln. Das Bundes-
verhiltnis zwischen Jahwe und Volk mit seinen zugehérigen Bundessatzungen
beschreibt er als sein Betdtigungsfeld. Uber die oben zitierte Charakterisie-
rung hinausgehend heil3t es jetzt: Der Mazkir «ist der Anklagevertreter des
Bundes, der Bundesstaatsanwalt» (S. 175). Den Beweis fur diese aufsehen-
erregende These will er auf Grund einiger Ezechielstellen fiihren, an denen
offenbar in formelhafter Verwendung das Niphal von 937 begegnet (vgl.
S. 172ff.). Es handelt sich um Ez. 3, 20; 18, 22. 24; 33, 13. 16, wo im Zuge
der sakralrechtlichen Erorterungen tber das Schicksal des Gerechten und
des Gottlosen gesagt wird, dafl bei einer Umkehr vom bisherigen Wege der
vorhergehenden Gerechtigkeit oder Gottlosigkeit «nicht gedacht werden soll».
Hier befinden wir uns nun in der Tat in einem ganz anderen Bereich, und
zwar, wie vor allem W. Zimmerli gezeigt hat, in dem des gottesdienstlichen
Lebens, wo tiber den Gerechten und den Gottlosen das «Urteil zum Leben»
bzw. das «Urteil zum Tode» gesprochen wurde!°. Dieses Urteil hatte die ein-
prigsame, kurze Form "1 11" bzw. DN M1l Was aber besagt nun die
uns in unserem Zusammenhang interessierende Formel 37210 &®, die nicht
zu dem priesterlichen Urteil gehért hat ? Sie besagt genau das Gegenteil von
dem, was Reventlow annimmt, néamlich deutlich und ausgesprochen dies,
daf} in diesem Bereich des gottlichen Urteilsspruchs Giber den Gerechten bzw.
den Gottlosen das =% gerade nicht stattfindet, daB hier also ein Mazkir
keinerlei Funktion hat. Interessant ist, da3 auch bei diesen Beispielen beide
Richtungen, in denen der Mazkir tdtig werden kann, im Blick liegen. An ver-
teidigendes 721 denken Ez. 3, 20; 18, 24; 33, 13, an anklagendes 18, 22; 33, 16.
Beides aber wird in gleicher Weise ausgeschlossen. Anders als beim normalen
Gerichtsverfahren, wo durch den Mazkir die Aufmerksamkeit auf die Ver-
gangenheit gelenkt wird, verkiindet der Prophet hier «die freie Gerechtigkeit
Gottes, der dem Menschen in seinem Heute begegnen will, ihn nach seinem
Heute begnadigt oder richtet, ihm Leben zuteilt oder den Tod »!2. Keinesfalls

Agypten und Israel: Wiss. Zeitschr. Univ. Leipz. 3 (1953/54), Ges.- u.
sprachwiss. R. 1, S. 51-62; S. Morenz, Agyptische und davidische Konigs-
titulatur: Zeitschr. 4g. Spr. u. Alt.kunde 79 (1954), S. 73f.; H. Wildberger,
Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5b: Theol. Zeitschr. 16 (1960), S. 314—
332.

10 W. Zimmerli, «Leben» und «Tod» im Buch des Propheten Ezechiel:
Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 494-508; auch Bibl. Komm. XIII, S. 391{f., zu
Ez. 18, 1-32.

11 Zu der unterschiedlichen Formulierung in 3. und 2. Person vgl. Zim-
merli (A. 10), Anm. 7 und 12.

12 Zimmerli, Bibl. Komm. XIII, S. 413.



216 Miszellen

also kann auf Grund der finf Ezechielstellen behauptet werden, daB der
Mazkir eine «hervorragende Instanz der alten Amphiktyonie» gewesen ist.
Reventlows Argumentation scheitert aber bereits bei seiner Charakterisierung
der oben zitierten Beamtenlisten. Mag im Verstdndnis dieser Listen noch
manche Unklarheit bestehen, in einem Punkt ist sich die Forschung einig:
Hier handelt es sich um eine Aufzihlung von koniglichen Beamten, nicht
um «Ehrentitel» bedeutender Perstnlichkeiten des Reiches. DaB3 auch
Priester in diesen Listen vorkommen, ist kein Gegenargument, wie Revent-
low annimt (vgl. S.174), denn hier handelt es sich um Priester des kénig-
lichen Staatsheiligtums, die sich in einer ganz dhnlichen Abhéngigkeit zum
Konig befunden haben wie die anderen Beamten auch.

Die Ansicht, dal3 der Mazkir ein kéniglicher Beamter war, ist durch Re-
ventlows Aufsatz nicht widerlegt worden. Da das Alte Testament selbst nur
wenig liber seine Téatigkeit mitteilt!3, bietet der Blick auf dgyptische Paral-
lelen immer noch die beste Aussicht, Néheres iiber seinen Wirkungsbereich
zu ermitteln. Daneben aber gibt uns das Alte Testament Kenntnis von der
Funktion des Gerichtssprechers, der in einem vollig anderen Bereich be-
heimatet ist als der Kénigssprecher und auch sonst in keiner Weise mit dem
koniglichen Beamten verglichen werden kann. Nur weil beide so unver-
wechselbar anders waren, war es mdéglich, ihnen einen (teilweise) gleichen
Namen zu geben, wobei zu bedenken ist, dall} dem Gerichtssprecher fiir den
israelitischen Bereich die Prioritdt zukommdt.

Hans Jochen Boecker, Wuppertal.

Miindliche und schriftliche Tradition der Prophetenbiicher

Die Arbeit nordischer Exegeten an der Frage nach der Rolle der miind-
lichen Tradition bei der Entstehung und Entwicklung alttestamentlicher
Texte hat von seiten kontinentaler Exegeten wenig Aufmerksamkeit er-
fahren. Jedoch liegt eine gréflere Monographie iiber diese Frage vor, ge-
schrieben von dem in Deutschland tédtigen Hollinder Antonius H. J. Gunne-
weg!. Sie hat die Form einer kritischen Prifung der Thesen und Resultate,
die vor allem von skandinavischer Seite vorgelegt worden sind.

In einem ersten Kapitel gibt Gunneweg einen Uberblick iiber die Ge-
schichte des Problems. Dadurch wird dem Leser klar, daB es sich um eine
fortschreitende wissenschaftliche Debatte handelt, wo die gewonnenen Re-
sultate und Argumente dazu fithren, daf3 Positionen auch verédndert und An-
sichten auch prizisiert oder nuanciert werden?. Aus der Historik geht auch

13 Far die Bedeutung des Amtes spricht schon die Tatsache, dafl es bis
zum Ende der Konigszeit fiir Juda bezeugt ist. Die Belegstellen 2. K6n. 18,
18. 37; 2. Chron. 34, 8 zeigen den Mazkir bei wichtigen Staatsaktionen.

1 A. H.J. Gunneweg, Mindliche und schriftliche Tradition der vorexili-
schen Prophetenbiicher als Problem der neueren Prophetenforschung (1959).

2 Allerdings ist ein Fall solcher Entwicklung dem Verfasser entgangen: er
schert alle Artikel von I. Engnell in Svenskt Bibliskt Uppslagsverk 1-2



Miszellen 217

hervor, daB3 die nordische exegetische Forschung keine «Schule» ist, deren
Mitglieder die gleichen Ansichten hegen und als Gruppe abgefertigt werden
konnen. Im zweiten Kapitel untersucht der Verfasser sodann die Argumente
der traditionsgeschichtlichen Forschungsrichtung fiir ihre Grundthese, und
im dritten diskutiert er ihre Arbeitsweise und deren Konsequenzen.

Gunneweg rdumt ein, daf3 die miindliche Tradition im alten Israel eine
andere Rolle spielte, als man von literarkritischer Seite her in Rechnung
gezogen hat. Er gibt zu, dal} sie «gewohnlicher» als die schriftliche, ja daf3
sie die «alltédgliche» und «normale» Uberlieferungsmethode war (S. 26f. 31.
48. 71). Das Problem wird aber brennend, indem die traditionsgeschicht-
lichen Forscher behaupten, die miindliche Tradition sei «mafgeblich fur das
Zustandekommen des A. T.s» gewesen, so dal wir manchmal von dem Stand-
punkt auszugehen hétten, dafl diese der Niederschlag miindlicher Tradition
und keine Zusammenstellung schriftlicher Quellen seien. In dieser Form be-
deutet die These ein Nein gegeniiber der traditionellen literarkritischen Ar-
beitsmethode; jedenfalls miisse diese als unzuldnglich bezeichnet werden.
Hier kann Gunneweg nicht mehr zustimmen.

Bei seiner Analyse der Beweise, die die traditionsgeschichtlichen Forscher
fir ihre Grundthese anfithren, findet der Verfasser alles diirftig und sogar
unhaltbar. Er meint nach einer Diskussion der betreffenden Propheten-
stellen, dafl sich die prophetischen Biicher weder direkt noch indirekt als
einen Niederschlag mundlicher Tradition auffassen lassen. In diesem Zu-
sammenhang fillt auf, wie eifrig Gunneweg darum bemiiht ist, bei den Tra-
ditionshistorikern Fehler zu finden, wahrend er mitunter selbst mit recht
spekulativen Argumenten arbeitet, um seine eigene Auffassung, das ge-
schriebene Wort sei den Texten nach von gréBerer Bestindigkeit usw., zu
unterbauen (S. 32-39 u. a.).

Wie die traditionsgeschichtlichen Forscher betont Gunneweg allerdings,
daf} bereits in der Zeit der Propheten miindliche und schriftliche Traditionen
nebeneinander bestanden haben. Aber welche der beiden Uberlieferungs-
weisen ist fiir die schlieB3liche Aufzeichnung der prophetischen Biicher norma-
tiv geworden ? Wie diese Frage beantwortet wird, deutet schon der Titel des
fiinften Kapitels an: «Das Heiligtum als Ort schriftlicher Tradition.» Hier
macht der Verfasser geltend, dal die miindliche Tradition ihren Platz in
der inoffiziellen Sphére hatte: im Volk, im einzelnen Vaterhaus, da3 aber
in den Heiligtiimern, wo die «<amtliche» Uberlieferung zu Hause war, schrift-
lich tradiert wurde. Anschliefend diskutiert Gunneweg in verdienstvoller
Weise die Stellung der vorexilischen Propheten zum Kult und zum Heilig-
tum. Er akzeptiert die These, da3 die Nabis Kultpropheten und die Schrift-
propheten urspriinglich Nabis und als solche die Inhaber eines offiziellen
Amtes bei dem Kult im Heiligtum waren. Im siebenten Kapitel schliet sich
dann die Argumentierung: die Heiligtiimer seien der Ort schriftlicher Tra-

(1948-52) iiber einen Kamm und findet gewisse Widerspriiche. Es liegen vier
bis sechs Jahre zwischen der Entstehung der Artikel in Band eins und Band
zwei, und eine solche Zeitspanne ist beachtlich, wenn man es mit einem noch
recht neuen Problem zu tun hat, das der Gegenstand intensiver Forschung ist.



218 Miszellen

dition. Die Propheten waren mit ihnen verkniipft. Folglich miisse die authen-
tische, offizielle Uberlieferung, welche im Heiligtum statthatte, eine schrift-
liche gewesen sein.

Dadurch wire die traditionelle Literarkritik gerechtfertigt. Was sich mit
ihr vereinen lieB, hat Gunneweg bewahren wollen, das Gbrige verworfen. Die
Gefahr, daBl die traditionellen Positionen neu zu iiberpriifen wiren, liege also
nicht vor.

Im abschlieBenden Kapitel spricht der Verfasser sein Erstaunen dariber
aus, dall gerade die schwedischen Forscher, deren Arbeiten wir wesentliche
Erkenntnisse von der Bedeutung des Kultischen im allgemeinen und dem
Verhiltnis von Kult und Prophetie im besonderen verdanken, nicht die ein-
zig richtige Folgerung gezogen haben, némlich daf3 die mit dem Heiligtum
verkniipfte «amtliche» Uberlieferung schriftlich gewesen sein muB. Aber
diese SchluBfolgerung kann man nur auf Grund der unklaren Voraussetzung
ziehen, daB die Heiligtiimer der Ort fiir die schriftliche Uberlieferung ge-
wesen seien.

Uberhaupt miissen die Beweisfithrungen, mit deren Hilfe der Verfasser
zu seiner SchluB3folgerung gelangt, einer Priiffung unterzogen werden.

Von der schriftlichen Tradition wird in Kap. 4 behauptet, da@ sie bestén-
diger als die miindliche sei. Auch wenn gewisse Korrigierungen, gewisse Um-
deutungen, gewisse vervollstdndigende Auslegungen mit der Zeit den Text
umgestalten, handle es sich doch nie um eine vollstandige Umschmelzung,
die auch den Kern betrifft, wie bei miindlicher Uberlieferung. Die miindliche
Uberlieferung sei dynamischer — auch wenn man auf die Gedichtniskraft der
Orientalen Riicksicht nimmt. «In der miindlichen Uberlieferung geht es um
das Weitergeben von Inhalten, die man auswendig weill und durch Vortrag
dem Gedéchtnis eines anderen anvertraut. Diesem Vorgang fehlt das Me-
chanische; der ,Geber’ und der ,Empfinger’ miissen weit mehr persénlich
beteiligt sein als beim Abschreiben von Rollen. Richtig tradieren kann man
nur, was man verstanden hat oder mewnt verstanden zu haben» (S. 73). Hier
zeigt es sich, daf3 der Verfasser mit einer ganz anderen Vorstellung von der
Weise, wie man Worte heiliger Propheten iiberlieferte, arbeitet als die tra-
ditionsgeschichtlichen Forscher im allgemeinen. Fiir diese ist die Uber-
lieferung miindlicher heiliger Texte keineswegs eine fortlaufende Um-
schmelzung wie in einem «Schmelzofen», sondern eine in gewisser Hinsicht
ziemlich mechanische Reproduktion, in welcher mit der Zeit gewisse unbe-
wuBte und bisweilen bewuBte Umgestaltungen stattfinden. Das W<ie der
miindlichen Tradition habe ich mit spétjidischem Material in einem anderen
Zusammenhang zu beleuchten versucht.3

Im fiinften Kapitel stellt Gunneweg die wichtige Frage: Wo hatten die
beiden Uberlieferungsweisen ihren Sitz im Leben, und wer waren die Triiger
der miindlichen bzw. schriftlichen Tradition ? Seine Antwort ist jedoch un-
klar, unnuanciert und teilweise irrig, und darum miindet seine Darstellung
am Ende in einer nicht begriindeten SchluB3folgerung. Der Verfasser meint

3 B. Gerhardsson, Memory and Manuscript. Oral and Written Trans-
mission in Rabbinic Judaism and Early Christianity (1961), S. 71—189.



Miszellen 219

niamlich, dal die mindliche Tradition ihren Platz im «Volke» hatte, in der
privaten Tradition, die ein Familienvater seinem Sohn und seinen Haus-
genossen angedeihen lieB, wiithrend die schriftliche Uberlieferung in den Hei-
ligtiimern gepflegt wurde, welche nicht nur fir den Kult in eigentlicher Be-
deutung, sondern auch fiir « Wissenschaft» und Schreibkunst Zentra waren.
Man kann dem Verfasser ohne weiteres darin recht geben, dal3 die schrift-
liche Uberlieferung im Volk eine geringe Rolle spielte. Der Stoff, der im Volk
tradiert wurde (Rechtssédtze, Legenden u. dgl.), pflanzte sich sicher haupt-
séchlich mundlich fort. Dall gewisse Prophetenworte von dem einzelnen Haus-
vater weitergegeben werden konnten, kann man sich auch denken. Aber
man kann dem Verfasser absolut nicht folgen, wenn er das Volk (den ein-
zelnen Hausvater) zum hauptséchlichen Trager der miindlichen Propheten-
tradition macht (S. 78, vgl. S. 48). Hier lassen ihn alle Quellen im Stich;
die Argumentierung wird e silentio gefithrt. Der Leser staunt: Gunneweg
akzeptiert die Annahme, da3 miindliche Traditionen die alltégliche und nor-
male Uberlieferungsweise waren, aber als Tréger dieser normalen miind-
lichen Traditionen hat er sich keine «Prophetensthne» und andere Kreise
von Spezialisten gedacht, sondern die einzelnen Familienvéter.

Auch kann man dem Verfasser nicht beipflichten, wenn er ganz allgemein
feststellt, daB3 die Heiligtiimer Mittelpunkte fiir die Schreibkunst u. dgl. wa-
ren, weshalb die authentische und amtliche Tradition, die die Nabis der Hei-
ligttimer besorgten, schriftlich gewesen sein muf3. Hier hat er drei Dinge ver-
gessen, die ihm nach den umsichtigen Erérterungen der ersten drei Kapitel
héatten klar gewesen sein miissen:

1. Auch wenn an den Heiligtiimern die Schreibfahigkeit ausgebildet war,
ja auch wenn die Heiligtiimer eine Art Zentrum bildeten fiir die «Wissen-
schaft» und Schreibkunst, die zu dieser Zeit in Israel existierten, ist damit
keineswegs gesagt, dal man alles schrieb. Nur in aullerordentlich hoch ent-
wickelten Schreibkulturen werden Dinge aller Art aufgezeichnet. In einem
Kulturmilieu, wo Schrift und Schreiben eine begrenzte Rolle spielen, miissen
wir genau festzustellen suchen, was man aufschreibt, unter welchen Umstinden
man schreibt, zu welchem Zweck und mit welchem Beweggrund.

2. DaB} an den Heiligtiimern geschrieben wurde, schlie8t keineswegs aus,
daB man daneben auch die miindliche Uberlieferung pflegte. Es spricht im
Gegenteil alles dafiir, daB3 die kenntnisreichsten und féhigsten miindlichen
Uberlieferer an den Heiligtiimern zu finden waren («Prophetenséhne» und
andere) und daB die authentischste miindliche Tradition dort ihren Sitz im
Leben hatte. Ist es wahrscheinlich, da3 private Hausvéter sich als miindliche
Uberlieferer mit diesen Spezialisten messen konnten ?

3. DaBl man an den Heiligtiimern die Schreibkunst pflegte, bedeutet an
sich keineswegs, da3 die dort existierende «offizielle» Tradition schriftlich
war, oder dal3 schriftliche Aufzeichnungen eines Textmateriales als normativ
fiir die weitere Uberlieferung des Stoffes angesehen wurden. Gunneweg hat
in Kapitel 1-3 unterstrichen, dafl schriftliche und miindliche Tradition schon
seit der Zeit der Propheten Seite an Seite existierten, und danach festgestellt,
daB die Untersuchung noch nicht dargelegt hat, welche der beiden Uber-
lieferungsweisen bei der Entstehung der prophetischen Biicher normativ



220 Maszellen

wurde. Die Erdrterungen der Kapitel 5-7 liefern in der Tat kein entschei-
dendes Argument fiir die Losung dieser Frage; das Problem ist nach dem
siebenten Kapitel ebenso ungeldst wie nach dem dritten.

Zum SchluB} einige Randbemerkungen. Auf S. 41ff. macht der Verfasser
eine Distinktion zwischen «priesterlicher Weisung (Thora)» und «propheti-
scher Dabar». Zwar seien beide Verkiindigung des gottlichen Willens, die
priesterliche Thora sei jedoch von «grundsétzlichem Charakter» und setze
eine bereits abgeschlossene Offenbarung voraus, wihrend das prophetische
Wort das souveréine Handeln der Gottheit ausdriicke, eine Kundgebung des
gottlichen Willens auf eine konkrete Situation hin. Diese Distinktion ist ge-
wohnlich, aber nichtsdestoweniger eine Konstruktion. «Die priesterliche
Weisung» ist oft ein Orakelspruch, der sich nicht so leicht von dem prophe-
tischen Wort unterscheiden 1at. Und das prophetische Wort scheint fiir
gewohnlich in auffallender Ubereinstimmung mit den Geboten und Vor-
schriften der Thora zu stehen. Es dirfte darum irrtimlich sein, die alten
israelitischen Priester zu einer Art juristischer Beamtenschaft zu machen,
die den gottlichen Willen aus einer bereits abgeschlossenen Offenbarung ab-
leiteten. Und auf jeden Fall ist es falsch, die Aussagen der Propheten in die
Kategorien der modernen kerygmatischen Theologie hineinzwéngen zu wol-
len: «in eine konkrete Situation hineingesprochene Worte», die urspriinglich
ihre Giltigkeit nur in einer gewissen Situation hatten und die spéter der
Prophet oder seine Nachfolger aus dieser urspriinglichen Situation heraus-
l6sen und mit neuem Inhalt und neuer Giltigkeit versehen mufiten (S. 42{f.).
Die Psychologen haben bei der Erforschung der Inspiration einleuchtend be-
wiesen, dall der Inspirierte und seine Getreuen die Worte, die er «empfangen»
hat, als unvergleichliche Schétze bestdndigen Wertes und unverdnderlicher
Giiltigkeit ansehen. Sie sind wahrhaftig nicht derart mit einer konkreten
Situation verknupft, dal ihre Gultigkeit und ihr Wert auf diese begrenzt
gsind. Die Haltung dem «empfangenen» gottlichen Wort gegeniiber ist nun
einmal so. Eine Situationsgebundenheit ist fir «inspirierte» Worte nicht
charakteristisch.

Die Arbeit Gunnewegs enthilt treffende Beobachtungen, gute Gesichts-
punkte und einleuchtende Erérterungen. Der Ton ist sachlich und sym-
pathisch. Es ist lobenswert, daf3 sich der Verfasser kithn und energisch an
ein groB3es Problem gewagt hat, dem man auf dem Kontinent keine gréf3ere
Aufmerksamkeit schenkt. Aber es ist schade, daf3 seine Loyalitét der literar-
kritischen Position gegeniiber ihn daran gehindert hat, das Problem vorur-
teilslos zu beurteilen. Der Wunsch, die literarkritische Methode zu verteidigen,
ist manchmal zu augenscheinlich. Und die Beweisfihrung fiir den norma-
tiven Charakter der literarischen Uberlieferung ist offensichtlich unhaltbar.
Darum harrt die Frage nach der miindlichen und schriftlichen Tradition der
vorexilischen Prophetenworte weiterer Forschung und weiterer Debatte.

Birger Gerhardsson, Uppsala.



	Miszellen

