
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 3

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen

Erwägungen zum Amt des Mazkir

Unter dem Titel «Das Amt des Mazkir» hat Graf Reventlow in der
Theologischen Zeitschrift 15 (1959), S. 161-175, eine Abhandlung veröffentlicht,
die — sollten sich ihre Ergebnisse bestätigen - geeignet sein könnte, ein neues
Licht auf die israelitischen Rechtsinstitutionen zu werfen. Im Mazkir
erblickt Reventlow ein Amt, «das sich in seiner Bedeutung durchaus mit den
anderen israelitischen Ämtern des Königs, Hohenpriesters und Heerbann-
fuhrers messen kann» (S. 175). Seine Funktion wird in einer ersten
Charakterisierung so beschrieben: «Der Mazkir ist der oberste Beamte im Lande,
der für das Rechts- und Gerichtswesen zuständig ist... Er ist der öffentliche
Anklagevertreter, mit einer modernen Amtsbezeichnung könnten wir sagen,
der Generalstaatsanwalt» (S. 171). W. Zimmerli hat bei seiner Auslegung von
Ez. 21, 23-37 Reventlows These zur Kenntnis genommen, ohne sich bisher
für oder gegen sie zu entscheiden1. Es scheint jedoch geboten, diese im ganzen
wohl sehr problematische Auffassung vom Amt des Mazkir zu überprüfen.
Die hier vorgelegte kurze Entgegnung möchte dies versuchen.

1.

Eine wesentliche Voraussetzung der These Reventlows ist damit gegeben,
daß er die Wurzel "IDT aus dem forensischen Bereich herleitet2. In diesem
Punkt stimmt er grundsätzlich überein mit der Ansicht, die in meiner
Dissertation3 vorgetragen worden ist. Die ausführlichen Erörterungen Reventlows

über die verschiedenen Bedeutungsentwicklungen der Wurzel sollen hier
nicht im einzelnen verfolgt und beurteilt werden. Wichtig ist, daß auch
Reventlow darauf hingewiesen hat, daß die mit "IDT umschriebene Tätigkeit
im Rechtsvorgang eine doppelte Zielrichtung haben kann, das heißt konkret :

Mit dem Wort "IDT wird sowohl die Tätigkeit des Verteidigers wie auch die
des Anklägers bezeichnet. Mit dieser Bestimmung haben wir das Wort
zunächst einmal in den Bereich der alltäglichen Rechtsauseinandersetzung
verwiesen und meinen, daß es zu seinem Verständnis nicht der Gestalt eines
«Hüters des Gesetzes» bedürfe, der «über der Befolgung des Gesetzes wacht
und je nach Verdienst an die Rechtsunterworfenen Lohn oder Strafe
verteilt» (S. 165).

Wenn die Rechtssassen im Tor versammelt sind, um einen Kasus zu be-

1 W. Zimmerli, Ezechiel, Bibl. Komm. 13, S. 492.
2 In der jüngsten Untersuchimg zu "IDT wird diese Herkunft dagegen gar

nicht beachtet, H. Groß, Zur Wurzel ZKR: Bibl. Zeitschr. 4 (1960), S. 227
bis 237.

3 H. J. Boecker, Redeformen des israelitischen Rechtslebens. Diss. Bonn
(1959), S. 108ff.



Miszellen 213

handeln4, erhebt einer der Redeberechtigten die Stimme, um dem Gerichtsforum

etwas «bekanntzumachen», etwas «anzuzeigen». Das ist die Bedeutung,
die das Hiphil von IDT in diesem Bereich hat5. Sehr deutlich läßt das
Jes. 43, 26 erkennen. Der Zusammenhang V. 22-286 wird von folgendem
Leitgedanken bestimmt: Jahwe wehrt sich gegenüber einem Anspruch, den
Israel auf Grund vermeintlicher Leistungen ihm gegenüber erhebt. Er geht
dabei so weit, daß er Israel auf den Weg einer gerichtlichen Klärung der
Angelegenheit verweist. Er fordert Israel auf, ihn zur Anklage zu bringen.
V. 26: «Zeige mich an! fUTDTn). Wir wollen uns miteinander vor Gericht
stellen Erzähle du, damit du recht bekommst » Bei diesem Beispiel erscheint
der Angeklagte als Objekt der Anzeige.

Häufiger aber wird der schuldhafte Tatbestand als Objekt genannt. Dies
ist der Fall in Num. 5, 15; 1. Kön. 17, 18 und bei den besonders wichtigen
Belegstellen Ez. 21, 28 und 29, 16. In all diesen Fällen steht beim Hiphil von
IDT das Objekt }Ï5?. Alle vier Belegstellen finden sich in Zusammenhängen,
die deutlich forensischen Charakter haben, was hier im einzelnen nicht
nachgewiesen zu werden braucht. Es geht jeweils darum, daß Verschuldung
bekanntgemacht wird. Die beiden Ezechielstellen sind besonders interessant
einmal, weil das Partizip hi. erscheint und dadurch deutlich wird, daß mit
diesem Ausdruck eine konkrete Vorstellung verbunden ist, zum andern aber
deshalb, weil diese Stellen zeigen, daß auch bei der Partizipialformulierung
der Zusatz |iST notwendig ist, um zweifelsfrei klarzumachen, was gemeint ist.
Es genügt offenbar nicht, den Ankläger einfach "V3Î0 zu nennen; denn das

«Anzeigen» vor dem Gerichtsforum geschieht auch im Munde dessen, der für
einen Angeklagten redet, im Munde des Verteidigers. In diesem Sinne dürfte
Gen. 40, 14 verstanden werden. Joseph bittet den Mundschenk darum, bei
Pharao, der in Ägypten ja der höchste Richter ist, sozusagen als ein
Verteidiger ihn und sein Schicksal anzuzeigen.

Zu demselben Vorstellungsbereich gehört auch eine Reihe von Belegen
für das Qal von nDT. Die auffallende Formulierung im Qal ist darin begründet,

daß alle in Frage kommenden Stellen von Jahwe handeln, der als
Verteidiger bzw. als Ankläger und Richter in einer Person vorgestellt ist. Hier
ist die Übersetzung «anzeigen» nicht möglich, man muß auf die
Grundbedeutung des Qal zurückgreifen: «gedenken». So ist Lev. 26, 45 zu
verstehen: «Ich will (als Richter, der aber zugleich die Argumente zur
Verteidigung des Angeklagten in Betracht zieht) zu euren Gunsten des Bundes
der Vorfahren gedenken.» In denselben Zusammenhang gehören Jer. 2, 2;
Ps. 132, 1; Neh. 5, 19; 13, 14. 22. 31. All diese Beispiele sehen in Jahwe den
Verteidiger und den Richter. Bei anderen erscheint er als Ankläger und als
Richter, und auch in diesen Fällen steht das Qal von nDT. Hierhin gehören
Ps. 137, 7a; Neh. 6, 14; 13, 29.

Fassen wir die bisherigen Erwägungen zusammen, so zeigt sich schon
4 Vgl. dazu vor allem L. Köhler, Die hebräische Rechtsgemeinde (1931),

abgedruckt in Der hebräische Mensch (1953).
5 J. Begrich, Söfer und Mazklr: Zs. altt. Wiss. 58 (1940/41), 1-29, S. 12.
6 Vgl. dazu vor allem J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja (1938), S. 24ff.



214 Miszellen

jetzt, daß es aufs äußerste unwahrscheinlich ist, daß der Mazkir das Amt eines
obersten Staatsanwaltes verkörperte, ja es ist sogar höchst fraglich, ob aus
dem bis jetzt erwogenen Material sich überhaupt ein festes Amt mit dem
Namen Mazkir ermitteln läßt. Die Doppelfunktion des Verteidigers und des

Anklägers läßt sich schlecht in einem Amt unterbringen.
Halten wir uns den Charakter der hebräischen Ortsgerichtsbarkeit vor

Augen, so bietet sich vielmehr eine andere Erklärung an. Jeder Vollbürger
ist berechtigt, bei einer Verhandlung das Wort zu ergreifen, um dem
Gerichtsforum entweder Belastungs- oder Entlastungsmaterial vorzulegen.
Indem er das tut, ist er "V31Ö. Das Wort bezeichnet in diesem Bereich also

nicht eigentlich ein Amt, sondern vielmehr eine Tätigkeit, die einmal dieser,
einmal jener ausübt. Weil diese Tätigkeit sich in zwiefacher Richtung
entfalten kann, scheint es auch zwei besondere Bezeichnungen dafür gegeben
zu haben. Der Ausdruck ]iSJ TOTO klingt jedenfalls danach, als ob wir damit
eine feststehende Bezeichnung für den Gerichtssprecher vor uns hätten, der
in anklagender Funktion tätig ist. Für seine Gegenspieler ist uns ein
entsprechender Teriüinus nicht überliefert. Auf Grund von Neh. 5, 19; 13, 31

könnte man allenfalls mutmaßen, daß er nSitJ1? "P3ÎK) geheißen hat. Sehr

wahrscheinlich ist dies aber nicht, da man doch gern eine streng parallel
aufgebaute Bezeichnung annehmen würde.

2.

Beziehen wir jetzt auch das aus den Beamtenlisten Davids und Salomos
(2. Sam. 8, 16-18; 20, 23-26; 1. Kön. 4, 1-8) bekannte Amt des Mazkir in
unsere Erwägungen ein. Erst dann kann ein begründetes Urteil über das
Recht der von Reventlow vertretenen These fallen ; denn sie hat gerade darin
ihr Herzstück, daß dieses Amt gleichgesetzt wird mit dem Mazkir, der im
israelitischen Rechtsleben eine Rolle spielt. Um diese Gleichsetzung vollziehen
zu können, muß Reventlow zunächst die These Begrichs zurückweisen, der
dargelegt hatte, daß der Mazkir nach dem Vorbild eines ägyptischen
Hofamtes verstanden werden muß und die Funktion des Königssprechers zu
erfüllen hatte7. Reventlow meint, eine solche Übernahme eines ägyptischen
Amtes aus grundsätzlichen Erwägungen heraus ablehnen zu müssen; sie sei
mit der inneren Struktur des israelitisch-judäischen Königtums nicht zu
vereinbaren. Dieses Argument kann aber nicht überzeugen und ist verwunderlich

angesichts der Tatsache, daß seit Begrichs Arbeit8 noch verschiedentlich
gezeigt worden ist, wie stark der ägyptische Einfluß auf das sich neu
konstituierende davidische Königtum gewesen ist9.

7 Begrich (A. 5).
8 Unabhängig von Begrich war auch R. de Vaux zu demselben Ergebnis

gekommen, Titres et fonctionnaires égyptiens à la cour de David et de
Salomon: Rev. bibl. 48 (1939), S. 394-405; jetzt auch Das Alte Testament
und seine Lebensordnungen, 1 (1960), S. 214.

9 G. von Rad, Das judäische Königsritual: Theol. Lit.z. 72 (1947), S. 211-
216, Ges. Stud. (1958), S. 205-213; S.Herrmann, Die Königsnovelle in



Miszellen 215

Reventlow geht im Verfolg seiner These aber noch einen Schritt weiter,
indem er das in diesen Listen erwähnte Amt des Mazkir überhaupt nicht
mehr als ein königliches Amt im strengen Sinne ansieht. Er ist schon aus
dem Grunde dazu genötigt, weil der israelitisch-judäische König nicht
derartig umfassende Rechtskompetenzen gehabt hat, daß er von sich aus einen
«Generalstaatsanwalt» hätte einsetzen können. Reventlow versucht deshalb,
das Amt des Mazkir im amphiktyonischen Bereich anzusiedeln. Das
Bundesverhältnis zwischen Jahwe und Volk mit seinen zugehörigen Bundessatzungen
beschreibt er als sein Betätigungsfeld. Über die oben zitierte Charakterisierung

hinausgehend heißt es jetzt: Der Mazkir «ist der Anklagevertreter des

Bundes, der Bundesstaatsanwalt» (S. 175). Den Beweis für diese
aufsehenerregende These will er auf Grund einiger Ezechielstellen führen, an denen
offenbar in formelhafter Verwendung das Niphal von "IDT begegnet (vgl.
S. 172ff.). Es handelt sich um Ez. 3, 20; 18, 22. 24; 33, 13. 16, wo im Zuge
der sakralrechtlichen Erörterungen über das Schicksal des Gerechten und
des Gottlosen gesagt wird, daß bei einer Umkehr vom bisherigen Wege der
vorhergehenden Gerechtigkeit oder Gottlosigkeit «nicht gedacht werden soll».
Hier befinden wir uns nun in der Tat in einem ganz anderen Bereich, und
zwar, wie vor allem W. Zimmerli gezeigt hat, in dem des gottesdienstlichen
Lebens, wo über den Gerechten und den Gottlosen das «Urteil zum Leben»
bzw. das «Urteil zum Tode» gesprochen wurde10. Dieses Urteil hatte die
einprägsame, kurze Form nTP iTTI bzw. msn DID11. Was aber besagt nun die
uns in unserem Zusammenhang interessierende Formel nilDTH S*7, die nicht
zu dem priesterlichen Urteil gehört hat Sie besagt genau das Gegenteil von
dem, was Reventlow annimmt, nämlich deutlich und ausgesprochen dies,
daß in diesem Bereich des göttlichen Urteilsspruchs über den Gerechten bzw.
den Gottlosen das "IDT gerade nicht stattfindet, daß hier also ein Mazkir
keinerlei Funktion hat. Interessant ist, daß auch bei diesen Beispielen beide
Richtungen, in denen der Mazkir tätig werden kann, im Blick liegen. An
verteidigendes TDT denken Ez. 3, 20; 18, 24; 33, 13, an anklagendes 18, 22 ; 33, 16.

Beides aber wird in gleicher Weise ausgeschlossen. Anders als beim normalen
Gerichtsverfahren, wo durch den Mazkir die Aufmerksamkeit auf die
Vergangenheit gelenkt wird, verkündet der Prophet hier «die freie Gerechtigkeit
Gottes, der dem Menschen in seinem Heute begegnen will, ihn nach seinem
Heute begnadigt oder richtet, ihm Leben zuteilt oder den Tod»12. Keinesfalls

Ägypten und Israel: Wiss. Zeitschr. Univ. Leipz. 3 (1953/54), Ges.- u.
sprachwiss. R. 1, S. 51—62; S. Morenz, Ägyptische und davidische
Königstitulatur: Zeitschr. äg. Spr. u. Alt.künde 79 (1954), S. 73f. ; H. Wildberger,
Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5b: Theol. Zeitschr. 16 (1960), S. 314-
332.

10 W. Zimmerli, «Leben» und «Tod» im Buch des Propheten Ezechiel:
Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 494-508; auch Bibl. Komm. XIII, S. 391ff., zu
Ez. 18, 1-32.

11 Zu der unterschiedlichen Formulierung in 3. und 2. Person vgl.
Zimmerli (A. 10), Anm. 7 und 12.

12 Zimmerli, Bibl. Komm. XIII, S. 413.



216 Miszellen

also kann auf Grund der fünf Ezechielstellen behauptet werden, daß der
Mazkir eine «hervorragende Instanz der alten Amphiktyonie» gewesen ist.
Reventlows Argumentation seheitert aber bereits bei seiner Charakterisierimg
der oben zitierten Beamtenlisten. Mag im Verständnis dieser Listen noch
manche Unklarheit bestehen, in einem Punkt ist sich die Forschung einig:
Hier handelt es sich um eine Aufzählung von königlichen Beamten, nicht
um «Ehrentitel» bedeutender Persönlichkeiten des Reiches. Daß auch
Priester in diesen Listen vorkommen, ist kein Gegenargument, wie Revent-
low annimt (vgl. S. 174), denn hier handelt es sich um Priester des königlichen

Staatsheiligtums, die sich in einer ganz ähnlichen Abhängigkeit zum
König befunden haben wie die anderen Beamten auch.

Die Ansicht, daß der Mazkir ein königlicher Beamter war, ist durch
Reventlows Aufsatz nicht widerlegt worden. Da das Alte Testament selbst nur
wenig über seine Tätigkeit mitteilt13, bietet der Blick auf ägyptische Parallelen

immer noch die beste Aussicht, Näheres über seinen Wirkungsbereich
zu ermitteln. Daneben aber gibt uns das Alte Testament Kenntnis von der
Funktion des Gerichtssprechers, der in einem völlig anderen Bereich
beheimatet ist als der Königssprecher und auch sonst in keiner Weise mit dem
königlichen Beamten verglichen werden kann. Nur weil beide so
unverwechselbar anders waren, war es möglich, ihnen einen (teilweise) gleichen
Namen zu geben, wobei zu bedenken ist, daß dem Gerichtssprecher für den
israelitischen Bereich die Priorität zukommt.

Hans Jochen Boecker, Wuppertal.

Mündliche und schriftliche Tradition der Prophetenbücher

Die Arbeit nordischer Exegeten an der Frage nach der Rolle der mündlichen

Tradition bei der Entstehung und Entwicklung alttestamentlicher
Texte hat von Seiten kontinentaler Exegeten wenig Aufmerksamkeit
erfahren. Jedoch liegt eine größere Monographie über diese Frage vor,
geschrieben von dem in Deutschland tätigen Holländer Antonius H. J. Gunne-
weg1. Sie hat die Form einer kritischen Prüfung der Thesen und Resultate,
die vor allem von skandinavischer Seite vorgelegt worden sind.

In einem ersten Kapitel gibt Gunneweg einen Überblick über die
Geschichte des Problems. Dadurch wird dem Leser klar, daß es sich um eine
fortschreitende wissenschaftliche Debatte handelt, wo die gewonnenen
Resultate und Argumente dazu führen, daß Positionen auch verändert und
Ansichten auch präzisiert oder nuanciert werden2. Aus der Historik geht auch

13 Für die Bedeutung des Amtes spricht schon die Tatsache, daß es bis
zum Ende der Königszeit für Juda bezeugt ist. Die Belegstellen 2. Kön. 18,
18. 37 ; 2. Chron. 34, 8 zeigen den Mazkir bei wichtigen Staatsaktionen.

1 A. H. J. Gunneweg, Mündliche und schriftliche Tradition der vorexili-
schen Prophetenbücher als Problem der neueren Prophetenforschung (1959).

2 Allerdings ist ein Fall solcher Entwicklung dem Verfasser entgangen: er
schert alle Artikel von I. Engnell in Svenskt Bibliskt Uppslagsverk 1-2



Miszellen 217

hervor, daß die nordische exegetische Forschung keine «Schule» ist, deren
Mitglieder die gleichen Ansichten hegen und als Gruppe abgefertigt werden
können. Im zweiten Kapitel untersucht der Verfasser sodann die Argumente
der traditionsgeschichtlichen Forschungsrichtung für ihre Grundthese, und
im dritten diskutiert er ihre Arbeitsweise und deren Konsequenzen.

Gunneweg räumt ein, daß die mündliche Tradition im alten Israel eine
andere Rolle spielte, als man von literarkritischer Seite her in Rechnung
gezogen hat. Er gibt zu, daß sie «gewöhnlicher» als die schriftliche, ja daß
sie die «alltägliche» und «normale» Überlieferungsmethode war (S. 26f. 31.
48. 71). Das Problem wird aber brennend, indem die traditionsgeschichtlichen

Forscher behaupten, die mündliche Tradition sei «maßgeblich für das
Zustandekommen des A. T.s» gewesen, so daß wir manchmal von dem Standpunkt

auszugehen hätten, daß diese der Niederschlag mündlicher Tradition
und keine Zusammenstellung schriftlicher Quellen seien. In dieser Form
bedeutet die These ein Nein gegenüber der traditionellen literarkritischen
Arbeitsmethode; jedenfalls müsse diese als unzulänglich bezeichnet werden.
Hier kann Gunneweg nicht mehr zustimmen.

Bei seiner Analyse der Beweise, die die traditionsgeschichtlichen Forscher
für ihre Grundthese anführen, findet der Verfasser alles dürftig und sogar
unhaltbar. Er meint nach einer Diskussion der betreffenden Prophetenstellen,

daß sich die prophetischen Bücher weder direkt noch indirekt als
einen Niederschlag mündlicher Tradition auffassen lassen. In diesem
Zusammenhang fällt auf, wie eifrig Gunneweg darum bemüht ist, bei den
Traditionshistorikern Fehler zu finden, während er mitunter selbst mit recht
spekulativen Argumenten arbeitet, um seine eigene Auffassung, das
geschriebene Wort sei den Texten nach von größerer Beständigkeit usw., zu
unterbauen (S. 32-39 u. a.).

Wie die traditionsgeschichtlichen Forscher betont Gunneweg allerdings,
daß bereits in der Zeit der Propheten mündliche und schriftliche Traditionen
nebeneinander bestanden haben. Aber welche der beiden Überlieferungsweisen

ist für die schließliche Aufzeichnung der prophetischen Bücher normativ

geworden Wie diese Frage beantwortet wird, deutet schon der Titel des
fünften Kapitels an: «Das Heiligtum als Ort schriftlicher Tradition.» Hier
macht der Verfasser geltend, daß die mündliche Tradition ihren Platz in
der inoffiziellen Sphäre hatte: im Volk, im einzelnen Vaterhaus, daß aber
in den Heiligtümern, wo die «amtliche» Überlieferung zu Hause war, schriftlich

tradiert wurde. Anschließend diskutiert Gunneweg in verdienstvoller
Weise die Stellung der vorexilischen Propheten zum Kult und zum Heiligtum.

Er akzeptiert die These, daß die Nabis Kultpropheten und die
Schriftpropheten ursprünglich Nabis und als solche die Inhaber eines offiziellen
Amtes bei dem Kult im Heiligtum waren. Im siebenten Kapitel schließt sich
dann die Argumentierung: die Heiligtümer seien der Ort schriftlicher Tra-

(1948-52) über einen Kamm und findet gewisse Widersprüche. Es liegen vier
bis sechs Jahre zwischen der Entstehung der Artikel in Band eins und Band
zwei, und eine solche Zeitspanne ist beachtlich, wenn man es mit einem noch
recht neuen Problem zu tum hat, das der Gegenstand intensiver Forschung ist.



218 Miszellen

dition. Die Propheten waren mit ihnen verknüpft. Folglich müsse die authentische,

offizielle Überlieferung, welche im Heiligtum statthatte, eine schriftliche

gewesen sein.
Dadurch wäre die traditionelle Literarkritik gerechtfertigt. Was sich mit

ihr vereinen ließ, hat Gunneweg bewahren wollen, das übrige verworfen. Die
Gefahr, daß die traditionellen Positionen neu zu überprüfen wären, liege also
nicht vor.

Im abschließenden Kapitel spricht der Verfasser sein Erstaunen darüber
aus, daß gerade die schwedischen Forscher, deren Arbeiten wir wesentliche
Erkenntnisse von der Bedeutung des Kultischen im allgemeinen und dem
Verhältnis von Kult und Prophétie im besonderen verdanken, nicht die einzig

richtige Folgerung gezogen haben, nämlich daß die mit dem Heiligtum
verknüpfte «amtliche» Überlieferung schriftlich gewesen sein muß. Aber
diese Schlußfolgerung kann man nur auf Grund der unklaren Voraussetzung
ziehen, daß die Heiligtümer der Ort für die schriftliche Überlieferung
gewesen seien.

Überhaupt müssen die Beweisführungen, mit deren Hilfe der Verfasser
zu seiner Schlußfolgerung gelangt, einer Prüfung unterzogen werden.

Von der schriftlichen Tradition wird in Kap. 4 behauptet, daß sie beständiger

als die mündliche sei. Auch wenn gewisse Korrigierungen, gewisse Um-
deutungen, gewisse vervollständigende Auslegungen mit der Zeit den Text
umgestalten, handle es sich doch nie um eine vollständige Umschmelzung,
die auch den Kern betrifft, wie bei mündlicher Überlieferung. Die mündliche
Überlieferung sei dynamischer - auch wenn man auf die Gedächtniskraft der
Orientalen Rücksicht nimmt. «In der mündlichen Überlieferung geht es um
das Weitergeben von Inhalten, die man auswendig weiß und durch Vortrag
dem Gedächtnis eines anderen anvertraut. Diesem Vorgang fehlt das
Mechanische; der ,Geber' und der ,Empfänger' müssen weit mehr persönlich
beteiligt sein als beim Abschreiben von Rollen. Richtig tradieren kann man
nur, was man verstanden hat oder meint verstanden zu haben» (S. 73). Hier
zeigt es sich, daß der Verfasser mit einer ganz anderen Vorstellung von der
Weise, wie man Worte heiliger Propheten überlieferte, arbeitet als die
traditionsgeschichtlichen Forscher im allgemeinen. Für diese ist die
Überlieferung mündlicher heiliger Texte keineswegs eine fortlaufende
Umschmelzung wie in einem «Schmelzofen», sondern eine in gewisser Hinsicht
ziemlich mechanische Reproduktion, in welcher mit der Zeit gewisse
unbewußte und bisweilen bewußte Umgestaltungen stattfinden. Das Wie der
mündlichen Tradition habe ich mit spätjüdischem Material in einem anderen
Zusammenhang zu beleuchten versucht.3

Im fünften Kapitel stellt Gunneweg die wichtige Frage: Wo hatten die
beiden Überlieferungsweisen ihren Sitz im Leben, und wer waren die Träger
der mündlichen bzw. schriftlichen Tradition Seine Antwort ist jedoch
unklar, unnuanciert und teilweise irrig, und darum mündet seine Darstellung
am Ende in einer nicht begründeten Schlußfolgerung. Der Verfasser meint

3 B. Gerhardsson, Memory and Manuscript. Oral and Written
Transmission in Rabbinic Judaism and Early Christianity (1961), S. 71—189.



Miszellen 219

nämlich, daß die mündliche Tradition ihren Platz im «Volke» hatte, in der
privaten Tradition, die ein Familienvater seinem Sohn und seinen
Hausgenossen angedeihen ließ, während die schriftliche Überlieferung in den
Heiligtümern gepflegt wurde, welche nicht nur für den Kult in eigentlicher
Bedeutung, sondern auch für «Wissensehaft» und Schreibkunst Zentra waren.
Man kann dem Verfasser ohne weiteres darin recht geben, daß die schriftliche

Überlieferung im Volk eine geringe Rolle spielte. Der Stoff, der im Volk
tradiert wurde (Rechtssätze, Legenden u. dgl.), pflanzte sich sicher
hauptsächlich mündlich fort. Daß gewisse Prophetenworte von dem einzelnen Hausvater

weitergegeben werden konnten, kann man sich auch denken. Aber
man kann dem Verfasser absolut nicht folgen, wenn er das Volk (den
einzelnen Hausvater) zum hauptsächlichen Träger der mündlichen Prophetentradition

macht (S. 78, vgl. S. 48). Hier lassen ihn alle Quellen im Stich;
die Argumentierung wird e silentio geführt. Der Leser staunt: Gunneweg
akzeptiert die Annahme, daß mündliche Traditionen die alltägliche und
normale Überlieferungsweise waren, aber als Träger dieser normalen mündlichen

Traditionen hat er sich keine «Prophetensöhne» und andere Kreise
von Spezialisten gedacht, sondern die einzelnen Familienväter.

Auch kann man dem Verfasser nicht beipflichten, wenn er ganz allgemein
feststellt, daß die Heiligtümer Mittelpunkte für die Schreibkunst u. dgl.
waren, weshalb die authentische und amtliche Tradition, die die Nabis der
Heiligtümer besorgten, schriftlich gewesen sein muß. Hier hat er drei Dinge
vergessen, die ihm nach den umsichtigen Erörterungen der ersten drei Kapitel
hätten klar gewesen sein müssen :

1. Auch wenn an den Heiligtümern die Schreibfähigkeit ausgebildet war,
ja auch wenn die Heiligtümer eine Art Zentrum bildeten für die «Wissenschaft»

und Sehreibkunst, die zu dieser Zeit in Israel existierten, ist damit
keineswegs gesagt, daß man alles schrieb. Nur in außerordentlich hoch
entwickelten Schreibkulturen werden Dinge aller Art aufgezeichnet. In einem
Kulturmilieu, wo Schrift und Schreiben eine begrenzte Rolle spielen, müssen
wir genau festzustellen suchen, was man aufschreibt, unter welchen Umständen
man schreibt, zu welchem Zweck und mit welchem Beweggrund.

2. Daß an den Heiligtümern geschrieben wurde, schließt keineswegs aus,
daß man daneben auch die mündliche Überlieferung pflegte. Es spricht im
Gegenteil alles dafür, daß die kenntnisreichsten und fähigsten mündlichen
Überlieferer an den Heiligtümern zu finden waren («Prophetensöhne» und
andere) und daß die authentischste mündliche Tradition dort ihren Sitz im
Leben hatte. Ist es wahrscheinlich, daß private Hausväter sich als mündliche
Überlieferer mit diesen Spezialisten messen konnten

3. Daß man an den Heiligtümern die Schreibkunst pflegte, bedeutet an
sich keineswegs, daß die dort existierende «offizielle» Tradition schriftlich
war, oder daß schriftliche Aufzeichnungen eines Textmateriales als normativ
für die weitere Überlieferung des Stoffes angesehen wurden. Gunneweg hat
in Kapitel 1-3 unterstrichen, daß schriftliche und mündliche Tradition schon
seit der Zeit der Propheten Seite an Seite existierten, und danach festgestellt,
daß die Untersuchung noch nicht dargelegt hat, welche der beiden
Überlieferungsweisen bei der Entstehung der prophetischen Bücher normativ



220 Miszellen

wurde. Die Erörterungen der Kapitel 5-7 liefern in der Tat kein entscheidendes

Argument für die Lösung dieser Frage; das Problem ist nach dem
siebenten Kapitel ebenso ungelöst wie nach dem dritten.

Zum Schluß einige Randbemerkungen. Auf S. 41 ff. macht der Verfasser
eine Distinktion zwischen «priesterlicher Weisung (Thora)» und «prophetischer

Dabar». Zwar seien beide Verkündigung des göttlichen Willens, die
priesterliche Thora sei jedoch von «grundsätzlichem Charakter» und setze
eine bereits abgeschlossene Offenbarung voraus, während das prophetische
Wort das souveräne Handeln der Gottheit ausdrücke, eine Kundgebung des

göttlichen Willens auf eine konkrete Situation hin. Diese Distinktion ist
gewöhnlich, aber nichtsdestoweniger eine Konstruktion. «Die priesterliche
Weisung» ist oft ein Orakelspruch, der sich nicht so leicht von dem prophetischen

Wort unterscheiden läßt. Und das prophetische Wort scheint für
gewöhnlich in auffallender Ubereinstimmung mit den Geboten und
Vorschriften der Thora zu stehen. Es dürfte darum irrtümlich sein, die alten
israelitischen Priester zu einer Art juristischer Beamtenschaft zu machen,
die den göttlichen Willen aus einer bereits abgeschlossenen Offenbarung
ableiteten. Und auf jeden Fall ist es falsch, die Aussagen der Propheten in die
Kategorien der modernen kerygmatischen Theologie hineinzwängen zu wollen:

«in eine konkrete Situation hineingesprochene Worte», die ursprünglich
ihre Gültigkeit nur in einer gewissen Situation hatten und die später der
Prophet oder seine Nachfolger aus dieser ursprünglichen Situation herauslösen

und mit neuem Inhalt und neuer Gültigkeit versehen mußten (S. 42ff.).
Die Psychologen haben bei der Erforschung der Inspiration einleuchtend
bewiesen, daß der Inspirierte und seine Getreuen die Worte, die er «empfangen»
hat, als unvergleichliche Schätze beständigen Wertes und unveränderlicher
Gültigkeit ansehen. Sie sind wahrhaftig nicht derart mit einer konkreten
Situation verknüpft, daß ihre Gültigkeit und ihr Wert auf diese begrenzt
sind. Die Haltung dem «empfangenen» göttlichen Wort gegenüber ist nun
einmal so. Eine Situationsgebundenheit ist für «inspirierte» Worte nicht
charakteristisch.

Die Arbeit Gunnewegs enthält treffende Beobachtungen, gute Gesichtspunkte

und einleuchtende Erörterungen. Der Ton ist sachlich und
sympathisch. Es ist lobenswert, daß sich der Verfasser kühn und energisch an
ein großes Problem gewagt hat, dem man auf dem Kontinent keine größere
Aufmerksamkeit schenkt. Aber es ist schade, daß seine Loyalität der literar-
kritischen Position gegenüber ihn daran gehindert hat, das Problem
vorurteilslos zu beurteilen. Der Wunsch, die literarkritische Methode zu verteidigen,
ist manchmal zu augenscheinlich. Und die Beweisführung für den normativen

Charakter der literarischen Überlieferung ist offensichtlich unhaltbar.
Darum harrt die Frage nach der mündlichen und schriftlichen Tradition der
vorexilischen Prophetenworte weiterer Forschimg und weiterer Debatte.

Birger Oerhardsson, Uppsala.


	Miszellen

