
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 3

Artikel: L'unité des deux Testaments selon Calvin

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'unité des deux Testaments selon Calvin

L'essentiel des vues de Calvin sur ce sujet se trouve au livre II de
Y Institution Chrétienne. Toutefois le réformateur a abordé la question

à plus d'une reprise dans ses Sermons et dans ses Commentaires.
Nous nous référons le plus souvent au texte de l'Institution1, alors
même qu'entre les trois sources indiquées l'accord nous paraît
complet.

1°

Le livre II de l'œuvre maîtresse du réformateur de Genève
s'ouvre par ces mots: «Le second livre de l'Institution Chrestienne

qui est de la cognoissance de Dieu, entant qu'il s'est monstré
Rédempteur en Jésus-Christ: laquelle a esté cognue premièrement des

Pères sous la Loy, et depuis nous a esté manifestée en l'Evangile. »

Ce titre indique d'entrée ce qui constitue pour Calvin le lien entre
les deux Testaments: la personne de Jésus-Christ.

Pour bien saisir sur quoi porte l'accent, il faut avoir présent à

l'esprit l'ensemble de la vision théologique de l'auteur. «Perdu en

soy depuis la désobéissance», l'être humain ne peut avoir de

rédemption qu'en Christ. Car le Père infini s'est rendu fini en son Fils,
afin de ne pas nous «engloutir» par l'infinité de sa gloire (chapitres
I à VI).

Cela rappelé, Calvin aborde la question du rôle de la Loi. Elle a
été donnée pour tenir les esprits en suspens jusqu'à l'avènement du
Sauveur, et pour les inciter à un désir ardent de sa venue. En
outre, pour les rendre fermes dans leur attente, afin qu'ils ne
défaillent pas à cause de la «longueur du terme» (II, 7, 1). La Loi,
pour Calvin, ce ne sont pas seulement les préceptes du Décalogue,
mais «la forme de religion telle que Dieu a publiée par la main de

Moyse». Ce dernier était plus qu'un législateur. Il devait surtout
rappeler les Juifs à l'alliance toute gratuite que Dieu avait établie
avec leurs pères; plus encore, renouveler cette alliance; élever les

esprits plus haut que les choses terrestres, vers le Dieu qui est esprit.
Les prophètes l'ont compris, eux qui, loin de saboter la Loi, ont
cherché à lui rendre sa vraie valeur, une valeur de grâce. Puisque
donc la grâce de Dieu a été offerte aux Juifs de cette façon-là,

1 Cafvin, Institution, ed. Corpus reformatorum, 31.



176 E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin

c'est que la Loi «n'a pas esté vuide de Christ», car il n'y a pas de

grâce en dehors de Jésus-Christ.
Mais alors, comment l'apôtre Paul peut-il affirmer, en Rom. 10:4,

que Jésus-Christ est la fin de la Loi Calvin rapproche ce texte de

II Cor. 3:6: «... Toute notre qualification vient de Dieu; c'est Lui
qui nous a habilités pour être des serviteurs d'une nouvelle alliance,
non de lettre, mais d'esprit. Car la lettre tue, mais l'esprit fait
vivre.» Et il explique: c'est en vain qu'on nous enseigne quelle
est la vraie justice, jusqu'à ce que Jésus-Christ nous la donne par
une imputation gratuite, et en nous régénérant par son Esprit. Par
conséquent il est exact de faire de Jésus-Christ la fin de la Loi,
c'est-à-dire son accomplissement. Car nous n'aurions aucun profit
à savoir ce que Dieu demande de nous, si le Christ ne venait pas à

notre secours en nous déchargeant d'un fardeau insupportable. En
effet, pour être juste devant Dieu, l'homme doit observer la Loi
dans tout son détail. Or cela, aucun homme ne le peut. Ce fait
démontre 1'«imbécillité» de la Loi, sa faiblesse, son insuffisance:
donnée à l'homme pour le conduire à la vie, elle le précipite dans
la mort. Nous pouvons bien, de loin, regarder les promesses qu'elle
renferme; mais «nous n'en pouvons recevoir aucun fruit» (II, 7, 3)-

Si donc nous nous en tenons uniquement à la Loi, nous ne
pouvons que perdre courage: elle est comme un miroir dans lequel
nous contemplons notre faiblesse, notre iniquité, et aussi la
malédiction que celles-ci nous valent. Ce disant, faisons-nous injure à la
Loi Aucunement : c'est une grâce si la Loi nous montre à quel
point nous sommes «vides»; une grâce qu'elle nous fasse «petits»,
selon l'expression de saint Augustin. Une grâce, parce que ces
constatations humiliantes nous obligent à recourir à la miséricorde de

Dieu. On se trompe donc grossièrement en prétendant que, pour
les chrétiens, la Loi a été abrogée par le Christ. Il importe au
contraire de bien distinguer ce qui est abrogé, en la Loi, de ce qui y
demeure ferme. «Je ne suis point venu pour abolir la Loi» a déclaré
le Seigneur. Par là il a clairement affirmé que, par son avènement,
la révérence et l'obéissance dues à la Loi - donc à l'Ancien Testament

- ne sont en rien diminuées (II, 7, 14).
A la suite de saint Paul l'auteur de l'Institution relève que l'homme

n'a jamais été sans Loi. Mais cette Loi naturelle, gravée seulement
dans les cœurs, était trop «obscure» pour nous (II, 8, 2). Etant
donné la «grosseur de notre esprit», et notre arrogance, Dieu nous



E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin 177

a «baillé sa Loy escrite». Mais ce n'était point encore suffisant. Car
le faix du péché qui nous accable est si lourd que la conscience,
convaincue de sa faiblesse, tombe dans le désespoir. Sachant cela,
Dieu nous a donné l'Evangile. Toutefois le Christ n'est pas un second

Moïse, apportant une Loi nouvelle destinée à suppléer à l'insuffisance

de l'ancienne. Prétendre que la perfection de la Loi évan-

gélique est beaucoup plus grande que celle de la Loi de l'Ancien
Testament «est un erreur trespervers». C'est faire injure à la Loi de

Dieu. A cette Loi, Christ n'a rien ajouté. Pas davantage ne l'a-t-il
«restituée en son entier» en la purgeant des mensonges dont elle
avait été souillée. Dès lors, qu'y a-t-il de différent dans le Nouveau
Testament par rapport à l'Ancien Ceci : bien que Christ ait été

connu des Juifs sous la Loi, il n'a été pleinement révélé que par
l'Evangile. La différence : une plénitude.

11 importe de ne jamais oublier le but assigné par Dieu à la Loi:
entretenir le peuple élu en l'attente du Christ, dont la venue était
prochaine. Le Seigneur ne va-t-il pas jusqu'à affirmer, en Jean 8:56,
qu'Abraham a vu le jour du Christ et qu'il s'en est réjoui «Rien ne
lui a defailly pour avoir certitude à bien espérer» (II, 9, 1). Le
réformateur avertit loyalement son lecteur qu'il emploie le terme
Evangile dans deux sens différents: au sens large2, il entend tous
les témoignages que Dieu a donnés, depuis toujours, de sa miséricorde

et de sa faveur paternelle; au sens strict, l'Evangile est une
ambassade nouvelle, et non accoutumée, par laquelle Dieu accomplit

ce qu'il avait promis (II, 9, 2).
Dieu accomplit... Jouirions-nous alors ici-bas déjà des biens que

le Christ nous a acquis Calvin ne méconnaît pas l'élément eschato-

logique - capital - du Nouveau Testament, ni la dialectique toute
particulière de l'Evangile. Jésus, certes, nous vaut «vraye et droite
plénitude» de tous les biens spirituels. Et pourtant la jouissance en
est encore cachée «comme sous le cachet d'espoir» jusqu'à ce que
nous soyons transfigurés en la gloire de Celui qui nous précède

(II, 9, 3). Nous, chrétiens, possédons exactement les mêmes
promesses que celles qui furent données aux «Pères» de l'Ancien Testament.

De plus le Christ habite en nos cœurs. Néanmoins «nous
sommes eslongnez de luy comme pèlerins». La différence entre Loi
et Evangile réside en la nature, en la qualité des promesses : ce qui,
anciennement, a été figuré «sous ombres obscures», l'Evangile
aujourd'hui «nous (le) montre au doigt».

12



178 E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin

Et cependant, opposer la Loi à l'Evangile est une grave erreur.
«L'Evangile n'est point tellement succédé à toute la Loy, qu'il ait
apporté une façon pleinement diverse de nous sauver» (II, 9, 4).
Non : Dieu nous l'a donné pour assurer et aussi pour ratifier ce qui
avait été promis jadis; également «pour conjoindre le corps avec
les ombres» (ibid.). Cela revient à dire que l'Evangile ne diffère pas
de la Loi «sinon au regard de la manifestation plus grande». Le
Baptiste a vraiment été «interposé» entre la Loi et l'Evangile,
«ayant comme une charge moyenne et prochaine de l'une à l'autre».
Ce qu'il a commencé n'a pas été accompli «jusqu'à ce que le Fils
de Dieu estant levé en la majesté de son empire, a donné un cours
plus libre, et plus grand avancement à ses Apostres» (II, 9, 9).

C'est donc encore et toujours le terme accomplir qui demeure le
mot-clé dans ce débat. Et cet accomplissement consiste à assurer
ce qui avait été promis, en le ratifiant: à unir intimement le corps,
soit la personne même du Christ, aux simples «ombres» que nous
présente l'Ancien Testament, à la simple «figuration» que constituait

la Loi.

2°

Dès le chapitre X («De la similitude du vieil et nouveau
Testament»), Calvin s'applique à préciser les choses. Après avoir marqué
une position générale, il entre dans le détail. Il le note d'emblée,
l'alliance faite par Dieu avec les «Pères anciens» est si semblable à

la nouvelle quant à sa substance et à sa vérité, «qu'on la peut dire
une mesme avec icelle». La seule différence réside dans la manière
dont elle a été accordée. On peut donc à bon droit parler d'une unité
des deux Testaments. Elle éclate surtout sur trois points :

1° Dieu n'a pas proposé aux Juifs une «félicité terrienne» comme
le but auquel ils dussent aspirer. Il a mis devant leurs yeux une
espérance d'immortalité.

2° L'alliance conclue par Dieu avec les Pères de l'Ancien Testament

n'a pas été fondée sur leurs mérites, mais sur la seule miséricorde

divine.
3° Les croyants de l'Ancien Testament ont eu et connu le Christ

comme Médiateur. C'est lui qui les liait à Dieu et qui les faisait,
eux déjà, participants de ses promesses.

Remarquons la progression très nette de la première à la troisième
affirmation : Comme les chrétiens, les Israélites regardent plus haut



E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin 179

que cette terre. Ils ne le peuvent que par l'effet de la grâce. Pour
eux comme pour nous, la grâce divine culmine en Jésus-Christ.

1° A propos du premier aspect de cette ressemblance, Calvin
insiste beaucoup sur ce fait: tout l'Ancien Testament regarde bien
davantage à la vie future qu'à la vie présente. Il en trouve une
première preuve dans le fait que, comme le dit Esaïe (40:6 à 8), la
Parole de Dieu subsiste éternellement. Or c'est par cette Parole
éternelle que Dieu a jadis «conjoint avec soy» le peuple élu. Ne
lit-on pas en Lév. 26:12 : «Je vous serai pour Dieu, et vous me serez

pour peuple»? Dans les Psaumes (144:15; 33:12) David déclare
souvent: «Heureuse la nation laquelle a le Seigneur pour son Dieu!»
Or cela ne saurait s'entendre d'une félicité purement terrestre. Car
Dieu rachète de la mort, conserve à jamais, et entretient pour
toujours en sa miséricorde ceux dont II a fait son héritage. - Il y a plus
net encore: le Dieu de l'alliance assure catégoriquement que sa
bénédiction sera prolongée à ses fidèles par delà les limites de l'existence

terrestre. La promesse de Gen. 17:7 est riche d'enseignements:
«Je serai ton Dieu et celui de ta postérité après toi.» Il ne s'agit pas
là, seulement, d'un engagement de bienveillance envers les successeurs

des croyants. Car Dieu n'est pas comme les hommes, qui
transfèrent l'amour porté par eux aux disparus sur leurs descendants,

parce qu'ils ne peuvent plus rien pour des trépassés. Non, l'amour
de Dieu ne connaît pas la barrière de la mort. S'il fait miséricorde
en mille générations, il continue à répandre sa bonté même sur ceux
qui sont au delà du voile. Sans cela, s'appellerait-il lui-même le
Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob longtemps après leur mort
Si ces trois patriarches avaient été anéantis dans la mort, pareille
appellation eût été ridicule. «Car c'eust été autant comme s'il eust
dit, Je suis le Dieu de ceux qui ne sont point» (II, 10, 9). Comment
seraient-ils «esteints par mort», ceux que le Maître de la vie et de
la mort a reçus en sa garde

Enfin, tous les fidèles de l'Ancien Testament ont été à ce point
éclairés par Dieu qu'ils ont reconnu avoir en perspective, ailleurs,
«une vie meilleure qu'en terre». Et Calvin de citer des exemples
de condition terrestre très dure tirés de l'existence d'Adam, Noé,
Abraham, Isaac, Jacob, Moïse, David... Si les prophètes ont
fréquemment «figuré» la bonté de Dieu par l'image de bienfaits tout
terrestres, ce fut pour être mieux compris, et toujours afin d'élever
les cœurs jusqu'à la félicité spirituelle (II, 10, 20).



180 E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin

2° Dans le livre II de l'Institution, Calvin passe rapidement sur
le second et le troisième aspect de la ressemblance entre les deux
Testaments. Pour des motifs d'ordre pédagogique avant tout, le
réformateur a renvoyé au livre III des considérations très développées

concernant la concordance des promesses de la Loi, et de celles
de l'Evangile. C'était naturel puisque c'est ce livre-là qui expose la
doctrine capitale de la justification par grâce. Il y attaque
vigoureusement la notion de mérite humain et, dans un chapitre XVII
explique en détail pourquoi la présence dans la Bible des

«promesses légales», donc des promesses faites à ceux qui observeront
la Loi, ne porte aucune atteinte au caractère absolu de la grâce
divine. Ce sont là choses trop connues pour que nous nous y
arrêtions. Disons seulement avec Calvin : selon le témoignage, fréquent,
des prophètes, tout ce que le Seigneur a fait de bien à son peuple
est venu, toujours, de sa pure clémence. Ce n'est pas pour ses
mérites que ce peuple a été choisi, élu. Cette élection, et toutes les
bontés qui l'ont accompagnée et suivie, actes de pur amour. Comme

quoi tant l'Ancien que le Nouveau Testaments, de leur première
à leur dernière page, nous mettent en présence de la grâce, qui seule,
elle, peut sauver.

3° La troisième ressemblance consiste dans le fait que les «Pères»
de l'Ancien Testament, exactement comme les croyants de la Nouvelle

Alliance, ont eu et connu le Christ pour unique médiateur.
Par lui ils étaient déjà «conjoints à Dieu», et faits participants des

promesses de grâce. Calvin estime superflu de revenir longuement
sur ce point-là puisque au début du livre II, dans la partie générale,
il a développé en détail la double idée qui lui tient à cœur: le lien
entre les deux Testaments, la personne de Jésus-Christ; le rôle
essentiel de la Loi, tenir les esprits en suspens jusqu'à l'avènement
du Sauveur; en ce sens-là, la Loi est une grâce, donc impossible
qu'elle soit «vide de Christ». - Cette unité des deux alliances, du
reste, le Christ lui-même l'a proclamée par des paroles et par des

faits. En Matth. 8:11 «plusieurs viendront de l'Orient et de l'Occident,

et se mettront à table avec Abraham, Isaac et Jacob dans le

Royaume des cieux», il montre qu'il ne promet point aujourd'hui
d'autre royaume à ses fidèles «sinon auquel ils reposeront» avec les

patriarches. Quant aux faits, Calvin relève ceci: au moment de sa

résurrection, Jésus fit participants de cet événement plusieurs des

saints «lesquels on vit en Jérusalem» (allusion à Matth. 27:52). Par



E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin 181

quoi il a donné la garantie «que tout ce qu'il avait fait ou souffert

pour acquérir salut au genre humain, n'appartenoit pas moins aux
fidèles de l'Ancien Testament qu'à nous». S'en étonnera-t-on Les
«Pères» ont reçu le même esprit que nous. Puisque cet esprit, sorte
de semence d'immortalité en nous, et par là «arre de notre héritage»,
a habité en eux, «comme[nt] leur oserions-nous oster l'heritage de

vie » (II, 10, 23).

3°

Après tout cela, est-on fondé encore à parler d'une différence
entre les deux Testaments - Comment s'y refuser, répond Calvin,
alors que tant de passages de l'Ecriture «les opposent ensemble

comme choses fort diverses » \ Ces différences, le réformateur les

«reçoit» volontiers, mais «à telle condition qu'elles ne déroguent
rien à l'unité» (II, 11, 1).

Ces différences sont au nombre de cinq. Elles se réfèrent non à la
«substance», mais à la «manière diverse que Dieu a tenue en
dispensant sa doctrine». En sorte que tout ce que nous avons signalé
jusqu'ici relativement à la ressemblance des deux parties de notre
Bible peut sans difficulté être maintenu.

Première différence : Dans l'Ancien Testament, pour mieux entretenir

son peuple dans l'espérance des réalités invisibles, Dieu les

lui faisait contempler sous l'aspect de leurs avantages terrestres.
Depuis la venue de Jésus-Christ, qui nous a révélé plus clairement
la grâce de la vie future, Dieu nous conduit directement «à la
méditation d'icelle», sans plus «nous exerciter aux choses inférieures»,
terrestres. Cette constatation fait comprendre pourquoi, dans
l'Ancien Testament, le pays de Canaan a une telle importance pour
Israël: dans cette possession toute terrienne dont il jouissait, il a
contemplé comme dans un miroir l'héritage qui lui était préparé
dans le ciel. C'est, selon Calvin, la raison pour laquelle les croyants
de l'Ancien Testament ont attaché plus de prix à cette vie mortelle,
et aux bienfaits qu'elle procure, que nous chrétiens ne devons le
faire aujourd'hui. Ils le savaient, ce n'était pas là leur dernier but.
Mais, précisément parce que Dieu se servait de cette existence
passagère pour leur figurer sa grâce éternelle, ils s'y sont attachés
plus fortement que s'ils l'avaient simplement considérée pour elle-
même.

La seconde différence «gist aux figures». Du temps où la vérité



182 E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin

de Dieu était encore «absente», l'Ancien Testament la représentait
par des images; il avait l'ombre au lieu du corps. Le Nouveau Testament

contient la vérité présente et la substance. Aucun passage de

l'Ecriture ne l'explique plus clairement que l'épître aux Hébreux
(7:18, 19; 8:9; 10:1). Puisque, dit son auteur, Dieu a fait Jésus-
Christ sacrificateur à toujours, il est certain que la sacrificature
lévitique, qui connaissait une succession de prêtres, est abolie. Il y a
donc eu transfert d'alliance. C'était nécessaire puisque la Loi ne
pouvait pas conduire l'homme à la perfection. Il y a donc eu dans
la Loi «une ombre des biens futurs» seulement, mais non pas «une
vive présence». Celle-là ne nous est donnée que par l'Evangile. Sur
ce point il n'y a pas «une grande répugnance» entre les deux
Testaments. Au contraire: au cœur de la Bible, l'alliance de Dieu, qui
a été accomplie par Jésus-Christ. Mais, pendant qu'il le fallait
attendre, Dieu a établi par Moïse des cérémonies qui en fussent à la
fois les signes et les représentations, cérémonies qui n'avaient ni
fermeté ni efficace (II, 11, 4).

C'est dans ce sens que, en Gai. 3:24 et 4:1, saint Paul dit qu'avant
la venue du Christ, les Juifs ont été sous la direction d'un
pédagogue, le Seigneur ayant voulu les instruire «comme par rudimens
ou elemens convenans à l'aage puerile» (II, 11, 5).

La troisième différence, elle, est «prise de Iérémie», 31:31-34.
Dans ces versets on trouve cette promesse du Seigneur: Les jours
viendront où je ferai une alliance nouvelle avec la maison d'Israël
et de Juda. Celle que j'ai faite avec vos pères a été cassée, anéantie.
Désormais j'écrirai ma Loi «en leurs entrailles, et l'engraveray en
leur cœur... Lors... tous me cognoistront depuis le plus grand
iusques au plus petit». De ce passage, écrit Calvin, saint Paul a pris
occasion d'établir une comparaison entre la Loi et l'Evangile: il
appelle la première doctrine littérale, prédication de mort et de

damnation, écrite en tables de pierre; et le second, doctrine
spirituelle de vie et de justice, engravée aux cœurs. Il dit davantage
encore: la Loi doit être abolie, l'Evangile doit demeurer permanent.
Puis, reprenant «membre à membre» cette comparaison, le réformateur

explique: L'Ancien Testament est «literal» parce qu'il a été

publié «sans l'efficace du Saint-Esprit»; le Nouveau est «spirituel»,

parce que le Seigneur l'a «engravé au cœur des siens». La seconde

opposition, elle, vient souligner la première: le «vieil Testament»
est «mortel», puisqu'il ne peut qu'envelopper en malédiction tout



E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin 183

le genre humain; au lieu que le Nouveau est instrument de vie: en
nous délivrant de la malédiction, il nous «remet en la grâce de
Dieu».

Seulement - Calvin y insiste - cette différence entre la lettre et
l'esprit ne doit pas être entendue dans ce sens que le Seigneur
aurait anciennement «baillé sa Loy aux juifs» sans fruits ni utilité.
L'apôtre entend simplement établir une comparaison, afin de «plus
magnifier l'affluence de grâce» que nous apporte l'Evangile (II, 11,
7 et 8).

Quant à la quatrième différence, elle «depend et sort de la tierce».
En effet l'Ecriture appelle l'Ancien Testament alliance de servitude,
du fait qu'il engendre la crainte, voire la terreur dans le cœur des

hommes. Le Nouveau Testament, au contraire, est dit alliance de

liberté, parce qu'il «conferme» les humains en sécurité et en
confiance. C'est cela même que dit l'épître aux Romains (8:15): «Vous
n'avez point reçu l'esprit de servitude ,en crainte', mais l'esprit
d'adoption, par lequel nous crions: Abba, Père.» L'épître aux Ga-
lates (4:22, l'allégorie relative à Agar et Sara) est plus nette encore,
selon Calvin. Et le réformateur résume sa pensée: «Le vieil Testament

a esté pour estonner les consciences», tandis que, par le
Nouveau, «joye et liesse leur est donnée». Là une servitude qui «estreint»
les cœurs; ici une liberté qui les affranchit. Pour autant saint
Augustin n'a pas tort quand il déclare3 que tous les fidèles qui ont
été régénérés par Dieu depuis le commencement du monde, et ont
fait sa volonté, appartiennent au Nouveau Testament; leur espérance
a été enracinée non dans les biens charnels, passagers, mais dans
les biens spirituels, éternels. En effet, les anciens «Pères» ont vécu
de manière telle qu'ils ne se sont pas «arrêtés» à l'Ancien Testament,

mais ont toujours aspiré au Nouveau4.
Une cinquième et dernière différence peut être ajoutée aux autres:

avant la venue de Jésus-Christ, Dieu avait mis à part un peuple
auquel il avait confié «l'alliance de sa grâce». A ce peuple-là seul,
Dieu a fait l'insigne honneur de se donner à connaître à lui, exacte-

2 Dans le texte français Calvin dit : généralement ; dans le texte latin :

large.
3 Contra duas epistolas Pelagii ad Bonifacium, livre III, chap. 4.
4 Cf. Commentaires sur le Nouveau Testament (Ed. Meyrueis, Paris 1854),

I, p. 331 : « Sçachons donc qu'ils ont souspiré après Christ, comme gens
affamez, et que toutefois ils n'ont point laissé d'avoir un vrai repos et trans-
quillité de foy...»



184 E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin

ment comme si ce peuple lui avait appartenu plus que tous les

autres. En lui communiquant sa Parole, il s'est lié à lui de manière
à être considéré comme son Dieu. Dans le même temps, il laissait
cheminer toutes les autres nations «en vanité et erreur, comme si

elles n'avoyent nulle accointance avec luy» (II, 11, 11). Dès lors
Israël était dénommé le fils délicat de Dieu ; tous les autres peuples
étaient tenus par le Seigneur comme étrangers. - Israël était dit
être connu de Dieu et reçu en sa tutelle ; les autres peuples étaient
«délaissés en leurs ténèbres». - Israël était sanctifié par Dieu; les

autres peuples étaient profanes. - Israël était considéré comme
honoré de la présence du vrai Dieu; les autres étaient exclus de

cette présence. Mais, venue la plénitude des temps, le Médiateur a
brisé la paroi qui, longtemps, avait tenu la miséricorde divine
enclose en un seul peuple, afin que tous les hommes, réconciliés avec
Dieu, fussent unis en un seul corps.

C'est la vocation des Gentils qui démontre de façon particulièrement

nette l'excellence du Nouveau Testament «par dessus le
vieil». Fait extraordinaire, cette vocation, au point que Jésus-Christ
lui-même au début de son ministère n'a pas voulu «faire ouverture»
aux païens. Après lui, même démontrée par cent témoignages, cette
vocation a d'abord paru étrange aux apôtres. Et pourtant, par
l'œuvre du Christ, non seulement les Gentils ont été élevés «en
même degré d'honneur que les Juifs»; mais ils leur ont encore été
substitués.

Par ces considérations nuancées, Calvin estime avoir fidèlement
marqué toute la différence qui distingue les deux Testaments, en
tout cas autant qu'il le fallait pour en donner une idée «simple et
pure». A ceux qui l'attaquent en disant : Dieu n'est-il pas immuable
comment donc peut-on imaginer qu'il réprouve aujourd'hui ce qu'il
approuvait hier - le réformateur répond : Dieu n'est pas muahle

pour avoir «accommodé diverses façons à divers temps» (II, 11, 13).
Un laboureur ne fait pas preuve d'inconstance s'il ordonne à ses

serviteurs d'autres ouvrages en hiver qu'en été. Si un homme
instruit traite ses enfants autrement durant leur jeunesse que
pendant leur enfance, puis qu'il modifie encore son comportement à

leur égard quand ils auront atteint l'âge d'homme, nous ne le

taxerons pas de légèreté. La constance de Dieu éclate dans le fait
qu'il a «ordonné une mesme doctrine à tous siècles». S'il a changé
«la forme et manière extérieure», la façon de présenter sa vérité



E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin 185

aux hommes, c'est parce qu'il a bien voulu - par amour - s'accommoder

«jusques là» à la capacité de ses créatures, capacité qui, elle,
est variable.

Poser la question: Dieu n'aurait-il pas pu, d'emblée, se passer
de figures, et dès les origines répandre sa grâce par tout le monde,
revient à demander des comptes à notre créateur. Autant lui
reprocher d'avoir créé le monde si tard Même si nous ne comprenons
pas, ce serait folle arrogance de ne pas accorder à Dieu qu'il connaît,
lui, les raisons profondes de ses oeuvres. S'il a agi comme il l'a fait
envers Israël, ce n'est pas «à cause de soy-mesme», mais uniquement

pour le salut de ses enfants. Si un médecin a usé de tel
remède pour guérir un jeune homme, puis que, «l'ayant à panser en
sa vieillesse», il en use avec lui d'une tout autre façon, nous ne
dirons pas qu'il réprouve ses actes de jadis. Sa règle de conduite
demeure identique, mais «il a regard à l'aage». - De même il a été

expédient que Jésus-Christ, étant encore absent, fût figuré par
divers signes pour annoncer sa venue, signes différents de ceux
qui, maintenant, nous représentent qu'il est venu (allusion aux
deux sacrements).

4°

Au sein de l'Eglise chrétienne, il y a toujours eu deux tendances:
les uns sont frappés par la ressemblance des deux Testaments, au
point qu'ils sont portés à les identifier. Les autres, sensibles surtout
à leur différence, les déclarent inconciliables. Ajoutons que ces deux
tendances coexistent souvent chez le même croyant; ce fait
explique les variations que peut connaître sur ce point la pensée
religieuse et théologique d'un même homme.

A cet égard Calvin nous est utile aujourd'hui encore par son
remarquable équilibre. De toute son âme il croit à la continuité de la
révélation biblique, parce qu'il sait que son Dieu est fidèle. Cette
continuité est assurée par le Christ, présent déjà - de la façon que
nous avons vue - du temps des «anciens Pères». Commentant la
parole Hébr. 13:8 «Jésus-Christ est le même hier, aujourd'hui,
éternellement», Calvin déclare: «Hier comprend tout le temps de

l'Ancien Testament» (Commentaires, IV, 527).
Pourtant quelque chose de nouveau s'est passé: quand Dieu l'a

jugé bon, il a envoyé son Fils. Dès lors, nous, chrétiens, n'avons
plus l'occasion d'être «en suspens». Car Jésus-Christ est «la dernière



186 E. Grin, L'unité des deux Testaments selon Calvin

closture et parfaite conclusion de tout ce qu'il nous faut sçavoir
à salut» (Comm. IV, 366).

Elle est grande, la similitude des deux Testaments. En effet
«d'où est-ce que notre Seigneur Jesus-Christ et ses Apostres ont
puisé leur doctrine sinon de Moyse?» (Sermon sur I Tim.6). Mais
cette similitude ne doit jamais nous faire perdre de vue la réelle
différence: «L'office de la Loy (Ancien Testament) est de monstrer
la maladie... L'office de l'Evangile est de donner remède aux
hommes, les trouvant dépourvus de toute espérance» (Comm. III,
550, 551).

Bref, «pour bien profiter en la Loy de Moyse, ...il ne faut pas
que nous facions comme des vilains pourceaux, qui auront toujours
ce mot en la bouche, ou plustost au groin: Ho, tout est consommé;
il ne faut plus qu'on s'amuse au vieil Testament» (Serm. I Tim.).
Mais il faut moins encore oublier que le Eils, venu à nous, «a esté

comme secrétaire bien privé du Pere », afin que nous sachions qu'en
l'Evangile «nous avons le cœur du Pere comme ouvert» (Comm. II,
18).

Edmond Grin, Lausanne.

s Corp. réf. 53, 32.


	L'unité des deux Testaments selon Calvin

