Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 3

Artikel: Die Gotteslehre bei Aristides und in gnostischen Schriften
Autor: Unnik, Willem C. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gotteslehre bei Aristides und in gnostischen
Schriften

In den Handbiichern der Kirchen- und Dogmengeschichte hat
sich die Gewohnheit eingebiirgert, nacheinander als separate Grup-
pen die «Apostolischen Viter», die Apologeten und die Gnostiker
zu behandeln. Es eriibrigt sich, Beispiele anzufiihren; die Methode
wird fast iiberall verfolgt. Sie ist jedoch keineswegs empfehlenswert.
Erstens wird dadurch der Eindruck geweckt, als ob es sich um eine
chronologische Folge handle, wihrend die Tatsache, daBl Schrift-
steller von allen drei Gruppen Zeitgenossen waren, verschleiert wird.
Zweitens suggeriert diese Behandlungsweise den Gedanken, dafl es
sich um geschlossene «Schulen» handelt, die deutlich voneinander
getrennt wiren, wihrend die Kiinstlichkeit dieser Trennung nicht
zum BewuBtsein kommt. In der Tat verdanken «die apostolischen
Viter» ihren Namen einer zufilligen Zusammenstellung im Sam-
melband des Cotelerius (1672). Sie gehdren nicht zu einer Schule
und stammen nur ungefihr aus der ersten Hailfte des 2. Jahrhun-
derts. Ebenfalls bilden die « Apologeten» keine Schule, sondern wer-
den so benannt, weil von diesen Schriftstellern aus den Jahren
etwa 125-175 n. Chr., die eine sehr vielseitige Tatigkeit entwickel-
ten, vor allem die Apologien aufbewahrt und bekannt sind!. Was
die Gnostiker anbelangt, so waren sie geistig miteinander verwandt,
aber eigentlich wurden sie von der antihaeretischen Polemik der
GroBkirche auf einen Haufen geworfen, wihrend die Ketzerbestrei-
ter doch wissen, dal3 die «Gnosis» sich in einer Vielheit von Formen
offenbarte2. Vor allem sollte man bedenken, daf3 die christlichen
Gnostiker in der Zeit vor etwa 180 n. Chr. noch im ziemlich engen
Zusammenhang mit der Kirche lebten. Fiir ein geschichtliches Ver-
stindnis des Christentums in Rom um 150 zum Beispiel mufl man
Hermas, Justin und Valentin zusammenbetrachten. Nur durch Auf-
lockerung der kiinstlichen Trennungen und eine synchronistische
Behandlung wird der groBartige Kampf des damaligen Christen-
tums fiir seine Eigenart ins rechte Licht geriickt.

1 Wenn man die Aufzéhlung der Schriften beachtet, welche Eusebius in
seiner Kirchengeschichte von Justin (IV, 11, 8-10; 18, 1-6), Tatian (IV,
26, 6-7) und Melito (IV, 26, 2-14) gibt, dann kann man doch schwerlich
dabei beharren, da8 diese Ménner nur Verteidiger des Christentums waren.

2 Cf. Iren. Adv. haer. I, 28, 1; Hipp. Ref. V, 11.



W. C. van Unnik, Die Gotteslehre bet Aristides 167

Diese methodischen Bemerkungen mégen der Besprechung des
hier aktuellen Problems vorausgeschickt werden, zumal die Funde
von Nag Hammadi® das Problem der Entstehung und Entfaltung
der «Gnosis» und damit auch das Verhiltnis von «Gnosis» und
Christentum in eine neue Lage gebracht haben. Es ist wichtig, dal
die Probleme in ihren wirklichen Zusammenhéngen gesehen werden
und daf} nicht kiinstliche Scheidewénde den Blick hemmen.

1.

Die élteste uns bewahrt gebliebene christliche Apologie, die des
Aristides?, schickt seiner Beschreibung der verschiedenen Religions-
formen eine allgemeine Gotteslehre voraus. Obwohl die Uber-
lieferung der Handschriften etwas schwankt?, ist es fiir unseren
Zweck nicht noétig, alle textlichen Differenzen zu besprechen. Es
geniigt hier, Geffckens Text wiederzugeben ®:

I, 4. Ich sage aber, daB3 Gott (1) unerzeugt, (2) ungemacht ist, (3) ((daB3 er
von niemanden umfaf3t wird, sondern selbst alles umfaf3t, (4) abtoyeveg eldog)),
(5) ohne Anfang und ohne Ende, (6) ((unvergénglich)), (7) unsterblich, (8) voll-
kommen und (9) unbegreifflich. (8) Vollkommen aber, wie ich sagte, bedeutet
dieses, (10) daB in ihm nicht ein Mangel ist, und (11) nicht ist er irgend eines
Dinges bediirftig, aber alles ist seiner Bedurftig. Und was ich sagte, (5) daB3
er ohne Anfang sei, bedeutet, dafl alles, was einen Anfang hat, auch ein Ende
hat, und was ein Ende hat ist auflésbar. 5. (12) Einen Namen hat er nicht,
denn alles, was einen Namen hat, ist Genosse der Kreatur. (13) Eine Gestalt
hat er mnicht, (14) auch nicht Zusammensetzung von Gliedern, denn wer
dieses besitzt, ist Genosse der geformten (geschaffenen) Dinge. (15) Weder
ist er ménnlich noch weiblich, ((denn in wem solches ist, der wird von Lei-
denschaften beherrscht)). (16) Der Himmel umfaflt ihn nicht, sondern der
Himmel und alles Sichtbare und Unsichtbare sind in ihm befat. — (17) Einen
Gegner hat er nicht, denn nicht ist jemand da, welcher stédrker wire denn er.
(( (18) Unbeweglich ist er, (19) unermeflich und (20) unaussprechlich, denn
(21) es gibt keinen Ort, von wo und wohin er bewegt werden kénnte; auch
wird er nicht mehr als meBbar von irgend einer Seite (22) umgrenzt und (23)
umschlossen, denn er ist es, (24) welcher alles erfiillt und alles Sichtbare und
Unsichtbare iiberragt.)) (25) Zorn und Grimm besitzt er nicht, denn nicht ist

3 Dariiber im allgemeinen W. C. van Unnik, Evangelien aus dem Nilsand
(1959).

t B. Altaner, Patrologie® (1959), S. 94f. (unter Hadrian).

5 In dem griechischen Text, der im Roman von «Barlaam und Joasaph»
verarbeitet ist, und in den syrischen und armenischen Versionen.

8 J. Geffcken, Zwei griechische Apologeten (1907), S. 4f.



168 W. C. van Unnik, Die Gotteslehre bei Aristides

etwas da, was ithm Widerstand zu leisten vermochte. (26) Irrtum und Ver-
gessen ist nicht in seiner Natur, denn ganz und gar ist er (27) Weisheit und
Erkenntnis. (28) d’ adtod d¢ ta wdvra guvéstnrev. (29) «ob xprlel Suoiag koi omwov-
dfg»,7 00d€¢ Tivog mdvTwy TWY @avouévwy, TovTeg d¢ alTol XphHiZovay.

Von den vielen Parallelen, die zu dieser Aufzihlung der Gottes-
pridikate gegeben werden konnen®, sei nur erwihnt das Fragment
des Kerygma Petri® (Clem. Alex. Strom. VI, 39, 2-3):

6T eig Vebdg oy, O¢g dpxnv MavTwy émoincev, xai Téhoug EEouaiav Exwy,
(30) 6 ddparog, dg 1@ WavTa 6pd, (31) dxwpntog, dg Td WAvVTA XWpel, (11)
avemdéng, o0 Ta TdvTo émdéetar kai d’ Ov éotiv, (32) dkatdintog, (33)
Gévaog, (6) dodaptog, (34) dmointog, Og TG mavTa émoinoev Aoyw duvd-
pewg adTol.

Obwohl viele von diesen Pridikaten auch bei anderen Apologeten
vorkommen, stehen sie dort nicht in einem so deutlichen Zusam-
menhang wie hier. Bei Aristides féllt es auch auf, dal er nicht nur
eine Kette von Adjektiven oder antithetischen Pridikaten gibt,
sondern daf} er auch regelméifig eine Art von «Begriindung» hinzu-
fiigt.

2,

Neben diese schon lingst gesammelten und besprochenen Aus-
fithrungen der Apologeten konnen jetzt noch zwei « Beschreibungen»
des hochsten Gottes aus jiingst veroffentlichten gnostischen Quellen
gestellt werden. Sie finden sich in dem Apocryphon Johannis und
der Sophia Jesu Christt, welche von Walter Till aus dem Berliner
gnostischen Papyrus 8502 herausgegeben sind'°, Die Ubereinstim-
mungen mit Aristides werden im folgenden durch Kursivierung
hervorgehoben ; die Ziffern weisen auf Aristides und auf Kerygma
Petrou hin.

7 Or. Sibyll. VIII, 390.

8 Eine ausfiihrliche Liste hat seinerzeit E. Hennecke, Die Apologie des
Aristides (1893), S. 52f., gegeben; sie konnte noch vermehrt werden. Aus.
fithrlich dariiber auch Geffcken (A. 6). Diese Parallelen finden sich nicht nur
bei den anderen christlichen Apologeten, sondern vor allem auch in heid-
nisch-griechischen Quellen.

9 Diese Parallele ist schon in der ersten Verédffentlichung der Apologie
von J. Rendel Harris vermerkt, The Apology of Aristides? (1893), p. 87. —
Altaner (A. 4), S. 61, setzt die Schrift im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts
an.

10 W. Till, Die gnostischen Schriften des koptischen Papyrus Berolinensis
8502 (1955).



und in gnostischen Schriften 169

A) Apocryphon Johannis (ed. Till, S. 851f.):

Uber den Geist ( ?), da er eine uovapyia ist, herrscht niemand (cf. 17). Der
wahre Gott, der Vater des Alls!l, der heilige Geist, der (30) Unsichtbare,
(24) der ber dem All ist, der in seiner (6) Unwvergdnglichkeit besteht, er ist
im reinen Licht!?, in das kein Augenlicht zu blicken vermag. Man darf ihn,
den Geist, sich nicht als Gott vorstellen, oder daf3 er in einer bestimmten
Weise geartet ist. Denn er ist vorziiglicher als die Gotter. Eine dpyn, tber die
niemand herrscht (dpyxewv), ist er!®. Denn niemand (oder: nichts) existierte
vor ihm4, noch (11) bedarf er threr. Er braucht kein Leben, denn er ist (34)
ewty. Er braucht nichts, denn er ist unvollendbar, da er gar nicht notig hatte,
daB3 er vollendet werde, sondern jederzeit ganz (8) Vollendung ist. Licht ist
erls. (22) Unbegrenzbar ist er, weil niemand vor ihm ist, um ihn zu be-
grenzen. Er ist der Unbeurteilbare, weil niemand vor ihm ist, um ihn zu be-
urteilen. Er ist der (19) Unermepliche, weil kein anderer, der vor ihm existiert
hétte, ihn ermessen hat. Er ist der (30) Unsichtbare, weil ihn niemand sah.
Er ist der (33) Hwige, der immer ist. Er ist der Unbeschreibliche, weil ihn
ntemand erfaft hat (32), um ihn zu beschreiben. Er ist der, dessen (12) Namen
man nicht sagen kann, weil es niemanden gibt, der vor ihm war, um ihn zu
benennen!é. Er ist das unermeBliche Licht, die heilige, lautere Reinheit, der
Unbeschreibliche, Vollkommene, Unvergéngliche!?. Er ist nicht Vollendung
noch Seligkeit, noch auch Gé&ttlichkeit, sondern er ist etwas, was weit vor-
ziiglicher als das ist. Er ist auch nicht unendlich, noch wurde er begrenzt,
sondern er ist etwas, was vorziiglicher als das ist. Er ist nicht koérperlich,
noch ist er korperlos; er ist nicht gro und ist nicht klein; er hat keine mel3-
bare GréBe, kein Qeschopf (2) und niemand kann ihn begreifer (9). Uberhaupt
nichts, was existiert, sondern etwas, was vorziglicher als das ist, ist er.
Nicht alsob er an sich vorziiglich wire, sondern weil er sein Eigenes ist, hat
er nicht teil an einem Aon, denn an dem, der an einem Aon teil hat, haben
andere bereitet (oder: geformt) (cf. 2). Und Zeit wurde ihm nicht zugeteilt,
da er von keinem anderen, der zuteilt, etwas erhélt. Und (11) er braucht auch

11 TTatnp TWv SAwv kommt bei Justin oft vor und wird von ihm selbst in
die Taufformel eingefugt (Apol. 61, 3). Wie bekannt, stammt die Verbindung
aus Platons Timaeus 28, wo sie (ganz ungnostisch) mit dem Pradikat « Schép-
fer» erginzt ist. In der philosophischen Gotteslehre war der Ausdruck gang
und gibe.

1z Cf. 1.Tim. 6, 16.

13 Just. Dial. 60, 5: Omép 6v dhhog ok EaTi.

14 Gott ist bei Justin dyévvnrog; E. R. Goodenough, The Theology of
Justin Martyr (1923), S.128ff.; das ganze Kapitel tiber die Gotteslehre
(ch. IV) ist von Bedeutung.

15 Cf. 1. Joh. 1, 5. Es ertbrigt sich, Belege fiir die Verbreitung dieses Ge-
dankens anzufiihren; Literatur bei R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe
(1953), z. St.

18 Goodenough (A. 14), S. 130f.

17 Diese Pradikate sind nur Wiederholung des Vorigen.



170 W. C. van Unnik, Die Gotteslehre bei Aristides

nichts. Es gibt iiberhaupt niemanden vor ihm. Er, der nur nach sich selbst
verlangt in der Vollendung des Lichts, begreift das lautere Licht. Die uner-
meBliche Grofle,

der Ewige, der Ewigkeitsspender,

das Licht, der Lichtspender,

das Leben, der Lebensspender,

der Selige, der Spender der Seligkeit,

die Erkenntnis (27), der Erkenntnisspender,

der jederzeit Gute, der Gutes Spendende,

der Gutes Tuende, was nicht so beschaffen ist, weil es hat,

sondern weil es gibt;

das erbarmende Erbarmen;

die Gnade, die Gnade spendet,

das unermeBliche Licht.

B) Sophia Jesu Christi (ed. Till, S. 2091f.):

Jener (= Gott) ist ja (7) unsterblich und (33) ewig, und zwar ein Ewiger,
(1) der keine Geburt hat. Denn jener, der eine Geburt hat, wird auch unter-
gehen (cf. Begriindung von 5). Der Geburtslose aber hat keinen Anfang; denn
jeder, der einen Anfang hat, hat auch ein Ende (5). Und niemand herrscht
iuber ihn . Er hat keinen Namen (12); denn wer einen Namen hat, ist das Ge-
schopf eines anderen?’. Er ist ein Unbenannter (oder: Unnennbarer?!). Er
hat (13) ketne menschliche Gestalt, denn wer eine menschliche Gestalt hat,
ist das Geschopf eines anderen. Er hat (4) ein Aussehen (oder: Wesen), das
nur thm allein eigen ist...?2. (23) Grenzenlos ist er. (6) Unvergdnglich ist er,
(16) unverfafibar ist er. Und er ist einer, der dauernd besteht, und es gibt
keinen, der ihm gleicht. Er ist gut und veréandert sich nicht 23. Er ist makellos 4,
er ist (33) ewsg, er ist selig, er ist (9) unbegreiflich, er allein begreift sich selbst.
Er ist (19) unermeflich, er ist unergriindlich, er ist (8) vollkommen, ohne Ma-
kel, er ist selig und fleckenlos. Er wird «der Vater des Alls»*® genannt...

1% Vgl. A.13.

20 Goodenough (A. 14), S. 130: «Justin deduces God’s namelessness as a
corrollary from the fact that He is unbegotten.»

21 Nur Wiederholung.

22 Hier steht ein Zwischensatz, der die Fremdartigkeit des Aussehens
noch einmal unterstreicht.

23 Vgl. Just. Apol. 13, 4.

24 Jesus heilt in Just. Dial. 17, 3 tod udvou dubpov xal dikaiov guwtéc.
Aber als Epitheton Gottes habe ich es in der &ltesten christlichen Literatur
nicht finden kénnen.

25 Vgl. A. 11. Hier ist ein merkwiirdiger Gegensatz zu dem, was vorher
iiber die Namenlosigkeit Gottes gesagt worden ist; es zeigt m. E., wie ver-
schiedene Traditionen zusammengeworfen sind und wie fest diese Be-
zeichnung «Vater des Alls» war. Zudem konnte sie bei den Gnostikern eine
sehr spezielle Interpretation bekommen.



und 1n gnostischen Schriften 171

Dieser ist ganz Verstand (volc), er ist Erwidgung (év3bunowk), er ist (2)
Uberlegung (¢évvore) und Weisheit, er ist Denken und Kraft.

H. Ch. Puech hat richtig den Anfang im Apocryphon Johannis
(= A4p. Joh.) als «negative, apophatische Theologie» charakteri-
siert26. Aber eine Vergleichung dieser Texte erlaubt uns mehr zu
sagen:

1) Es zeigen sich zwischen der Gotteslehre des Aristides und der
der Gnostiker bis auf den Wortlaut starke Ubereinstimmungen.
Aristides nimmt zwischen den Apologeten eine eigene Stelle ein,
weil er seine Gotteslehre als ein ziemlich geschlossenes Ganzes sei-
nen weiteren Darlegungen vorausschickt. Das ist bei den anderen
Apologeten nicht der Fall, denn sie bieten die Elemente ihrer Gottes-
lehre mehr zerstreut dar. Deshalb gibt Aristides die Gelegenheit
zu einer niitzlichen Vergleichung, und auch wo er keine Parallele
zeigt, kann man diese bei anderen wie zum Beispiel Justin finden 7.

2) Die Vertreter des Gnostizismus stehen mit ihrer Beschreibung
des hodchsten Gottes also nicht allein, sondern teilen ihre An-
schauungen mit einem Mann, dessen Orthodoxie nicht angezweifelt
wird. Dabei ist es merkwiirdig, dal Irenaeus in seiner Parallele zu
Ap. Joh. in Adv. haer. I, 29 diese Gotteslehre nicht wiedergibt.
Wenn Carl Schmidt seinerzeit zu Recht behauptete, dal Irenaeus
das Ap. Joh. exzerpiert hat?®, so lat sich fragen, ob er nicht be-
wullt diesen Passus fortgelassen hat, der seinem Zwecke nicht dien-
lich war, weil die Gotteslehre hier weitgehend mit der der Grof-
kirche iibereinstimmte und keinen Anlafl zum Angriff gab.

3) Es fillt weiter auf, daf} in dieser Partie die Sophia Jesu Christi
(= 8JC), welche vom Herausgeber spiter als das Ap. Joh. datiert
wird 2?, dem Aristides ndher steht als das Ap. Joh., Im letzterwiahnten
Buch wird das Lichtsein Gottes stark unterstrichen, was sich in den
beiden anderen Texten nicht findet und wohl ein spéiter hinzu-
gefiigtes Element darstellt. Der fast hymnische Ausgang paft auch

26 H. C. Puech, in: E. Hennecke-W. Schneemelcher, Neutestamentliche
Apokryphen? (1959), S. 236.

2?7 Auch im Ewvangelium Veritatis finden sich manche Parallelen zu diesen
Gottespriadikaten, aber sie sind dort nicht zusammenhéngend als eine Ein-
heit gegeben, und deshalb lohnte sich in unserem Zusammenhang ein Ver-
gleich nicht.

28 . Schmidt, Irenaeus und seine Quelle in adv. haer. I, 29: Philothesia.
Paul Kleinert zum LXX. Geburtstag dargebracht (1907), S. 3151f.

29 Till (A. 10), S. 36.



172 W. C. van Unnik, Die Gotteslehre bei Aristides

nicht ganz zum Vorhergehenden ; seine Aussagen iiber Gott scheinen
aus einer anderen Sphére zu stammen3°, denn es ist nicht mehr die
Sprache der philosophischen Schule, sondern die der Liturgie. Fer-
ner ist im Ap. Joh. eine bestimmte Wiederholung ohne wesentlichen
Fortschritt des Gedankens, wie man das in spiteren Entwick-
lungen gnostischer Schriften des 6fteren wahrnimmt, unverkennbar.
SJC ist auch durch das wiederholte Begriinden der Aussagen mit
Aristides verbunden (oben S. 168). Ap. Joh. steht aber mit seiner
Akzentuierung der « Vorziiglichkeit» vereinzelt da. Deshalb scheint
es mir eher, dafl SJC ein etwas dlteres Stadium in der Wiedergabe
der Gotteslehre reprisentiert.

3.

Wie soll man sich nun das Verwandtschaftsverhdlinis zwischen
Aristides einerseits, den gnostischen Schriften anderseits vorstellen ?

Eine direkte Beeinflussung in die eine oder andere Richtung ist
wohl ausgeschlossen. Nirgendwo zeigt Aristides gnostische Gedan-
ken und hat, wie noch ausgefiihrt werden soll (unten S. 174), eben
in seiner Gotteslehre eine bestimmt anti-gnostische Spitze. Auf der
anderen Seite finden sich auch keine Spuren von einer Entlehnung
durch die Gnostiker. Aus einem Vergleich ergibt sich, daf} es sich
hier nicht um direkte Zitate handelt, sondern um Ubereinstimmun-
gen im Wortgebrauch, wobei aber die Begriffe nicht in der gleichen
Reihenfolge vorkommen.

Erst recht ausgeschlossen scheint mir die Moglichkeit einer Ent-
lehnung durch folgende Tatsache. SJC ist wie gesagt in seiner Be-
schreibung des hochsten Gottes von Ap. Joh. nicht abhingig; die
Schrift steht vielmehr Aristides nahe. Nun sagt SJC (bei Till,
S. 201), dal vom Anfang der Welt an die Menschen zu ergriinden
suchten, «wer Gott ist und welcher Art er ist. Sie haben ihn nicht
ergriindet (wortlich gefunden). Die Weisesten aber unter ihnen
stellten aus der Lenkung der Welt und der Bewegung eine Ver-
mutung auf. Ihre Vermutung aber traf die Wahrheit nicht»; nur
durch die unmittelbare Offenbarung des Erlosers, der aus dem un-
endlichen Licht gekommen ist, wird Gott gekannt (S. 203ff.). Dann

30 Pogitive Priadikate erscheinen hier anstatt der negativen. Es wiirde
sich wahrscheinlich lohnen, dieses Stick in Verbindung mit liturgischen
Formeln zu studieren.



und in gnostischen Schriften 173

folgt die oben wiedergegebene Beschreibung. SJC weist hier ex-
pressis verbis die Methode (griechischer) Philosophen ab, aber diese
wurde auch von Aristides, wie aus dem Anfang von Kapitel I her-
vorgeht 3!, befolgt. Auch im Ap. Joh. beruht die Gotteslehre auf
Offenbarung, die von Jesus Christus gegeben wird.

Die Gnostiker haben die Gotteslehre also nicht bei Aristides ge-
lesen; und Aristides seinerseits stellt eine allgemein angenommene
Gotteslehre auf, um einen Ausgangspunkt fiir seine Darlegungen
zu haben, beruft sich aber nicht auf eine spezielle Offenbarung und
sicher nicht auf eine «gnostische».

Nun wire es natiirlich an sich auch méglich, dafl sowohl der Apo-
loget als die Gnostiker unabhingig voneinander aus derselben
Quelle geschopft hdtten, ndmlich aus der hellenistischen Religions-
philosophie, eventuell in ihrer jiidisch-hellenistischen Form. Bei der
Erkldrung von Aristides hat man, wie vorher gesagt (Anm. 8), darauf
hingewiesen. Das mag wohl fiir den Apologeten zutreffen32, aber es
stimmt nicht fiir die offenbarungsgldubigen Gnostiker (SJC ist
vollends abweisend)33.

Dann bleibt nur die Moglichkeit, dall das Mittelglied in der
christlichen Unterweisung gesucht wird. Das kann man sich in dieser
Weise vorstellen. In den Schulen der christlichen Gebildeten, wie
wir sie zum Beispiel bei Justin kennen3®¢, wurde wahrscheinlich zu
apologetischen Zwecken gelehrt, die Christen hitten in ihrem Gott
den Héchsten gefunden, von dem die Heiden gesprochen und nach
dem sie gesucht hatten (siehe Anm.32). Von anderen Christen, die
diesen philosophischen Hintergrund nicht kannten, wurde nicht die
Identitdt von dem Gott der Bibel und dem der philosophischen

31 Arist. Ap. I, 2 (Geffcken, S. 3): «Und daB ich forschen solle hinsichtlich
seiner, der dieser Beweger von allem ist...»

32 Allerdings ist dies nur der Anfang; zu beriicksichtigen ist auch XV, 3
(Geffcken, S.23): «Die Christen aber, o Koénig, da sie umhergingen und
suchten, haben die Wahrheit gefunden. Und wie wir aus ihren Schriften
entnommen haben, sind sie der Wahrheit und der genauen Erkenntnis nahe,
mehr denn die iibrigen Voélker.» Die «natiirliche Theologie» geniigt nicht, um
Gott zu finden; den wahren Gottesdienst lernt man nur durch die Schriften
der Christen, XVI 3.

33 EinfluB des Judentums scheint mir fast ausgeschlossen, vgl. meinen
Aufsatz Die jiidische Komponente in der Entstehung der Gnosis: Vig. Christ.
(1961).

34 Acta Justini 3; Eus. Hist. IV, 11, 8.



174 W. C. van Unnik, Die Gotteslehre ber Aristides

Sprache betont, sondern der Unterschied. Die Gottespridikate der
philosophischen Sprache wurden Aussagen einer hoheren Form des
Christentums, und deshalb kann man sie, wie in Ap. Joh. und SJC,
als die hochste christliche Offenbarung predigen. Dies ist allerdings
eine hypothetische Rekonstruktion der Vorgéinge, aber eine, die die
Tatsachen zu erkliren vermag.

In dieser Weise wird nimlich die Ubereinstimmung im Wort-
schatz erklirt. Ebenso versteht man, weshalb die Gotteslehre im
Rahmen dieser «Theologien» an verschiedenen Stellen erscheint.
Bei Aristides steht sie am Anfang, um fiir die christliche Offen-
barung den Weg frei zu machen; bei den Gnostikern ist sie die ei-
gentliche Offenbarung. Dazu kommt noch die entscheidende Dif-
ferenz: bei Aristides ist dieser erhabene Gott der Schopfer der
Erde?5, bei den Gnostikern ist der Gott, der so durch tiberwiegend
negative Attribute umschrieben wird, die Negation dieser Welt und
hat gar nichts damit zu tun. Bei aller Ubereinstimmung im Wort-
gebrauch entsteht so eine ganz andere Heilslehre; auf diese kommt
es dem Gnostiker an. Die kirchlichen Theologen haben begriffen,
welche schwerwiegende Folgen die Scheidung zwischen dem Héch-
sten Gott und dem Schopfer hatte. Eben dieser Unterschied, der
allmahlich deutlicher hervortritt, beleuchtet die Ubereinstimmung,
die hier beriihrt worden ist.

Die erwihnten Zusammenhénge und Unterschiede werden nicht
sichtbar, wenn man Apologeten und Gnostiker des 2. Jahrhunderts
gesondert behandelt, weil sie nicht zu derselben «Gruppe» gehoren
und andere literarische «Formen» verwenden. Nur wenn man sie
zusammen betrachtet als Menschen, die Christen sein wollten und
die Wahrheit des Christentums zu bezeugen begehrten, entdeckt
man die positiven und negativen Beziehungen.

Willem C. van Unnik, Utrecht.

3 Arist. Ap. I, 3 (Geffcken, S. 4): «Ich sage aber iiber den Beweger der
Welt, dall er der Gott von allem ist, welcher alles wegen des Menschen ge-
macht hat», ef. auch XV, 3: yirvibokouot ydp 1ov dedv kTioTnv Kol dnuioupyov
TOV ATdVTWY.



	Die Gotteslehre bei Aristides und in gnostischen Schriften

