
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 3

Artikel: Die Gotteslehre bei Aristides und in gnostischen Schriften

Autor: Unnik, Willem C. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gotteslehre bei Aristides und in gnostischen
Schriften

In den Handbüchern der Kirchen- und Dogmengeschichte hat
sich die Gewohnheit eingebürgert, nacheinander als separate Gruppen

die «Apostolischen Väter», die Apologeten und die Gnostiker
zu behandeln. Es erübrigt sich, Beispiele anzuführen; die Methode
wird fast überall verfolgt. Sie ist jedoch keineswegs empfehlenswert.
Erstens wird dadurch der Eindruck geweckt, als ob es sich um eine

chronologische Folge handle, während die Tatsache, daß Schriftsteller

von allen drei Gruppen Zeitgenossen waren, verschleiert wird.
Zweitens suggeriert diese Behandlungsweise den Gedanken, daß es

sich um geschlossene «Schulen» handelt, die deutlich voneinander
getrennt wären, während die Künstlichkeit dieser Trennung nicht
zum Bewußtsein kommt. In der Tat verdanken «die apostolischen
Väter» ihren Namen einer zufälligen Zusammenstellung im
Sammelband des Cotelerius (1672). Sie gehören nicht zu einer Schule
und stammen nur ungefähr aus der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts.

Ebenfalls bilden die «Apologeten» keine Schule, sondern werden

so benannt, weil von diesen Schriftstellern aus den Jahren
etwa 125-175 n. Chr., die eine sehr vielseitige Tätigkeit entwickelten,

vor allem die Apologien aufbewahrt und bekannt sind1. Was
die Gnostiker anbelangt, so waren sie geistig miteinander verwandt,
aber eigentlich wurden sie von der antihaeretischen Polemik der
Großkirche auf einen Haufen geworfen, während die Ketzerbestreiter

doch wissen, daß die «Gnosis» sich in einer Vielheit von Formen
offenbarte2. Vor allem sollte man bedenken, daß die christlichen
Gnostiker in der Zeit vor etwa 180 n. Chr. noch im ziemlich engen
Zusammenhang mit der Kirche lebten. Für ein geschichtliches
Verständnis des Christentums in Rom um 150 zum Beispiel muß man
Hermas, Justin und Valentin zusammenbetrachten. Nur durch
Auflockerung der künstlichen Trennungen und eine synchronistische
Behandlung wird der großartige Kampf des damaligen Christentums

für seine Eigenart ins rechte Licht gerückt.
1 Wenn man die Aufzählung der Schriften beachtet, welche Eusebius in

seiner Kirchengeschichte von Justin (IV, 11, 8-10; 18, 1-6), Tatian (IV,
26, 6—7) und Melito (IV, 26, 2—14) gibt, dann kann man doch schwerlich
dabei beharren, daß diese Männer nur Verteidiger des Christentums waren.

2 Cf. Iren. Adv. haer. I, 28, 1; Hipp. Ref. V, 11.



W. C. van Unnik, Die Gotteslehre bei Aristides 167

Diese methodischen Bemerkungen mögen der Besprechung des

hier aktuellen Problems vorausgeschickt werden, zumal die Funde
von Nag Hammadi3 das Problem der Entstehung und Entfaltung
der «Gnosis» und damit auch das Verhältnis von «Gnosis» und
Christentum in eine neue Lage gebracht haben. Es ist wichtig, daß
die Probleme in ihren wirklichen Zusammenhängen gesehen werden
und daß nicht künstliche Scheidewände den Blick hemmen.

1.

Die älteste uns bewahrt gebliebene christliche Apologie, die des

Aristides4, schickt seiner Beschreibung der verschiedenen Religionsformen

eine allgemeine Gotteslehre voraus. Obwohl die
Überlieferung der Handschriften etwas schwankt6, ist es für unseren
Zweck nicht nötig, alle textlichen Differenzen zu besprechen. Es

genügt hier, Geffckens Text wiederzugeben6 :

I, 4. Ich sage aber, daß Gott (1) unerzeugt, (2) ungemacht ist, (3) ((daß er
von niemanden umfaßt wird, sondern selbst alles umfaßt, (4) aéxoYevèç eîboç)),

(5) ohne Anfang und ohne Ende, (6) ((unvergänglich)), (7) unsterblich, (8)
vollkommen und (9) unbegreiflich. (8) Vollkommen aber, wie ich sagte, bedeutet
dieses, (10) daß in ihm nicht ein Mangel ist, und (11) nicht ist er irgend eines

Dinges bedürftig, aber alles ist seiner Bedürftig. Und was ich sagte, (5) daß
er ohne Anfang sei, bedeutet, daß alles, was einen Anfang hat, auch ein Ende
hat, und was ein Ende hat ist auflösbar. 5. (12) Einen Namen hat er nicht,
denn alles, was einen Namen hat, ist Genosse der Kreatur. (13) Eine Gestalt
hat er nicht, (14) auch nicht Zusammensetzung von Gliedern, denn wer
dieses besitzt, ist Genosse der geformten (geschaffenen) Dinge. (15) Weder
ist er männlich noch weiblich, ((denn in wem solches ist, der wird von
Leidenschaften beherrscht)). (16) Der Himmel umfaßt ihn nicht, sondern der
Himmel und alles Sichtbare und Unsichtbare sind in ihm befaßt. — (17) Einen
Gegner hat er nicht, denn nicht ist jemand da, welcher stärker wäre denn er.

(18) Unbeweglich ist er, (19) unermeßlich und (20) unaussprechlich, denn
(21) es gibt keinen Ort, von wo und wohin er bewegt werden könnte; auch
wird er nicht mehr als meßbar von irgend einer Seite (22) umgrenzt und (23)
umschlossen, denn er ist es, (24) welcher alles erfüllt und alles Sichtbare und
Unsichtbare überragt.)) (25) Zorn und Grimm besitzt er nicht, denn nicht ist

3 Darüber im allgemeinen W. C. van Unnik, Evangelien aus dem Nilsand
(1959).

4 B. Altaner, Patrologie5 (1959), S. 94f. (unter Hadrian).
5 In dem griechischen Text, der im Roman von «Barlaam und Joasaph»

verarbeitet ist, und in den syrischen und armenischen Versionen.
6 J. Geffcken, Zwei griechische Apologeten (1907), S. 4f.



168 W. C. van Unnik, Die Gotteslehre bei Aristides

etwas da, was ihm Widerstand zu leisten vermöchte. (26) Irrtum und
Vergessen ist nicht in seiner Natur, denn ganz und gar ist er (27) Weisheit und
Erkenntnis. (28) bi' cojtoû bè xà itavxa cruvécrxr|Kev. (29) «où xptl££i fhxxiaç Kai airov-
brjç »,7 oiibé tivoç mxvxwv xiîiv qaaivogévtuv, Troivxeç bè aùxoû xpf|£oucriv.

Von den vielen Parallelen, die zu dieser Aufzählung der
Gottesprädikate gegeben werden können8, sei nur erwähnt das Fragment
des Kerygma Petri9 (Clem. Alex. Strom. VI, 39, 2-3):

öti eîç heôç ècrnv, oç àpxpv ttövtujv éfroir|(Xev, Kai TéXouç èHouaiav txtuv,
(30) ô àôparoç, oç xà navra ôpâ, (31) àxwpr)TOç, oç rà navra xtupeî, (11)
dvemôériç, ou Ta ndvTa énibéeTai Kai bi' ov èariv, (32) aKardXriToç, (33)
dévaoç, (6) acp&aproç, (34) dnoîriToç, oç rà nàvra ènoiriffev \0jin buvâ-

peujç aÙToO.

Obwohl viele von diesen Prädikaten auch hei anderen Apologeten
vorkommen, stehen sie dort nicht in einem so deutlichen
Zusammenhang wie hier. Bei Aristides fällt es auch auf, daß er nicht nur
eine Kette von Adjektiven oder antithetischen Prädikaten gibt,
sondern daß er auch regelmäßig eine Art von «Begründung» hinzufügt.

2.

Neben diese schon längst gesammelten und besprochenen
Ausführungen der Apologeten können jetzt noch zwei «Beschreibungen»
des höchsten Gottes aus jüngst veröffentlichten gnostischen Quellen
gestellt werden. Sie finden sich in dem Apocryphon Johannis und
der Sophia Jesu Christi, welche von Walter Till aus dem Berliner
gnostischen Papyrus 8502 herausgegeben sind10. Die Übereinstimmungen

mit Aristides werden im folgenden durch Kursivierung
hervorgehoben; die Ziffern weisen auf Aristides und auf Kerygma
Petrou hin.

7 Or. Sibyll. VIII, 390.
8 Eine ausführliche Liste hat seinerzeit E. Hennecke, Die Apologie des

Aristides (1893), S. 52f., gegeben; sie könnte noch vermehrt werden.
Ausführlich darüber auch Geffcken (A. 6). Diese Parallelen finden sich nicht nur
bei den anderen christlichen Apologeten, sondern vor allem auch in
heidnisch-griechischen Quellen.

9 Diese Parallele ist schon in der ersten Veröffentlichung der Apologie
von J. Rendel Harris vermerkt, The Apology of Aristides2 (1893), p. 87. -
Altaner (A. 4), S. 61, setzt die Schrift im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts
an.

10 W. Till, Die gnostischen Schriften des koptischen Papyrus Berolinensis
8502 (1955).



und in gnostischen Schriften 169

A) Apocryphon Johannis (ed. Till, S. 85ff.):

Über den Geist da er eine povapxia ist, herrscht niemand (cf. 17). Der
wahre Gott, der Vater des Alls11, der heilige Geist, der (30) Unsichtbare,
(24) der über dem All ist, der in seiner (6) Unvergänglichkeit besteht, er ist
im reinen Licht12, in das kein Augenlicht zu blicken vermag. Man darf ihn,
den Geist, sich nicht als Gott vorstellen, oder daß er in einer bestimmten
Weise geartet ist. Denn er ist vorzüglicher als die Götter. Eine üpxn, über die
niemand herrscht (äpxeiv), ist er13. Denn niemand (oder: nichts) existierte
vor ihm14, noch (11) bedarf er ihrer. Er braucht kein Leben, denn er ist (34)
ewig. Er braucht nichts, denn er ist unvollendbar, da er gar nicht nötig hatte,
daß er vollendet werde, sondern jederzeit ganz (8) Vollendung ist. Licht ist
er15. (22) Unbegrenzbar ist er, weil niemand vor ihm ist, um ihn zu
begrenzen. Er ist der Unbeurteilbare, weil niemand vor ihm ist, um ihn zu
beurteilen. Er ist der (19) Unermeßliche, weil kein anderer, der vor ihm existiert
hätte, ihn ermessen hat. Er ist der (30) Unsichtbare, weil ihn niemand sah.
Er ist der (33) Ewige, der immer ist. Er ist der Unbeschreibliche, weil ihn
niemand erfaßt hat (32), um ihn zu beschreiben. Er ist der, dessen (12) Namen
man nicht sagen kann, weil es niemanden gibt, der vor ihm war, um ihn zu
benennen16. Er ist das unermeßliche Licht, die heilige, lautere Reinheit, der
Unbeschreibliche, Vollkommene, Unvergängliche17. Er ist nicht Vollendung
noch Seligkeit, noch auch Göttlichkeit, sondern er ist etwas, was weit
vorzüglicher als das ist. Er ist auch nicht unendlich, noch wurde er begrenzt,
sondern er ist etwas, was vorzüglicher als das ist. Er ist nicht körperlich,
noch ist er körperlos; er ist nicht groß und ist nicht klein; er hat keine meßbare

Größe, kein Geschöpf (2) und niemand kann ihn begreifen (9). Überhaupt
nichts, was existiert, sondern etwas, was vorzüglicher als das ist, ist er.
Nicht alsob er an sich vorzüglich wäre, sondern weil er sein Eigenes ist, hat
er nicht teil an einem Äon, denn an dem, der an einem Äon teil hat, haben
andere bereitet (oder: geformt) (cf. 2). Und Zeit wurde ihm nicht zugeteilt,
da er von keinem anderen, der zuteilt, etwas erhält. Und (11) er braucht auch

11 TTomjp tûiv öXujv kommt bei Justin oft vor und wird von ihm selbst in
die Taufformel eingefügt (Apol. 61, 3). Wie bekannt, stammt die Verbindung
aus Piatons Timaeus 28, wo sie (ganz ungnostisch) mit dem Prädikat «Schöpfer»

ergänzt ist. In der philosophischen Gotteslehre war der Ausdruck gang
und gäbe.

12 Cf. 1. Tim. 6, 16.
13 Just. Dial. 60, 5: ÛTrèp öv âXXoç oùk ëari.
14 Gott ist bei Justin àUvviyroç; E. R. Goodenough, The Theology of

Justin Martyr (1923), S. 128ff. ; das ganze Kapitel über die Gotteslehre
(ch. IV) ist von Bedeutung.

15 Cf. 1. Joh. 1, 5. Es erübrigt sich, Belege für die Verbreitung dieses
Gedankens anzuführen; Literatur bei R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe
(1953), z. St.

16 Goodenough (A. 14), S. 130f.
17 Diese Prädikate sind nur Wiederholung des Vorigen.



170 W. C. van Unnih, Die Gotteslehre hei Aristides

nichts. Es gibt überhaupt niemanden vor ihm. Er, der nur nach sich selbst
verlangt in der Vollendung des Lichts, begreift das lautere Licht. Die
unermeßliche Größe,
der Ewige, der Ewigkeitsspender,
das Licht, der Lichtspender,
das Leben, der Lebensspender,
der Selige, der Spender der Seligkeit,
die Erkenntnis (27), der Erkenntnisspender,
der jederzeit Gute, der Gutes Spendende,
der Gutes Tuende, was nicht so beschaffen ist, weil es hat,
sondern weil es gibt ;

das erbarmende Erbarmen;
die Gnade, die Gnade spendet,
das unermeßliche Licht.

B) Sophia Jesu Christi (ed. Till, S. 209ff.):

Jener Gott) ist ja (7) unsterblich und (33) ewig, und zwar ein Ewiger,
(1) der keine Gehurt hat. Denn jener, der eine Geburt hat, wird auch untergehen

(cf. Begründung von 5). Der Geburtslose aber hat keinen Anfang ; denn
jeder, der einen Anfang hat, hat auch ein Ende (5). Und niemand herrscht
über ihn19. Er hat keinen Namen (12) ; denn wer einen Namen hat, ist das
Geschöpf eines anderen20. Er ist ein Unbenannter (oder: Unnennbarer21). Er
hat (13) keine menschliche Gestalt, denn wer eine menschliche Gestalt hat,
ist das Geschöpf eines anderen. Er hat (4) ein Aussehen (oder: Wesen), das

nur ihm allein eigen ist...22. (23) Grenzenlos ist er. (6) Unvergänglich ist er,
(16) unverfaßhar ist er. Und er ist einer, der dauernd besteht, und es gibt
keinen, der ihm gleicht. Er ist gut und verändert sich nicht23. Er istmakellos24,
er ist (33) ewig, er ist selig, er ist (9) unbegreiflich, er allein begreift sich selbst.
Er ist (19) unermeßlich, er ist unergründlich, er ist (8) vollkommen, ohne Makel,

er ist selig und fleckenlos. Er wird «der Vater des Alls»25 genannt...

19 Vgl. A. 13.
20 Goodenough (A. 14), S. 130: «Justin deduces God's namelessness as a

corrollary from the fact that He is unbegotten. »

21 Nur Wiederholung.
22 Hier steht ein Zwischensatz, der die Fremdartigkeit des Aussehens

noch einmal unterstreicht.
23 Vgl. Just. Apol. 13, 4.
24 Jesus heißt in Just. Dial. 17, 3 toö pövou duuuaou Kai biKtxiou qpuiTÔç.

Aber als Epitheton Gottes habe ich es in der ältesten christlichen Literatur
nicht finden können.

25 Vgl. A. 11. Hier ist ein merkwürdiger Gegensatz zu dem, was vorher
über die Namenlosigkeit Gottes gesagt worden ist; es zeigt m. E., wie
verschiedene Traditionen zusammengeworfen sind und wie fest diese
Bezeichnung «Vater des Alls» war. Zudem konnte sie bei den Gnostikern eine
sehr spezielle Interpretation bekommen.



und in gnostischen Schriften 171

Dieser ist ganz Verstand (voûç), er ist Erwägung (ëv9ùgr|aiç), er ist (2)
Überlegung (ëvvoia) und Weisheit, er ist Denken und Kraft.

H. Ch. Puech hat richtig den Anfang im Apocryphon Johannis
Ap. Joh.) als «negative, apophatische Theologie» charakterisiert26.

Aber eine Vergleichung dieser Texte erlaubt uns mehr zu
sagen :

1) Es zeigen sich zwischen der Gotteslehre des Aristides und der
der Gnostiker bis auf den Wortlaut starke Übereinstimmungen.
Aristides nimmt zwischen den Apologeten eine eigene Stelle ein,
weil er seine Gotteslehre als ein ziemlich geschlossenes Ganzes
seinen weiteren Darlegungen vorausschickt. Das ist bei den anderen
Apologeten nicht der Fall, denn sie bieten die Elemente ihrer Gotteslehre

mehr zerstreut dar. Deshalb gibt Aristides die Gelegenheit
zu einer nützlichen Vergleichung, und auch wo er keine Parallele
zeigt, kann man diese bei anderen wie zum Beispiel Justin finden27.

2) Die Vertreter des Gnostizismus stehen mit ihrer Beschreibung
des höchsten Gottes also nicht allein, sondern teilen ihre
Anschauungen mit einem Mann, dessen Orthodoxie nicht angezweifelt
wird. Dabei ist es merkwürdig, daß Irenaeus in seiner Parallele zu
Ap. Joh. in Adv. haer. I, 29 diese Gotteslehre nicht wiedergibt.
Wenn Carl Schmidt seinerzeit zu Recht behauptete, daß Irenaeus
das Ap. Joh. exzerpiert hat28, so läßt sich fragen, ob er nicht
bewußt diesen Passus fortgelassen hat, der seinem Zwecke nicht dienlich

war, weil die Gotteslehre hier weitgehend mit der der
Großkirche übereinstimmte und keinen Anlaß zum Angriff gab.

3) Es fällt weiter auf, daß in dieser Partie die Sophia Jesu Christi
SJC), welche vom Herausgeber später als das Ap. Joh. datiert

wird29, dem Aristides näher steht als das Ap. Joh. Im letzterwähnten
Buch wird das Lichtsein Gottes stark unterstrichen, was sich in den
beiden anderen Texten nicht findet und wohl ein später
hinzugefügtes Element darstellt. Der fast hymnische Ausgang paßt auch

26 H. C. Puech, in: E. Hennecke-W. Schneemelcher, Neutestamentliche
Apokryphen3 (1959), S. 236.

27 Auch im Evangelium Veritatis finden sich manche Parallelen zu diesen
Gottesprädikaten, aber sie sind dort nicht zusammenhängend als eine Einheit

gegeben, und deshalb lohnte sich in unserem Zusammenhang ein
Vergleich nicht.

28 C. Schmidt, Irenaeus und seine Quelle in adv. haer. I, 29 : Philothesia.
Paul Kleinert zum LXX. Geburtstag dargebracht (1907), S. 315ff.

29 Till (A. 10), S. 36.



172 W. G. van UnniJc, Die Gotteslehre bei Aristides

nicht ganz zum Vorhergehenden; seine Aussagen über Gott scheinen

aus einer anderen Sphäre zu stammen30, denn es ist nicht mehr die

Sprache der philosophischen Schule, sondern die der Liturgie. Ferner

ist im Ap. Joh. eine bestimmte Wiederholung ohne wesentlichen
Fortschritt des Gedankens, wie man das in späteren Entwicklungen

gnostischer Schriften des öfteren wahrnimmt, unverkennbar.
SJC ist auch durch das wiederholte Begründen der Aussagen mit
Aristides verbunden (oben S. 168). Ap. Joh. steht aber mit seiner

Akzentuierung der «Vorzüglichkeit» vereinzelt da. Deshalb scheint
es mir eher, daß SJC ein etwas älteres Stadium in der Wiedergabe
der Gotteslehre repräsentiert.

3.

Wie soll man sich nun das Verwandtschaftsverhältnis zwischen
Aristides einerseits, den gnostischen Schriften anderseits vorstellen

Eine direkte Beeinflussung in die eine oder andere Richtung ist
wohl ausgeschlossen. Nirgendwo zeigt Aristides gnostische Gedanken

und hat, wie noch ausgeführt werden soll (unten S. 174), eben
in seiner Gotteslehre eine bestimmt anti-gnostische Spitze. Auf der
anderen Seite finden sich auch keine Spuren von einer Entlehnung
durch die Gnostiker. Aus einem Vergleich ergibt sich, daß es sich
hier nicht um direkte Zitate handelt, sondern um Übereinstimmungen

im Wortgebrauch, wobei aber die Begriffe nicht in der gleichen
Reihenfolge vorkommen.

Erst recht ausgeschlossen scheint mir die Möglichkeit einer
Entlehnung durch folgende Tatsache. SJC ist wie gesagt in seiner
Beschreibung des höchsten Gottes von Ap. Joh. nicht abhängig; die
Schrift steht vielmehr Aristides nahe. Nun sagt SJC (bei Till,
S. 201), daß vom Anfang der Welt an die Menschen zu ergründen
suchten, «wer Gott ist und welcher Art er ist. Sie haben ihn nicht
ergründet (wörtlich gefunden). Die Weisesten aber unter ihnen
stellten aus der Lenkung der Welt und der Bewegung eine

Vermutung auf. Ihre Vermutung aber traf die Wahrheit nicht»; nur
durch die unmittelbare Offenbarung des Erlösers, der aus dem
unendlichen Licht gekommen ist, wird Gott gekannt (S. 203ff.). Dann

30 Positive Prädikate erseheinen hier anstatt der negativen. Es würde
sich wahrscheinlich lohnen, dieses Stück in Verbindung mit liturgischen
Formeln zu studieren.



und in gnostischen Schriften 173

folgt die oben wiedergegebene Beschreibung. SJC weist hier ex-
pressis verbis die Methode (griechischer) Philosophen ab, aber diese

wurde auch von Aristides, wie aus dem Anfang von Kapitel I
hervorgeht31, befolgt. Auch im Ap. Joh. beruht die Gotteslehre auf
Offenbarung, die von Jesus Christus gegeben wird.

Die Gnostiker haben die Gotteslehre also nicht bei Aristides
gelesen; und Aristides seinerseits stellt eine allgemein angenommene
Gotteslehre auf, um einen Ausgangspunkt für seine Darlegungen
zu haben, beruft sich aber nicht auf eine spezielle Offenbarung und
sicher nicht auf eine «gnostische».

Nun wäre es natürlich an sich auch möglich, daß sowohl der
Apologet als die Gnostiker unabhängig voneinander aus derselben
Quelle geschöpft hätten, nämlich aus der hellenistischen
Religionsphilosophie, eventuell in ihrer jüdisch-hellenistischen Form. Bei der

Erklärung von Aristides hat man, wie vorher gesagt (Anm. 8), darauf
hingewiesen. Das mag wohl für den Apologeten zutreffen32, aber es

stimmt nicht für die offenbarungsgläubigen Gnostiker (SJC ist
vollends abweisend)33.

Dann bleibt nur die Möglichkeit, daß das Mittelglied in der
christlichen Unterweisung gesucht wird. Das kann man sich in dieser
Weise vorstellen. In den Schulen der christlichen Gebildeten, wie
wir sie zum Beispiel bei Justin kennen34, wurde wahrscheinlich zu
apologetischen Zwecken gelehrt, die Christen hätten in ihrem Gott
den Höchsten gefunden, von dem die Heiden gesprochen und nach
dem sie gesucht hatten (siehe Anm. 32). Von anderen Christen, die
diesen philosophischen Hintergrund nicht kannten, wurde nicht die
Identität von dem Gott der Bibel und dem der philosophischen

31 Arist. Ap. I, 2 (Geffcken, S. 3): «Und daß ich forschen solle hinsichtlich
seiner, der dieser Beweger von allem ist... »

32 Allerdings ist dies nur der Anfang; zu berücksichtigen ist auch XV, 3

(Geffcken, S. 23): «Die Christen aber, o König, da sie umhergingen und
suchten, haben die Wahrheit gefunden. Und wie wir aus ihren Schriften
entnommen haben, sind sie der Wahrheit und der genauen Erkenntnis nahe,
mehr denn die übrigen Völker.» Die «natürliche Theologie» genügt nicht, um
Gott zu finden; den wahren Gottesdienst lernt man nur durch die Schriften
der Christen, XVI 3.

33 Einfluß des Judentums scheint mir fast ausgeschlossen, vgl. meinen
Aufsatz Die jüdische Komponente in der Entstehung der Gnosis : Vig. Christ.
(1961).

34 Acta Justini 3; Eus. Hist. IV, 11, 8.



174 W. G. van UnniJc, Die Gotteslehre hei Aristides

Sprache betont, sondern der Unterschied. Die Gottesprädikate der
philosophischen Sprache wurden Aussagen einer höheren Form des

Christentums, und deshalb kann man sie, wie in Ap. Joh. und SJC,
als die höchste christliche Offenbarung predigen. Dies ist allerdings
eine hypothetische Rekonstruktion der Vorgänge, aber eine, die die
Tatsachen zu erklären vermag.

In dieser Weise wird nämlich die Übereinstimmung im
Wortschatz erklärt. Ebenso versteht man, weshalb die Gotteslehre im
Rahmen dieser «Theologien» an verschiedenen Stellen erscheint.
Bei Aristides steht sie am Anfang, um für die christliche
Offenbarung den Weg frei zu machen; bei den Gnostikern ist sie die
eigentliche Offenbarung. Dazu kommt noch die entscheidende
Differenz: bei Aristides ist dieser erhabene Gott der Schöpfer der
Erde35, bei den Gnostikern ist der Gott, der so durch überwiegend
negative Attribute umschrieben wird, die Negation dieser Welt und
hat gar nichts damit zu tun. Bei aller Übereinstimmung im
Wortgebrauch entsteht so eine ganz andere Heilslehre ; auf diese kommt
es dem Gnostiker an. Die kirchlichen Theologen haben begriffen,
welche schwerwiegende Folgen die Scheidung zwischen dem Höchsten

Gott und dem Schöpfer hatte. Eben dieser Unterschied, der
allmählich deutlicher hervortritt, beleuchtet die Übereinstimmung,
die hier berührt worden ist.

Die erwähnten Zusammenhänge und Unterschiede werden nicht
sichtbar, wenn man Apologeten und Gnostiker des 2. Jahrhunderts
gesondert behandelt, weil sie nicht zu derselben «Gruppe» gehören
und andere literarische «Formen» verwenden. Nur wenn man sie

zusammen betrachtet als Menschen, die Christen sein wollten und
die Wahrheit des Christentums zu bezeugen begehrten, entdeckt
man die positiven und negativen Beziehungen.

Willem C. van Unnilc, Utrecht.

35 Arist. Ap. I, 3 (Geffcken, S. 4): «Ich sage aber über den Beweger der
Welt, daß er der Gott von allem ist, welcher alles wegen des Menschen
gemacht hat», cf. auch XV, 3: pYvdiffKOuai fàp tôv ôeôv K-narriv Kai feripioupYOV

Tiûv cnrdvTuuv.


	Die Gotteslehre bei Aristides und in gnostischen Schriften

