
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 3

Artikel: To gnoston tou Theou

Autor: Rosin, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 17 Heft 3 Mai-Juni 1961

To gnoston tou Theou.
Bei allem Erhellenden und Weiterführenden, das gerade auch in

dieser Zeitschrift1 in den letzten Jahren zur Frage der «Erkenntnis
Gottes bei den Heiden»2 gesagt worden ist, bleibt immer noch
manches übrig, das weiterer Prüfung und Klärung bedarf.

Vor allem will die übliche Übersetzung des Ausdrucks to yvujotov
toû Deoö, Rom. 1,19, nicht recht in das neue Gesamtbild von
Rom. 1, 18ff. passen. Die früher noch vertretene Wiedergabe des

Verbaladjektivs im Sinne von «bekannt»3 wurde allgemein
fallengelassen zugunsten von «erkennbar»4, um «eine offenbare Tautologie

mit dem folgenden (pavepôv ècmv zu vermeiden5. So entsteht
die (nicht anders als partitiv zu verstehende) Übersetzung: «was

von Gott erkennbar ist» (z. B. Lietzmann und Brunner) oder «das,

was man von Gott erkennen kann» (z. B. Menge und die Zwingli-
Bibel). Die neue holländische Übersetzung sagt: «hetgeen van God
gekend kan worden», die Revised Standard Version: «what can be

known about God».
Was soll aber dieser Zirkelschluß von einem allgemein Erkennbaren

auf ein allgemein Bekanntes (cpavepôv), das dann doch wieder
eben das wäre, was «man» erkennen kann Wer ist die Instanz, die

bestimmt, was «man» erkennen kann, wenn nicht doch wieder das

allgemeine religiöse Bewußtsein im Menschen Sollte Paulus wirklich

der Meinung sein, daß Gott teilweise allgemein erkennbar,
teilweise aber nicht allgemein erkennbar sei und daß es Eigenschaften
Gottes gebe, wie z. B. seine ewige Kraft und Gottheit (V. 20), die

man erkennen könne auf Grund der Schöpfungswerke, während
man für anderes, z. B. seinen Willen (V. 32), wieder auf eine andere

Quelle, etwa das sittliche Bewußtsein, angewiesen wäre Erkennbares

und Nichterkennbares an Gott würden sich dann schließlich
so verhalten wie allgemeine und besondere Offenbarung. Und eben

darauf gründet sich ja die ganze Theorie von diesen beiden Offen-

1 Aufsätze in Theol. Zeitschr. von Flückiger, Bietenhard, Schulz und Ott.
2 H. Schlier in Ev. Theol. 2 (1935), S. 9-26.
3 Vulgata; vgl. ferner B. Weiß, Rom. (1899), S. 79.
4 Vgl. die Revision der Luther-Bibel.
6 Weiß (A. 3), ebd.

ll



162 H. Rosin, To gnoston tou Theou

barungen, daß die erste unvollständig, der zweiten als einer
notwendigen Ergänzung bedürftig sei. Eben darum kann die Rede von
einer «allgemeinen Gotteserkenntnis» auch immer wieder empirisch
gehalten und gestützt werden, weil es sich nach Rom. 1,19 ja doch
nur um eine bruchstückhafte, unvollständige (aber gerade deshalb
dann auch wirklich vollziehbare und nachweisbar vollzogene)
Erkenntnis handle.

Nun geht es aber dem Paulus um etwas ganz anderes. Mit aller
Kraft legt er dar, daß der heidnische Mensch nicht etwas von Gott
weiß, sondern Gott selbst, Gott ganz, kennt (yvôvteç töv beôv, V. 21),
weil er Gott tatsächlich kennengelernt, erfahren hat6, daß aber dieser

selbe Mensch nichts darum gibt, Gott auch wirklich «in der
Erkenntnis zu haben» (töv heôv éxetv èv èTrrfvwoei, V. 28). Indem aber
dieser Mensch Gott kennt, kennt er eo ipso auch die Rechtssatzung
Gottes (to biKcüuupa tou -9eoö èvrfvôvieç), daß nämlich (was ihm sein
sittliches Bewußtsein nie sagen wird) «die, die solches (Y. 29-31)
tun, des Todes schuldig sind» (V. 32).

Der Aufbau von Rom. 1, 18-32 läßt diesen Zusammenhang deutlich
hervortreten. Wir unterscheiden zweimal zwei Teile. Der erste Hauptteil (1,
18-25), vom Folgenden abgehoben durch die ihn schließende Doxologie,
zerfällt in V. 18-21 (A) und V. 22-25 (B). Der zweite (1, 26-32), mündend in
den Urteilsspruch, besteht aus Y. 26-27 (C) und V. 28-32 (D). Vergleicht
man mm D (worauf es hier zunächst ankommt) mit B, so zeigt sich eine
überraschende Ähnlichkeit in der Struktur dieser beiden Stücke. Beide
enden mit einer Art Schlußfolgerung, die mit oïnveç eingeleitet wird (V. 25
und V. 32). Und jeder dieser beiden Schlußsätze nimmt Begriffe und
Gedanken wieder auf, die sich am Anfang des betreffenden Abschnittes finden :

Man vergleiche V. 25 mit V. 23 und V. 32 mit V. 28. Gestützt auf die
Beobachtung desselben Vorgangs in B, darf man behaupten, daß das èmyvôvTeç
in V. 32 auf das (nicht verwirklichte) ëxelv ^v éiriyvOucrgi von V. 28 zurückweist.

(Die Form énrf-vovreç statt yvovreç ist wahrscheinlich als Anpassung
an énrfvwmç Zu erklären7.) Es sind dieselben Menschen, die hier beschrieben
werden als solche, die sich aus der Kenntnis Gottes nichts machen, dort aber
als solche, die seinen Urteilsspruch sehr wohl kennen. Nun besteht aber auch
eine - obwohl weniger auffallende - Ähnlichkeit zwischen D und A: Der
erste Vers von D (V. 28) läßt sich in mehr als einer Hinsicht mit dem letzten
Vers von A (V. 21) vergleichen. So sind denn wiederum die, die nichts darum
geben, tôv Oeôv exeiv èv éiriYvdjcfei, identisch mit denen, die, tvovteç töv Oeöv,

ihn doch nicht als Gott verehren, noch ihm danken. Liegt es dann nicht nahe,
6 Der alttestamentliche Hintergrund von YivdiffKEiv sollte nie außer acht

gelassen werden; R. Bultmann, Theol. Wort., 1 (1933), S. 696ff.
7 Zum synonymen Gebrauch von -fiviimKEiv und émyiviiiaKEiv siehe

Bultmann (A. 6), S. 703. 706.



H. Rosin, To gnoston tou Theou 163

nun auch noch den Schluß von D zum Anfang von A und also überhaupt
den Schluß des Ganzen (V. 32) zu seinem Anfang (V. 18-20) in Beziehung
zu setzen: das «Rechtsurteil Gottes» zu seinem (eschatologiseh zu
verstehenden) «Zorngericht», das «todeswürdig» zu dem «unentschuldbar», das
böse «Treiben» zur «Ungerechtigkeit» und endlich das éirixvôvxEÇ (V. 32)
zu dem Offenbarsein des "fvuutJTÖv (V. 19) Es sind tatsächlich auch diese
beiden scheinbar so weit voneinander entfernten Pole der ganzen «Anklage»
miteinander identisch: Sie, die das Rechtsurteil Gottes kennen, sind eben
diejenigen, denen das yvwarov tou öeoCi offenbar ist. Indem ihnen dieses offenbar

ist, kennen sie jenes, nur so und nicht anders.

Ein Gedankengang, der überall so aufs Ganze geht, kann aber
unmöglich von einer bloß partiellen Kenntnis oder Erkennbarkeit
Gottes ausgehen. Wie sollte auch das, «was man von Gott erkennen
kann» (V. 19), den Rechtsspruch einschließen, «daß die, die solches

verüben, des Todes schuldig sind» (V. 32) Die mühsam zusammengeklaubten

Hinweise auf das heidnische Schuldbewußtsein besagen
an sich schon genug8. Wenn hier wirklich eine gerade Linie von
V. 19 (pvtuOTÔv) über V. 21 (pvôvTeç) und V. 28 (èmpvijuchç) zu V. 32

(ÉTrrfvôvTeç) führt, dann darf xö -fvujcTTov xoö 0-eoö nicht in partitivem
Sinne («was von Gott erkennbar ist») übersetzt und erklärt werden.

Barth hat in seiner Lehre von der Erkennbarkeit Gottes die
Einheitlichkeit und Konsequenz des paulinischen Gedankenganges kräftig

zur Geltung gebracht9. Er hat gezeigt, daß es sich hier nirgends
um Erhebungen über menschliche Tatbestände, sondern von A bis Z
(von V. 18 bis V. 32) um eine «Aufdeckung» vom Evangelium her
handelt10. Er redet wohl von der Erkennbarkeit Gottes, aber, wenn
ich recht sehe, nirgends von dem, «was von Gott erkennbar ist». In
seinem «Römerbrief» wagte er die kühne Ubersetzung: «Der
Gottesgedanke ist ihnen bekannt» (also eher im Sinne des «notum» der
Vulgata)11. Das ist gewiß nicht gerade glücklich, aber der partitive
Genetiv wird damit jedenfalls vermieden. In dem eben angeführten
Paragraphen der Dogmatik sagt Barth zu Rom. 1, 1912: «Von diesem

8 Nur ein Beispiel, C. H. Dodd zu Rom. 1, 32: «That the ordinary man
of the time had a bad conscience about such practices is hardly doubtful, and
the maxim of Stoicism, that what is 'contrary to nature' is evil, was widely
accepted.» Aber was haben solche Feststellungen noch mit der radikalen
Enthüllung des Paulus zu tun

9 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, I (3 1948), S. 131ff.
10 Barth (A. 9), S. 133.
11 Barth, Der Römerbrief (5 1929), S. 21.
12 Barth (A. 9), S. 131; vgl. Bultmann (A. 6), S. 719.



164 H. Rosin, To gnoston tou Theou

Menschen wird nun mit dürren Worten gesagt: Gott ist ihm
erkennbar (wörtlich: Gott ist ihm in seiner Erkennbarkeit olfenbar);
Gott selbst offenbarte sich ihm.» Um dieses «Gott selbst» geht es

allerdings dem Apostel. Aber heißt «Gott ist ihm in seiner Erkennbarkeit

offenbar» wirklich «Gott ist ihm erkennbar»
«Gott ist ihm in seiner Erkennbarkeit offenbar» kann immer noch

so verstanden werden, daß Gott ihm nur offenbar ist, sofern und
soweit er (überhaupt allgemein erkennbar ist. Bedeutet es aber,
daß Gott als der (prinzipiell) Erkennbare ihm offenbar ist, dann
gerät man wieder in die Nähe der gefürchteten «Tautologie» oder
Selbstverständlichkeit und hat zudem keine rechte Erklärung für
den folgenden Vers (V. 20). Wir suchen darum die Lösung in einer
anderen Richtung.

Paulus braucht pvujoxôç nur hier. Das gab und gibt die Ereiheit,
das Wort hier mit «erkennbar» zu übersetzen, während die übrigen
14 neutestamentlichen Stellen die Bedeutung «bekannt»
nahelegen13. Das gibt aber auch die Freiheit, das Hapaxlegomenon
«erkennbar» erneuter Prüfung zu unterziehen.

Bei der Durchsicht der einschlägigen LXX-Stellen stößt man
gleich zu Anfang auf einen sehr merkwürdigen Ausdruck : xö HuXov

xoü etbévai yvuxttöv KaXoû Kai rrovripoû, Gen. 2, 9, die Übersetzung
von SH) fisnn fS?. Gen. 2, 17 gibt dieselben hebräischen Worte
kürzer mit xoü SijXou xoö piviüOKeiv KaXöv Kai Trovripôv wieder.
Auch in 3, 22 steht einfach xoü Yivu'jOKeiv KaXöv Kai Trovipôv. Der
kompliziertere Ausdruck soll offenbar dazu dienen, den Sinn des kürzeren

genauer zu umschreiben. «The Septuagint Version of the Old Testament

with an English Translation»14 übersetzt den Namen des

Baumes in seiner einfacheren Form (Gen. 2,17) mit «the tree of the
knowledge of good and evil» und gibt die kompliziertere Wendung
(Gen. 2, 9) wieder mit «the tree of learning the knowledge of good
and evil». Bei der letztgenannten Stelle wird nun aber mit einem
Hinweis auf Rom. 1, 19 zu «the knowledge» angemerkt: «Or, that
which is to be known.» Der vollständige Ausdruck würde dann also

lauten: «the tree of learning that which is to be known of good
and evil».

Wir gehen den umgekehrten Weg und fragen, ob sich das «that
13 Nach Bultmann (A. 6), S. 719, kommt «erkennbar» im N. T. höchstens

noch für Apg. 4, 16 in Frage, in der LXX nur für Sir. 21, 7 (anders bei
Kautzsch). 14 London und New York, o. J.



H. Rosin, To gnoston tou Theou 165

which is to be known» von Rom. 1,19 auf Grund der griechischen
Übersetzung von Gen. 2, 9 noch halten läßt. Ist diese Übersetzung
(Gen. 2, 9 LXX) sachgemäß, dann hat sie etwas zu tun mit dem
besonderen Charakter des Wissens um Gut und Böse. Was heißt denn
«wissen, was gut und böse ist», wenn nicht: Gut und Böse voneinander

unterscheiden können (vgl. Jes. 7, 15, aber auch Jon. 4, 11).
Das, was Gut und Böse als solche kennzeichnet und ihre
Unterscheidung ermöglicht, ist das -fvuua-rov, der Inhalt des Wissens,
welches dieser Baum vermittelt. Man vergleiche das Wörterbuch
von Liddell & Scott: Yvujoià aupxôç, «bodily symptoms (of anger)»15.
Es geht ja keineswegs darum, zu wissen, was man von Gut und Böse
erkennen kann («that which is to be known»), sondern vielmehr
darum, zu wissen, woran man Gut und Böse erkennen und wie man
sie unterscheiden kann (vgl. auch Ex. 33, 16 LXX).

Von hier aus möchte ich für Rom. 1,19 die folgende Übersetzung
vorschlagen: «Denn das, woran sich Gott erkennen läßt, ist ihnen16

kund: Gott selbst hat es ihnen kundgetan.» Nicht ein Etwas,
sondern Gott selbst ist erkennbar. Woran aber ist Gott zu erkennen
Woran lassen sich Gott und Nichtgott unterscheiden wie Wahrheit
und Lüge (vgl. V. 23-25) Welches sind die unleugbaren
Erkennungszeichen Gottes, die er mit keinem andern teilt Es sind
seine ewige Kraft und Gottheit, die in seinen Werken, Taten,
Guttaten (illustriert in Apg. 14, 15-17 und 17, 24-28) anschaubar sind.
Indem jedoch der Mensch der ewigen Kraft und Gottheit Gottes
begegnete, begegnete er ihm selbst, begegnete er ihm ganz, begegnete

er auch seinem Anspruch und seinemürteil (Rom. 1, 32). Denn
wüßte er nur um ewige Kraft und Gottheit als leere Eigenschaften,
so wüßte er nicht nur etwas, sondern überhaupt nichts von Gott.
So aber kennt er Ihn und ist darum nicht zu entschuldigen, wenn
er sich ihm entzieht. «Denn obwohl unschaubar, gibt sich doch
seine ewige Kraft und Gottheit von der Schöpfung der Welt her in
den Werken dem Auge der Vernunft zu schauen, so daß sie keine
Entschuldigung haben» (Rom. 1, 20)17.

Hellmut Rosin, Djakarta (Indonesia)

15 H. G. Liddell & R. Scott, A Greek-English Lexicon (91948), S. 355.
16 Gr. èv : Blaß & Debrunner, Grammatik, § 220, 1 ; 263, 2.
17 B. Reicke, Natürliche Theologie nach Paulus: Svensk exeg. ârsb. 22-23

(1958), S. 154—167, hebt diese Unentschuldbarkeit der Menschen hervor: die
Unterdrückung der Wahrheit löst Gottes Zorn aus (S. 160).


	To gnoston tou Theou

