Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 3

Artikel: To gnoston tou Theou

Autor: Rosin, Hellmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 17 Heft 3 Mai-Juni 1961

To gnoston tou Theou.

Bei allem Erhellenden und Weiterfiihrenden, das gerade auch in
dieser Zeitschrift! in den letzten Jahren zur Frage der «Erkenntnis
Gottes bei den Heiden»? gesagt worden ist, bleibt immer noch
manches iibrig, das weiterer Prifung und Kldrung bedarf.

Vor allem will die iibliche Ubersetzung des Ausdrucks 16 YvwaTov
toU Yeol, Rom. 1,19, nicht recht in das neue Gesamtbild von
Rom. 1, 18ff. passen. Die frither noch vertretene Wiedergabe des
Verbaladjektivs im Sinne von «bekannt»® wurde allgemein fallen-
gelassen zugunsten von «erkennbar»?, um «eine offenbare Tauto-
logie mit dem folgenden @avepév éativ zu vermeidens. So entsteht
die (nicht anders als partitiv zu verstehende) Ubersetzung: «was
von Gott erkennbar ist» (z. B. Lietzmann und Brunner) oder «das,
was man von Gott erkennen kann» (z. B. Menge und die Zwingli-
Bibel). Die neue hollindische Ubersetzung sagt: «hetgeen van God
gekend kan worden», die Revised Standard Version: «what can be
known about God».

Was soll aber dieser ZirkelschluB von einem allgemein Erkenn-
baren auf ein allgemein Bekanntes (pavepov), das dann doch wieder
eben das wire, was «man» erkennen kann ? Wer ist die Instanz, die
bestimmt, was «man» erkennen kann, wenn nicht doch wieder das
allgemeine religiose Bewulltsein im Menschen ? Sollte Paulus wirk-
lich der Meinung sein, dafl Gott teilweise allgemein erkennbar, teil-
weise aber nicht allgemein erkennbar sei und daf3 es Eigenschaften
Gottes gebe, wie z. B. seine ewige Kraft und Gottheit (V. 20), die
man erkennen koénne auf Grund der Schépfungswerke, wihrend
man fiir anderes, z. B. seinen Willen (V. 32), wieder auf eine andere
Quelle, etwa das sittliche BewuBtsein, angewiesen wire ? Erkenn-
bares und Nichterkennbares an Gott wiirden sich dann schlielich
so verhalten wie allgemeine und besondere Offenbarung. Und eben
darauf griindet sich ja die ganze Theorie von diesen beiden Offen-

Aufsitze in Theol. Zeitschr. von Flickiger, Bietenhard, Schulz und Ott.
H. Schlier in Ev. Theol. 2 (1935), S. 9-26.

Vulgata; vgl. ferner B. Wei3, Rém. (1899), S. 79.

Vgl. die Revision der Luther-Bibel.

Weil (A. 3), ebd.

oo W N e

11



162 H. Rosin, To gnoston tou Theou

barungen, daBl die erste unvollstindig, der zweiten als einer not-
wendigen Erginzung bediirftig sei. Eben darum kann die Rede von
einer «allgemeinen Gotteserkenntnis» auch immer wieder empirisch
gehalten und gestiitzt werden, weil es sich nach Rom. 1, 19 ja doch
nur um eine bruchstiickhafte, unvollstindige (aber gerade deshalb
dann auch wirklich vollziehbare und nachweisbar vollzogene) Er-
kenntnis handle.

Nun geht es aber dem Paulus um etwas ganz anderes. Mit aller
Kraft legt er dar, dafl der heidnische Mensch nicht etwas von Gott
weil3, sondern Gott selbst, Gott ganz, kennt (yvovrteg TOv dedv, V. 21),
weil er Gott tatsdchlich kennengelernt, erfahren haté, dafl aber die-
ser selbe Mensch nichts darum gibt, Gott auch wirklich «in der Er-
kenntnis zu haben» (tov deov éxerv év émyvoe, V. 28). Indem aber
dieser Mensch Gott kennt, kennt er eo ipso auch die Rechtssatzung
Gottes (T0 dikaiwua To0 Jeo0 emyvovreg), dall ndmlich (was ihm sein
sittliches Bewulitsein nie sagen wird) «die, die solches (V. 29-31)

tun, des Todes schuldig sind» (V. 32).

Der Aufbau von Rém. 1, 18-32 4Bt diesen Zusammenhang deutlich her-
vortreten. Wir unterscheiden zweimal zwei Teile. Der erste Hauptteil (1,
18-25), vom Folgenden abgehoben durch die ihn schlieBende Doxologie, zer-
fallt in V. 18-21 (A) und V. 22-25 (B). Der zweite (1, 26—32), miindend in
den Urteilsspruch, besteht aus V. 26-27 (C) und V. 28-32 (D). Vergleicht
man nun D (worauf es hier zundchst ankommt) mit B, so zeigt sich eine
iiberraschende Ahnlichkeit in der Struktur dieser beiden Stiicke. Beide en-
den mit einer Art SchluBfolgerung, die mit oitiveg eingeleitet wird (V. 25
und V. 32). Und jeder dieser beiden Schluflsitze nimmt Begriffe und Ge-
danken wieder auf, die sich am Anfang des betreffenden Abschnittes finden:
Man vergleiche V. 25 mit V. 23 und V. 32 mit V. 28. Gestiitzt auf die Beob-
achtung desselben Vorgangs in B, darf man behaupten, dall das émyvivrteg
in V. 32 auf das (nicht verwirklichte) éxewv év émyviger von V. 28 zuriick-
weist. (Die Form émyvévteg statt yvovreg ist wahrscheinlich als Anpassung
an émiyvwoig zu erkliren’.) Es sind dieselben Menschen, die hier beschrieben
werden als solche, die sich aus der Kenntnis Gottes nichts machen, dort aber
als solche, die seinen Urteilsspruch sehr wohl kennen. Nun besteht aber auch
eine — obwohl weniger auffallende — Ahnlichkeit zwischen D und A: Der
erste Vers von D (V. 28) 148t sich in mehr als einer Hinsicht mit dem letzten
Vers von A (V. 21) vergleichen. So sind denn wiederum die, die nichts darum
geben, 1ov Jedv éxewv év émyvigel, identisch mit denen, die, yvévteg Tov Seodv,
ihn doch nicht als Gott verehren, noch ihm danken. Liegt es dann nicht nahe,

8 Der alttestamentliche Hintergrund von yiwvidiokewv sollte nie auBler acht
gelassen werden; R. Bultmann, Theol, Wért., 1 (1933), S. 6961,

7 Zum synonymen Gebrauch von yivboketv und émyivdiokelv siehe Bult-
mann (A. 6), S. 703. 706.



H. Rostn, T'o gnoston tou Theou 163

nun auch noch den Schlufl von D zum Anfang von A und also {iberhaupt
den SchluBl des Ganzen (V. 32) zu seinem Anfang (V. 18-20) in Beziehung
zu setzen: das «Rechtsurteil Gottes» zu seinem (eschatologisch zu wver-
stehenden) «Zorngericht», das «todeswiirdig» zu dem «unentschuldbar», das
bose «Treiben» zur «Ungerechtigkeit» und endlich das émyvovreg (V. 32)
zu dem Offenbarsein des yvwotdv (V. 19) ? Es sind tatsdchlich auch diese
beiden scheinbar so weit voneinander entfernten Pole der ganzen «Anklage»
miteinander identisch: Sie, die das Rechtsurteil Gottes kennen, sind eben
diejenigen, denen das yvwotov Tod Yeol offenbar ist. Indem ihnen dieses offen-
bar ist, kennen sie jenes, nur so und nicht anders.

Ein Gedankengang, der iiberall so aufs Ganze geht, kann aber
unmoéglich von einer blofl partiellen Kenntnis oder Erkennbarkeit
Gottes ausgehen. Wie sollte auch das, «was man von Gott erkennen
kann» (V. 19), den Rechtsspruch einschlielen, «dall die, die solches
veriiben, des Todes schuldig sind» (V. 32) ? Die mithsam zusammen-
geklaubten Hinweise auf das heidnische SchuldbewufBtsein besagen
an sich schon genug®. Wenn hier wirklich eine gerade Linie von
V. 19 (yvwotov) iiber V. 21 (yvévreg) und V. 28 (émiyvwoig) zu V. 32
(emyvovieg) fithrt, dann darf 10 YvwoTov 100 deoC nicht in partitivem
Sinne (¢was von Gott erkennbar ist») iibersetzt und erklart werden.

Barth hat in seiner Lehre von der Erkennbarkeit Gottes die Ein-
heitlichkeit und Konsequenz des paulinischen Gedankenganges kraf-
tig zur Geltung gebracht®. Er hat gezeigt, dal} es sich hier nirgends
um Erhebungen iiber menschliche Tatbestéinde, sondern von A bis Z
(von V. 18 bis V. 32) um eine «Aufdeckung» vom Evangelium her
handelt'°. Er redet wohl von der Erkennbarkeit Gottes, aber, wenn
ich recht sehe, nirgends von dem, «was von Gott erkennbar ist». In
seinem «Rémerbrief» wagte er die kithne Ubersetzung : « Der Gottes-
gedanke ist ihnen bekannt» (also eher im Sinne des «notum» der
Vulgata)!l. Das ist gewill nicht gerade gliicklich, aber der partitive
Genetiv wird damit jedenfalls vermieden. In dem eben angefiihrten
Paragraphen der Dogmatik sagt Barth zu Rém. 1, 192: «Von diesem

8 Nur ein Beispiel, C. H. Dodd zu Rém. 1, 32: «That the ordinary man
of the time had a bad conscience about such practices is hardly doubtful, and
the maxim of Stoicism, that what is ‘contrary to nature’ is evil, was widely
accepted.» Aber was haben solche Feststellungen noch mit der radikalen
Enthiillung des Paulus zu tun ?

# K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, 1 (3 1948), S. 131ff.

10 Barth (A. 9), S. 133.

11 Barth, Der Romerbrief (* 1929), S. 21.

12 Barth (A. 9), S. 131; vgl. Bultmann (A. 6), S. 719.



164 H. Rosin, To gnoston tou Theou

Menschen wird nun mit diirren Worten gesagt: Gott ist ihm er-
kennbar (wortlich: Gott ist ihm in seiner Erkennbarkeit offenbar);
Gott selbst offenbarte sich ihm.» Um dieses «Gott selbst» geht es
allerdings dem Apostel. Aber heilt «Gott ist ihm in seiner Erkenn-
barkeit offenbary wirklich «Gott ist ihm erkennbar» ?

«Gott ist ihm in seiner Erkennbarkeit offenbar» kann immer noch
so verstanden werden, daBl Gott ihm nur offenbar ist, sofern und
soweit er (liberhaupt ? allgemein ?) erkennbar ist. Bedeutet es aber,
daB3 Gott als der (prinzipiell) Erkennbare ihm offenbar ist, dann
geréit man wieder in die Néihe der gefiirchteten «Tautologie» oder
Selbstverstindlichkeit und hat zudem keine rechte Erklirung fir
den folgenden Vers (V. 20). Wir suchen darum die Ldsung in einer
anderen Richtung.

Paulus braucht yvwotég nur hier. Das gab und gibt die Freiheit,
das Wort hier mit «erkennbar» zu iibersetzen, wahrend die tibrigen
14 neutestamentlichen Stellen die Bedeutung «bekannt» nahe-
legen'®. Das gibt aber auch die Freiheit, das Hapaxlegomenon «er-
kennbar» erneuter Priifung zu unterziehen.

Bei der Durchsicht der einschligigen LXX-Stellen sto3t man
gleich zu Anfang auf einen sehr merkwiirdigen Ausdruck: 10 Z0\ov
T00 €idévon Yvwaotov kahol kol movnpol, Gen. 2,9, die Ubersetzung
von ¥ 2 n¥3I3 YY. Gen. 2, 17 gibt dieselben hebriischen Worte
kiirzer mit ToU Z0lou TOoU YVWOKEw KoAOV kai Tovnpdv wieder.
Auch in 3, 22 steht einfach to0 yivibokev koAov kai Tovnpov. Der kom-
pliziertere Ausdruck soll offenbar dazu dienen, den Sinn des kiirzeren
genauer zu umschreiben. «The Septuagint Version of the Old Testa-
ment with an English Translation»' iibersetzt den Namen des
Baumes in seiner einfacheren Form (Gen. 2, 17) mit «the tree of the
knowledge of good and evil» und gibt die kompliziertere Wendung
(Gen. 2, 9) wieder mit «the tree of learning the knowledge of good
and evily. Bei der letztgenannten Stelle wird nun aber mit einem
Hinweis auf Rom. 1, 19 zu «the knowledge» angemerkt: «Or, that
which is to be known.» Der vollsténdige Ausdruck wiirde dann also
lauten: «the tree of learning that which is to be known of good
and evily.

Wir gehen den umgekehrten Weg und fragen, ob sich das «that

13 Nach Bultmann (A. 6), S. 719, kommt «erkennbar» im N. T. héchstens
noch fiir Apg. 4, 16 in Frage, in der LXX nur fir Sir. 21, 7 (anders bei
Kautzsch). 14 T.ondon und New York, o. J.



H. Rosin, T'o gnoston tow Theou 165

which is to be known» von Rém. 1, 19 auf Grund der griechischen
Ubersetzung von Gen. 2, 9 noch halten 1iBt. Ist diese Ubersetzung
(Gen. 2, 9 LXX) sachgemi8, dann hat sie etwas zu tun mit dem be-
sonderen Charakter des Wissens um Gut und Bose. Was heil3t denn
«wissen, was gut und bdése ist», wenn nicht: Gut und Bose vonein-
ander unterscheiden kénnen (vgl. Jes. 7, 15, aber auch Jon. 4, 11).
Das, was Gut und Boése als solche kennzeichnet und ihre Unter-
scheidung ermoglicht, ist das yvwotév, der Inhalt des Wissens,
welches dieser Baum vermittelt. Man vergleiche das Worterbuch
von Liddell & Scott: yvwotd ocupkdg, «bodily symptoms (of anger)»15.
Es geht ja keineswegs darum, zu wissen, was man von Gut und Bose
erkennen kann («that which is to be known»), sondern vielmehr
darum, zu wissen, woran man Gut und Bése erkennen und wie man
sie unterscheiden kann (vgl. auch Ex. 33, 16 LXX).

Von hier aus méchte ich fiir Rém. 1, 19 die folgende Ubersetzung
vorschlagen: «Denn das, woran sich Gott erkennen 14f3t, ist ihnen'¢
kund: Gott selbst hat es ihnen kundgetan.» Nicht ein Etwas, son-
dern Gott selbst ist erkennbar. Woran aber ist Gott zu erkennen %
Woran lassen sich Gott und Nichtgott unterscheiden wie Wahrheit
und Liige (vgl. V.23-25)? Welches sind die unleugbaren Er-
kennungszeichen Gottes, die er mit keinem andern teilt ? Es sind
seine ewige Kraft und Gottheit, die in seinen Werken, Taten, Gut-
taten (illustriert in Apg. 14, 15-17 und 17, 24-28) anschaubar sind.
Indem jedoch der Mensch der ewigen Kraft und Gottheit Gottes
begegnete, begegnete er ihm selbst, begegnete er ihm ganz, begeg-
nete er auch seinem Anspruch und seinem Urteil (R6m. 1, 32). Denn
wiilte er nur um ewige Kraft und Gottheit als leere Eigenschaften,
so wiillite er nicht nur etwas, sondern iiberhaupt nichts von Gott.
So aber kennt er Ihn und ist darum nicht zu entschuldigen, wenn
er sich ihm entzieht. «Denn obwohl unschaubar, gibt sich doch
seine ewige Kraft und Gottheit von der Schopfung der Welt her in
den Werken dem Auge der Vernunft zu schauen, so dafl sie keine
Entschuldigung haben» (Rom. 1, 20)7.

Hellmut Rosin, Djakarta (Indonesia)

15 H. G. Liddell & R. Scott, A Greek-English Lexicon (°1948), S. 355.

18 Gr. év: BlaB & Debrunner, Grammatik, § 220, 1; 263, 2.

17 B. Reicke, Natiirliche Theologie nach Paulus: Svensk exeg. drsb. 22-23
(1958), S. 154-167, hebt diese Unentschuldbarkeit der Menschen hervor: die
Unterdriickung der Wahrheit 16st Gottes Zorn aus (S. 160).



	To gnoston tou Theou

