
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Biblical Studies in memory of H. C. Alleman. (GettysburgTheological Studies.)
Locust Valley, N. Y., J. J. Augustin, 1960. VIII + 224 S. $ 6.00.

Eine einleitende Würdigung der Person und des Werkes Herbert Christian
Allemans (gest. 1953) und eine Bibliographie zeigen einen Mann, der mit
seiner wissenschaftlichen Arbeit der Kirche zu dienen versucht hat. So hat er
mehrfach zu aktuellen Problemen Stellung bezogen (Fürsorge für Waisen,
Sonntagsschule, Theologennachwuchs, kirchliche Kunst, Psychologie usw.).
In echt amerikanischer Weite wird die Beziehimg zwischen dem Auftrag der
Kirche und ihrer Stellung in der Welt hergestellt. Das wird auch deutlich in
Allemans eigenem Beitrag zur Gedenkschrift : einer Reihe von Andachten
zu einzelnen Psalmen (1945 und 1947 unter dem Titel «Light for today»
erschienen). Dabei geht der Verfasser nicht immer auf den Inhalt ein, sondern
begnügt sich oft mit ein paar Notizen, die die Meditation lenken sollen (zu
Ps. 2 die Bemerkung : read it ; ein Hinweis auf seine Verwendung in Apg. 4 ;

ein Lutherzitat) ; an andern Stellen zeigt Alleman den historischen Hintergrund

und den «Sitz im Leben» des betreffenden Psalms (z.B. Ps. 110:
orientalischer Hofstil; der König als Prophet und Priester; das Priesteramt
Jesu). Meistens schließt die «Erklärung» mit einem kurzen Gebet. Man spürt
diesen Andachten an, daß sie die Brücke von der lehrenden und hörenden
Kirche zur betenden Gemeinde schlagen wollen. Es geschieht nicht in billiger
Verkürzung, die in der wissenschaftlichen Arbeit eine unmittelbare Frucht
für die praktische «Anwendung» sehen will. Wenn die Linie für unser
Empfinden gelegentlich zu rasch und zu direkt auf die «Erfüllung» in Christus
hinzielt, dann mag das mit dem abrupten Stil dieser Meditationen zusammenhängen.

Mit einem scharfsinnigen Beitrag in deutscher Sprache - man möchte
ihm eine bessere Verbreitung wünschen, als es von dieser entlegenen Stelle
aus möglich ist — würdigt Johannes Hempel das Andenken Allemans. Es
handelt sich indirekt um eine Auseinandersetzung mit Noths Geschichte
Israels (der auch das demnächst in deutscher Sprache erscheinende Werk
von Bright, Early Israel in recent history writing, dient). Das Problem meldet

sich im Titel : Faktizität der Geschichte im biblischen Denken. Die Frage
nach der «realen Geschichtlichkeit der erzählten Fakten» beherrscht den
Beitrag Hempels. Er nimmt Stellung zu dem «in Deutschland beliebten Nihilismus,

der z. B. für Moses neben blassen Möglichkeiten als das 'Konkreteste...
vielleicht doch die Überlieferung' von seinem Grabe nennt (Noth), das
bekanntlich unbekannt war». Geht das biblische Kerygma im Alten (und im
Neuen) Testament auf facta oder auf dicta zurück Hempel sucht die
Antwort in der Richtung auf die facta, indem er folgende tragende Momente der
Berichte konstatiert: a) das Moment der Rivalität (Kain-Abel, David-Joab,
Juda-Israel, der Kampf verschiedener Heiligtümer, geistliches und weltliches
Oberhaupt der nachexilischen Gemeinde usw.), in welcher Jahve oberster
Schiedsmann ist; b) das Moment des Versagens (jahwistische
Paradiesgeschichte, Patriarchen, Jeremia usw.), das als Faktum zum religiösen Pro-



Rezensionen 129

blem wird und auf das «menschliche Urversagen», den Ungehorsam zurückweist

; c) das Moment der Wende, der Umkehrung (Naturordnung mit ihrem
gesetzmäßigen Ablauf, verschiedene Bundesschlüsse, Kultformeln wie Dt 26

usw.) - Fakten der Wende im Leben des Einzelnen und der Nation, die die
Hoffnung auf die letzte große Wende nähren. Zusammenfassend stellt Hem-
pel fest: «Ein Faktum dictum, dessen Faktizität, dessen Geltung als factum
factum für Tradition und Glauben feststand, ist die Grundlage, von der aus
allein die andern Facta und ihre Einzelausmalung, von der aus auch die
Formung der Fienda begreifbar ist. Das Denken des A. T.s wie des N. T.s ist
faktizistisches Denken, entscheidend auch dort, wo es religöses Denken ist...
Fakten zwingen zur Entscheidung, auch das Faktum Jesus von Nazareth.
Fakten kann man lehren, bekennen oder auch leugnen...» Wer sich mit
Geschichte und Theologie des A. T.s befaßt, wird diesen Aufsatz Hempels als
wesentlichen Diskussionsbeitrag dankbar entgegennehmen.

Die übrigen sieben Beiträge in englischer Sprache beziehen sich mit einer
Ausnahme (R. T. Stamm, Akta und Johannes) auf Probleme des A. T.s:
Mendenhall, Individuelle und politische Gemeinschaft; Gehman,
Naturgesetz; Creager, Gnade Gottes bei Dtjs; Flack, Gnade im biblischen Denken;
Fritsch, Gottesbegriff in der LXX des Jesaja; Myers, Bedeutung des Kultus.
Damit sind Fragestellungen aufgerissen, die nicht nur für amerikanische Leser

aktuell sind, sondern auch in der Forschung der alten Welt ihren Niederschlag

finden dürften. Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau.

Martin Noth, Oesammelte Studien zum Alten Testament Theologische
Bücherei, 6. 2. Aufl. München, Chr. Kaiser Verlag, 1960. 376 S.

Die zweite Auflage der in dieser Zeitschrift 1957 besprochenen Sammlung1
ist um einen Anhang mit wichtigen Beiträgen erweitert (S. 307-376). Es
sind dies zunächst die Rektoratsrede des Verfassers über Amt und Berufung,
dann ein Festschriftbeitrag über 2. Sam. 7 und eine früher auf französisch
erschienene Studie über Jerusalem 587 v. Chr. Bo Reiche, Basel.

Louis Ligieb, Péché d'Adam et péché du monde. Bible, hippur, eucharistie.
L'Ancien Testament. Théologie. Et. publ. sous la dir. de la Fac. de
théol. S. J. de Lyon-Tourvière, 43. Paris, Aubier, 1960. 319 p. N.F. 19.80.

Un livre attachant, riche en remarques judicieuses, voire originales, à
l'écriture alerte, qui constitue la première partie d'une thèse soutenue en
1952 à l'Université Grégorienne. Le présent ouvrage est une réflexion poussée
et parfois subtile sur le péché tel que l'Ancien Testament le comprend.

L'auteur recourt non seulement à l'exégèse, mais aussi au parallélisme
des structures stylistiques, au parabolisme des thèmes et même à la liturgie ;

il commence par exposer le point de vue des prophètes sur le péché. Celui-ci

1 Rezension der 1. Aufl. (1957) von B. Hartmann, Theol. Zeitschr. 13

(1957), S. 358f.

9



130 Rezensionen

est désobéissance, orgueil, plus encore méconnaissance de Dieu ou mieux
incrédulité. «L'incrédulité est donc le péché que Dieu poursuit en Israël...
c'est elle... l'élément central de la défection religieuse... les désordres
moraux sont les premiers à trouver leur racine dans l'incrédulité» (p. 64s.).
M. Ligier insiste sur les caractères d'universalité, de solidarité et de
continuité à travers le temps et l'espace que prend le péché, selon le témoignage
prophétique. Il commente à ce propos Es. 57 et le Ps. 51, notamment le verset

7 qu'il traduit ainsi : «Mais, vois, pécheur je suis né, brûlé par la passion
de ma mère», celle-ci ne serait autre en définitive que la communauté
d'Israël (p. 139).

Après avoir remarqué que «les prophètes sont plus familiers qu'on ne
l'imagine avec les thèmes de la Genèse» (p. 154), l'auteur consacre l'essentiel
de son ouvrage à commenter Gen. 2-3. Il passe en revue les multiples
problèmes posés par ces deux chapitres et propose son exégèse particulière qui
tient cependant compte de nombreux travaux antérieurs ; il écrit en particulier:

«L'homme est dans une condition privilégiée, la vie est à sa portée;
mais l'arbre de la connaissance détermine à quelles conditions. Il doit donc
accepter deux limites qui le caractérisent devant Dieu. Humilité de l'obéissance,

qui distingue le bien et le mal signifiés par la parole et refuse de franchir
cette frontière qui spécifie l'homme. Humilité de la foi devant un avenir dont
Dieu se réserve le secret... son vouloir pécheur sera donc... de s'établir
orgueilleusement au-dessus de toute moralité et de «sauter par-dessus le
temps» qui doit le conduire au terme des «desseins de Dieu» (p. 192).

Poussant plus loin son analyse, L. Ligier essaie d'établir que Gen. 2-3
constitue une sorte «de parabole royale» des relations entre Dieu, Israël et
son souverain. L'établissement de la royauté serait une faute du même type
que le péché de la Genèse et conduirait aux mêmes résultats (p. 276); Israël
aurait le sort d'Eve et le roi d'Ammon jouerait le rôle du serpent. Ces

rapprochements restent peu convaincants, même si, dans son essence, l'attitude
d'Israël réclamant un roi rejoint celle d'Adam et d'Eve voulant assurer leur
sort par eux-mêmes.

L'auteur termine par des remarques pertinentes sur le thème du péché
chez Job et dans l'Ecclésiastique un ouvrage qui touche à un aspect capital
des traditions de l'Ancien Testament. Robert Martin-Achard, Genève.

R. De Vaxjx, O. P., Les institutions de l'Ancien Testament. 2. Institutions
militaires, institutions religieuses. Paris, Les éditions du Cerf, 1960. 541 p.
N.F. 19.50.

Dans ce Tome II, qui ne le cède en rien au précédent quant à la sûreté de

l'information, à la clarté de l'exposition, à l'élégance de la langue, l'auteur
décrit les institutions militaires et religieuses d'Israël. La lumière qu'il
projette ainsi sur l'Ancien Testament est grande. Elle montre une fois de plus
que rien de ce qui touche au milieu biblique n'est indifférent.

Par exemple, l'apostrophe d'Esaïe à ceux qui mettent leur espoir dans des
chevaux et des chars de guerre (Es. 31. 1) gagne en relief si l'on sait qu'à
cette époque la royauté s'appuyait sur une charrerie nombreuse, fournie par



Rezensionen 131

l'Egypte (p. 24). Dans le chapitre sur les fortifications le P. de Vaux peut
donner toute sa mesure d'archéologue. Des illustrations auraient admirablement

complété ce bel exposé. Les problèmes de critique biblique ne sont ni
ignorés, ni éludés par l'auteur qui en laisse deviner la complexité par des

expressions pleines de saveur. Il parle de «chiffres symboliques» (p. 13). Le
tableau de l'armée de l'Exode est «le reflet idéalisé d'une époque postérieure»
(p. 11). Les prescriptions guerrières du Deutéronome sont d'une époque où
«les Israélites ne mettaient plus le siège devant des villes étrangères, ils
avaient assez à faire pour défendre les leurs contre les Assyriens» (p. 43).

L'étude qui suscitera le plus d'intérêt est celle des institutions religieuses,
à laquelle est consacrée la plus grande partie du livre. Les chapitres sur le
sanctuaire sémitique, les premiers sanctuaires d'Israël, le temple de Jérusalem

font honneur au meilleur élève du plus grand palestinologue connu, le
regretté P. Vincent.

Pour retracer l'évolution du culte israélite, l'archéologue doit se doubler
d'un exégète et, en matière d'Ancien Testament, seule une utilisation
judicieuse de l'étude des genres littéraires (Gattungsforschung) peut conduire à
des résultats utiles. Dans ce domaine délicat le P. de Vaux est moins à son
aise. Je relèverai trois points seulement:

1) Alors que les Psaumes et les textes apparentés des prophètes font état
de la réponse divine transmise au fidèle, l'oracle sacerdotal, ce qui suppose
l'existence d'un rituel ad hoc, le P. de Vaux remarque simplement qu'«on
peut expliquer en ce sens certains psaumes et des passages du second Isaïe»
(p. 206), ce qui est manifestement insuffisant.

2) Concernant les prophètes cultuels, il affirme qu'«on ne peut pas prouver
qu'il y ait jamais eu des prophètes attachés au Temple de Jérusalem et
formant une classe particulière de son clergé» (p. 252). L'origine des oracles
prophétiques si nombreux et qui supposent un processus cultuel devient
alors inexplicable.

3) L'auteur utilise de manière trop restrictive l'argument ex silentio.
Ainsi, l'absence de mention explicite du Nouvel An l'amène à dire: «L'Ancien
Testament ignore entièrement et jusqu'à la fin une fête du Nouvel An qui
aurait été célébrée, comme il se doit, le premier jour de l'année» (p. 409). Une
telle conclusion ne résoud rien, car le problème des Psaumes du règne
demeure entier et ce n'est pas une solution de les rejeter à l'époque postexilique
à cause de leur dépendance du Deutéro-Esaïe (p. 412), car la relation pourrait
bien être inverse.

La préoccupation du P. de Vaux, qui est aussi un assyriologue averti, est
de présenter un culte d'Israël qui soit pur de toute compromission avec les

mythes dont se nourrissaient les religions voisines. Une telle tentative est
une gageure, la religion d'Israël se définissant comme le résultat d'un double
processus, une réaction contre le milieu cananéen ambiant d'une part, une
assimilation du même milieu d'autre part.

Une bibliographie très complète, des index des matières et des citations
bibliques font des Institutions de l'Ancien Testament un ouvrage facile à
consulter. Il rendra à tous ceux qui s'intéressent à la Bible de précieux
services. Georges Pidoux, Mulhouse, France.



132 Rezensionen

Hans Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk. Eine Studie zur Traditionsgeschichte

und Theologie des Erwählungsgedankens. Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und
O. Cullmann, 37. Zürich, Zwingli-Verlag, 1960. 128 S. DM 19.50.

Die Arbeit Wildbergers bildet einen wichtigen Beitrag zu der durch von
Rad begonnenen, durch Noth fortgesetzten form- und überlieferungs-
geschichtlichen Untersuchung des Pentateuchs. Trotz aller bisher darauf
verwandten Mühe liegen die Ursprünge vieler im Pentateuch verarbeiteter
Stoffe und Traditionen noch weithin im Dunkel. Deshalb ist es dankenswert,
wenn hier auf neuen Wegen eine Aufhellung einer wichtigen dieser
Traditionen, des Erwählungsgedankens, versucht wird. Innerhalb der vielschichtigen

Erwählungsvorstellungen wird die von der Erwählung Israels als
Gesamtvolk herausgegriffen (S. 7), die vor allem die bei von Rad sog.
Landnahmetradition enthält, aber umfassender ist (S. 33. 37). Für die Annahme
von Rads, daß diese von der (Sinai-)Bundestradition grundsätzlich zu trennen
ist, wird durch die Herauslösung des Abschnittes Ex. 19, 3b-8 aus der Sinai-
perikope eine literarische Bestätigung gefunden. Dieser Abschnitt Ex. 19,
3b-8 dient als Grundlage der traditionsgeschichtlichen Untersuchung. Die
literarische Beurteilung ergibt, daß er keiner der Hauptquellenschriften des
Pentateuchs angehört, aber auch nicht deuteronomistisch ist, sondern eine
alte Sondertradition darstellt (S. 9-14). Sein Aufbau in 5 Stufen (I. Ein-
leitungsformel, II. Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens, III. Bedingung,
IV. Erwählungszusage, V. Verpflichtung des Volkes) erweist ihn als Formular
einer kultischen Begehung (S. 14f.). Für jede dieser Stufen wird ein Nachhall

in der übrigen alttestamentlichen Tradition gesucht (S. 17ff.), wobei die
eigentliche Erwählungszusage (Punkt IV) am Schluß noch einmal gesondert
behandelt wird (S. 74ff.). Die dadurch entstehenden Doppelungen hätten
vielleicht besser vermieden werden können (S. 17ff. || 74ff. usw.). Als Sitz im
Leben dieser Begehung wird das Mazzenfest vermutet (von Rad: Wochenfest),

das vom Passahfest scharf zu trennen ist (S. 40ff.); sie ist als
«vergegenwärtigende Wiederholung der Heilsgeschichte» zu fassen, und zwar
speziell des Durchzugs durchs Meer (S. 56). Das führt auch zu einer
Lokalisierung des Festes : im Anschluß an Kraus wird es in einer Durchschreitung
des Jordans gesehen, die beim Heiligtum von Gilgal endete1. Dieses ist von
dem amphiktyonischen Heiligtum, das die Bundestradition hütete, zu
unterscheiden; daß es trotzdem ebenfalls gesamtisraelitische Bedeutung hatte,
erklärt sich durch die Annahme, daß in der Amphiktyonie mehrere Heiligtümer

gleichberechtigt bestanden (S. 67f.). Das Zusammenwachsen der
Traditionen ist erst auf der literarischen Stufe erfolgt, sie ist das Werk eines
Mannes, «einer überragenden Persönlichkeit» (S. 69). Hier muß allerdings
die kritische Frage einsetzen nach der Folgerichtigkeit einer Methode, die
am entscheidenden Punkt (der Frage : Wie sind denn die so scharf getrennten
Traditionen zusammengekommen?) sich selbst untreu werden imd zu
literarischen Auskünften greifen muß. Auch in Ex. 19 (3b) muß die Erwähnung
des Bundes erst durch literarkritische Operation entfernt werden (S. 36f.);

1 H. J. Kraus, Vet. Test. 1 (1951), S. 184ff.



Rezensionen 133

vgl. auch Jos. 24. Hier bleiben Fragen, die auch zuweilen bei dem nicht
immer überzeugenden und teilweise recht hypothetischen Heranziehen von
Parallelen zu der Erwählungsperikope auftauchen (vgl. z. B. S. 30ff.). Wird
hier nicht vielleicht doch zu sehr uniformiert Der verschiedene Charakter
der Quellen wäre zu berücksichtigen. Und läßt sich die Vorstellung vom
Königtum Jahwes wirklich als altisraelitisch erweisen (S. 29), ist sie nicht
vom Kanaanäischen, speziell Jerusalemischen, bestimmt

Alle diese Fragen ändern nichts daran, daß die Arbeit einen wichtigen
Beitrag zur Aufhellung traditionsgeschichtlicher Tatbestände geliefert hat,
und daß der Rezensent ihrem Grundanliegen gerne zustimmt.

Henning Graf Reventlow, Kronshagen über Kiel.

C. H. W. Beekbimans, De herem in het Oude Testament. Nijmegen, Centrale
Drukkerij N. V., 1959. 203 S.

Als Dissertation der Katholischen Theologischen Fakultät Nimwegen
erscheint eine Abhandlung über den Begriff herem im A. T., die willkommen ist,
da man bisher auf kurze einschlägige Artikel und Abschnitte an verstreuten
Orten angewiesen war. Die Monographie untersucht in gründlicher
Auseinandersetzung mit der Literatur das außerbiblische und das biblische
Material.

Dabei ergibt sich, daß Begriff und Brauch von herem nur im Hebräischen
und im Moabitischen (Mesa-Inschrift, 17) als feste Kriegsterminologie
vorkommen. Philologisch von Bedeutung ist die Feststellung, daß in der
hebräischen Sprache das Nomen herem primär ist und als ein nomen qualitatis
(und nicht actionis) zu behandeln ist. — Die ursprünglich politisch-religiöse
Gebundenheit von herem läßt sich am Deuteronomium noch sehr gut
nachweisen. Der Bann ist hier das Mittel, die Reinheit des Gottesdienstes zu
bewahren resp. wiederherzustellen (S. 73ff.); er steht also im Dienst der Sicherung

Israels gegen außen. Wenn die Feinde dem Bann überantwortet werden,
dann nicht als Maßnahme totaler Kriegführung, sondern aus prophylaktischen

Gründen, um die religiöse Infiltration abzuwehren und dem Synkretismus

zu steuern1. Nicht die Handlung als solche, sondern ihre Beziehung zur
Jahwereligion gibt ihr das große Gewicht, während z. B. in Num. 21, 1—3

weniger der Vollzug der Handlung als das Gelübde an Gott im Vordergrund
steht. In der bekannten Stelle 1. Sam. 15 (und 1. Kön. 20, 35-42) ist der
Kriegsbann dem prophetischen Gedankengut untergeordnet und dient wie
später im Deuteronomium (siehe oben) der Reinerhaltung des Jahwismus.
Die weitere Entwicklung faßt Brekelmans zusammen in den Worten: «Die
übrigen Stellen der Bücher Kön., Chron. und bei den Propheten kennen
herem entweder in deuteronomistischem Sinne oder in rein profaner Bedeutung

(vernichten, austilgen), also in der abgeschwächten Bedeutung, die das
Wort erst in seiner Spätentwicklung erhalten hat.»

Beim Vergleich der Behandlung der Feinde und der Kriegsbeute in Israel
und bei andern Völkern wäre mit Vorteil die Monographie von W. E. Müller,

1 Vgl. die Untersuchung von tö'ebä durch P. Humbert, Zs. altt. Wiss. 72

(1960), S. 222ff.



134 Rezensionen

Die Vorstellung vom Rest im A. T. (1939), herangezogen worden (besonders
S. 4-21). Wertvoll ist die Auseinandersetzung mit der Arbeit von Rads,
Der Heilige Krieg im alten Israel (1951), obwohl man gerade hier wird
feststellen müssen, daß der entscheidende Ansatz von Rads nicht
ausgeschöpft ist, nämlich die Verankerung der Ideologie des heiligen Krieges in
der Institution der altisraelitischen Amphiktyonie. Von da aus hätte der
Verfasser die Begründung des Brauches des herem im A. T. in den Griff
bekommen können, die man jetzt in seiner Arbeit vermißt. Sie wäre wichtiger
gewesen als «die theologischen Probleme, die der Kriegsherem in der christlichen

Exegese hervorgerufen hat» (bei diesen Ausführungen spielen apologetische

Momente eine starke Rolle). Bei der Begründung des herem wagt sich
Brekelmans nicht über ein Referat einiger Erklärungsversuche (Zusammenhang

mit dem Räuberideal der Beduinen - Nyström, Wendel; Tabuerklärung
der Beute - Schwally, Greßmann; usw.) hinaus und bleibt die Antwort
schuldig. Vielleicht aber hat er sich dieser Aufgabe absichtlich entschlagen,
um seine gute und sachkundige Monographie nicht mit Werturteilen und
neuen Hypothesen zu belasten. Otto Bächli, Suhr, Kt. Aargau.

Michel Testuz, Les idées religieuses du Livre des Jubilés. Genève, Librairie
Droz, & Paris, Librairie Minard, 1960. 207 p. Fr. 18.-.

L'auteur commence par présenter le livre des Jubilés avant que de se

pencher sur les doctrines qu'il professe. De cette introduction il ressort que
les Jubilés sont à classer dans la littérature issue du mouvement essénien.

Rédigé vers les années 110 avant notre ère, ce livre nous offre donc un document

sensiblement plus ancien que les rouleaux découverts à Qumran. Au
reste M. Testuz pense retrouver, en trois passages au moins, la trace d'une
main qui aurait apporté au texte primitif les compléments ou correctifs
souhaitables pour permettre l'acclimatation de l'ouvrage dans le contexte
historique et doctrinal de l'essénisme «classique» des alentours de l'an 65

avant J. C.

Sept chapitres se partagent ensuite l'inventaire systématique des conceptions

propres à l'auteur des Jubilés.
Lorsque celui-ci utilise comme toile de fond le récit de la Genèse, et c'est

en particulier le cas pour la création, les idées qu'il entend faire passer au
premier plan sautent aux yeux. C'est le soleil seul qui se voit confier la tâche
de régler le temps: Notre auteur se réclame d'un calendrier solaire et lutte
contre le comput lunaire du Judaïsme officiel. La femme n'est créée que
pendant la deuxième semaine du monde: être secondaire, occasion de péché,
elle n'a même pas pu respecter le premier sabbat. Dès ces premières pages
fréquente référence est faite aux tables célestes, attestation du Destin que
Dieu assigne à chacun, êtres et choses.

Ce n'est pas le péché du premier couple qui occasionne l'irruption du mal
dans le monde : l'esprit du mal n'y règne que depuis la chute des anges
veilleurs qui sont descendus s'unir aux filles des hommes. (On pourrait d'ailleurs
se demander si cette relative disculpation d'Adam ne s'expliquerait pas en
dernier lieu par quelque spéculation sur le Premier Homme



Rezensionen 135

L'homme vit donc dans un univers peuplé de puissances invisibles
bienveillantes ou maléfiques. Mais on n'en est pas encore parvenu au développement

de l'angélologie que le Judaïsme n'atteindra que quelques années

plus tard. Ici les anges ne sont guère individualisés, seul le prince des démons

porte un nom : Mastéma.
Le chapitre IV traite des deux voies morales. On y trouve une utile

synthèse de notations ou implications éparses tout au long du livre des Jubilés.
L'exposé de la voie droite et de la voie tortueuse évoquera immédiatement
dans l'esprit du lecteur «l'instruction sur les deux esprits» du rouleau qum-
ranien de la Règle. Mais, réservant ce rapprochement pour le chapitre final,
M. Testuz relève les affinités de cet enseignement avec les doctrines mazdé-
ennes.

La loi rituelle se voit dans les Jubilés considérablement durcie par rapport
aux codes de l'A. T. Les commandements sur le sabbat, la nudité, l'adultère,
les mariages mixtes sont envisagés avec une rigueur inflexible: réaction
contre le relâchement des mœurs après les guerres maccabéennes.

Et voici le très important chapitre sur le calendrier. Les Jubilés
connaissent un comput solaire selon lequel l'année se voit divisée en 364 jours,
52 semaines, 12 mois de 30 jours groupés en 4 trimestres de 90 jours plus un
jour saisonnier. Certes ce calendrier ne s'adapte pas parfaitement au cycle
solaire qui définit une année de 365 jours et quart, mais cette imperfection
trahit un souci éminemment religieux et proche parent de la mystique
numérique pythagoricienne : elle seule permet d'obtenir une totale fixité pour
les fêtes qui, d'années en années tombent toujours sur le même jour de la
semaine. Tel est aussi le calendrier d'Hénoch. A propos du premier de l'an
M. Testuz rompt quelques lances avec Mademoiselle Jaubert dont
l'argumentation, pour la partie qui touche les Jubilés, ne lui semble pas
contraignante.

Enfin l'auteur des Jubilés a conscience de faire partie de ce groupe de
fidèles qui, en cette époque annonciatrice de la Fin, doit annoncer et faire
connaître la loi. Le jugement va suivre et, dans un monde renouvelé, Dieu
habitera sur terre avec les justes. On notera qu'il n'y a pas de place pour
un Messie.

Dans ses 20 dernières pages, M. Testuz fait une rapide mais suggestive
et probante confrontation entre les idées du livre des Jubilés et celles des
écrits esséniens, pour en revenir à la conclusion qu'il nous avait proposée
d'emblée et qui se voit maintenant solidement étayée: Il s'agit bien d'un
écrit essénien, mais qui émane d'une époque où l'essénisme n'est pas encore
la secte messianiste, monachale... que nous connaissons.

Pierre Prigent, Paris.

Peteb Lengsfeld, Überlieferung. Tradition und Schrift in der evangelischen
und katholischen Theologie der Gegenwart. Konfessionskundliche und
kontroverstheologische Studien, 3. Paderborn, Bonifacius-Druckerei, 1960.
263 S. DM 16.-.
Certain trends in contemporary Protestantism's attitude towards the

canon, the inspiration of Scripture, and tradition lead the author to believe



136 Rezensionen

that a reconsideration of the Catholic view of tradition and Scripture can
help to clarify the issues which separate these two branches of Christendom.
In placing tradition alongside the Bible, the Council of Trent did not mean
to deny that tradition is ultimately anchored in the Bible (p. 126). In fact,
Catholic tradition contains some things which are of human, impure origin,
and these must be cleansed away by submitting to the norm of Scripture
(p. 194f.).

Nevertheless the author is far from acceding to the sola scriptum principle.
The Bible itself is the product of tradition, as Form Criticism has
demonstrated. However, this tradition must not be conceived as comprising only
the fixed words uttered by the apostles and their successors, but as the
continued presence of Jesus Christ in the Roman Church as He works through
its infallible teaching office (p. 192). This teaching office is not a separate
source of revelation, for it functions merely to "guard, interpret, and apply"
the Scripture. As the railing on a bridge keeps one from falling off, so it
keeps the Church properly aligned to the Scripture (p. 196f.).

Lengsfeld believes that Protestantism demonstrates the relevance of this
concept of tradition and Scripture both by its present difficulties in defining
its basis for authority and by certain recent emphases it has made. Thus
such attempts to posit the Bible's canonical authority in its witness to Christ
(W. G. Kümmel) or in the heilsgeschichtlich act of the Church (O. Cullmann)
either fail to give the requisite authority, or in effect accede to the Catholic
view whereby the canon derives its authority from the Church (Chap. III).
Protestantism's new emphasis on the inescapable historical conditioning of
the exegete demonstrates the relevance of the Catholic insistence that correct
exegesis can only be carried out by those who are innocent of the sin of
schism and are submissive to the infallible teaching office (Chap. IV, esp.
p. 206).

Thus it is understandable why the author sees little prospect of overcoming
the Catholic-Protestant schism (p. 18). But perhaps another cause for
pessimism is the adherence to the circular argument which declares that to
have the Holy Spirit and thus perceive the truth of the Scriptures as
interpreted by Rome, one must repent of schism by submitting to the infallible
teaching office.

The book concludes with a 35-page summary and criticism of Bultmann's
theology with particular reference to his concept of the function of tradition.
This along with the author's constant interaction with leading Protestants
on the crucial theme of tradition makes this book a very worthwhile and
timely volume. Daniel P. Fuller, Neuallschwil, Kt. Baselland.

Wolfgang Trilling, Das wahre Israel. Studien zur Theologie des

Matthäusevangeliums. Erfurter theologische Studien, hrsg. von E. Kleineidam
& H. Schürmann, 7. Leipzig, St. Benno-Verlag, 1959. XX + 212 S.

Die in Leipzig sorgfältig, aber auf schlechtes Papier gedruckte Dissertation
eines hervorragenden Schülers von Joseph Schmid in München ist in den
Jahren 1957-58 am Priesterseminar in Erfurt entstanden. Nach einer
Einführung mit einer exegetischen Erörterung über Matth. 28, 18-20 (S. 1-36)



Rezensionen 137

zerfällt die Arbeit in drei Hauptstücke mit den Titeln «Die Krisis Israels»
(S. 37-77), «Das wahre Israel» (8. 78-137) und «Die Tora des wahren Israel»
(S. 138-188) und endet mit einem Schlußabschnitt über «Folgerungen und
Ausblick» (S. 189-201). Unter den üblichen Verzeichnissen und Registern
(S. IX-XX und 202-210) vermissen wir ein Autorenregister, das einen Überblick

über die reichlich diskutierte Literatur erleichtern würde. Methodisch
klar, in der analytischen Durchführung exakt und umsichtig, in der systematischen

Linienführung zurückhaltend und fundiert, in der Grundhaltung
frei von aller Polemik und in vorbildlicher Bescheidung auf den Gegenstand
bilden die vorgelegten Untersuchungen einen wertvollen und notwendigen
Beitrag zur traditionsgeschichtlichen und redaktionstheologischen Bemühung
der modernen Synoptikerforschung. Sie gehören zu den fast gleichzeitig
erschienenen Beiträgen von Günther Bornkamm und seinen Schülern
Gerhard Barth und Heinz Joachim Held, ferner zur Dissertation von Martin
Johannes Fiedler1.

Welches sind die hauptsächlichsten Ergebnisse Schon der Tauf- und
Missionsbefehl als eine der Schlüsselstellen zum ganzen Evangelium zeigt
das besondere Zeit- und Situationsverständnis der Matthäus-Kirche. Die
ursprünglich als unmittelbar bevorstehend erwartete eschatologische
Zeitwende weicht einer Wartezeit, in welcher die Kirche als Gottes Volk in
tätiger Jüngerschaft und unter paränetischer Gerichtsandrohung auf die
Vollendung des Reiches Gottes ausgerichtet ist. Auf Grund der alttestament-
lichen Offenbarung versteht sich die Kirche als das wahre Israel und erkennt
im vollkommenen Tun des göttlichen Willens ihre Aufgabe. Die Distanzierung
von der Synagoge ist deutlich. Beides, die heilsgeschichtliche Periodisierung
wie die Kontinuität bleiben gewahrt. Dort, wo die judenchristlichen
Tendenzen durchbrechen (Matth. 5, 22b. 34-36; 18, 15-17; 19, 12; 23, 8-10.
20-22), liegt eine ältere Traditionsschicht vor, mit der die redaktionelle
Theologie nicht behaftet werden darf. Ihr ist vielmehr ein grundsätzlicher
und durchlaufender Universalismus eigentümlich, der zeigt, daß der Gegensatz

nicht zwischen Juden und Heiden, sondern zwischen Israel und Völker-
kirche besteht.

Die Behandlung der Gesetzesfrage basiert auf einer eingehenden Analyse
von Matth. 5, 17-20. Bei grundsätzlicher Zustimmung differenziert dabei
Trilling durchgehend meine These zweier verschiedener Traditionsschichten2.
Überzeugend wird dargelegt, wie das Stück eine künstliche Komposition
von vier Logien verschiedener Herkunft darstellt. Die Zurückweisung einer
betonten Terminbestimmimg in Matth. 5, 18, um auf eine Einzelheit
einzugehen, ist wohl kaum gelungen. Gerade in Berücksichtigung von eÖKomJjTepov

in Luk. 16,17 (vgl. Mark. 2, 9 Par. und 10, 25 Par.) erscheint das êwç ûv irapé\0rç
als Fristbestimmung. Der coni. aor. mit öv bei Vorzeitigkeit in temporalen

1 G. Bornkamm, G. Barth, H. J. Held, Überlieferung und Auslegung im
Matthäusevangelium (1960); J. Fiedler, Der Begriff bixctioaOvri im
Matthäusevangelium auf seine Grundlagen untersucht (Diss. Halle 1957).

2 V. Hasler, Gesetz und Evangelium in der alten Kirche bis Origenes
(1953).



138 Rezensionen

Nebensätzen ist bezeichnend. Auch die selbst vom Verfasser gegen E. Schweizer

vertretene Bezugnahme von pévr|Tai auf die Erfüllung der Verheißungen
im heilsgeschichtlichen Ablauf macht die gerügte Betonung wahrscheinlich3.
Eine weitere Einzelheit: Matth. 5, 48 wird auf 5, 20 bezogen (S. 168f.):
Vollkommene Toraerfüllung und vollkommene Nachahmung der Liebe Gottes

werden dabei als materialiter identisch beurteilt. Hier scheint nun bei der
Interpretation von xéXeioç die Bestimmung als eschatologische Heilsgabe
übersehen zu sein. Darf man bei Matthäus wirklich von «einem Streben nach
einem Habitus», nach dem «vollkommenen Sein» sprechen? Diese ontolo-
gische Unbekümmertheit wird auch beim Verständnis der pharisäischen
Heuchelei deutlich: Es dürfte auch hier um mehr als um das «innere Sein»

(S. 174) im Verhältnis zur biKmoaùvr] gehen. Wie Haenchen, der vom
Verfasser diskutiert wird, entgeht Trilling bei der matthäischen Kritik an den
Pharisäern, daß der kritische Punkt im Zusammenhang mit der Messiasfrage
zu suchen ist4. Doch verdienen die Umsicht und das fachliche Können, von
denen die exegetischen Darlegungen Trillings zeugen, ein sorgfältigeres
Eingehen, als im Rahmen einer Rezension tunlich ist. Uber konfessionelle und
politische Grenzen hinweg wird eine communio sichtbar, die mit Dank und
Zuversicht erfüllt und uns alle materialiter mit der tiefsten Intention der
matthäischen Redaktion verbinden dürfte.

Victor Hasler, Goldach, Kt. St.Gallen.

Louis-Marie Dewailly, Envoyés du Père. Mission et apostolicité. (Lumière
et Nations.) Paris, Editions de l'Orante, 1960. 158 S.

In einem Sanatoriumaufenthalt bekam der Verfasser, der als Dominikanerpater

Mitarbeiter am Bibelwerk «La Bible de Jérusalem» ist und infolge
seines Studienaufenthaltes in Stockholm und als Berichterstatter über
schwedische Literatur in der Revue biblique in die protestantische Welt
gründlich Einblick bekommen hat, die nötige Ruhe und Muße, frühere
Einzeluntersuchungen zu vertiefen und in der vorliegenden Abhandlung zu
einem Ganzen zu runden, das den inneren Zusammenhang zwischen Mission
und Apostolizität im Raum der römisch-katholischen Kirche behandelt.

In einem 1. Kapitel wird die Frage, was Mission sei, dahingehend
beantwortet: «La mission est une part de l'œuvre de Dieu confiée aux hommes

par Dieu» (p. 44). Dieser «Teil» des Werkes Gottes ist im Zusammenhang
des sakramental garantierten Gnadenstroms zu verstehen, der von Gott dem
Vater ausgeht, über den Sohn zu den Aposteln und ihren bischöflichen
Nachfolgern fließt («le chrétien sait, que le sang de Jésus et de ses apôtres ruisselle
dans ses veines», p. 110) und durch sakramentale Gnade jeden einzelnen
Christen erreicht. Wer von dieser Gnade berührt ist, wird an seinem Ort ein
Missionar sein («tous les chrétiens sont missionnaires», p. 41) an Heiden,
verweltlichten Katholiken oder an denen, die einer von Rom getrennten

3 E. Schweizer, Matth. 5, 17-20. Anmerkungen zum Gesetzesverständnis
des Matthäus: Theol. Lit.zeit. 77 (1952), S. 479ff.

4 E. Haenchen, Matthäus 23: Zs. Theol. Ki. 48 (1951), S. 38-63.



Rezensionen 139

Christenheit angehören (p. 39). Wer bloß die Welt ökonomisch ändern und
verbessern will (Entwicklungshilfe) oder auf Kommunikation des inneren
Lebens drängt (Gesprächssituation im islamischen und im jüdischen Raum),
der hat ebensowenig begriffen, was echte missionarische Aktivität ist wie
derjenige, welcher ohne Einigung mit der sakramentalen Gnade der Kirche
nur mit der eigenen werbenden Uberzeugung auftritt. Ohne sakramentale
Gnade gibt es nur « nuages de possibilités ou de vraisemblances incontrôlables »,

nur «une confiance aveugle en la sincérité du chrétien et la miséricorde de
Dieu» (p. 94).

Es ist offenbar das Bestreben des Verfassers, im 2. Kapitel die Apostolizität
der katholischen Kirche im historischen Apostolat des Neuen Testamentes
besser zu verknüpfen als der breitere Wortgebrauch von «apostolisch» oft
noch erkennen oder erspüren läßt. Nur wenn die apostolische Kirche in ihrer
Begründung richtig gesehen und verstanden wird, kann sie auch in ihrer
Entfaltung voll und ganz erkannt werden. Die Apostel haben von Christus
die eigentümliche Vollmacht bekommen, nicht im eigentlichen Sinn Kirchen
zu gründen, sondern den Leib Christi, der vor ihrem Wirken schon da war,
an verschiedenen Orten kraft des Heiligen Geistes sichtbar zu machen, «et
ce pouvoir reste entre leurs mains le pouvoir de Jésus qui les envoie» (p. 65).
Wenn nun die Bischöfe jurisdictional die Amtsnachfolger der Apostel und die
Vermittler der sakramentalen Gnaden sind, so ist damit die Tatsache
ausgesprochen, daß die Kirche selber kraft des ihr verliehenen Heiligen Geistes
sich selber stets gegenwärtig macht, ihr Dasein unter Beweis stellt und sich
wieder und wieder erneuert («elle porte toujours en elle le principe de vie
divine qui fut jadis donné aux apôtres et lui est venu d'eux», p. 83). Der
Verfasser wirft einen Seitenblick auf die Ratlosigkeit in ökumenischen Kreisen

hinsichtlich der Sukzessionsfrage (p. 48 s.), gibt die Gründe an, weswegen
eine schismatische Sukzession, offenbar der Anglikaner, nicht vollgültig sei
und unterstreicht, episkopale Tendenzen in den eigenen Reihen
mitaufnehmend, das Bestreben der päpstlichen Kirchenpolitik, «maintenir et
promouvoir la communion entre les Eglises» (p. 104).

Das 3. Kapitel gibt eine kurze Entwicklungsgeschichte des Adjektivs
«apostolique». Diese Darlegungen, die eine Fülle von Belegstellen aus der
Kirchengeschichte bringen, bilden eine willkommene Ergänzung zum Artikel
Rengstorfs im Theologischen Wörterbuch zum Neuen Testament1, der trotz
den kritischen Äußerungen von Schmithals2 und den Darlegungen von
Munck3 seinen Wert behält. Dewailly unterscheidet vier Bedeutungen:
1) nahe verbunden mit dem neutestamentlichen Apostel, 2) bezogen
auf die römische Kirche, 3) ausgerüstet mit den Tugenden eines Apostels,
4) ausgerüstet mit der Fähigkeit, die Botschaft von Jesus Christus in
fremden Ländern wirkungsvoll auszurichten.

1 K. H. Rengstorf, aTioCTtWui : Theol. Wort., 1 (1933), S. 397-448.
2 W. Schmithals, Die Gnosis in Korinth. Eine Untersuchung zu den Ko-

rintherbriefen (1956).
3 J. Munck, Paul, The Apostles and the Twelve: Stud, theol. 3 (1950/51),

S. 96ff.



140 Rezensionen

Wer mit dem Verfasser beklagt, daß der Sinn von «apostolique» immer
mehr sich verbreitet und sich verallgemeinert, der kann sich fragen, ob sich
nicht die Lösung als die sauberste anbietet, die das Adjektiv für die historischen

Apostel und die ihnen anvertraute Botschaft reserviert, damit die
Kirche nur in dem Sinn «apostolisch» sei, daß sie nicht sich selber an die
Stelle der Apostel setzt, sondern «in der Nachfolge, in der Schule, in der
maßgebenden Autorität, Belehrung und Anleitung der Apostel»4 zu einem stets
frischen Zeugnis antrete. Werner Bieder, Basel.

Sbvbrinus Gbill (O. Cist.), Vergleichende Religionsgeschichte und Kirchenväter.

Beigabe: Die syrischen Handschriften der Nationalbibliothek in
Wien. Heiligenkreuzer Studien, 11. Horn (N. Oe.), Verlag Ferdinand
Berger, 1959. 65 S.

Gleich weit entfernt von der Enge und Ängstlichkeit, in der die wahren
Werte der Fremdreligionen nicht einmal gesehen, geschweige denn anerkannt
werden, wie von der Sorglosigkeit, mit der man Wesentliches an biblischer
Wahrheit leichthin preiszugeben gewillt ist, legt der Verfasser dar, daß die
Heilige Schrift dem Heidentum gerecht gegenübersteht, die Kirchenväter
das Wahre, Gute und Schöne in ihm als Keime des Christentums anerkennen
und von den Ahnungen des einen, dreifaltigen Gottes als des gerechten Richters,

der Menschwerdung, der unsterblichen Seele und der notwendigen
Gnade Zeugnis ablegen. Damit ist erwiesen, daß die großen Theologen der
katholischen Kirche einer objektiven Religionsgeschichte nichts in den Weg
legen.

Diese positive Wertung des Heidentums ist nur so zu erklären, daß die
sichtbare Kirche des Alten und des Neuen Testamentes von der schon durch
den Noahbund bezeugten unsichtbaren pneumatischen Kirche als dem Leib
des unsichtbaren Christus umgeben war und ist und die nachsintflutliche
heidnische Menschheit darum von der auch besonders behandelten
vorsintflutlichen Menschheit (1. Petr. 3, 19f.) unterschieden werden muß. Grill
möchte mit dieser Weitherzigkeit, ohne welche das depositum fidei geradezu
preisgegeben wäre (S. 48), nicht einer destruktiven Religionsphilosophie
Vorschub leisten, wohl aber das Gemeinsame und Verbindende in den Religionen
hervorkehren. So vermag er die um ihrer ethischen Zwecke willen
hochgeschätzten Mysterien der Antike in Analogie zu den Jugendweihen der Primitiven

und den Ordenswesen der Hochreligionen zu sehen (S. 46).
Die Frage bleibt unbeantwortet, ob bei diesem harmonischen Einbau des

religiösen Heidentums in das Geheimnis des Christus und seines Leibes die
Wirklichkeit der Umkehr, die den Bruch mit dem als böse erkannten religiösen
Wesen dieser Welt voraussetzt, anders denn bloß moralisch zur Geltung
kommt. Die Vielfältigkeit und Gleichnisfähigkeit der religiösen Lebens-
äußerungen können auch dann mit dem nötigen Respekt ins Licht gestellt
werden, wenn gleichzeitig die grundsätzliche Andersartigkeit der durch den
christlichen Glauben bezeugten Wahrheit auf den Leuchter gestellt wird.
Die ständige Bereitschaft, von den religiösen Erscheinungen der Geschichte

4 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 798.



Rezensionen 141

zu lernen, muß mit der ebenso notwendigen Aufmerksamkeit Hand in Hand
gehen, gerade beim Studirun der Religionen mit der Dimension der
göttlichen Offenbarung zu rechnen, die alle als schuldig erklärt (Rom. 3, 4; Act.
10, 43; 17, 30). Werner Bieder, Basel.

Marius Victorinus, Traités théologiques sur la Trinité. Texte établi par
Paul Henry; introduction, traduction, notes et commentaire par Pierre
Hadot. 1-2. Sources chrétiennes 68/69. Paris, Editions du Cerf, 1960.
1168 S.

Mit dieser modernen, kritischen Ausgabe wird beinahe das gesamte
theologische Werk des C. Marius Victorinus in neuer Weise zugänglich gemacht.
Einzig die Kommentare zum Galater-, Epheser- und Philipperbrief sind in
den beiden stattlichen Bänden nicht enthalten. Paul Henry, Professor am
Institut catholique in Paris, hat die Ausgabe des Textes besorgt. Er ist ein
vorzüglicher Kenner des Neuplatonismus und beschäftigt sich schon seit
langem mit dem ganzen Kreis der Fragen, die für das Verständnis des
Victorinus wichtig sind (vgl. Plotin et l'Occident, Louvain 1934). Der Apparat
zum Text ist auf das Notwendige beschränkt. Eine Ausgabe mit allen Varianten

wird im Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum erscheinen.
Victorinus ist ein eigenartiger Denker. Er ist ein entschiedener Gegner

der arianischen Lehre und verteidigt das homoousios gegenüber allen
Versuchen der Erweichung. Seine Interpretation der Wesensgleichheit ist aber
stark vom neuplatonischen Denken her bestimmt. Er sieht im Vater das
Sein, das noch von keiner Form bestimmt ist. «La substance représente l'être
non encore déterminé qui n'est en relation avec rien d'autre, pur de toute
composition, ni sujet ni prédicat. L'hypostase désigne, au contraire, l'être
qualifié, déterminé, formé, caractérisé, ayant son existence concrète.
L'originalité de Victorinus ne consiste pas à définir l'hypostase comme l'être
déterminé, mais à considérer l'être comme le père, et le fils comme la forme,
comme la détermination» (S. 78f.).

Die Terminologie Victorins ist oft schwer verständlich. Schon Hieronymus
sagt von seinen Schriften, sie seien valde obscuri. Die Voraussetzung zum
Verständnis ist die genaue Kenntnis der neuplatonischen Begrifflichkeit.
Man ist darum dankbar, daß Pierre Hadot der Ausgabe ausführliche
Erläuterungen beigegeben hat. In der Einleitung zeigt er den historischen
Zusammenhang, in dem die Schriften zu sehen sind. Im zweiten Band wird der
Text selbst eingehend kommentiert.

Victorinus wird meistens wegen seiner Bedeutung für Augustin zitiert.
Hadot zeigt, daß er vor allem unter zwei Gesichtspunkten für Augustin
wichtig geworden ist. Seine Übersetzung neuplatonischer Schriften haben
Augustin das neuplatonische Denken vermittelt. Seine Bekehrung zum
christlichen Glauben hat auf Augustin entscheidenden Eindruck gemacht.
Seine Gedanken über die Trinität sind aber von Augustin kaum aufgenommen

worden. Das heißt aber nicht, daß sein Denken in späterer Zeit nicht
weitergewirkt hätte. Wir finden Ausstrahlungen seiner Theologie bis ins
Mittelalter. Lukas Vischer, Herblingen, Kt. Schaffhausen.



142 Rezensionen

Rudolf Graber, Längst hätten wir uns bekehren müssen. Die Reden des

Photius beim Russenangriff auf Konstantinopel (860). Innsbruck, Verlag
Felizian Rauch, 1960. 66 S. DM 7.50.

Zum Gedenken an die 1100. Wiederkehr des Jahres, in dem die Russen
Konstantinopel belagerten, legt der Verfasser die ebenso berühmten wie
umstrittenen zwei Reden des Patriarchen Photius an die Bewohner der
oströmischen Metropole in einer soliden deutschen Übersetzung vor, der eine
kurze Analyse der damaligen geschichtlichen Situation als Einleitung
beigegeben ist.

Daß der Autor sich aus voller Überzeugung zu dem marianischen Wunder
bekennt, dem die Stadt am Bosporus ihre Verschonung vor den wütenden
«Rhos» verdanken soll, nimmt uns nicht Wunder. Gehört doch gerade diese
Überlieferung mit in den Kreis der heute im katholischen Raum so sehr
geschätzten und gesuchten Marienlegenden, die dazu angetan sind, das
marianische Bewußtsein der katholischen Volksfrömmigkeit zu beleben und
zu stärken. Zu dieser Tendenz gesellt sich die Absicht, die berichteten
Vorgänge in Vergleich zur gegenwärtigen Geschichte zu setzen und daraus die
entsprechenden paränetischen Applikationen zu ziehen.

Gotthold Müller, Tübingen.

Paul Bolchert, Catalogue de la Bibliothèque du Consistoire de l'Eglise de la
Confession d'Augsbourg à Colmar. 1-2. Manuscrits et incunables.
Strasbourg, Librairie Oberlin, 1956. 47 S. N.F. 4.-. 3. Livres du XVIe siècle.
Colmar, Librairie Kopp, 1960. 82 S. N.F. 10.-.

Paul Bolchert, emeritierter Professor am Lyceum in Colmar, hat mit der
Herausgabe des nun bereits in drei Teilen vorliegenden Katalogs der
Colmarer Konsistorialbibliothek ein Werk geschaffen, das nicht nur für die
Benutzung dieser alten und wertvollen Bibliothek ein unentbehrliches
Hilfsmittel darstellt, sondern zugleich auch eine breite Öffentlichkeit auf ihre
Existenz aufmerksam machen kann. Über die Geschichte der Bibliothek gibt
der Verfasser im ersten Teil in gedrängter Form einen anschaulichen Überblick.

Bis in das 13. und 14. Jahrhundert reichen die ältesten Bestände der
Colmarer Konsistorialbibliothek: Predigtbände, Kommentare undphilosophische
Werke, die ursprünglich der Klosterbücherei des einstigen Colmarer
Franziskanerkonvents entstammen. Aus der Reformationszeit werden zwei
Handschriftenbände mit Predigten und Auslegungen von Matthias Erb, dem
Reformator der Grafschaft Horburg-Reichenweier aufbewahrt. Die
Gegenreformation, die die Bibliothek zeitweilig in die Hände der Jesuiten brachte,
hat sie selbst um eine Anzahl homiletischer und exegetischer Bände
jesuitischer Herkunft bereichert. Die Reihe der Inkunabeln umfaßt 97 Nummern,
darunter u. a. einen lateinischen und einen deutschen Bibeldruck von
Johann Mentelin (Straßburg) aus dem Jahre 1460 bzw. 1466. Der dritte Teil
des Katalogs enthält an Drucken des 16. Jahrhunderts 1580 Nummern. Sehr
reichhaltig sind alle Reformatoren mit Drucken vertreten, besonders aber die
oberdeutschen (so z. B. : Brenz, Bucer, Calvin, Oecolampad und Zwingli).
Neben den Werken der Humanisten finden sich eine große Reihe von Klas-



Rezensionen 143

sikerausgaben. Nicht wenige Drucke sind ausgesprochene rarissima, so die
Sammlung geistlicher Gesänge und Volkslieder, die Thieboldt Berger 1530
bis 1563 in Straßburg herausgab (Nr. 162), auch z. B. die «Icônes catecheseos
et virtutum ac vitiorum illustratae numeris» von Johannes Hofferus,
gedruckt bei J. Crato in Wittenberg 1560 (Nr. 876). Alle Teile des Katalogs
sind mit ausgezeichneten Wiedergaben verschiedener Titelblätter und
Buchillustrationen besonders wertvoller Exemplare der Colmarer Konsistorial-
bibliothek ausgestattet worden.

Der Teil 4 (17. Jahrhundert) und 5 (Literarische Gesellschaft Colmar,
Sammlung Pfeffel) befinden sich gerade im Manuskript. Der 5. und letzte
Teil des Katalogs soll außerdem ein Gesamtregister erhalten. Dem
Verfasser und den Benutzern ist die baldige Drucklegung der Schlußteile dieses

Katalogs zu wünschen, der für die Erfassung des Mittelalters, der Reformations-

und der Aufklärungszeit gleichermaßen wertvoll ist.
Ernst-Wilhelm, Kohls, Münster, Westfalen.

Hermann Rennefahrt, Das Stadtrecht von Bern, 6. Staat und Kirche. Die
Rechtsquellen des Kantons Bern, 1. Stadtrechte, 6. 1. Aarau, H. R.
Sauerländer, 1960. XLVIII + 688 S. Fr. 55.-.
Wer im schönen Lesesaal des Berner Staatsarchivs arbeitet, der trifft dort

in 99 von 100 Malen eine langgewachsene, hagere Asketengestalt an, die,
das scharfgeschnittene Gelehrtengesicht über Handschriften beugend, emsig
exzerpiert und kommentiert. Es ist Hermann Rennefahrt, der seit vielen
Jahren die Schätze bernischer Vergangenheit sichtet und klar, umfassend
und zuverlässig durchleuchtet. Den oft nur mit Mühe zu entziffernden
Manuskripten bleibt er kaum je etwas schuldig, und seine profunde
historische und juristische Kenntnis verschafft ihm die Möglichkeit, die
erschlossenen Quellen richtig zu deuten. Sein Gelehrtenfleiß hat uns schon
manches treffliche Werk geschenkt.

Der vorliegende Band bringt als Einleitung einen Überblick über die
kirchliche Organisation und die kirchenrechtlichen Verhältnisse im Gebiete
des heutigen Kantons Bern vor der Reformation. Manche neue Einzelheit
bereichert das bis jetzt bekannte Bild. Auf eine ähnliche Einleitung für die
Verhältnisse nach der Reformation konnte der Verfasser verzichten, da wir
darüber genügend orientiert sind. Die Anordnung der Dokumente folgt
historischen und sachlichen Gesichtspunkten.

Der Abschnitt über die vorreformatorische Zeit bringt u. a. Urkunden
über die Kirchen von Köniz und Bern und über die Spitäler, Klöster und
Kapellen der Hauptstadt. Wir vernehmen, wie weltliches Recht auf die
Gotteshäuser und Geistlichen angewendet wird und wie Schultheiß und Räte
sich immer intensiver mit kirchlichen Angelegenheiten befassen. Die
wichtigsten Papsturkunden über die Gründung des St. Vinzenzstiftes werden
vollständig wiedergegeben, und aus den Quellen, die über dessen Ausbau
berichten, geht eindeutig hervor, wie die landesherrliche Gewalt sich im
15. Jahrhundert auf Kosten der geistlichen Rechte durchzusetzen beginnt.
Der bernische Staatsgedanke meldet sich also schon vor der Reformation
der Kirche gegenüber deutlich zum Wort.



144 Rezensionen

Den größten Raum nehmen die Urkunden aus der Reformation und der
Zeit des bernischen Staatskirchentums ein, das besonders einseitig in den
Täufermandaten hervortritt. Rennefahrt konnte sich für viele Akten auf
schon bestehende Ausgaben beziehen, so daß nicht alle in extenso
wiedergegeben sind. Aufschlußreich sind die ersten Kultusvorschriften, Ehe-
gerichtssatzungen und Sitten- und Wuchermandate. Überall greift die weltliche

Obrigkeit in die kirchlichen Bereiche ein, aber doch immer unter
Berufung auf eine letzte Verantwortimg vor Gott, wie sie etwa in der Praedi-
kanten-Ordnung von 1748 gegenüber unwürdigen Geistlichen zum Ausdruck
kommt. Bewirkten die Ermahnungen keine Besserung, «so ist unser wille,
daß solche uns von ihrem decano verleidet werden, damit wir beyzeiten nach
beschaffenheit der Sachen hierinnen handien und solche unnütze arbeiter,
die mehr der weit als gott, mehr dem bauch als der gemeinde gedienet, die
eine ärgernus des volks und ein Schandflecken ihres ordens worden sind, aus
dem Weinberg des herren ausstoßen mögen; auf daß wir nicht durch
nachsehen uns fremder Sünden theilhaftig machen, sondern, so viel an uns ist,
die gottseligkeit, die zucht und ehrbarkeit in allen unseren kirchen
gepflanzet werde».

Die vorliegende Aktensammlung bietet nicht nur ein Bild der
kirchenrechtlichen und organisatorischen Verhältnisse, sondern gewährt auch manchen

Einblick in die Geschichte der Frömmigkeit, des Kultus und der
Sittlichkeit. Kurt Guggisberg, Bern.

Hans Wernle, Allegorie und Erlebnis bei Luther. Basler Studien zur
deutschen Sprache und Literatur. Hrsg. v. Walter Muschg, 24. Bern, Francke
Verlag, 1960. 115 S. Fr. 12.-.

Eine geistesgeschichtlich-philologische Studie, auf die hier nur kurz
hingewiesen werden kann. Wernle wendet sich gegen die Karl Holl folgende
Annahme, Luther habe durch seine Überwindung des überlieferten
vierfachen Schriftsinnes den Schritt in die moderne, Wissenschaftlichkeit mit
Rationalität gleichsetzende Bibelexegese getan. Wie sehr Luther infolge eines
meditativen Denkens mit der allegorischen Methode zeitlebens verbunden
bleibt, weiß der Verfasser an vielen einzelnen Beobachtungen lutherscher
Exegese nachzuweisen. Luthers Verhältnis zur Allegorie und zur Mystik
wird jedoch mehr von religionsphilosophischen Fragestellungen her («Gott
oder das Unbewußte, oder wie wir sagen wollen», S. 112) interpretiert, die
u. E. den Verfasser daran hindern, das so wichtige Thema «Luther und die
Mystik » im Gespräch mit der gegenwärtigen theologischen Forschung schärfer
herauszuarbeiten. Die hier zusammengetragenen Beobachtungen zur
Hintergründigkeit des Lutherschen Denkens müssen aber auch jeden Theologen
sehr nachdenklich stimmen und ihn vor einer allzu schnellen Berufung auf
Luther und seine objektive Schriftauslegung warnen.

Ekkehard Borsch, Rüsselsheim, Hessen.

Manjeed Krebs & Hans Georg Rott, Quellen zur Geschichte der Täufer.
7-8. Elsaß, 1-2. Stadt Straßburg 1522-1532 und 1533-1535. Quellen
und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 26-27. Gütersloh, Gerd
Mohn, 1959-60. XVI + 599 S.; 555 S. DM 54.- je Band.



Rezensionen 145

Gleich mit zwei Bänden innerhalb der Frist eines halben Jahres konnte
die Publikation der lang erwarteten elsässisohen Täuferakten erfolgen. Nach
dem Erscheinen der Täuferakten vom Herzogtum Württemberg (1930),
Markgraftum Brandenburg Bayern I. Abt. (1934), Baden und Pfalz
(1951), Bayern II. Abt. Reichsstädte (1951) und Hessen (1951), beginnt
sich nun in der Reihe der Täuferakten eine oft schmerzlich empfundene
Lücke zu schließen.

Gerade Straßburg hat ja wie kein anderer Ort während der Reformationszeit

einen «umfassenden Anschauungsunterricht von allen Schattierungen
der Täuferbewegung erhalten» (H. Bornkamm). Die Toleranz des
Straßburger Rates, die theologische Einstellung (Erwählungslehre und Geistlehre)
Capitos und Bucers und nicht zuletzt die verkehrstechnisch günstige Lage
der Stadt haben alle namhaften Täuferführer für kurze oder längere Zeit
nach Straßburg geführt. Von Denck, Hetzer, Marbeck, Kautz, Franck und
Hofmann bis hin zu Servet und Schwenckfeld reicht die stattliche Reihe
dieser Namen. Von der Verschiedenheit und Vielfältigkeit dieser Bewegung,
die mit dem Namen «Täufer-» oder «Wiedertäuferbewegung» nur höchst
summarisch umrissen wird, vermögen deshalb die Straßburger Täuferakten ein
besonders anschauliches Bild zu vermitteln.

Für den Straßburger Stadtstaat und besonders für das werdende Straß-
burger Kirchenwesen wird diese Bewegung mit ihren spiritualistischen,
chiliastischen und mystischen Gedanken vor allem aber durch ihre
obrigkeitsablehnende Haltung und ihre Konventikelbildung bedrohlich. Beispielhaft
lassen sich sowohl diese Gefahr als auch der Kampf, zu dem nun die Obrigkeit
und die Prediger antreten, in diesem kleinen Rahmen an Hand der Akten
verfolgen. Mit gutem Recht haben die Herausgeber nicht nur täuferische
Eingaben und Traktate und die die Täufer betreffenden Ratsprotokolle
veröffentlicht, sondern vor allem auch Auszüge aus Briefen der Straßburger
Reformatoren, die sich mit dem Täuferproblem beschäftigen. Die zahlreichen
ebenfalls abgedruckten Ratsmandate in Fragen der Sonntagsheiligung und
der Sittenordnung und die Auszüge aus der Straßburger Kirchenordnung
von 1534 lassen erkennen, wie die wiederholt von den Straßburger Täufern
erhobene Forderung der Verwirklichung einer wahren Kirche sowohl vom
Rat als auch von den Predigern ernst genommen wurde. Für die Neuorganisation

des Straßburger Kirchenwesens sind so auf indirektem Wege nicht
unwesentliche Impulse von der Täuferbewegung ausgegangen.

Aus dem Kampf der Straßburger Reformatoren gegen das alte Kirchenwesen

ist überraschend der viel schwierigere Krieg im eigenen Lager
geworden. Wohl keiner der bisherigen Täuferbände kann diese Problematik
besser demonstrieren als die Straßburger Täuferakten. Wie kein anderer
Reformator hat sich Bucer diesem Kampf gestellt — er ist erst in dieser Not
zum «Kirchenmann» geworden, worauf schon G. Anrieh vor fünfzig Jahren
hingewiesen hat, was sich aber erst jetzt an Hand der Straßburger Täuferakten

richtig verfolgen läßt. Theologisch faßt er seine Geistlehre neu, setzt
sie stärker als bisher mit der Institution der Kirche in Verbindung und
untermauert die Heilsnotwendigkeit der Sakramente. Organisatorisch wird das

Kirchenpfleger- und Ältestenamt und die Institution der Synode eingerichtet,

10



146 Rezensionen

Hand in Hand mit der Bucers von Jahr zu Jahr gegen den Widerstand des
Rates dringlich erhobenen Forderung einer straffen Zucht- und Bannpraxis
geht seine Einrichtung der Konfirmation. Schon ein Blick in das Namensregister,

dann aber das Studium der Akten selbst machen deutlich, daß
Bucer die überragende und organisierende Gestalt der Straßburger Täuferakten

darstellt. Es ist sein kirchenorganisatorisches, nicht zuletzt sein
seelsorgerliches Verdienst, daß er mit seiner Idee, die Forderungen und die Kritik
der Täufer im Bereich der großen Kirche fruchtbar zu machen, die Gefahr
einer Zersplitterung der Straßburger Kirche durch die Täuferbewegung
beseitigt hat.

Unter diesem Blickwinkel sind die Straßburger Täuferakten für die
Täuferforschung selbst, aber auch für die weitere Reformationsgeschichte von
besonderer Bedeutung. Für ihre Edition sind die beiden Herausgeber
geradezu prädestiniert gewesen. Manfred Krebs, der langjährige Direktor des

Karlsruher Generallandesarchivs, hat sich bereits um die Herausgabe der
badischen und pfälzischen Täuferakten verdient gemacht. Hans Georg Rott
von der Bibliothèque Nationale et Universitaire zu Straßburg ist als Mitglied
des Komitees zur Herausgabe der Werke Martin Bucers und als erfahrener
Sammler von dessen Briefwechsel ein guter Kenner der Straßburger und
elsässischen Reformationsgeschichte. Es ist zudem der Edition sehr zugute
gekommen, daß auf eine bereits 1934 von Johannes Adam abgeschlossene
Sammlung der elsässischen Täuferakten, die noch Walter Köhler überprüft
hatte, zurückgegriffen werden konnte; doch ist diese Sammlung von den
Herausgebern um mindestens das Doppetel erweitert worden.

Bei der Textgestaltung selbst haben die Herausgeber unter Ablehnung
aller Normalisierungsvorschlage auf eine wort- und buchstabengetreue
Wiedergabe Wert gelegt, eine Methode, die gegenüber allen immer erneut
propagierten Normalisierungsvorschlägen in vieler Hinsicht zu begrüßen ist.
M.Krebs hat bereits in seinemVorwort zu den badisch-pfälzischen Täuferakten
darauf hingewiesen, daß jede normalisierte Textgestaltung im Grunde ein
«kentaurisches Mißgebilde» darstellt, «eine willkürliche Mischung aus
Bestandteilen der originalen Uberlieferung und unserer modernen
Rechtschreibung, die in dieser Form in keiner Periode unserer Sprach- und
Schriftgeschichte jemals eine reale Existenz besessen hat».

Neben dem textkritischen Apparat ist bei den vorliegenden Straßburger
Täuferakten ausdrücklich der abgewogene Anmerkungsapparat hervorzuheben,

der dem Benutzer nicht nur fragliche Einzelheiten, sondern oft auch
größere Zusammenhänge erhellt. Nicht zuletzt bietet das Vorwort im ersten
Band dem Benutzer eine gute Einführung in die Eigenart der Straßburger
Täufergeschichte und in den gegenwärtigen Stand ihrer Erforschung. Und
die gediegenen Namen-, Sach- und Wortregister (für beide Bände) am Ende
des zweiten Bandes stellen eine erhebliche Hilfe für die weitere Ausschöpfung
der Straßburger Täuferakten dar.

Nur mit größter Spannung kann man das im Vorwort angekündigte
Erscheinen eines oder zweier weiterer Bände erwarten, in denen spätere Täuferakten

Straßburgs und der übrigen elsässischen Territorien enthalten sein
sollen. Ernst-Wilhelm Kohls, Münster, Westfalen.



Rezensionen 147

Paul Schaaf (Hrsg.), Gengenbach. Vergangenheit und Gegenwart. Konstanz,
Jan Thorbecke Verlag, 1960. 330 S., 81 III., 6 Kart. DM 21.50.
Zur 600-Jahrfeier der ehemals freien badischen Reichsstadt Gengenbach

im Herbst 1960 ist das vorliegende Gedenkbuch erschienen. Die zahlreichen
Mitarbeiter haben das Buch mit ihren Aufsätzen zu einer anschaulichen und
umfassenden Gesamtdarstellung der Stadtgeschiehte Gengenbachs und der
dortigen ehemaligen bedeutsamen Benediktinerabtei gestaltet.

Wesentliche Einzelheiten der alten Stadtverfassung und eine Reihe
bedeutender Bürger Gengenbachs hat A. Glatz zusammengestellt. Den
Baudenkmälern und den schönen alten Fachwerkhäusern der als «Badisches
Nizza» viel gerühmten Stadt haben sich M. Hesselbacher und H. Schilli
gewidmet, während P. Schaaf alten Volksbräuchen und dem Kreis der Gengenbacher

Sagenwelt nachgegangen ist. In weiteren instruktiven Beiträgen werden

Lage, Pflanzenwelt, Forst und abschließend die Industrie Gengenbachs
behandelt. Alle Aufsätze sind durch meisterhafte Photos und Zeichnungen
bereichert worden.

Der schon durch seinen Umfang von 100 Seiten gewichtigste Beitrag
stammt von K.-L. Hitzfeld, der die Geschichte der Abtei und der Stadt
Gengenbach bis 1803 darstellt. Es wird deutlich, daß das rivalisierende
Nebeneinander der Abtei, die schon um 725 von dem berühmten Reichenauer
Abt Pirmin gegründet worden ist, und der sich im 12. und 13. Jahrhundert
aus alten Siedlungsanfängen entwickelnden Stadt an der Kinzigtalstraße für
die kräftige Entwicklung beider Größen nur förderlich gewesen ist und
wesentlich dazu beigetragen hat, daß Gengenbach unter Karl IV. um 1360 zur
Reichsstadt erhoben wurde. Der Reichsdeputationshauptschluß vom 25.
Februar 1803 hat der Reichsunmittelbarkeit ein Ende gemacht. Im gleichen
Jahr verlor die Abtei ihren großen Besitz an das Land Baden und wurde im
Jahre 1807 aufgelöst. Anfang, Höhe und Ende einer Reichsstadt lassen sich
an Gengenbachs Geschichte exemplarisch verfolgen, wobei in vieler Hinsicht
alte Traditionen bis heute nachwirken. Zahlreiche Linien führen dabei von
der Gengenbacher Geschichte zum Elsaß, zum Bodenseeraum und zur Schweiz,
von wo die Zuwanderungen nach dem Dreißigjährigen Krieg häufig erfolgten.
In der Abtei wurden damals nacheinander zwei Thurgauer aus Wil zu Äbten
gewählt: Placidus Thalmann (1680-1696) und Augustinus Müller (1696-1726),
wobei der erste zur Reihe der bedeutendsten Äbte der Gengenbacher Abtei
gehört. In der Reformationszeit ist die Verbindung mit dem nahen Straßburg
eng, wo Bucer und Capito und der große Stettmeister Jakob Sturm ein
mustergültiges evangelisches Kirchenwesen geschaffen haben. Von dort hat
auch der damalige Münsterprediger Hedio als inoffizieller «evangelischer
Bischof des Kinzigtales» Visitationen in Gengenbach und der Ortenau
durchgeführt.

Gerade die Reformationszeit stellt einen der bedeutsamsten Abschnitte
der Gengenbacher Stadtgeschichte dar. Am neugegründeten Gymnasium
wirkte damals der als Theologe und Archäologe hervorragende Matthias Erb
(1494—1571), der seine Schulausbildung in Bern erhielt und auch 1531 Berner
Feldprediger («Berner Zwingli») gewesen ist. Viele Verbindungen gehen von
ihm in die Schweiz, besonders nach Zürich zu Leo Jud. Erb sollte später noch



148 Rezensionen

der Reformator von Reichenweier und Rappoltsweiler werden. Neben und
schon vor ihm amtierte D. theol. Lucius Kyber (t 1554), dessen beide Söhne
David und Elias in Straßburg als Botaniker und Hebraist berühmt wurden.
Außer anderen wirkte hier vor allem Thomas Lindner (Tilianus), einer der
großen Katechismusschreiber der Reformationszeit, der auch noch drei Jahre
nachhaltig in Ravensburg amtiert hat und um 1550 als Flüchtling in St. Gallen
gestorben ist. Das Interim hat 1549 das lebendige Kirchen- und Geistesleben
auch in Gengenbach jäh zusammenbrechen lassen.

Im Gedenkbuch wird aber diese Epoche der Stadtgeschichte auffällig
unvollständig behandelt. Wesentliche Arbeiten (F. Baumgarten, Wilh. v.
Fürstenberg, 1895, und H. Rocholl, Matth. Erb, 1900) sind nicht berücksichtigt
worden. Viele Einseitigkeiten erklären sich wohl daraus, daß die
«Reformationsgeschichte Gengenbachs» von Karl Bender noch nicht im Druck
erschienen ist ; sie sollte bei späteren Auflagen des Gedenkbuches berücksichtigt
werden.

Eine Zeittafel und Bibliographie runden das gediegen ausgestattete
Gedenkbuch ab, das für die Erforschung der Gengenbacher Stadtgeschichte,
aber auch für die allgemeine Reichsstadtgeschichte eine Bereicherung
darstellt1. Ernst-Wilhelm Kohls, Münster, Westfalen.

Ernst Wilhelm Kohls (Hrsg.), Der evangelische Katechismus von Gengenbach

aus dem Jahre 1545. Pädag. Forsch, des Comenius-Instituts, 14.

Heidelberg, Quelle & Meyer, 1960. 57 S. DM 4.80.

Mit dieser Veröffentlichung wird ein lange vernachlässigter Zweig der
Geschichte der praktischen Theologie neu aufgenommen, die Katechismus -

forschung. Der Autor, wissenschaftlicher Mitarbeiter des Bucer-Instituts in
Münster (Westfalen), ist einer in der Literatur angegebenen Spur
nachgegangen und hat zum ersten Mal den im katholischen Pfarrarchiv von
Gengenbach im Kinzigtal befindlichen Gengenbacher Katechismus aus der
Frühzeit der Reformation abgedruckt und kommentiert. Als Abfassungszeit
nennt der Text selbst das Jahr 1545 und als Autoren die drei damals dort
wirkenden evangelischen Geistlichen Lucius Kyber, Thomas Lindner und
Laurentius Montanus. Kohls vermutet, daß vor allem Thomas Lindner, ein
bedeutender Katechismusschreiber der Reformationszeit, als Autor in Frage
kommt. Leider ist über Lindner, auch Tilianus genannt, so gut wie nichts
bekannt. Er verließ 1546 Gengenbach und ging nach Ravensburg. Er stand
Johannes Brenz nahe, und es gelang ihm, trotz Anlehnung an Luthers Kleinen

Katechismus diesen selbständig zu verarbeiten und weiterzuentwickeln.
Lindner stellt das Credo vor den Dekalog und das Vaterunser und behält die
alte Fragstückform bei, außerdem verbindet er anders wie Luther die
einzelnen Hauptstücke durch kurze Überleitungen. Kohls vermutet mit Recht,
daß dabei vor allem pädagogische Erwägungen maßgebend waren. Zugleich
sind aber auch gegenüber Luther theologische Verschiedenheiten hervorzu-

1 Ein Druckfehler ist mir aufgefallen (Abb. 13): Der inzwischen erschienene

evangelische Gengenbacher Katechismus ist nicht 1445, sondern 1545

gedruckt worden.



Rezensionen 149

heben : der Rechtfertigungsgedanke wird durch den Gedanken der Heiligung
ergänzt, bei der Sakramentsauffassung ist ein gewisser Subjektivismus zu
merken, ebenso beim Verhältnis von Glauben und Beichte. Über Luther
hinaus behandelt der Gengenbacher Katechismus die Fragen der Gebetsund

Abendmahlsgemeinschaft und der Kirchenzucht. Es ist dem Herausgeber

zuzustimmen, wenn er meint, daß gerade von diesem Katechismus
aus eine Befruchtung der gegenwärtigen Neubesinnung über die Katechismusfrage

überhaupt ausgehen könnte. Möge seine Anregung nicht überhört
werden, daß durch diese Veröffentlichung die Katechismusforschung im
ganzen und die Erforschung jenes fast unbekannten Thomas Lindner
angeregt werde Heinz-Horst Schrey, Berlin.

Kabl Kupisch, Quellen zur Geschichte des deutschen Protestantismus 1871 bis
1945. — Quellensammlung zur Kulturgeschichte, 14. Göttingen,
Musterschmidt-Verlag, 1960. 310 S.

Für jede verantwortliche Besinnung auf die Aufgaben und Probleme der
Gegenwart ist es von größter Wichtigkeit, daß wir Klarheit gewinnen über
die jüngste Vergangenheit. Darum ist es nicht nur für die Erforschimg und
Erhellung der neuesten Kirchengeschichte, sondern auch für die Prüfung
und Klärung der heutigen kirchlichen Lage ganz außerordentlich zu
begrüßen, daß nun - wenigstens für das Gebiet des deutschen Protestantismus -
eine gute Quellensammlung vorliegt. Der mit der evangelischen Kirche und
Theologie gut vertraute und innerlich verbundene Historiker Prof. Dr. Karl
Kupisch hat sie herausgegeben.

Die Sammlung umfaßt Dokumente aus dem Zeitraum zwischen der
Reichsgründung 1871 und dem Ende des Zweiten Weltkrieges. Sie setzt ein
mit den Ansätzen zu einer neuen Kirchenverfassimg in Preußen und den
Programmen der kirehenpolitischen Richtungszusammenschlüsse (Protestantenverein,

Positive Union, Mittelpartei, «Freunde der Christlichen Welt»).
Eine Reihe von gut ausgewählten Dokumenten beleuchtet Aufbruch und
Wesen der christlich-sozialen Bewegung (Wichern, Stoecker, Naumann) und
das so bezeichnende Schwanken der kirchlichen Behörden, das alle
Wendungen der kaiserlichen Sozial- und Sozialistenpolitik getreulich mitmachte.
Ein neuer Abschnitt zeigt den aus angelsächsischen Impulsen hervorgegangenen

neuen Typus evangelischer Jugendarbeit: die Anfänge der
Mittelschüler-Bibelkreise, der CVJM und CSV in Deutschland. Dann wird die
theologische Entwicklung im wilhelminischen Zeitalter mit einer Reihe von
Äußerungen ihrer markantesten Vertreter (Ritsehl, Harnack, Troeltsch, La-
garde, Overbeck, Kahler, Schlatter) illustriert. Auch die für die innerkirchlichen

Auseinandersetzungen dieser Zeit so typischen «Fälle» Schrempf und
Jatho kommen zur dokumentarischen Darstellung.

Wie tief der Einschnitt ist, den der Zusammenbruch des kaiserlichen
Deutschland 1918 für den deutschen Protestantismus bedeutet hat, zeigen
mit erschütternder Deutlichkeit die Verlautbarungen verantwortlicher
Kirchenführer zu Kriegsende und innenpolitischem Umbruch. Mißtrauen und
unverhohlene Ablehnung gegenüber der Weimarer Republik und wehmütiger
Rückblick auf die gute, alte, monarchische Zeit brechen immer wieder hervor.



150 Rezensionen

Die Berichte von Adolf Deißmann über Stockholm 1925 und von Otto Di-
beliu8 über Lausanne 1927 markieren den Beginn der deutschen Mitarbeit
in der ökumenischen Bewegimg. Die grundsätzliche Besinnung auf Wesen
und Aufgabe der Mission ist vertreten durch Gedanken von Gustav Warneck
(1892) und Siegfried Knak (1931). Gewicht und Bedeutung der theologischen
Neubesinnung nach dem ersten Weltkrieg werden gut charakterisiert durch
markante Äußerungen ihrer wichtigsten Vertreter: Karl Holl (aus dem Vortrag

«Was verstand Luther unter Religion ?»), Karl Barth (aus dem «Römerbrief»

1922), Friedrich Gogarten, Rudolf Bultmann (aus dem Jesus-Buch),
Paul Tillich («Religiöse Verwirklichung im Sozialen») und Karl Heim.
Entsprechend ihrer grundlegenden Bedeutung für alle späteren Diskussionen
über Kirchenrecht und Kirchenbegriff werden wichtige Abschnitte aus
Rudolf Sohms berühmtem Buch («Kirchenrecht», 1892) abgedruckt und mit
der Begründung evangelischen Kirchenrechts hei Günther Holstein (1928)
konfrontiert. Eine weitere bedeutsame Konfrontation ergibt sich in zwei
weiteren Dokumenten: die Proklamation des «Jahrhunderts der Kirche» durch
Otto Dibelius (1928), und dann Karl Barths ingrimmig-scharfe Kritik aller
selbstbewußten Kirchlichkeit («Quousque tandem...?», in «Zwischen den
Zeiten», 1930). Hinter den Ausführungen von Günther Dehn über «Kirche
und Völkerversöhnung» (1928) zeigt sich schon das Wetterleuchten des
heraufbrechenden nationalistischen Ungewitters - der «Fall Dehn» wird im
Rückblick zum Vorspiel des großen Kirchenstreits der Hitler-Zeit. Es ist gut,
daß auch das entschiedene Eintreten von Otto Dibelius für Dienstverweigerer
aus Gewissensgründen dokumentarisch festgehalten ist. Einen breiten Raum
nehmen zum Schluß selbstverständlich die Dokumente zum Kirchenkampf
im Dritten Reich ein.

Was die Auswahl der Dokumente anbetrifft, hätte man wohl, wie dies bei
solchen Sammelbänden immer der Fall ist, hier und dort seine Fragen und
Wünsche anzumelden. So vermißt man in unserer Sammlung etwa die
Stimme Christoph Blumhardts und diejenige Albert Schweitzers, die doch
wohl beide an ihrem Ort das Gesicht und die Entwicklung des deutschen
Protestantismus im dargestellten Zeitraum mitgeprägt haben. Im ganzen
aber darf das Buch mit Freude und Dank an den Herausgeber allen empfohlen

werden, die sich über die spannungs- imd entscheidungsreiche Geschichte
der evangelischen Christenheit im Deutschland Bismarcks, Wilhelms II.,
der Weimarer Republik und Adolf Hitlers zuverlässig orientieren möchten.

Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.

A. J. Appasamy, Sundar Singh, ein indischer Zeuge des lebendigen Christus.
Aus dem Englischen übertragen von Greta Barth und Ida Frohnmeyer.
Basel, Friedrich Reinhardt AG., 1960. 309 S.

Der ehemalige südindische Bischof Appasamy zeichnet mit Liebe und
Genauigkeit die Gestalt dieses einmaligen christlichen Inders, der im Jahre
1922 die damals religiös Angeregten unter den Schweizern zu beunruhigen
und zu begeistern wußte. Wir fragen heute nicht so sehr danach, wer Sundar
Singh gewesen ist — wer könnte das je begreiflich erklären - als vielmehr,
was er der Christenheit, die in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in



Rezensionen 151

einer rapid sich verändernden Welt einen neuen Tiefgang sucht, zu sagen hat.
Ich sehe die Bedeutung dieses Mannes für die Kirche von heute in vier Punkten:

1. Sundar Singh war ein Mann der Meditation, der Vision und der Ekstase.
Auch wenn wir ihm hier nicht in allem zu folgen vermögen und als
Westeuropäer auch gar nicht die Möglichkeit zur Nachahmimg hätten, so scheint
mir der indische Sadhu mit der nach innen gewendeten Seele einer an ihrem
übertriebenen Aktivismus leidenden Christenheit Wesentliches sagen zu können.

«Der tiefgehendste Fehler der europäischen Christenheit ist der Mangel
an Gebet» (S. 223). Aus diesem Gebetsmangel folgt als Tarnungsmanöver
die tägliche Routine. Ihr verfiel Sundar Singh nicht, entsprangen doch die
stets neu vorbereiteten Ansprachen dem täglichen Umgang mit Gott. Der
Satz «Christ sein bedeutet nicht Bekenntnis ablegen, sondern ergriffensein»,
der für jeden mit einem Antipietistenkomplex Behafteten ein Greuel ist,
will nicht ein unklares, emotionell geladenes Zeugnis gutheißen, wohl aber
die Wahrheit unterstreichen, daß der Tatsachenzeuge nicht einfach von
Dingen oder Ereignissen erzählen kann, die ihn nichts angehen, sondern als

Mitgenommener und Gepackter sich zum Wort zu melden hat. Wenn wir
auch die uns fremde Welt indischer Innerlichkeit und seelischen Tiefgangs
nicht zu einem Born strömender Gnaden machen können und die problematische

Beschäftigung mit dem Jenseits uns nicht das dringlichste Anliegen
zu sein scheint, so lehrt uns das einzigartige Wanderleben dieses indischen
Wanderpredigers doch, daß gerade auch die Innenwelten für den Herrn des

Evangeliums kein Hindernis sein müssen, sich selber und mit sich eine Fülle
geistlicher Wirklichkeiten seinem Knecht offenbar zu machen.

2. Sundar Singh taufte keinen, der Christ werden wollte, sondern wies
ihn an eine bestehende Denomination. Wie wenn er das Werden der
südindischen Kirche vorausgeahnt hätte, so war er frei von jeder Denomination,
aber auch frei für jede Denomination. Er empfing Gottes Wort aus den Hüllen,

in denen es eingewickelt war. Die Sakramente anerkannte er «als Mittel
großen Segens um des Gehorsams willen vor dem Herrn» (S. 173). So war er
alles andere als ein «kirchlicher» Mann und wußte doch gerade so jede Kirche
an ihrem Ort und in ihrem Wert zu schätzen.

3. Obwohl die indische Gestalt seines christlichen Glaubens hätte erwarten
lassen können, daß er mit vielen seiner Landsleute die westlichen Missionen
ablehnte, wußte er von ihnen ein geradezu prophetisches Wort zu sagen:
«Dennoch, Gott hat seine Zeugen im Westen wie überall in der Welt. Junge
Inder sagen oft, sie wollen keine Missionare aus solchen Ländern, aber das
ist unrichtig. Der Sadhu denkt, daß die Missionare aus dem Westen, die nach
Indien kommen, die Kirchen ihrer Heimat lebendig erhalten, und wenn der
Westen keine Missionare aussenden würde, wären die Kirchen bald so tot wie
das Tote Meer» (S. 197). Für Sundar Singh gehört zur Fremdheit des
Evangeliums in dieser Welt auch das Ereignis des andersartigen fremden Boten,
auf den alle in allen Ländern zu hören haben. Für uns Westeuropäer heißt
das, daß wir die Stimmen der wachen Vertreter der jungen Kirchen zu hören
und die embryonalen Lebensäußerungen ihrer eigenen Theologie mit lebendigem

Interesse aufzunehmen haben.



152 Rezensionen

4. War Sundar Singh ursprünglich der Meinung, mit der Bibel und dem
Buch der Natur auskommen zu können, so sah er sich doch in den späteren
Jahren seines kurzen Christenlebens - er ist im Alter von 40 Jahren im Tibet
ums Leben gekommen — veranlaßt, u. a. auch die Philosophie des Westens
kennen zu lernen. Die indische Mystik hinderte ihn nicht daran, sich der
Welt auch in ihren denkerischen Leistungen zu erschließen. So verband er
die intuitive Erkenntnis mit dem rationalen Interesse an den Gedanken fremder

Mitmenschen. Jenseits der falschen Alternative zwischen Intuition und
Intellekt scheint Sundar Singh seine geistige Heimat gehabt zu haben.

Werner Bieder, Basel.

Thomas Langan, The Meaning of Heidegger. A Critical Study of an
Existentialist Phenomenology. New York, Columbia University Press, 1959.
IX + 247 S. $ 4.50.

Der Verfasser, Instructor of Philosophy an der Universität von St. Louis,
beklagt sich darüber, daß heute im angelsächsischen Bereich immer noch
Philosophie (und vor allem Philosophie-Geschichte) getrieben würde, ohne
daß man sich der Mühe unterziehe, auf jene Probleme einzugehen, die
Heideggers Lebenswerk aufgeworfen hat (S. 237). Langan verspricht
allerdings im Titel des Buches mehr, als er dann tatsächlich bietet.

Die ersten sieben Kapitel bringen fast nur ausführliche Referate über
Heideggers Hauptwerke von «Sein und Zeit» bis «Vom Wesen der Wahrheit»,

während sich die nächsten fünf der Frage nach einer Überwindung
der klassischen Metaphysik zuwenden und Heideggers «Philosophie der
Philosophiegeschichte» vortragen. Erst im 13. Kapitel kommt der Autor zu
seiner eigentlichen Aufgabe, der kritischen Auseinandersetzung mit dem
Denk-Werk des Freiburgers. Hier tauchen dann auch verschiedene
Fragezeichen auf, die eine aufmerksame Beachtung verdienen. Langan vermißt
bei Heidegger mit Recht eine präzise Umschreibung seines Begriffes «das
Seiende», der zwar viel verwendet werde, aber nirgends genau definiert sei.
Der Vorwurf, bei Heidegger fehlten alle entscheidenden Kategorien des Mit-
Seins (die z. B. bei Gabriel Marcel eine so große Rolle spielen), ist ebenso
berechtigt wie der Hinweis auf die inhaltliche Unbestimmtheit vieler im Spätwerk

auftretender Vokabeln (das Heilige, die Gunst des Seins etc.). Sehr

wichtig und treffend erscheint uns der Hinweis auf die Tatsache, daß Heidegger

bei der Darstellung des geschichtlichen Prozesses der für das Abendland
schicksalhaften « Seinsvergessenheit» jene Größen unerwähnt läßt, die mehr
als viele Philosophien das Denken zumindest des Mittelalters geprägt und
bestimmt haben: Christus und das Christentum (S. 232f.). Langan kommt
abschließend zu dem Ergebnis, daß Heidegger die von ihm als Fehlentwicklung

gedeutete abendländische Metaphysik nicht überwunden habe,
sondern selbst das Endstadium des metaphysischen Zeitalters markiere.

Die Studie bringt — neben einzelnen beachtenswerten Gedanken und
weiterführenden Deutungsansätzen - keine wesentlich und entscheidend neuen
Gesichtspunkte der Heidegger-Interpretation. Für angelsächsische Verhältnisse

mag sie als Einführungshilfe mehr kompendienhafter als systematischer
Art brauchbar sein. Die für eine Rezension gebotene Kürze läßt leider keinen



Rezensionen 153

Raum für die Erwähnung einer ungewöhnlich großen Anzahl von Fehlern
im englischen Text und in den manchmal bis zur Unkenntlichkeit entstellten
deutschen Zitaten. Gotthold Müller, Tübingen.

Otto Schnübbe, Der Existenzbegriff in der Theologie Rudolf Bültmanns. Ein
Beitrag zur Interpretation der theologischen Systematik Bultmanns.
Forschungen zur Systematischen Theologie und Religionsphilosophie, 4.

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1959. 140 S.

Diese schöne Arbeit ist eine verkürzte und teilweise veränderte Wiedergabe

einer der Theologischen Fakultät der Universität Erlangen 1955
vorgelegten Dissertation. Der Verfasser hat sich folgende Aufgaben gestellt:
1. aus der theologischen Fragestellung des jungen Bultmann die

theologischen Motive deutlich zu machen, die zur Übernahme von Heideggers
Existenzbegriff führten; 2. die philosophischen Wurzeln dieses Begriffs
darzulegen; 3. die damit gegebene theologische Problematik aufzuzeigen, um
von hier aus Bultmanns Verwendung des Existenzbegriffes im einzelnen zu
untersuchen und zugleich nach der Bedeutung desselben für andere Motive
seiner Theologie zu fragen (S. 10).

1. Nach Schnübbe hat Bultmann den entscheidenden Anstoß vom jungen
Barth erhalten. Die so übernommenen Gedanken sind: 1. Kampf gegen
Historismus und Psychologismus ; 2. dialektische Entgegensetzung von Gott
und Welt; 3. Verneinung der Welt im Sinne der Erfahrung des göttlichen
Gerichtes; 4. im radikalen Nein Gottes zum Menschen ist Gottes Ja schon
enthalten; 5. Unterscheidung zwischen Unanschaulichem und Anschaulichem;

6. Glaube als Schöpfung Gottes, als Sprung ins Leere und als Para-
doxie (S. 11-13). Bultmann übt jedoch an Barth in vier Punkten Kritik,
von welchen die drei ersten auf W. Herrmann zurückgehen: 1. in bezug auf
den Glauben als Bewußtseinsinhalt (fehlt bei Barth), 2. in der Frage der
Aneignung des Glaubens, 3. in der Bewertung des geistigen Lebens und der
Kultur, 4. in der Frage der Christologie (S. 13f.). Die Übernahme des

Existenzbegriffes durch Bultmann ist so nach der Meinung des Verfassers im
Denken Herrmanns vorbereitet (S. 15), und seine Verwendung dient der
begrifflichen Klärung und Festigung Herrmannscher Theologumena, «vondenen
her der Weg über Barth hinaus gefunden wird» (S. 18). Zwei Motive der
Herrmannschen Theologie wurden dabei aufgegeben: 1. daß Gnade erlebt
werde auf Grund der Anschauimg des inneren Lebens Jesu, und 2. daß der
am Sittengesetz Verzweifelte auf die Botschaft der Vergebung vorbereitet
sei (S. 23).

2. Der Existenzbegriff ermöglicht nun einerseits ein Festhalten und
Vertiefen von Erkenntnissen Herrmanns, andererseits gibt er die Möglichkeit,
einen Weg zu finden, der nicht nur über Barth, sondern auch über Herrmann
hinausgeht (S. 23). Mit Hilfe des Existenzbegriffes kann Bultmann nicht nur
den Riß schließen, der im Auseinanderfallen einer «subjektiven Möglichkeit
der Offenbarung» (Heil. Geist) und einer «objektiven Möglichkeit der Offen-



154 Rezensionen

barung» (Jesus Christus) durch die gesamte Theologie Barths geht (S. 16),
sondern auch die historisch vergangene Zeit als geschichtliche Gegenwärtigkeit

würdigen (S. 19). Da aber Heidegger Mensch und Dasein streng von der
Geschichte her interpretiert (S. 14), wird mit der Übernahme seines Existenzbegriffs

auch sein Verständnis von Welt und Geschichte übernommen (S. 24).
Die Möglichkeit einer theologischen Verwendung der ontologischen
Existenzstrukturen Heideggers hängt nach dem Verfasser vor allem davon ab, ob es

Heidegger gelungen ist, seine Strukturen von weltanschaulichen
Voraussetzungen freizuhalten. Diese Frage wird verneint. Schniibbe hält es aber für
möglich, daß Bultmann die weltanschaulichen Voraussetzungen Heideggers
im praktischen Gebrauch weithin überwunden habe (S. 35). Nach Bultmann,
der Heideggers weltanschaulichen Relativismus nicht teilt, gibt es nur ein
«richtiges» ontisches Daseinsverständnis, nämlich den christlichen Glauben
(S. 37). Der Verfasser sagt, wenn dies so ist, dann müssen die ontologischen
Strukturen des Daseins ausschließlich vom christlichen Glauben her
entworfen werden (S. 37). Nach seiner Meinung hat Bultmann auf diese Frage
keine befriedigende theoretische, wohl aber eine praktische Antwort
gefunden : Bultmann interpretiert ontisch das menschliche Dasein von Gott her
(S. 37) und gibt so Heideggers Strukturen «ihr ursprünglich christliches
Gesicht zurück» (S. 42). Mit der Übernahme der ontologischen Strukturen
Heideggers sei die exegetisch-theologische Fragestellung Bultmanns freilich
von vornherein festgelegt: es geht bei Bultmann stets um die anthropologische

Frage (S. 40).
3. Dann untersucht Schnübbe die Funktion des Existenzbegriffes im

Verhältnis zu Bultmanns Gottesbegriff, zu seinem Begriff der natürlichen
Offenbarung, seiner Christologie, Anthropologie, Hamartiologie, Pneumatologie
und Entmythologisierung. Die Konsequenz der Übernahme des Heidegger-
schen Existenzbegriffes ist nach dem Verfasser, daß alle theologischen
Aussagen aus der Dimension des objektivierenden Denkens herausgenommen
und in die Dimension eines existenzbezogenen Denkens hineingestellt wurden
(S. 43). Der christliche Gottesbegriff fordert ein existenzbezogenes Denken,
und mit dem Existenzbegriff ist gerade ein solches gegeben. Nach Bultmann
fassen wir die Existenz nur, wenn wir Gott erfassen. Die Erfassung Gottes
und der Existenz fallen also zusammen. Darum heißt von Gott reden für
Bultmann zugleich von der eigenen Existenz reden (S. 48). Die entscheidende
Schranke Bultmanns liegt nach dem Verfasser in der Übernahme der Herr-
mannschen Theologumena: «Der Glaube löst meine Existenzproblematik»
(S. 58). Hierdurch wird bei Bultmann die scharfe Existenzbezogenheit aller
Aussagen über Gott bezeugt (S. 57). Glaube kann nur soweit angeeignet werden,

als er in die Problematik der Existenz hineinspricht. Alle anderen
Aussagen sind für Bultmann Mythus. Darin findet der Verfasser eine der
entscheidendsten Intentionen für Bultmanns Entmythologisierung (S. 58).
Bultmanns Existenzbegriff ist nach dem Verfasser schon 1925 in voller
Ausprägung vorhanden, freilich fehlt noch die existentiale Fragestellung in der
Begriffiichkeit von «Sein und Zeit» (1927). «Nicht Heideggers Ontologie
führt zu theologischen Beschränkungen, sondern vorher vorhandene
theologische Beschränkungen führen zu Heideggers Ontologie» (S. 58). Bezüglich



Rezensionen 155

der natürlichen Offenbarung sieht der Verfasser den Unterschied zu Barth
darin, daß Bultmann die menschliche Frage nach der Offenbarung ernst
nimmt (was Barth nicht tut), und daß Bultmann (im Unterschied zu Barth)
über eine Schöpfungsoffenbarung spricht, die für ihn freilich eine verlorene
Möglichkeit ist (S. 65). Nach dem Verfasser entwickelt Bultmann eine Lehre
von der Schöpfungsoffenbarung «gerade nur so weit, wie die Übernahme
der ontologischen Strukturen Heideggers es unbedingt fordert. Er geht keinen

Schritt weiter» (S. 66). Der Verfasser ist aber der Meinung, daß Bultmann
trotz allen Bestrebens einer anthropologischen Verengung der Theologie nicht
entgangen ist (S. 51) und daß die Oottes- und Christusaussagen bei ihm zum
Teil verkürzt werden, «weil sie sich eben doch nicht ganz als unmittelbare
Antwort auf aktuale Existenzfragen verstehen lassen» (S. 53). Auch die
biblische Bestimmung des Menschen wird hier nicht voll gesehen, da
Bultmann nur die Forderung des ersten Gebotes, nicht aber seine Gnade
vernimmt. «Die von Gott mit der Gottesebenbildlichkeit intendierte Liebes-
gemeinschaft mit dem Geschöpf kommt bei Bultmann zu kurz» (S. 89). Auch
die Auferstehungsexistenz darf nicht in der Weise entmaterialisiert werden,
wie Bultmann es tut (S. 90). An diesem Punkt tritt nach dem Verfasser zum
erstenmal die primäre Abhängigkeit von Heidegger hervor (S. 91). In der
Beschränkung der christlichen Hoffnung auf die Existenz sieht der Verfasser
einen geheimen Rationalismus (S. 124). Bei aller Würdigung der Bultmann-
schen Entmythologisierung meint er, daß die entscheidende Schranke dieses

Programms in Bultmanns dialektischem Jenseitsbegriff liegt, der in
Anlehnung an den jungen Barth konzipiert ist (S. 128).

Der Verfasser gibt in seinem Buche eine gute Darstellung und eine
kritische Würdigung von Bultmanns Existenzbegriff. Seine Auseinandersetzung
mit Bultmann ist ein sehr bedeutender Beitrag zur Klärung des Problems.
Schnübbe gibt auch gute Einzelkritik. Jedoch befriedigt das Gesamtbild
nicht völlig. Die Konzentrierung auf Bultmanns Existenzbegriff ist die Stärke,
aber auch die Schwäche des Unternehmens. Es wäre nämlich nicht nur zu
fragen, welche Bedeutung dem Existenzbegriff innerhalb Bultmanns
Konzeption zukommt (S. 10), sondern auch und vorerst nach dem theologisch
legitimen Platz eines Existenzbegriffes innerhalb der evangelischen Theologie
überhaupt. Nur so hätte der Verfasser die theologische Perspektive bekommen

können, um Kerygma und Existenz im rechten Verhältnis zu sehen. Es
folgt aus einer bestimmten Affinität des Verfassers mit Bultmann bezüglich
der natürlichen Offenbarung, daß er nicht spürt, wie Bultmanns natürliches
Vorverständnis und damit auch das Aufpfropfen der Existenzproblematik
nur möglich geworden ist auf Kosten des Alten Testaments. Hier - am
entscheidenden Punkt - hat der Verfasser an Bultmann gar kein Wort der Kritik,
weil gerade auch er selbst (wie Herrmann und Bultmann) ohne prinzipielle
Einbeziehung der alttestamentlichen Bundesgeschichte theologisiert. Das
ist die Schranke seines im übrigen scharfsinnigen Buches.

Attila Szekeres, Brüssel.



156 Rezensionen

Dietrich Bonhoeffer, Oesammelte Schriften, hrsg. von Eberhard Bethge, 3.

Theologie - Gemeinde. Vorlesungen, Briefe, Gespräche 1927-1944.
München, Chr. Kaiser Verlag, 1960. 571 S. Fr. 25.30.

Auch der dritte Band von Bonhoeffers Gesammelten Schriften liegt nun
vor1. Die besondere Struktur dieser Ausgabe bringt es mit sich, daß wir,
wenn wir die innere Entwicklung Bonhoeffers überblicken wollen, immer die
verschiedenen Bände (sowie seine früher erschienenen, bekannten Bücher)
nebeneinanderhalten und chronologisch vergleichen müssen. Immer neues
Material wird so zusammengetragen, um Bonhoeffer in den verschiedenen
Stadien seines Lebensweges klarer sehen und verstehen und die Intentionen
seines Denkens erforschen zu können. Bethge setzt in seinem knappen, aber
Wesentliches enthaltenden Vorwort einige Akzente, die Wichtiges aus dem
gerade in diesem Band sehr vielfältigen Stoff hervorheben und betonen. So

sieht er, m. E. mit Recht, eine immer wieder zum Vorschein kommende
Grundlinie Bonhoeffer'schen Denkens in der Betonung der «Treue zur Erde».
Denn das Bild vom Riesen Antäus, der seine Kraft verliert, wenn er seine
Füße nicht mehr auf dem Erdboden hat, taucht schon in einem frühen Vortrag

in Barcelona 1929 auf und kehrt wieder in dem 1943 im Tegeler
Gefängnis entworfenen Dramenfragment, wo Bonhoeffers Gedanken um die
rechte Ethik der irdischen Verantwortung kreisen. Es zeigt sich, wie die aus
den G efängnisbriefen bekannten und vieldiskutierten Reflexionen Bonhoeffers
über die Weltliehkeit und Diesseitigkeit christlichen Glaubens und christlicher

Existenz Anliegen zum Ausdruck bringen, die ihm zeitlebens wichtig
gewesen sind. Sie dürfen aber nicht losgelöst werden von der christologischen
Konzentration seiner ganzen theologischen Arbeit. Das wird in diesem Band
besonders deutlich.

Viele kleinere Arbeiten werden hier zum ersten Mal zugänglich gemacht.
Da sind Briefe Bonhoeffers an seine Berliner Lehrer Harnack und Seeberg.
Da sind eine ganze Reihe von Vorträgen im Union Theological Seminary,
wo Bonhoeffer seinen amerikanischen Kommilitonen klar und streng die
Theologie Karl Barths vorführte. Da sind Thesen, Rezensionen, Vorträge des

jungen Berliner Dozenten. Besonders wertvoll ist die von Bethge in
mühsamer Arbeit erstellte Rekonstruktion der Christologie-Vorlesung von 1933.
Bonhoeffer hat es hier unternommen, die ganze Christologie von der Realität
des Christus praesens her zu entwerfen. Es folgen Dokumente von
Bonhoeffers Gemeindetätigkeit, darunter zwei Katechismusentwürfe. Arbeiten
aus der Zeit, da Bonhoeffer das Predigerseminar der Bekennenden Kirche
in Finkenwalde leitete, bilden wertvolle Ergänzungen zu dem, was in Band 2

schon veröffentlicht ist. Den Abschluß bilden Vorarbeiten zur «Ethik» und
Fragmente eines Romans und eines Dramas aus der Gefängniszeit, die mit
den seit Jahren bekannten Briefen und Tagebüchern zusammengehören.

Es kann einem gerade an der Lektüre dieses Bandes etwas aufgehen von
der Schönheit und Verantwortung theologischer Arbeit. Bonhoeffers Weg
von «Sanctorum Communio» über die «Nachfolge» bis zu den Äußerungen

1 Besprechungen der früheren Bände in Theol. Zeitschr. 15 (1959),
S. 74f. 388f.



Rezensionen 157

seiner letzten Zeit («Widerstand und Ergebung») wird in mancher Beziehung
erhellt. Man freut sich auf den angekündigten letzten Band der Gesammelten
Schriften (der Auslegungen und Predigten enthalten soll) und auf die von
dem Herausgeber Eberhard Bethge in Angriff genommene Bonhoeffer-
Biographie. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.

Notizen nnd Glossen

Zeitschriftenschatj

Schweiz. The Ecumenical Review 13, 2 (1961) : E. Schlink, Worship in the
Light of Protestant Theology (141-152); Th. C. Oden, Is the Demand of God
ambiguous? An American-European Dialogue (153-171); H.-H. Schrey,
Restoration and Revolution and the Unity of the Church (172-179); N. A.
Nissiotis, The Ecclesiological Significance of Inter-Church Diakonia (191—

202); H. H. Wolf, Towards an Ecumenical Theology (215-227). Kirchenblatt
für die reformierte Schweiz 117, 2 (1961) : W. Vischer, Die rechte Methode für
die Exegese der Bibel, II (18-23). Reformatio 10, 1 (1961): F. Raaflaub,
Kirche Christi im Aufbruch Afrikas (3-18) ; E. Hubacher, Südafrikas
Rassenproblem (18-28). 2: G. W. Locher, Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit

(67-80); K. Würzburger, Der Arzt und das anvertraute Leben (91-
112). Verbum Caro 57 (1961): M. Thurian, L'unité visible des chrétiens
(3-48); M. Thrian, La tradition (49-98).

Belgien. Nouvelle revue théologique 83, 1 (1961): R. Carpentier, Le primat
de l'amour dans la vie morale (3—24); J. Levie, Le message de Jésus dans
la pensée des apôtres (25—49). 2 : C. Dumont, La prédication du péché originel
(113-134); L. Denis, Catéchèse missionnaire (159-173).

Deutschland. Archiv für Reformationsgeschichte 51, 2 (1960): C. L.
Manschreck, Melanchthon and Prayer (145-158); W. Maurer, Studien über Me-
lanchthons Anteil an der Entstehung der Confessio Augustana (158-207);
R. Stupperich, Melanchthons Anteil an der Reformation in Pommern (208-
222); G. Müller, Philipp Melanchthon und die Studienordnung für die
hessischen Stipendiaten (223-242). Biblische Zeitschrift 5, 1 (1961): J. Schreiner,
Führung, Thema der Heilsgeschichte im Alten Testament (2-18); O. Loretz,
Herkunft und Sinn der Jona-Erzählung (18-29); H. Wohlstein, Zu den
altisraelitischen Vorstellungen von Toten- und Ahnengeistern (30-38); J. Gnil-
ka, Das Gemeinschaftsmahl der Essener (39-55); F. Mußner, Die johannei-
schen Parakletsprüche und die apostolische Tradition (56-70); H. Zimmermann,

Die Sammelberichte der Apostelgeschichte (71-82). Evangelische
Theologie 21, 1 (1961): F. Delekat, Tod, Auferstehung, ewiges Leben (1-15);
G. Eichholz, Der ökumenische und missionarische Horizont der Kirche (15-


	Rezensionen

