Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 17 (1961)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Biblical Studies in memory of H. C. Alleman. (Gettysburg Theological Studies.)
Locust Valley, N. Y., J. J. Augustin, 1960. VIII + 224 S. § 6.00.

Eine einleitende Wirdigung der Person und des Werkes Herbert Christian
Allemans (gest. 1953) und eine Bibliographie zeigen einen Mann, der mit
seiner wissenschaftlichen Arbeit der Kirche zu dienen versucht hat. So hat er
mehrfach zu aktuellen Problemen Stellung bezogen (Fursorge fiir Waisen,
Sonntagsschule, Theologennachwuchs, kirchliche Kunst, Psychologie usw.).
In echt amerikanischer Weite wird die Beziehung zwischen dem Auftrag der
Kirche und ihrer Stellung in der Welt hergestellt. Das wird auch deutlich in
Allemans eigenem Beitrag zur Gedenkschrift: einer Reihe von Andachten
zu einzelnen Psalmen (1945 und 1947 unter dem Titel «Light for today» er-
schienen). Dabei geht der Verfasser nicht immer auf den Inhalt ein, sondern
begniigt sich oft mit ein paar Notizen, die die Meditation lenken sollen (zu
Ps. 2 die Bemerkung: read it!; ein Hinweis auf seine Verwendung in Apg. 4;
ein Lutherzitat); an andern Stellen zeigt Alleman den historischen Hinter-
grund und den «Sitz im Leben» des betreffenden Psalms (z. B. Ps. 110:
orientalischer Hofstil; der Konig als Prophet und Priester; das Priesteramt
Jesu). Meistens schliefit die « Erkldarung» mit einem kurzen Gebet. Man spurt
diesen Andachten an, dal} sie die Briicke von der lehrenden und hoérenden
Kirche zur betenden Gemeinde schlagen wollen. Es geschieht nicht in billiger
Verkiirzung, die in der wissenschaftlichen Arbeit eine unmittelbare Frucht
fiir die praktische « Anwendung» sehen will. Wenn die Linie fiur unser Emp-
finden gelegentlich zu rasch und zu direkt auf die «Erfiillung» in Christus
hinzielt, dann mag das mit dem abrupten Stil dieser Meditationen zusammen-
hingen.

Mit einem scharfsinnigen Beitrag in deutscher Sprache — man mdéchte
ihm eine bessere Verbreitung wiinschen, als es von dieser entlegenen Stelle
aus moglich ist — wiirdigt Johannes Hempel das Andenken Allemans. Es
handelt sich indirekt um eine Auseinandersetzung mit Noths Geschichte
Israels (der auch das demnéchst in deutscher Sprache erscheinende Werk
von Bright, Early Israel in recent history writing, dient). Das Problem mel-
det sich im Titel: Faktizitéat der Geschichte im biblischen Denken. Die Frage
nach der «realen Geschichtlichkeit der erzéhlten Fakten» beherrscht den Bei-
trag Hempels. Er nimmt Stellung zu dem «in Deutschland beliebten Nihilis-
mus, der z. B. fur Moses neben blassen Moglichkeiten als das ‘Konkreteste...
vielleicht doch die Uberlieferung® von seinem Grabe nennt (Noth), das be-
kanntlich unbekannt war». Geht das biblische Kerygma im Alten (und im
Neuen) Testament auf facta oder auf dicta zuriick ? Hempel sucht die Ant-
wort in der Richtung auf die facta, indem er folgende tragende Momente der
Berichte konstatiert: a) das Moment der Rivalitat (Kain-Abel, David-Joab,
Juda-Israel, der Kampf verschiedener Heiligtiimer, geistliches und weltliches
Oberhaupt der nachexilischen Gemeinde usw.), in welcher Jahve oberster
Schiedsmann ist; b) das Moment des Versagens (jahwistische Paradies-
geschichte, Patriarchen, Jeremia usw.), das als Faktum zum religiésen Pro-



Rezensionen 129

blem wird und auf das «menschliche Urversagen», den Ungehorsam zuriick-
weist; ¢) das Moment der Wende, der Umkehrung (Naturordnung mit ihrem
gesetzmiBigen Ablauf, verschiedene Bundesschliisse, Kultformeln wie Dt 26
usw.) — Fakten der Wende im Leben des Einzelnen und der Nation, die die
Hoffnung auf die letzte grole Wende ndhren. Zusammenfassend stellt Hem-
pel fest: «Ein Faktum dictum, dessen Faktizitéit, dessen Geltung als factum
factum fiir Tradition und Glauben feststand, ist die Grundlage, von der aus
allein die andern Facta und ihre Einzelausmalung, von der aus auch die
Formung der Fienda begreifbar ist. Das Denken des A.T.s wie des N. T.s ist
faktizistisches Denken, entscheidend auch dort, wo es religéses Denken ist...
Fakten zwingen zur Entscheidung, auch das Faktum Jesus von Nazareth.
Fakten kann man lehren, bekennen oder auch leugnen...» Wer sich mit Ge-
schichte und Theologie des A. T.s befaf3t, wird diesen Aufsatz Hempels als
wesentlichen Diskussionsbeitrag dankbar entgegennehmen.

Die iibrigen sieben Beitridge in englischer Sprache beziehen sich mit einer
Ausnahme (R.T. Stamm, Akta und Johannes) auf Probleme des A.T.s:
Mendenhall, Individuelle und politische Gemeinschaft; Gehman, Natur-
gesetz; Creager, Gnade Gottes bei Dtjs; Flack, Gnade im biblischen Denken;
Fritsch, Gottesbegriff in der LXX des Jesaja; Myers, Bedeutung des Kultus.
Damit sind Fragestellungen aufgerissen, die nicht nur fiir amerikanische Le-
ser aktuell sind, sondern auch in der Forschung der alten Welt ihren Nieder-
schlag finden durften. Otto Bdchli, Suhr, Kt. Aargau.

MarTIN NoTH, Gesammelte Studien zum Alten Testament — Theologische Bii-
cherei, 6. 2. Aufl. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1960. 376 S.

Die zweite Auflage der in dieser Zeitschrift 1957 besprochenen Sammlung?
ist um einen Anhang mit wichtigen Beitrdgen erweitert (S.307-376). Es
sind dies zunéchst die Rektoratsrede des Verfassers tiber Amt und Berufung,
dann ein Festschriftbeitrag tiber 2. Sam. 7 und eine frither auf franzésisch
erschienene Studie liber Jerusalem 587 v. Chr. Bo Reicke, Basel.

Louis LiciEr, Péché d’Adam et péché du monde. Bible, kippur, eucharistie.
L’Ancien Testament. = Théologie. Et. publ. sous la dir. de la Fac. de
théol. S. J. de Lyon-Tourviere, 43. Paris, Aubier, 1960. 319 p. N.F. 19.80.

Un livre attachant, riche en remarques judicieuses, voire originales, &
I’écriture alerte, qui constitue la premiére partie d'une thése soutenue en
1952 & I’Université Grégorienne. Le présent ouvrage est une réflexion poussée
et parfois subtile sur le péché tel que I’Ancien Testament le comprend.

L’auteur recourt non seulement & ’exégése, mais aussi au parallélisme
des structures stylistiques, au parabolisme des thémes et méme a la liturgie;
il commence par exposer le point de vue des prophétes sur le péché. Celui-ci

1 Rezension der 1. Aufl. (1957) von B. Hartmann, Theol. Zeitschr. 13
(1957), S. 358f.

9



130 Rezensionen

est désobéissance, orgueil, plus encore méconnaissance de Dieu ou mieux
incrédulité. «L’incrédulité est done le péché que Dieu poursuit en Israél...
c’est elle... I’élément central de la défection religieuse... les désordres mo-
raux sont les premiers a trouver leur racine dans l'incrédulité» (p. 64s.).
M. Ligier insiste sur les caractéres d'universalité, de solidarité et de con-
tinuité & travers le temps et ’espace que prend le péché, selon le témoignage
prophétique. Il commente & ce propos Es. 57 et le Ps. 51, notamment le ver-
set 7 qu’il traduit ainsi: «Mais, vois, pécheur je suis né, briilé par la passion
de ma meére», celle-ci ne serait autre en définitive que la communauté
d’Israél (p. 139).

Aprés avoir remarqué que «les prophétes sont plus familiers qu’on ne
I'imagine avec les thémes de la Genése» (p. 154), I'auteur consacre I’essentiel
de son ouvrage & commenter Gen. 2-3. Il passe en revue les multiples pro-
blémes posés par ces deux chapitres et propose son exégése particuliére qui
tient cependant compte de nombreux travaux antérieurs; il écrit en particu-
lier: «L’homme est dans une condition privilégiée, la vie est & sa portée;
mais 1’arbre de la connaissance détermine & quelles conditions. Il doit done
accepter deux limites qui le caractérisent devant Dieu. Humilité de I’obéis-
sance, qui distingue le bien et le mal signifiés par la parole et refuse de franchir
cette frontiere qui spécifie ’homme. Humilité de la foi devant un avenir dont
Dieu se réserve le secret... son vouloir pécheur sera donc... de s’établir or-
gueilleusement au-dessus de toute moralité et de «sauter par-dessus le
temps» qui doit le conduire au terme des «desseins de Dieu» (p. 192).

Poussant plus loin son analyse, L. Ligier essaie d’établir que Gen. 2-3
constitue une sorte «de parabole royale» des relations entre Dieu, Israél et
son souverain. L’établissement de la royauté serait une faute du méme type
que le péché de la Genese et conduirait aux mémes résultats (p. 276); Israsl
aurait le sort d’Eve et le roi d’Ammon jouerait le réle du serpent. Ces rap-
prochements restent peu convaincants, méme si, dans son essence, ’attitude
d’Israél réclamant un roi rejoint celle d’Adam et d’Eve voulant assurer leur
sort par eux-meémes.

L’auteur termine par des remarques pertinentes sur le theme du péché
chez Job et dans 1’Ecclésiastique un ouvrage qui touche a un aspect capital
des traditions de I’Ancien Testament. Robert Martin-Achard, Genéve.

R. DE Vaux, O. P., Les institutions de I’ Ancien Testament. 2. Institutions
militaires, institutions religieuses. Paris, Les éditions du Cerf, 1960. 541 p.
N.F. 19.50.

Dans ce Tome II, qui ne le céde en rien au précédent quant & la streté de
Pinformation, & la clarté de ’exposition, & 1’élégance de la langue, I'auteur
décrit les institutions militaires et religieuses d’Israél. La lumiére qu’il pro-
jette ainsi sur I’Ancien Testament est grande. Elle montre une fois de plus
que rien de ce qui touche au milieu biblique n’est indifférent.

Par exemple, I’apostrophe d’Esaie & ceux qui mettent leur espoir dans des
chevaux et des chars de guerre (Es. 31. 1) gagne en relief si 'on sait qu’a
cette époque la royauté s’appuyait sur une charrerie nombreuse, fournie par



Rezensionen 131

I’Egypte (p. 24). Dans le chapitre sur les fortifications le P. de Vaux peut
donner toute sa mesure d’archéologue. Des illustrations auraient admirable-
ment complété ce bel exposé. Les problémes de critique biblique ne sont ni
ignorés, ni éludés par 'auteur qui en laisse deviner la complexité par des ex-
pressions pleines de saveur. Il parle de «chiffres symboliques» (p. 13). Le
tableau de ’armée de I'Exode est «le reflet idéalisé d’une époque postérieure»
(p. 11). Les prescriptions guerriéres du Deutéronome sont d’une époque ou
«les Israélites ne mettaient plus le siége devant des villes étrangéres, ils
avaient assez & faire pour défendre les leurs contre les Assyriens» (p. 43).

L’étude qui suscitera le plus d’intérét est celle des institutions religieuses,
a laquelle est consacrée la plus grande partie du livre. Les chapitres sur lo
sanctuaire sémitique, les premiers sanctuaires d’Israél, le temple de Jérusa-
lem font honneur au meilleur éléve du plus grand palestinologue connu, le
regretté P. Vincent.

Pour retracer I’évolution du culte israélite, I’archéologue doit se doubler
d’'un exégéte et, en matieére d’Ancien Testament, seule une utilisation judi-
cieuse de I'étude des genres littéraires (Gattungsforschung) peut conduire a
des résultats utiles. Dans ce domaine délicat le P. de Vaux est moins & son
aise. Je reléverai trois points seulement:

1) Alors que les Psaumes et les textes apparentés des prophétes font état
de la réponse divine transmise au fidéle, I’'oracle sacerdotal, ce qui suppose
I’existence d’un rituel ad hoc, le P. de Vaux remarque simplement qu’«on
peut expliquer en ce sens certains psaumes et des passages du second Isaie»
(p. 206), ce qui est manifestement insuffisant.

2) Concernant les prophétes cultuels, il affirme qu’«on ne peut pas prouver
qu’il y ait jamais eu des prophétes attachés au Temple de Jérusalem et for-
mant une classe particuliére de son clergé» (p. 252). L’origine des oracles
prophétiques si nombreux et qui supposent un processus cultuel devient
alors inexplicable.

3) L’auteur utilise de maniére trop restrictive 'argument ex silentio.
Ainsi, ’absence de mention explicite du Nouvel An ’'améne a dire: «L.’Ancien
Testament ignore entiérement et jusqu’a la fin une féte du Nouvel An qui
aurait été célébrée, comme il se doit, le premier jour de ’année» (p. 409). Une
telle conclusion ne résoud rien, car le probléme des Psaumes du régne de-
meure entier et ce n’est pas une solution de les rejeter & I'époque postexilique
a cause de leur dépendance du Deutéro-Esaie (p. 412), car la relation pourrait
bien étre inverse.

La préoccupation du P. de Vaux, qui est aussi un assyriologue averti, est
de présenter un culte d’Israél qui soit pur de toute compromission avec les
mythes dont se nourrissaient les religions voisines. Une telle tentative est
une gageure, la religion d’Israél se définissant comme le résultat d’un double
processus, une réaction contre le milien cananéen ambiant d’une part, une
assimilation du méme milieu d’autre part.

Une bibliographie trés compléte, des index des matiéres et des citations
bibliques font des Institutions de 1’Ancien Testament un ouvrage facile a
consulter. Il rendra & tous ceux qui s’intéressent & la Bible de précieux
services. Georges Pidoux, Mulhouse, France.



132 Rezensionen

Haxs WILDBERGER, Jahwes Higentumsvolk. Eine Studie zur Traditions-
geschichte und Theologie des Erwdhlungsgedankens. — Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und
O. Cullmann, 37. Zirich, Zwingli-Verlag, 1960. 128 S. DM 19.50.

Die Arbeit Wildbergers bildet einen wichtigen Beitrag zu der durch von
Rad begonnenen, durch Noth fortgesetzten form- und tiberlieferungs-
geschichtlichen Untersuchung des Pentateuchs. Trotz aller bisher darauf
verwandten Miihe liegen die Urspriinge vieler im Pentateuch verarbeiteter
Stoffe und Traditionen noch weithin im Dunkel. Deshalb ist es dankenswert,
wenn hier auf neuen Wegen eine Aufhellung einer wichtigen dieser Tradi-
tionen, des Erwiahlungsgedankens, versucht wird. Innerhalb der vielschich-
tigen Erwéahlungsvorstellungen wird die von der Erwahlung Israels als Ge-
samtvolk herausgegriffen (S. 7), die vor allem die bei von Rad sog. Land-
nahmetradition enthélt, aber umfassender ist (S. 33. 37). Fur die Annahme
von Rads, dal3 diese von der (Sinai-)Bundestradition grundsétzlich zu trennen
ist, wird durch die Herauslosung des Abschnittes Ex. 19, 3b—8 aus der Sinai-
perikope eine literarische Bestdtigung gefunden. Dieser Abschnitt Ex. 19,
3b-8 dient als Grundlage der traditionsgeschichtlichen Untersuchung. Die
literarische Beurteilung ergibt, daB er keiner der Hauptquellenschriften des
Pentateuchs angehort, aber auch nicht deuteronomistisch ist, sondern eine
alte Sondertradition darstellt (S. 9-14). Sein Aufbau in 5 Stufen (I. Ein-
leitungsformel, 11. Vergegenwirtigung des Heilsgeschehens, I11. Bedingung,
IV. Erwahlungszusage, V. Verpflichtung des Volkes) erweist ihn als Formular
einer kultischen Begehung (8. 14f.). Iir jede dieser Stufen wird ein Nach-
hall in der iibrigen alttestamentlichen Tradition gesucht (S. 171f.), wobei die
eigentliche Erwihlungszusage (Punkt 1V) am Schlufl noch einmal gesondert
behandelt wird (S. 74ff.). Die dadurch entstehenden Doppelungen hitten
vielleicht besser vermieden werden konnen (S. 17ff. || 74ff. usw.). Als Sitz im
Leben dieser Begehung wird das Mazzenfest vermutet (von Rad: Wochen-
fest), das vom Passahfest scharf zu trennen ist (S. 40ff.); sie ist als «ver-
gegenwirtigende Wiederholung der Heilsgeschichte» zu fassen, und zwar
speziell des Durchzugs durchs Meer (8. 56). Das fithrt auch zu einer Lokali-
sierung des Festes: im Anschluf3 an Kraus wird es in einer Durchschreitung
des Jordans gesehen, die beim Heiligtum von Gilgal endetel. Dieses ist von
dem amphiktyonischen Heiligtum, das die Bundestradition hiitete, zu unter-
scheiden; daf es trotzdem ebenfalls gesamtisraelitische Bedeutung hatte, er-
klart sich durch die Annahme, daB in der Amphiktyonie mehrere Heilig-
tiimer gleichberechtigt bestanden (8. 67f.). Das Zusammenwachsen der Tra-
ditionen ist erst auf der literarischen Stufe erfolgt, sie ist das Werk eines
Mannes, «einer iiberragenden Personlichkeit» (S. 69). Hier muf3 allerdings
die kritische Frage einsetzen nach der Folgerichtigkeit einer Methode, die
am entscheidenden Punkt (der Frage: Wie sind denn die so scharf getrennten
Traditionen zusammengekommen ?) sich selbst untreu werden und zu lite-
rarischen Auskiinften greifen mufl. Auch in Ex. 19 (3b) mu83 die Erwihnung
des Bundes erst durch literarkritische Operation entfernt werden (S. 36f.);

1 H.J.Kraus, Vet. Test. 1 (1951), S. 184 1f.



Rezenstonen 133

vgl. auch Jos. 24. Hier bleiben Fragen, die auch zuweilen bei dem nicht
immer iiberzeugenden und teilweise recht hypothetischen Heranziehen von
Parallelen zu der Erwahlungsperikope auftauchen (vgl. z. B. S. 30ff.). Wird
hier nicht vielleicht doch zu sehr uniformiert ? Der verschiedene Charakter
der Quellen wire zu beriicksichtigen. Und liBt sich die Vorstellung vom
Konigtum Jahwes wirklich als altisraelitisch erweisen (S. 29), ist sie nicht
vom Kanaandischen, speziell Jerusalemischen, bestimmt ?

Alle diese Fragen édndern nichts daran, dal die Arbeit einen wichtigen
Beitrag zur Aufhellung traditionsgeschichtlicher Tatbesténde geliefert hat,
und daf3 der Rezensent ihrem Grundanliegen gerne zustimmt.

Henning Graf Reventlow, Kronshagen iiber Kiel.

C. H. W. BRERELMANS, De herem in het Oude Testament. Nijmegen, Centrale
Drukkerij N. V., 1959. 203 S.

Als Dissertation der Katholischen Theologischen Fakultéit Nimwegen er-
scheint eine Abhandlung iiber den Begriff herem im A. T., die willkommen ist,
da man bisher auf kurze einschléigige Artikel und Abschnitte an verstreuten
Orten angewiesen war. Die Monographie untersucht in griindlicher Aus-
einandersetzung mit der Literatur das auBerbiblische und das biblische
Material.

Dabei ergibt sich, da3 Begriff und Brauch von herem nur im Hebréaischen
und im Moabitischen (Mesa-Inschrift, 17) als feste Kriegsterminologie vor-
kommen. Philologisch von Bedeutung ist die Feststellung, daB in der he-
briischen Sprache das Nomen herem primaér ist und als ein nomen qualitatis
(und nicht actionis) zu behandeln ist. — Die urspriinglich politisch-religitse
Gebundenheit von herem ldaBt sich am Deuteronomium noch sehr gut nach-
weisen. Der Bann ist hier das Mittel, die Reinheit des Gottesdienstes zu be-
wahren resp. wiederherzustellen (S. 731f.); er steht also im Dienst der Siche-
rung Israels gegen aullen. Wenn die Feinde dem Bann tiberantwortet werden,
dann nicht als Mallnahme totaler Kriegfithrung, sondern aus prophylalkti-
schen Grinden, um die religiése Infiltration abzuwehren und dem Synkretis-
mus zu steuern!. Nicht die Handlung als solche, sondern ihre Beziehung zur
Jahwereligion gibt ihr das grofle Gewicht, wihrend z. B. in Num. 21, 1-3
weniger der Vollzug der Handlung als das Geliibde an Gott im Vordergrund
steht. In der bekannten Stelle 1. Sam. 15 (und 1. Kén. 20, 35-42) ist der
Kriegsbann dem prophetischen Gedankengut untergeordnet und dient wie
spater im Deuteronomium (siehe oben) der Reinerhaltung des Jahwismus.
Die weitere Entwicklung fal3t Brekelmans zusammen in den Worten: «Die
iibrigen Stellen der Biicher Koén., Chron. und bei den Propheten kennen
herem entweder in deuteronomistischem Sinne oder in rein profaner Bedeu-
tung (vernichten, austilgen), also in der abgeschwichten Bedeutung, die das
Wort erst in seiner Spétentwicklung erhalten hat.»

Beim Vergleich der Behandlung der Feinde und der Kriegsbeute in Israel
und bei andern Vélkern wire mit Vorteil die Monographie von W. E, Miiller,

1 Vgl. die Untersuchung von t6‘¢bd durch P. Humbert, Zs. altt. Wiss. 72
(1960), S. 222ff.



134 Rezenstonen

Die Vorstellung vom Rest im A. T. (1939), herangezogen worden (besonders
S. 4-21). Wertvoll ist die Auseinandersetzung mit der Arbeit von Rads,
Der Heilige Krieg im alten Israel (1951), obwohl man gerade hier wird
feststellen missen, da3 der entscheidende Ansatz von Rads nicht ausge-
schopft ist, ndmlich die Verankerung der Ideologie des heiligen Krieges in
der Institution der altisraelitischen Amphiktyonie. Von da aus hétte der
Verfasser die Begriindung des Brauches des herem im A. T. in den Griff be-
kommen kénnen, die man jetzt in seiner Arbeit vermif3t. Sie wire wichtiger
gewesen als «die theologischen Probleme, die der Kriegsherem in der christ-
lichen Exegese hervorgerufen hat» (bei diesen Ausfiithrungen spielen apologe-
tische Momente eine starke Rolle). Bei der Begrindung des herem wagt sich
Brekelmans nicht iiber ein Referat einiger Erkldarungsversuche (Zusammen-
hang mit dem Réuberideal der Beduinen — Nystréom, Wendel; Tabuerkldrung
der Beute — Schwally, GreBmann; usw.) hinaus und bleibt die Antwort
schuldig. Vielleicht aber hat er sich dieser Aufgabe absichtlich entschlagen,
um seine gute und sachkundige Monographie nicht mit Werturteilen und
neuen Hypothesen zu belasten. Otto Bachli, Suhr, Kt. Aargau.

MicuEL TEsTUZ, Les idées religieuses du Livre des Jubilés. Genéve, Librairie
Droz, & Paris, Librairie Minard, 1960. 207 p. Fr. 18.—.

L’auteur commence par présenter le livre des Jubilés avant que de se
pencher sur les doctrines qu’il professe. De cette introduction il ressort que
les Jubilés sont & classer dans la littérature issue du mouvement essénien.
Rédigé vers les années 110 avant notre ére, ce livre nous offre donc un docu-
ment sensiblement plus ancien que les rouleaux découverts & Qumran. Au
reste M. Testuz pense retrouver, en trois passages au moins, la trace d’une
main qui aurait apporté au texte primitif les compléments ou correctifs
souhaitables pour permettre 'acclimatation de I'ouvrage dans le contexte
historique et doctrinal de I'essénisme «classique» des alentours de 'an 65
avant J. C.

Sept chapitres se partagent ensuite I'inventaire systématique des concep-
tions propres & 'auteur des Jubilés.

Lorsque celui-ci utilise comme toile de fond le récit de la Genése, et c’est
en particulier le cas pour la création, les idées qu’il entend faire passer au
premier plan sautent aux yeux. C’est le soleil seul qui se voit, confier la tache
de régler le temps: Notre auteur se réclame d’un calendrier solaire et lutte
contre le comput lunaire du Judaisme officiel. La femme n’est créée que pen-
dant la deuxiéme semaine du monde: étre secondaire, occasion de péché,
elle n’a méme pas pu respecter le premier sabbat. Dés ces premiéres pages
fréquente référence est faite aux tables célestes, attestation du Destin que
Dieu assigne a chacun, étres et choses.

Ce n’est pas le péché du premier couple qui occasionne l'irruption du mal
dans le monde: 'esprit du mal n’y régne que depuis la chute des anges veil-
leurs qui sont descendus s’unir aux filles des hommes. (On pourrait d’ailleurs
se demander si cette relative disculpation d’Adam ne s’expliquerait pas en
dernier lieu par quelque spéculation sur le Premier Homme ?)



Rezensionen 135

L’homme vit donc dans un univers peuplé de puissances invisibles bien-
veillantes ou maléfiques. Mais on n’en est pas encore parvenu au développe-
ment de l'angélologie que le Judaisme n’atteindra que quelques années
plus tard. Ici les anges ne sont guére individualisés, seul le prince des démons
porte un nom: Mastéma.

Le chapitre IV traite des deux voies morales. On y trouve une utile syn-
thése de notations ou implications éparses tout au long du livre des Jubilés.
L’exposé de la voie droite et de la voie tortueuse évoquera immédiatement
dans ’esprit du lecteur «I'instruction sur les deux esprits» du rouleau qum-
ranien de la Régle. Mais, réservant ce rapprochement pour le chapitre final,
M. Testuz releve les affinités de cet enseignement avec les doctrines mazdé-
ennes.

La loi rituelle se voit dans les Jubilés considérablement durcie par rapport
aux codes de ’A. T. Les commandements sur le sabbat, la nudité, ’adultére,
les mariages mixtes sont envisagés avec une rigueur inflexible: réaction
contre le reldchement des meeurs apres les guerres maccabéennes.

Et voici le trés important chapitre sur le calendrier. Les Jubilés con-
naissent un comput solaire selon lequel I’année se voit divisée en 364 jours,
52 semaines, 12 mois de 30 jours groupés en 4 trimestres de 90 jours plus un
jour saisonnier. Certes ce calendrier ne s’adapte pas parfaitement au cycle
solaire qui définit une année de 365 jours et quart, mais cette imperfection
trahit un souci éminemment religieux et proche parent de la mystique nu-
mérique pythagoricienne: elle seule permet d’obtenir une totale fixité pour
les fétes qui, d’années en années tombent toujours sur le méme jour de la
semaine. Tel est aussi le calendrier d’Hénoch. A propos du premier de 'an
M. Testuz rompt quelques lances avec Mademoiselle Jaubert dont 1'argu-
mentation, pour la partie qui touche les Jubilés, ne lui semble pas con-
traignante.

Enfin 'auteur des Jubilés a conscience de faire partie de ce groupe de
fidéles qui, en cette époque annonciatrice de la Fin, doit annoncer et faire
connaitre la loi. Le jugement va suivre et, dans un monde renouvelé, Dieu
habitera sur terre avec les justes. On notera qu’il n’y a pas de place pour
un Messie.

Dans ses 20 derniéres pages, M. Testuz fait une rapide mais suggestive
et probante confrontation entre les idées du livre des Jubilés et celles des
écrits esséniens, pour en revenir & la conclusion qu’il nous avait proposée
d’emblée et qui se voit maintenant solidement étayée: Il s’agit bien d’un
écrit essénien, mais qui émane d’une époque ol ’essénisme n’est pas encore
la secte messianiste, monachale... que nous connaissons.

Pierre Prigent, Paris.

PETER LENGSFELD, Uberlieferung. Tradition und Schrift in der evangelischen
und katholischen Theologie der Gegenwart. = Konfessionskundliche und
kontroverstheologische Studien, 3. Paderborn, Bonifacius-Druckerei, 1960.
263 S. DM 16.—.

Certain trends in contemporary Protestantism’s attitude towards the
canon, the inspiration of Scripture, and tradition lead the author to believe



136 Rezensionen

that a reconsideration of the Catholic view of tradition and Scripture can
help to clarify the issues which separate these two branches of Christendom.
In placing tradition alongside the Bible, the Council of Trent did not mean
to deny that tradition is ultimately anchored in the Bible (p. 126). In fact,
Catholic tradition contains some things which are of human, impure origin,
and these must be cleansed away by submitting to the norm of Scripture
(p- 194f£.).

Nevertheless the author is far from acceding to the sola scriptura principle.
The Bible itself is the product of tradition, as Form Criticismm has demon-
strated. However, this tradition must not be conceived as comprising only
the fixed words uttered by the apostles and their successors, but as the
continued presence of Jesus Christ in the Roman Church as He works through
its infallible teaching office (p. 192). This teaching office is not a separate
source of revelation, for it functions merely to ‘“‘guard, interpret, and apply”’
the Scripture. As the railing on a bridge keeps one from falling off, so it
keeps the Church properly aligned to the Scripture (p. 196f.).

Lengsfeld believes that Protestantism demonstrates the relevance of this
concept of tradition and Scripture both by its present difficulties in defining
its basis for authority and by certain recent emphases it has made. Thus
such attempts to posit the Bible’s canonical authority in its witness to Christ
(W. G. Kummel) or in the helsgeschichilich act of the Church (O. Cullmann)
either fail to give the requisite authority, or in effect accede to the Catholic
view whereby the canon derives its authority from the Church (Chap. 111).
Protestantism’s new emphasis on the inescapable historical conditioning of
the exegete demonstrates the relevance of the Catholic insistence that correct
exegesis can only be carried out by those who are innocent of the sin of
schism and are submissive to the infallible teaching office (Chap. IV, esp.
P. 206).

Thus it is understandable why the author sees little prospect of overcoming
the Catholic-Protestant schism (p. 18). But perhaps another cause for pes-
simism is the adherence to the circular argument which declares that to
have the Holy Spirit and thus perceive the truth of the Seriptures as inter-
preted by Rome, one must repent of schism by submitting to the infallible
teaching office.

The book concludes with a 35-page summary and criticism of Bultmann’s
theology with particular reference to his concept of the function of tradition.
This along with the author’s constant interaction with leading Protestants
on the crucial theme of tradition makes this book a very worthwhile and
timely volume. Daniel P. Fuller, Neuallschwil, Kt. Baselland.

WoLrGANG TRILLING, Das wahre Israel. Studien zur Theologie des Matthdus-
evangeliums. = Erfurter theologische Studien, hrsg. von E. Kleineidam
& H. Schiirmann, 7. Leipzig, St. Benno-Verlag, 1959. XX - 212 8.

Die in Leipzig sorgféltig, aber auf schlechtes Papier gedruckte Dissertation
eines hervorragenden Schiilers von Joseph Schmid in Minchen ist in den
Jahren 1957-58 am Priesterseminar in Erfurt entstanden. Nach einer Ein-
fiihrung mit einer exegetischen Erérterung iiber Matth. 28, 18-20 (S. 1-36)



Rezensionen 137

zerfillt die Arbeit in drei Hauptstiicke mit den Titeln «Die Krisis Israels»
(S. 37-77), «Das wahre Israel» (S. 78-137) und «Die Tora des wahren Israel»
(S. 138-188) und endet mit einem SchluBabschnitt {iber «Folgerungen und
Ausblick» (8. 189-201). Unter den iblichen Verzeichnissen und Registern
(8. IX-XX und 202-210) vermissen wir ein Autorenregister, das einen Uber-
blick iiber die reichlich diskutierte Literatur erleichtern wiirde. Methodisch
klar, in der analytischen Durchfithrung exakt und umsichtig, in der systema-
tischen Linienfiihrung zuriickhaltend und fundiert, in der Grundhaltung
frei von aller Polemik und in vorbildlicher Bescheidung auf den Gegenstand
bilden die vorgelegten Untersuchungen einen wertvollen und notwendigen
Beitrag zur traditionsgeschichtlichen und redaktionstheologischen Bemiihung
der modernen Synoptikerforschung. Sie gehéren zu den fast gleichzeitig
erschienenen Beitréigen von Giunther Bornkamm und seinen Schiilern Ger-
hard Barth und Heinz Joachim Held, ferner zur Dissertation von Martin
Johannes Fiedler!.

Welches sind die hauptsichlichsten Ergebnisse ? Schon der Tauf- und
Missionsbefehl als eine der Schliisselstellen zum ganzen Evangelium zeigt
das besondere Zeit- und Situationsverstdndnis der Matthéus-Kirche. Die
urspriinglich als unmittelbar bevorstehend erwartete eschatologische Zeit-
wende weicht einer Wartezeit, in welcher die Kirche als Gottes Volk in
tatiger Jingerschaft und unter pardnetischer Gerichtsandrohung auf die
Vollendung des Reiches Gottes ausgerichtet ist. Auf Grund der alttestament-
lichen Offenbarung versteht sich die Kirche als das wahre Israel und erkennt
im vollkommenen Tun des géttlichen Willens ihre Aufgabe. Die Distanzierung
von der Synagoge ist deutlich. Beides, die heilsgeschichtliche Periodisierung
wie die Kontinuitéit bleiben gewahrt. Dort, wo die judenchristlichen Ten-
denzen durchbrechen (Matth. 5, 22b. 34-36; 18, 15-17; 19, 12; 23, 8-10.
20-22), liegt eine i#ltere Traditionsschicht vor, mit der die redaktionelle
Theologie nicht behaftet werden darf. Ihr ist vielmehr ein grundsétzlicher
und durchlaufender Universalismus eigenttimlich, der zeigt, daf der Gegen-
satz nicht zwischen Juden und Heiden, sondern zwischen Israel und Vélker-
kirche besteht.

Die Behandlung der Gesetzesfrage basiert auf einer eingehenden Analyse
von Matth. 5, 17-20. Bei grundsétzlicher Zustimmung differenziert dabei
Trilling durchgehend meine These zweier verschiedener Traditionsschichten?,
Uberzeugend wird dargelegt, wie das Stiick eine kiinstliche Komposition
von vier Logien verschiedener Herkunft darstellt. Die Zuriickweisung einer
betonten Terminbestimmung in Matth. 5, 18, um auf eine Einzelheit ein-
zugehen, ist wohl kaum gelungen. Gerade in Beriicksichtigung von ebxomditepov
in Luk. 16, 17 (vgl. Mark. 2, 9 Par. und 10, 25 Par.) erscheint das éwg dv mapelidn
als Fristbestimmung. Der coni. aor. mit &v bei Vorzeitigkeit in temporalen

1 G. Bornkamm, G. Barth, H. J. Held, Uberlieferung und Auslegung im
Matthausevangelium (1960); J. Fiedler, Der Begriff dikawoovvn im Matthéaus-
evangelium auf seine Grundlagen untersucht (Diss. Halle 1957).

? V. Hasler, Gesetz und Evangelium in der alten Kirche bis Origenes
(1953).



138 Rezensionen

Nebensitzen ist bezeichnend. Auch die selbst vom Verfasser gegen E. Schwei-
zer vertretene Bezugnahme von yévntor auf die Erfiillung der VerheiBungen
im heilsgeschichtlichen Ablauf macht die gertigte Betonung wahrscheinlich?.
Eine weitere Einzelheit: Matth. 5, 48 wird auf 5, 20 bezogen (S. 168f.):
Vollkommene Toraerfiillung und vollkommene Nachahmung der Liebe Got-
tes werden dabei als materialiter identisch beurteilt. Hier scheint nun bei der
Interpretation von tékelog die Bestimmung als eschatologische Heilsgabe
ubersehen zu sein. Darf man bei Matthdus wirklich von «einem Streben nach
einem Habitus», nach dem «vollkommenen Sein» sprechen ? Diese ontolo-
gische Unbekimmertheit wird auch beim Verstidndnis der pharisidischen
Heuchelei deutlich: Es diirfte auch hier um mehr als um das «innere Sein»
(S. 174) im Verhiltnis zur dikaoclvn gehen. Wie Haenchen, der vom Ver-
fasser diskutiert wird, entgeht Trilling bei der matthéischen Kritik an den
Phariséiern, dal3 der kritische Punkt im Zusammenhang mit der Messiasfrage
zu suchen ist4. Doch verdienen die Umsicht und das fachliche Kénnen, von
denen die exegetischen Darlegungen Trillings zeugen, ein sorgfiltigeres Ein-
gehen, als im Rahmen einer Rezension tunlich ist. Uber konfessionelle und
politische Grenzen hinweg wird eine communio sichtbar, die mit Dank und
Zuversicht erfiilllt und uns alle materialiter mit der tiefsten Intention der
matthédischen Redaktion verbinden dirfte.

Victor Hasler, Goldach, Kt. St.Gallen.

Louis-MARIE DEwWAILLY, Envoyés du Pére. Mission et apostolicité. (Lumiére
et Nations.) Paris, Editions de ’0Orante, 1960. 158 S.

In einem Sanatoriumaufenthalt bekam der Verfasser, der als Dominikaner-
pater Mitarbeiter am Bibelwerk «La Bible de Jérusalem» ist und infolge
seines Studienaufenthaltes in Stockholm und als Berichterstatter {iber
schwedische Literatur in der Revue biblique in die protestantische Welt
grundlich Einblick bekommen hat, die notige Ruhe und MuBle, frithere Ein-
zeluntersuchungen zu vertiefen und in der vorliegenden Abhandlung zu
einem Ganzen zu runden, das den inneren Zusammenhang zwischen Mission
und Apostolizitdt im Raum der rémisch-katholischen Kirche behandelt.

In einem 1. Kapitel wird die Frage, was Mission sei, dahingehend beant-
wortet: «La mission est une part de I'ccuvre de Dieu confiée aux hommes
par Dieu» (p. 44). Dieser «Teil» des Werkes Gottes ist im Zusammenhang
des sakramental garantierten Gnadenstroms zu verstehen, der von Gott dem
Vater ausgeht, tiber den Sohn zu den Aposteln und ihren bischéflichen Nach-
folgern flieBt («le chrétien sait, que le sang de Jésus et de ses apdtres ruisselle
dans ses veines», p. 110) und durch sakramentale Gnade jeden einzelnen
Christen erreicht. Wer von dieser Gnade beruhrt ist, wird an seinem Ort ein
Missionar sein («tous les chrétiens sont missionnaires», p. 41) an Heiden,
verweltlichten Katholiken oder an denen, die einer von Rom getrennten

3 E. Schweizer, Matth. 5, 17-20. Anmerkungen zum Gesetzesverstdndnis
des Matthédus: Theol. Lit.zeit. 77 (1952), S. 4791f.
¢ K. Haenchen, Matthéus 23: Zs. Theol. Ki. 48 (1951), S. 38-63.



Rezensrtonen 139

Christenheit angehoren (p. 39). Wer blof3 die Welt 6konomisch @éndern und
verbessern will (Entwicklungshilfe) oder auf Kommunikation des inneren
Lebens dringt (Gespriachssituation im islamischen und im jiidischen Raum),
der hat ebensowenig begriffen, was echte missionarische Aktivitét ist wie
derjenige, welcher ohne Einigung mit der sakramentalen Gnade der Kirche
nur mit der eigenen werbenden Uberzeugung auftritt. Ohne sakramentale
Gnade gibt es nur «nuages de possibilités oude vraisemblances incontrolables»,
nur «une confiance aveugle en la sincérité du chrétien et la miséricorde de
Dieu» (p. 94).

Es ist offenbar das Bestreben des Verfassers, im 2. Kapitel die Apostolizitét
der katholischen Kirche im historischen Apostolat des Neuen Testamentes
besser zu verkniipfen als der breitere Wortgebrauch von «apostolisch» oft
noch erkennen oder erspiiren 14t. Nur wenn die apostolische Kirche in ihrer
Begriundung richtig gesehen und verstanden wird, kann sie auch in ihrer
Entfaltung voll und ganz erkannt werden. Die Apostel haben von Christus
die eigentiimliche Vollmacht bekommen, nicht im eigentlichen Sinn Kirchen
zu grinden, sondern den Leib Christi, der vor ihrem Wirken schon da war,
an verschiedenen Orten kraft des Heiligen Geistes sichtbar zu machen, «et
ce pouvoir reste entre leurs mains le pouvoir de Jésus qui les envoie» (p. 65).
‘Wenn nun die Bischéfe jurisdictional die Amtsnachfolger der Apostel und die
Vermittler der sakramentalen Gnaden sind, so ist damit die Tatsache aus-
gesprochen, dal3 die Kirche selber kraft des ihr verliehenen Heiligen Geistes
sich selber stets gegenwirtig macht, ihr Dasein unter Beweis stellt und sich
wieder und wieder erneuert («elle porte toujours en elle le principe de vie
divine qui fut jadis donné aux apétres et lui est venu d’eux», p. 83). Der
Verfasser wirft einen Seitenblick auf die Ratlosigkeit in 6kumenischen Krei-
sen hinsichtlich der Sukzessionsfrage (p. 48s.), gibt die Griinde an, weswegen
eine schismatische Sukzession, offenbar der Anglikaner, nicht vollgiiltig sei
und unterstreicht, episkopale Tendenzen in den eigenen Reihen mitauf-
nehmend, das Bestreben der pépstlichen Kirchenpolitik, «maintenir et pro-
mouvoir la communion entre les Eglises» (p. 104).

Das 3. Kapitel gibt eine kurze Entwicklungsgeschichte des Adjektivs
«apostolique». Diese Darlegungen, die eine Fille von Belegstellen aus der
Kirchengeschichte bringen, bilden eine willkommene Ergdnzung zum Artikel
Rengstorfs im Theologischen Worterbuch zum Neuen Testament?, der trotz
den kritischen AuBerungen von Schmithals? und den Darlegungen von
Munck?® seinen Wert behilt. Dewailly unterscheidet vier Bedeutungen:
1) = nahe verbunden mit dem neutestamentlichen Apostel, 2) = bezogen
auf die rémische Kirche, 3) = ausgeriistet mit den Tugenden eines Apostels,
4) = ausgeriistet mit der Fahigkeit, die Botschaft von Jesus Christus in
fremden Léndern wirkungsvoll auszurichten.

1 K. H. Rengstorf, dmootéA\w: Theol. Wért., 1 (1933), S. 397-448.

2 W. Schmithals, Die Gnosis in Korinth. Eine Untersuchung zu den Ko-
rintherbriefen (1956).

3 J. Munck, Paul, The Apostles and the Twelve: Stud. theol. 3 (1950/51),
S. 96ff.



140 Rezensionen

Wer mit dem Verfasser beklagt, daf der Sinn von «apostolique» immer
mehr sich verbreitet und sich verallgemeinert, der kann sich fragen, ob sich
nicht die Lésung als die sauberste anbietet, die das Adjektiv fiir die histori-
schen Apostel und die ihnen anvertraute Botschaft reserviert, damit die
Kirche nur in dem Sinn «apostolisch» sei, dal sie nicht sich selber an die
Stelle der Apostel setzt, sondern «in der Nachfolge, in der Schule, in der ma@3-
gebenden Autoritét, Belehrung und Anleitung der Apostel»* zu einem stets
frischen Zeugnis antrete. Werner Bieder, Basel.

SEVERINUS GRILL (O. Cist.), Vergleichende Religionsgeschichte und Kirchen-
viter. Beigabe: Die syrischen Handschriften der Nationalbibliothek in
Wien. = Heiligenkreuzer Studien, 11. Horn (N. Oe.), Verlag Ferdinand
Berger, 1959. 65 S.

Gleich weit entfernt von der Enge und Angstlichkeit, in der die wahren
Werte der Fremdreligionen nicht einmal gesehen, geschweige denn anerkannt
werden, wie von der Sorglosigkeit, mit der man Wesentliches an biblischer
Wahrheit leichthin preiszugeben gewillt ist, legt der Verfasser dar, dal die
Heilige Schrift dem Heidentum gerecht gegeniibersteht, die Kirchenvéter
das Wahre, Gute und Schéne in ihm als Keime des Christentums anerkennen
und von den Ahnungen des einen, dreifaltigen Gottes als des gerechten Rich-
ters, der Menschwerdung, der unsterblichen Seele und der notwendigen
Gnade Zeugnis ablegen. Damit ist erwiesen, dall die groBen Theologen der
katholischen Kirche einer objektiven Religionsgeschichte nichts in den Weg
legen.

Diese positive Wertung des Heidentums ist nur so zu erkldren, da3 die
sichtbare Kirche des Alten und des Neuen Testamentes von der schon durch
den Noahbund bezeugten unsichtbaren pneumatischen Kirche als dem Leib
des unsichtbaren Christus umgeben war und ist und die nachsintflutliche
heidnische Menschheit darum von der auch besonders behandelten vorsint-
flutlichen Menschheit (1. Petr. 3, 19f.) unterschieden werden muf}. Grill
mochte mit dieser Weitherzigkeit, ohne welche das depositum fidei geradezu
preisgegeben wire (8. 48), nicht einer destruktiven Religionsphilosophie Vor-
schub leisten, wohl aber das Gemeinsame und Verbindende in den Religionen
hervorkehren. So vermag er die um ihrer ethischen Zwecke willen hochge-
schéatzten Mysterien der Antike in Analogie zu den Jugendweihen der Primi-
tiven und den Ordenswesen der Hochreligionen zu sehen (S. 46).

Die Frage bleibt unbeantwortet, ob bei diesern harmonischen Einbau des
religiosen Heidentums in das Geheimnis des Christus und seines Leibes die
Wirklichkeit der Umkehr, die den Bruch mit dem als bése erkannten religiésen
Wesen dieser Welt voraussetzt, anders denn bloB moralisch zur Geltung
kommt. Die Vielféltigkeit und Gleichnisfihigkeit der religiésen Lebens-
duBerungen kénnen auch dann mit dem ndtigen Respekt ins Licht gestellt
werden, wenn gleichzeitig die grundsatzliche Andersartigkeit der durch den
christlichen Glauben bezeugten Wahrheit auf den Leuchter gestellt wird.
Die sténdige Bereitschaft, von den religidsen Erscheinungen der Geschichte

2 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 798.



Rezensionen 141

zu lernen, mufB3 mit der ebenso notwendigen Aufmerksamkeit Hand in Hand
gehen, gerade beim Studium der Religionen mit der Dimension der gétt-
lichen Offenbarung zu rechnen, die alle als schuldig erklirt (R6m. 3, 4; Act.
10, 43; 17, 30). Werner Bieder, Basel.

Marius VicroriNus, Traités théologiques sur la Trinité. Texte établi par
Paul Henry; introduction, traduction, notes et commentaire par Pierre
Hadot. 1-2. = Sources chrétiennes 68/69. Paris, Editions du Cerf, 1960.
1168 S.

Mit dieser modernen, kritischen Ausgabe wird beinahe das gesamte theo-
logische Werk des C. Marius Victorinus in neuer Weise zugiinglich gemacht.
Einzig die Kommentare zum Galater-, Epheser- und Philipperbrief sind in
den beiden stattlichen Bénden nicht enthalten. Paul Henry, Professor am
Institut catholique in Paris, hat die Ausgabe des Textes besorgt. Er ist ein
vorziiglicher Kenner des Neuplatonismus und beschéftigt sich schon seit
langem mit dem ganzen Kreis der Fragen, die fiir das Verstidndnis des Vie-
torinus wichtig sind (vgl. Plotin et I’Occident, Louvain 1934). Der Apparat
zum Text ist auf das Notwendige beschrinkt. Eine Ausgabe mit allen Varian-
ten wird im Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum erscheinen.

Victorinus ist ein eigenartiger Denker. Er ist ein entschiedener Gegner
der arianischen Lehre und verteidigt das homoousios gegeniiber allen Ver-
suchen der Erweichung. Seine Interpretation der Wesensgleichheit ist aber
stark vom neuplatonischen Denken her bestimmt. Er sieht im Vater das
Sein, das noch von keiner Form bestimmt ist. « La substance représente 1’étre
non encore déterminé qui n’est en relation avec rien d’autre, pur de toute
composition, ni sujet ni prédicat. L’hypostase désigne, au contraire, 1’étre
qualifié, déterminé, formé, caractérisé, ayant son existence concréte. L’ori-
ginalité de Victorinus ne consiste pas a définir I’hypostase comme 1'étre dé-
terminé, mais & considérer 1'étre comme le pére, et le fils comme la forme,
comme la détermination» (S. 78f.).

Die Terminologie Victorins ist oft schwer verstidndlich. Schon Hieronymus
sagt von seinen Schriften, sie seien valde obscuri. Die Voraussetzung zum
Verstéindnis ist die genaue Kenntnis der neuplatonischen Begrifflichkeit.
Man ist darum dankbar, daB3 Pierre Hadot der Ausgabe ausfihrliche Er-
lauterungen beigegeben hat. In der Einleitung zeigt er den historischen Zu-
sammenhang, in dem die Schriften zu sehen sind. Im zweiten Band wird der
Text selbst eingehend kommentiert.

Victorinus wird meistens wegen seiner Bedeutung fiir Augustin zitiert.
Hadot zeigt, daBl er vor allem unter zwei Gesichtspunkten fiir Augustin
wichtig geworden ist. Seine Ubersetzung neuplatonischer Schriften haben
Augustin das neuplatonische Denken vermittelt. Seine Bekehrung zum
christlichen Glauben hat auf Augustin entscheidenden Eindruck gemacht.
Seine Gedanken tuber die Trinitdt sind aber von Augustin kaum aufgenom-
men worden. Das hei3t aber nicht, daBl sein Denken in spéterer Zeit nicht
weitergewirkt hidtte. Wir finden Ausstrahlungen seiner Theologie bis ins
Mittelalter. Lukas Vischer, Herblingen, Kt. Schaff hausen.



142 Rezensionen

Rubporr GRABER, Ldngst hdtten wir uns bekehren miissen. Die Reden des
Photius beim Russenangriff auf Konstantinopel (860). Innsbruck, Verlag
Felizian Rauch, 1960. 66 S. DM 7.50.

Zum Gedenken an die 1100. Wiederkehr des Jahres, in dem die Russen
Konstantinopel belagerten, legt der Verfasser die ebenso berithmten wie um-
strittenen zwei Reden des Patriarchen Photius an die Bewohner der ost-
rémischen Metropole in einer soliden deutschen Ubersetzung vor, der eine
kurze Analyse der damaligen geschichtlichen Situation als Einleitung bei-
gegeben ist.

DaB der Autor sich aus voller Uberzeugung zu dem marianischen Wunder
bekennt, dem die Stadt am Bosporus ihre Verschonung vor den wiitenden
«Rhos» verdanken soll, nimmt uns nicht Wunder. Gehort doch gerade diese
Uberlieferung mit in den Kreis der heute im katholischen Raum so sehr ge-
schéatzten und gesuchten Marienlegenden, die dazu angetan sind, das ma-
rianische Bewufltsein der katholischen Volksfrémmigkeit zu beleben und
zu stérken. Zu dieser Tendenz gesellt sich die Absicht, die berichteten Vor-
génge in Vergleich zur gegenwartigen Geschichte zu setzen und daraus die

entsprechenden paranetischen Applikationen zu ziehen.
Gotthold Miiller, Tiibingen.

Paur. BorcHERT, Catalogue de la Bibliothéque du Consistoire de I Eglise de la
Confession d’Augsbourg a Colmar. 1-2. Manuscrits et incunables. Stras-
bourg, Librairie Oberlin, 1956. 47 S. N.F. 4.—. 3. Livres du XVIe siécle.
Colmar, Librairie Kopp, 1960. 82 S. N.F. 10.—.

Paul Bolchert, emeritierter Professor am Lyceum in Colmar, hat mit der
Herausgabe des nun bereits in drei Teilen vorliegenden Katalogs der Col-
marer Konsistorialbibliothek ein Werk geschaffen, das nicht nur fiir die Be-
nutzung dieser alten und wertvollen Bibliothek ein unentbehrliches Hilfs-
mittel darstellt, sondern zugleich auch eine breite Offentlichkeit auf ihre
Existenz aufmerksam machen kann. Uber die Geschichte der Bibliothek gibt
der Verfasser im ersten Teil in gedréingter Form einen anschaulichen Uber-
blick.

Bis in das 13. und 14. Jahrhundert reichen die éltesten Bestéinde der Col-
marer Konsistorialbibliothek : Predigtbénde, Kommentareund philosophische
Werke, die urspriinglich der Klosterbiicherei des einstigen Colmarer Franzis-
kanerkonvents entstammen. Aus der Reformationszeit werden zwei Hand-
schriftenbénde mit Predigten und Auslegungen von Matthias Erb, dem Re-
formator der Grafschaft Horburg-Reichenweier aufbewahrt. Die Gegen-
reformation, die die Bibliothek zeitweilig in die Hénde der Jesuiten brachte,
hat sie selbst um eine Anzahl homiletischer und exegetischer Bénde jesui-
tischer Herkunft bereichert. Die Reihe der Inkunabeln umfaft 97 Nummern,
darunter u. a. einen lateinischen und einen deutschen Bibeldruck von Jo-
hann Mentelin (Straflburg) aus dem Jahre 1460 bzw. 1466. Der dritte Teil
des Katalogs enthélt an Drucken des 16. Jahrhunderts 1580 Nummern. Sehr
reichhaltig sind alle Reformatoren mit Drucken vertreten, besonders aber die
oberdeutschen (so z. B.: Brenz, Bucer, Calvin, Oecolampad und Zwingli).
Neben den Werken der Humanisten finden sich eine groBe Reihe von Klas-



Rezensionen 143

sikerausgaben. Nicht wenige Drucke sind ausgesprochene rarissima, so die
Sammlung geistlicher Gesénge und Volkslieder, die Thieboldt Berger 1530
bis 1563 in Straflburg herausgab (Nr. 162), auch z. B. die «Icones catecheseos
et virtutum ac vitiorum illustratae numeris» von Johannes Hofferus, ge-
druckt bei J. Crato in Wittenberg 1560 (Nr. 876). Alle Teile des Katalogs
sind mit ausgezeichneten Wiedergaben verschiedener Titelblatter und Buch-
illustrationen besonders wertvoller Exemplare der Colmarer Konsistorial-
bibliothek ausgestattet worden.

Der Teil 4 (17. Jahrhundert) und 5 (Literarische Gesellschaft Colmar,
Sammlung Pfeffel) befinden sich gerade im Manuskript. Der 5. und letzte
Teil des Katalogs soll aullerdem ein Gesamtregister erhalten. Dem Ver-
fasser und den Benutzern ist die baldige Drucklegung der SchluBteile dieses
Katalogs zu wiinschen, der fiir die Erfassung des Mittelalters, der Reforma-
tions- und der Aufklédrungszeit gleichermaflen wertvoll ist.

Ernst-Wilhelm Kohls, Miinster, Westfalen.

HerMANN RENNEFAHRT, Das Staditrecht von Bern, 6. Staat und Kirche. = Die
Rechtsquellen des Kantons Bern, 1. Stadtrechte, 6. 1. Aarau, H. R.
Sauerlander, 1960. XLVIIIT 4 688 S. Fr. 55.—.

Wer im schénen Lesesaal des Berner Staatsarchivs arbeitet, der trifft dort
in 99 von 100 Malen eine langgewachsene, hagere Asketengestalt an, die,
das scharfgeschnittene Gelehrtengesicht iber Handschriften beugend, emsig
exzerpiert und kommentiert. Es ist Hermann Rennefahrt, der seit vielen
Jahren die Schéatze bernischer Vergangenheit sichtet und klar, umfassend
und zuverldssig durchleuchtet. Den oft nur mit Mihe zu entziffernden
Manuskripten bleibt er kaum je etwas schuldig, und seine profunde histo-
rische und juristische Kenntnis verschafft ithm die Moglichkeit, die er-
schlossenen Quellen richtig zu deuten. Sein Gelehrtenfleil hat uns schon
manches treffliche Werk geschenkt.

Der vorliegende Band bringt als Einleitung einen Uberblick iiber die
kirchliche Organisation und die kirchenrechtlichen Verhéltnisse im Gebiete
des heutigen Kantons Bern vor der Reformation. Manche neue Einzelheit
bereichert das bis jetzt bekannte Bild. Auf eine dhnliche Einleitung fiir die
Verhiltnisse nach der Reformation konnte der Verfasser verzichten, da wir
dariiber geniigend orientiert sind. Die Anordnung der Dokumente folgt
historischen und sachlichen Gesichtspunkten.

Der Abschnitt iiber die vorreformatorische Zeit bringt u. a. Urkunden
iiber die Kirchen von Koéniz und Bern und iiber die Spitéler, Kloster und
Kapellen der Hauptstadt. Wir vernehmen, wie weltliches Recht auf die
Gotteshauser und Geistlichen angewendet wird und wie Schultheil3 und Réte
sich immer intensiver mit kirchlichen Angelegenheiten befassen. Die wich-
tigsten Papsturkunden uber die Griindung des St. Vinzenzstiftes werden voll-
stédndig wiedergegeben, und aus den Quellen, die tber dessen Ausbau be-
richten, geht eindeutig hervor, wie die landesherrliche Gewalt sich im
15. Jahrhundert auf Kosten der geistlichen Rechte durchzusetzen beginnt.
Der bernische Staatsgedanke meldet sich also schon vor der Reformation
der Kirche gegeniiber deutlich zum Wort.



144 Rezensionen

Den gréfiten Raum nehmen die Urkunden aus der Reformation und der
Zeit des bernischen Staatskirchentums ein, das besonders einseitig in den
Téaufermandaten hervortritt. Rennefahrt konnte sich fiir viele Akten auf
schon bestehende Ausgaben beziehen, so dall nicht alle in extenso wieder-
gegeben sind. AufschluBreich sind die ersten Kultusvorschriften, Ehe-
gerichtssatzungen und Sitten- und Wuchermandate. Uberall greift die welt-
liche Obrigkeit in die kirchlichen Bereiche ein, aber doch immer unter Be-
rufung auf eine letzte Verantwortung vor Gott, wie sie etwa in der Praedi-
kanten-Ordnung von 1748 gegeniiber unwiirdigen Geistlichen zum Ausdruck
kommt. Bewirkten die Ermahnungen keine Besserung, «so ist unser wille,
daB solche uns von ihrem decano verleidet werden, damit wir beyzeiten nach
beschaffenheit der sachen hierinnen handlen und solche unniitze arbeiter,
die mehr der welt als gott, mehr dem bauch als der gemeinde gedienet, die
eine drgernus des volks und ein schandflecken ihres ordens worden sind, aus
dem weinberg des herren ausstofen mdégen; auf daB wir nicht durch nach-
sehen uns fremder siinden theilhaftig machen, sondern, so viel an uns ist,
die gottseligkeit, die zucht und ehrbarkeit in allen unseren kirchen ge-
pflanzet werde».

Die vorliegende Aktensammlung bietet nicht nur ein Bild der kirchen-
rechtlichen und organisatorischen Verhéltnisse, sondern gewihrt auch man-
chen Einblick in die Geschichte der Frommigkeit, des Kultus und der Sitt-
lichkeit. Kurt Guggisberg, Bern.

Haxs WERNLE, Allegorie und Erlebnis bei Luther. = Basler Studien zur deut-
schen Sprache und Literatur. Hrsg. v. Walter Muschg, 24. Bern, Francke
Verlag, 1960. 115 S. Fr. 12.—.

Eine geistesgeschichtlich-philologische Studie, auf die hier nur kurz hin-
gewiesen werden kann. Wernle wendet sich gegen die Karl Holl folgende
Annahme, Luther habe durch seine Uberwindung des iiberlieferten vier-
fachen Schriftsinnes den Schritt in die moderne, Wissenschaftlichkeit mit
Rationalitat gleichsetzende Bibelexegese getan. Wie sehr Luther infolge eines
meditativen Denkens mit der allegorischen Methode zeitlebens verbunden
bleibt, weill der Verfasser an vielen einzelnen Beobachtungen lutherscher
Exegese nachzuweisen. Luthers Verhéltnis zur Allegorie und zur Mystik
wird jedoch mehr von religionsphilosophischen Fragestellungen her («Gott
oder das Unbewullte, oder wie wir sagen wollen», S. 112) interpretiert, die
u. E. den Verfasser daran hindern, das so wichtige Thema «Luther und die
Mystik» im Gespriach mit der gegenwirtigen theologischen Forschung schérfer
herauszuarbeiten. Die hier zusammengetragenen Beobachtungen zur Hinter-
grindigkeit des Lutherschen Denkens miissen aber auch jeden Theologen
sehr nachdenklich stimmen und ihn vor einer allzu schnellen Berufung auf
Luther und seine objektive Schriftauslegung warnen.

Ekkehard Birsch, Riisselsheim, Hessen.

ManrrED KREBS & HaNs Grore RotT, Quellen zur Geschichte der Tdufer.
7-8. Elsal3, 1-2. Stadt StraBburg 1522-1532 und 1533-1535. = Quellen
und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 26-27. Gutersloh, Gerd
Mohn, 1959-60. XVI + 599 S.; 555 S. DM 54.— je Band.



Rezensionen 145

Gleich mit zwei Bénden innerhalb der Frist eines halben Jahres konnte
die Publikation der lang erwarteten elsissischen Téauferakten erfolgen. Nach
dem Erscheinen der Tauferakten vom Herzogtum Wiirttemberg (1930),
Markgraftum Brandenburg = Bayern I. Abt. (1934), Baden und Pfalz
(1951), Bayern II. Abt.= Reichsstddte (1951) und Hessen (1951), beginnt
sich nun in der Reihe der Téauferakten eine oft schmerzlich empfundene
Liicke zu schlieBlen.

Gerade Straburg hat ja wie kein anderer Ort wiahrend der Reformations-
zeit einen (umfassenden Anschauungsunterricht von allen Schattierungen
der Tauferbewegung erhalten» (H. Bornkamm). Die Toleranz des Straf3-
burger Rates, die theologische Einstellung (Erwéhlungslehre und Geistlehre)
Capitos und Bucers und nicht zuletzt die verkehrstechnisch giinstige Lage
der Stadt haben alle namhaften Tauferfihrer fiir kurze oder lingere Zeit
nach StraBburg gefithrt. Von Denck, Hetzer, Marbeck, Kautz, Franck und
Hofmann bis hin zu Servet und Schwenckfeld reicht die stattliche Reihe
dieser Namen. Von der Verschiedenheit und Vielféltigkeit dieser Bewegung,
die mit dem Namen «Téufer-» oder « Wiedertduferbewegung» nur héchst sum-
marisch umrissen wird, vermégen deshalb die Stralburger Tauferakten ein
besonders anschauliches Bild zu vermitteln.

Fir den StraBburger Stadtstaat und besonders fiir das werdende Strafl-
burger Kirchenwesen wird diese Bewegung mit ihren spiritualistischen,
chiliastischen und mystischen Gedanken vor allem aber durch ihre obrigkeits-
ablehnende Haltung und ihre Konventikelbildung bedrohlich. Beispielhaft
lassen sich sowohl diese Gefahr als auch der Kampf, zu dem nun die Obrigkeit
und die Prediger antreten, in diesem kleinen Rahmen an Hand der Akten
verfolgen. Mit gutem Recht haben die Herausgeber nicht nur téuferische
Eingaben und Traktate und die die Téufer betreffenden Ratsprotokolle ver-
offentlicht, sondern vor allem auch Ausziige aus Briefen der Straf3burger
Reformatoren, die sich mit dem Téuferproblem beschéftigen. Die zahlreichen
ebenfalls abgedruckten Ratsmandate in Fragen der Sonntagsheiligung und
der Sittenordnung und die Ausziige aus der StraBburger Kirchenordnung
von 1534 lassen erkennen, wie die wiederholt von den StraB3burger Tdufern
erhobene Forderung der Verwirklichung einer wahren Kirche sowohl vom
Rat als auch von den Predigern ernst genommen wurde. Fir die Neuorgani-
sation des Straflburger Kirchenwesens sind so auf indirektem Wege nicht
unwesentliche Impulse von der Tauferbewegung ausgegangen.

Aus dem Kampf der Stralburger Reformatoren gegen das alte Kirchen-
wesen ist liberraschend der viel schwierigere Krieg im eigenen Lager ge-
worden. Wohl keiner der bisherigen Téuferbéinde kann diese Problematik
besser demonstrieren als die StraBburger Tauferakten. Wie kein anderer
Reformator hat sich Bucer diesern Kampf gestellt — er ist erst in dieser Not
zum «Kirchenmann» geworden, worauf schon G. Anrich vor fiinfzig Jahren
hingewiesen hat, was sich aber erst jetzt an Hand der StraBburger Taufer-
akten richtig verfolgen laBt. Theologisch fal3t er seine Geistlehre neu, setzt
sie stérker als bisher mit der Institution der Kirche in Verbindung und unter-
mauert die Heilsnotwendigkeit der Sakramente. Organisatorisch wird das
Kirchenpfleger- und Altestenamt und die Institution der Synode eingerichtet,

10



146 Rezensionen

Hand in Hand mit der Bucers von Jahr zu Jahr gegen den Widerstand des
Rates dringlich erhobenen Forderung einer straffen Zucht- und Bannpraxis
geht seine Einrichtung der Konfirmation. Schon ein Blick in das Namens-
register, dann aber das Studium der Akten selbst machen deutlich, daB
Bucer die iiberragende und organisierende Gestalt der StraBburger Tdufer-
akten darstellt. Es ist sein kirchenorganisatorisches, nicht zuletzt sein seel-
sorgerliches Verdienst, dafl er mit seiner Idee, die Forderungen und die Kritik
der Tiaufer im Bereich der grolen Kirche fruchtbar zu machen, die Gefahr
einer Zersplitterung der StraBburger Kirche durch die Tauferbewegung be-
seitigt hat.

Unter diesem Blickwinkel sind die StraBburger Tauferakten fir die Téu-
ferforschung selbst, aber auch fir die weitere Reformationsgeschichte von
besonderer Bedeutung. Fir ihre Edition sind die beiden Herausgeber ge-
radezu pradestiniert gewesen. Manfred Krebs, der langjihrige Direktor des
Karlsruher Generallandesarchivs, hat sich bereits um die Herausgabe der
badischen und pfélzischen Téduferakten verdient gemacht. Hans Georg Rott
von der Bibliothéque Nationale et Universitaire zu Stralburg ist als Mitglied
des Komitees zur Herausgabe der Werke Martin Bucers und als erfahrener
Sammler von dessen Briefwechsel ein guter Kenner der StraBburger und
elsidssischen Reformationsgeschichte. Es ist zudem der Edition sehr zugute
gekommen, daf3 auf eine bereits 1934 von Johannes Adam abgeschlossene
Sammlung der elsdssischen Téauferakten, die noch Walter Koéhler iiberpriift
hatte, zurtickgegriffen werden konnte; doch ist diese Sammlung von den
Herausgebern um mindestens das Doppetel erweitert worden.

Bei der Textgestaltung selbst haben die Herausgeber unter Ablehnung
aller Normalisierungsvorschldge auf eine wort- und buchstabengetreue Wie-
dergabe Wert gelegt, eine Methode, die gegeniiber allen immer erneut pro-
pagierten Normalisierungsvorschldgen in vieler Hinsicht zu begriilen ist.
M.Krebs hat bereits in seinem Vorwort zu den badisch-pfilzischen Tauferakten
darauf hingewiesen, daf3 jede normalisierte Textgestaltung im Grunde ein
¢«kentaurisches Mifgebilde» darstellt, «eine willkiirliche Mischung aus Be-
standteilen der originalen Uberlieferung und unserer modernen Recht-
schreibung, die in dieser Form in keiner Periode unserer Sprach- und Schrift-
geschichte jemals eine reale Existenz besessen hat».

Neben dem textkritischen Apparat ist bei den vorliegenden Straf3burger
Téuferakten ausdrucklich der abgewogene Anmerkungsapparat hervorzu-
heben, der dem Benutzer nicht nur fragliche Einzelheiten, sondern oft auch
grofere Zusammenhéinge erhellt. Nicht zuletzt bietet das Vorwort im ersten
Band dem Benutzer eine gute Einfithrung in die Eigenart der Stral3burger
Téufergeschichte und in den gegenwirtigen Stand ihrer Erforschung. Und
die gediegenen Namen-, Sach- und Wortregister (fiir beide Bénde) am Ende
des zweiten Bandes stellen eine erhebliche Hilfe fir die weitere Ausschopfung
der StrafB3burger Téauferakten dar.

Nur mit grélter Spannung kann man das im Vorwort angekiindigte Kr-
scheinen eines oder zweier weiterer Bdnde erwarten, in denen spéatere Taufer-
akten StraBburgs und der tbrigen elséssischen Territorien enthalten sein
sollen. Ernst-Wilhelm Kohls, Mimnster, Westfalen.



Rezenstonen 147

Pavr ScraAF (Hrsg.), Gengenbach. Vergangenheit und Gegenwart. Konstanz,

Jan Thorbecke Verlag, 1960. 330 S., 81 Ill., 6 Kart. DM 21.50.

Zur 600-Jahrfeier der ehemals freien badischen Reichsstadt Gengenbach
im Herbst 1960 ist das vorliegende Gedenkbuch erschienen. Die zahlreichen
Mitarbeiter haben das Buch mit ihren Aufsidtzen zu einer anschaulichen und
umfassenden Gesamtdarstellung der Stadtgeschichte Gengenbachs und der
dortigen ehemaligen bedeutsamen Benediktinerabtei gestaltet.

Wesentliche Einzelheiten der alten Stadtverfassung und eine Reihe be-
deutender Biirger Gengenbachs hat A. Glatz zusammengestellt. Den Bau-
denkmélern und den schénen alten Fachwerkhdusern der als «Badisches
Nizza» viel gerithmten Stadt haben sich M. Hesselbacher und H. Schilli ge-
widmet, wihrend P. Schaaf alten Volksbriduchen und dem Kreis der Gengen-
bacher Sagenwelt nachgegangen ist. In weiteren instruktiven Beitridgen wer-
den Lage, Pflanzenwelt, Forst und abschlieBend die Industrie Gengenbachs
behandelt. Alle Aufsitze sind durch meisterhafte Photos und Zeichnungen
bereichert worden.

Der schon durch seinen Umfang von 100 Seiten gewichtigste Beitrag
stammt von K.-L. Hitzfeld, der die Geschichte der Abtei und der Stadt
Gengenbach bis 1803 darstellt. Es wird deutlich, daf3 das rivalisierende Ne-
beneinander der Abtei, die schon um 725 von dem berithmten Reichenauer
Abt Pirmin gegriindet worden ist, und der sich im 12. und 13. Jahrhundert
aus alten Siedlungsanfingen entwickelnden Stadt an der KinzigtalstraBe fur
die kraftige Entwicklung beider Grofen nur férderlich gewesen ist und we-
sentlich dazu beigetragen hat, dal Gengenbach unter Karl IV. um 1360 zur
Reichsstadt erhoben wurde. Der Reichsdeputationshauptschlufl vom 25. Fe-
bruar 1803 hat der Reichsunmittelbarkeit ein Ende gemacht. Im gleichen
Jahr verlor die Abtei ihren groflen Besitz an das Land Baden und wurde im
Jahre 1807 aufgelost. Anfang, Hohe und Ende einer Reichsstadt lassen sich
an Gengenbachs Geschichte exemplarisch verfolgen, wobei in vieler Hinsicht
alte Traditionen bis heute nachwirken. Zahlreiche Linien fuhren dabei von
der Gengenbacher Geschichte zum Elsal3, zum Bodenseeraum und zur Schweiz,
von wo die Zuwanderungen nach dem Dreiligjahrigen Krieg héufig erfolgten.
In der Abtei wurden damals nacheinander zwei Thurgauer aus Wil zu Abten
gewihlt: Placidus Thalmann (1680-1696) und Augustinus Miiller (1696-1726),
wobei der erste zur Reihe der bedeutendsten Abte der Gengenbacher Abtei
gehort. In der Reformationszeit ist die Verbindung mit dem nahen Stral3burg
eng, wo Bucer und Capito und der groBe Stettmeister Jakob Sturm ein
mustergiiltiges evangelisches Kirchenwesen geschaffen haben. Von dort hat
auch der damalige Miunsterprediger Hedio als inoffizieller «evangelischer
Bischof des Kinzigtales» Visitationen in Gengenbach und der Ortenau durch-
gefiihrt.

Gerade die Reformationszeit stellt einen der bedeutsamsten Abschnitte
der Gengenbacher Stadtgeschichte dar. Am neugegriindeten Gymnasium
wirkte damals der als Theologe und Archdologe hervorragende Matthias Erb
(1494-1571), der seine Schulausbildung in Bern erhielt und auch 1531 Berner
Feldprediger («Berner Zwingli») gewesen ist. Viele Verbindungen gehen von
ihm in die Schweiz, besonders nach Ziirich zu Leo Jud. Erb sollte spéter noch



148 Rezenstionen

der Reformator von Reichenweier und Rappoltsweiler werden. Neben und
schon vor ihm amtierte D. theol. Lucius Kyber (1 1554), dessen beide Sohne
David und Elias in Strafburg als Botaniker und Hebraist berithmt wurden.
AuBer anderen wirkte hier vor allem Thomas Lindner (Tilianus), einer der
groBen Katechismusschreiber der Reformationszeit, der auch noch drei Jahre
nachhaltig in Ravensburg amtiert hat und um 1550 als Fluchtling in St. Gallen
gestorben ist. Das Interim hat 1549 das lebendige Kirchen- und Geistesleben
auch in Gengenbach jiéh zusammenbrechen lassen.

Im Gedenkbuch wird aber diese Epoche der Stadtgeschichte auffillig un-
vollstédndig behandelt. Wesentliche Arbeiten (F. Baumgarten, Wilh. v. Fiir-
stenberg, 1895, und H. Rocholl, Matth. Erb, 1900) sind nicht beriicksichtigt
worden. Viele Einseitigkeiten erklidren sich wohl daraus, dal die «Reforma-
tionsgeschichte Gengenbachs» von Karl Bender noch nicht im Druck er-
schienen ist ; sie sollte bei spéiteren Auflagen des Gedenkbuches beriicksichtigt
werden.

Eine Zeittafel und Bibliographie runden das gediegen ausgestattete Ge-
denkbuch ab, das fiir die Erforschung der Gengenbacher Stadtgeschichte,
aber auch fiir die allgemeine Reichsstadtgeschichte eine Bereicherung dar-
stelltl. Ernst-Wilhelm Kohls, Miinster, Westfalen.

Ernst WireeLM Konus (Hrsg.), Der evangelische Katechismus von Gengen-
bach aus dem Jahre 1545. Padag. Forsch. des Comenius-Instituts, 14.
Heidelberg, Quelle & Meyer, 1960. 57 S. DM 4.80.

Mit dieser Verdsffentlichung wird ein lange vernachléassigter Zweig der Ge-
schichte der praktischen Theologie neu aufgenommen, die Katechismus-
forschung. Der Autor, wissenschaftlicher Mitarbeiter des Bucer-Instituts in
Miinster (Westfalen), ist einer in der Literatur angegebenen Spur nach-
gegangen und hat zum ersten Mal den im katholischen Pfarrarchiv von
Gengenbach im Kinzigtal befindlichen Gengenbacher Katechismus aus der
Frithzeit der Reformation abgedruckt und kommentiert. Als Abfassungszeit
nennt der Text selbst das Jahr 1545 und als Autoren die drei damals dort
wirkenden evangelischen Geistlichen Lucius Kyber, Thomas Lindner und
Laurentius Montanus. Kohls vermutet, dal3 vor allem Thomas Lindner, ein
bedeutender Katechismusschreiber der Reformationszeit, als Autor in Frage
kommt. Leider ist iiber Lindner, auch Tilianus genannt, so gut wie nichts
bekannt. Er verlie 1546 Gengenbach und ging nach Ravensburg. Er stand
Johannes Brenz nahe, und es gelang ihm, trotz Anlehnung an Luthers Klei-
nen Katechismus diesen selbstéindig zu verarbeiten und weiterzuentwickeln.
Lindner stellt das Credo vor den Dekalog und das Vaterunser und behélt die
alte Fragstiickform bei, auBlerdem verbindet er anders wie Luther die ein-
zelnen Hauptstiicke durch kurze Uberleitungen. Kohls vermutet mit Recht,
daBl dabei vor allem pidagogische Erwégungen mafigebend waren. Zugleich
sind aber auch gegeniiber Luther theologische Verschiedenheiten hervorzu-

1 Ein Druckfehler ist mir aufgefallen (Abb. 13): Der inzwischen erschie-
nene evangelische Gengenbacher Katechismus ist nicht 1445, sondern 1545
gedruckt worden.



Rezensionen 149

heben: der Rechtfertigungsgedanke wird durch den Gedanken der Heiligung
erginzt, bei der Sakramentsauffassung ist ein gewisser Subjektivismus zu
merken, ebenso beim Verhiltnis von Glauben und Beichte. Uber Luther
hinaus behandelt der Gengenbacher Katechismus die Fragen der Gebets-
und Abendmahlsgemeinschaft und der Kirchenzucht. Es ist dem Heraus-
geber zuzustimmen, wenn er meint, dafl gerade von diesem Katechismus
aus eine Befruchtung der gegenwiirtigen Neubesinnung iiber die Katechis-
musfrage tiberhaupt ausgehen kénnte. Mége seine Anregung nicht {iberhért
werden, dall durch diese Veréffentlichung die Katechismusforschung im
ganzen und die Erforschung jenes fast unbekannten Thomas Lindner an-
geregt werde! Heinz-Horst Schrey, Berlin.

Karr KuriscH, Quellen zur Geschichte des deutschen Protestantismus 1871 bis
1945. = Quellensammmlung zur Kulturgeschichte, 14. Gottingen, Muster-
schmidt-Verlag, 1960. 310 S.

Fiir jede verantwortliche Besinnung auf die Aufgaben und Probleme der
Gegenwart ist es von groBter Wichtigkeit, da3 wir Klarheit gewinnen tber
die jingste Vergangenheit. Darum ist es nicht nur fir die Erforschung und
Erhellung der neuesten Kirchengeschichte, sondern auch fiir die Prufung
und Klirung der heutigen kirchlichen Lage ganz aullerordentlich zu be-
griflen, dall nun — wenigstens fiir das Gebiet des deutschen Protestantismus —
eine gute Quellensammlung vorliegt. Der mit der evangelischen Kirche und
Theologie gut vertraute und innerlich verbundene Historiker Prof. Dr. Karl
Kupisch hat sie herausgegeben.

Die Sammlung umfaBt Dokumente aus dem Zeitraum zwischen der
Reichsgriindung 1871 und dem Ende des Zweiten Weltkrieges. Sie setzt ein
mit den Ansdtzen zu einer neuen Kirchenverfassung in Preuflen und den
Programmen der kirchenpolitischen Richtungszusammenschliisse (Protestan-
tenverein, Positive Union, Mittelpartei, « Freunde der Christlichen Welt»).
Eine Reihe von gut ausgewihlten Dokumenten beleuchtet Aufbruch und
Wesen der christlich-sozialen Bewegung (Wichern, Stoecker, Naumann) und
das so bezeichnende Schwanken der kirchlichen Behorden, das alle Wen-
dungen der kaiserlichen Sozial- und Sozialistenpolitik getreulich mitmachte.
Ein neuer Abschnitt zeigt den aus angelséichsischen Impulsen hervorgegan-
genen neuen Typus evangelischer Jugendarbeit: die Anfinge der Mittel-
schiiler-Bibelkreise, der CVJM und CSV in Deutschland. Dann wird die
theologische Entwicklung im wilhelminischen Zeitalter mit einer Reihe von
AuBerungen ihrer markantesten Vertreter (Ritschl, Harnack, Troeltsch, La-
garde, Overbeck, Kéhler, Schlatter) illustriert. Auch die fiir die innerkirch-
lichen Auseinandersetzungen dieser Zeit so typischen «Falle» Schrempf und
Jatho kommen zur dokumentarischen Darstellung.

Wie tief der Einschnitt ist, den der Zusammenbruch des kaiserlichen
Deutschland 1918 fiir den deutschen Protestantismus bedeutet hat, zeigen
mit erschiitternder Deutlichkeit die Verlautbarungen verantwortlicher Kir-
chenfiithrer zu Kriegsende und innenpolitischem Umbruch. Mitrauen und
unverhohlene Ablehnung gegeniiber der Weimarer Republik und wehmiitiger
Rickblick auf die gute, alte, monarchische Zeit brechen immer wieder hervor.



150 Rezensionen

Die Berichte von Adolf Deillmann tiber Stockholm 1925 und von Otto Di-
belius iiber Lausanne 1927 markieren den Beginn der deutschen Mitarbeit
in der 6kumenischen Bewegung. Die grundsétzliche Besinnung auf Wesen
und Aufgabe der Mission ist vertreten durch Gedanken von Gustav Warneck
(1892) und Siegfried Knak (1931). Gewicht und Bedeutung der theologischen
Neubesinnung nach dem ersten Weltkrieg werden gut charakterisiert durch
markante AuBerungen ihrer wichtigsten Vertreter: Karl Holl (aus dem Vor-
trag « Was verstand Luther unter Religion ?»), Karl Barth (aus dem ¢« Rémer-
brief» 1922), Friedrich Gogarten, Rudolf Bultmann (aus dem Jesus-Buch),
Paul Tillich (¢«Religiose Verwirklichung im Sozialen») und Karl Heim. Ent-
sprechend ihrer grundlegenden Bedeutung fiir alle spéteren Diskussionen
uber Kirchenrecht und Kirchenbegriff werden wichtige Abschnitte aus Ru-
dolf Sohms berithmtem Buch («Kirchenrecht», 1892) abgedruckt und mit
der Begrundung evangelischen Kirchenrechts bei Ginther Holstein (1928)
konfrontiert. Eine weitere bedeutsame Konfrontation ergibt sich in zwei wei-
teren Dokumenten: die Proklamation des «Jahrhunderts der Kirche» durch
Otto Dibelius (1928), und dann Karl Barths ingrimmig-scharfe Kritik aller
selbstbewuBBten Kirchlichkeit (¢Quousque tandem...?», in «Zwischen den
Zeiten», 1930). Hinter den Ausfiihrungen von Giinther Dehn tiber «Kirche
und Volkerversohnung» (1928) zeigt sich schon das Wetterleuchten des
heraufbrechenden nationalistischen Ungewitters — der «Fall Dehn» wird im
Riickblick zum Vorspiel des groflen Kirchenstreits der Hitler-Zeit. Es ist gut,
daf3 auch das entschiedene Eintreten von Otto Dibelius fiir Dienstverweigerer
aus Gewissensgriinden dokumentarisch festgehalten ist. Einen breiten Raum
nehmen zum Schlul} selbstversténdlich die Dokumente zum Kirchenkampf
im Dritten Reich ein.

Was die Auswahl der Dokumente anbetrifft, hiatte man wohl, wie dies bei
solchen Sammelbédnden immer der Fall ist, hier und dort seine Fragen und
Wiinsche anzumelden. So vermillt man in unserer Sammlung etwa die
Stimme Christoph Blumhardts und diejenige Albert Schweitzers, die doch
wohl beide an ihrem Ort das Gesicht und die Entwicklung des deutschen
Protestantismus im dargestellten Zeitraum mitgepriagt haben. Im ganzen
aber darf das Buch mit Freude und Dank an den Herausgeber allen empfoh-
len werden, die sich iiber die spannungs- und entscheidungsreiche Geschichte
der evangelischen Christenheit im Deutschland Bismarcks, Wilhelms II.,
der Weimarer Republik und Adolf Hitlers zuverldssig orientieren machten.

Andreas Lindi, Worb, Kt. Bern.

A. J. Arprasamy, Sundar Singh, ein indischer Zeuge des lebendigen Christus.
Aus dem Englischen iibertragen von Greta Barth und Ida Frohnmeyer.
Basel, Friedrich Reinhardt AG., 1960. 309 S.

Der ehemalige siidindische Bischof Appasamy zeichnet mit Liebe und
Genauigkeit die Gestalt dieses einmaligen christlichen Inders, der im Jahre
1922 die damals religios Angeregten unter den Schweizern zu beunruhigen
und zu begeistern wullte. Wir fragen heute nicht so sehr danach, wer Sundar
Singh gewesen ist — wer kénnte das je begreiflich erkldren ? — als vielmehr,
was er der Christenheit, die in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts in



Rezensionen 151

einer rapid sich verdndernden Welt einen neuen Tiefgang sucht, zu sagen hat.
Ich sehe die Bedeutung dieses Mannes fiir die Kirche von heute in vier Punk-
ten:

1. Sundar Singh war ein Mann der Meditation, der Vision und der Ekstase.
Auch wenn wir ihm hier nicht in allem zu folgen vermoégen und als West-
europder auch gar nicht die Méglichkeit zur Nachahmung hétten, so scheint
mir der indische Sadhu mit der nach innen gewendeten Seele einer an ihrem
ubertriebenen Aktivismus leidenden Christenheit Wesentliches sagen zu kén-
nen. «Der tiefgehendste Fehler der européischen Christenheit ist der Mangel
an Gebet» (S.223). Aus diesem Gebetsmangel folgt als Tarnungsmanéver
die tédgliche Routine. Ihr verfiel Sundar Singh nicht, entsprangen doch die
stets neu vorbereiteten Ansprachen dem téglichen Umgang mit Gott. Der
Satz «Christ sein bedeutet nicht Bekenntnis ablegen, sondern ergriffensein»,
der fur jeden mit einem Antipietistenkomplex Behafteten ein Greuel ist,
will nicht ein unklares, emotionell geladenes Zeugnis gutheillen, wohl aber
die Wahrheit unterstreichen, dal} der Tatsachenzeuge nicht einfach von
Dingen oder Ereignissen erzihlen kann, die ihn nichts angehen, sondern als
Mitgenommener und Gepackter sich zum Wort zu melden hat. Wenn wir
auch die uns fremde Welt indischer Innerlichkeit und seelischen Tiefgangs
nicht zu einem Born strémender Gnaden machen kénnen und die problema-
tische Beschiftigung mit dem Jenseits uns nicht das dringlichste Anliegen
zu sein scheint, so lehrt uns das einzigartige Wanderleben dieses indischen
Wanderpredigers doch, da3 gerade auch die Innenwelten fiir den Herrn des
Evangeliums kein Hindernis sein miissen, sich selber und mit sich eine Fiille
geistlicher Wirklichkeiten seinem Knecht offenbar zu machen.

2. Sundar Singh taufte keinen, der Christ werden wollte, sondern wies
ihn an eine bestehende Denomination. Wie wenn er das Werden der siid-
indischen Kirche vorausgeahnt hitte, so war er frei von jeder Denomination,
aber auch frei fir jede Denomination. Er empfing Gottes Wort aus den Hiil-
len, in denen es eingewickelt war. Die Sakramente anerkannte er «als Mittel
groBen Segens um des Gehorsams willen vor dem Herrn» (S. 173). So war er
alles andere als ein «kirchlicher» Mann und wul3te doch gerade so jede Kirche
an ihrem Ort und in ihrem Wert zu schitzen.

3. Obwohl die indische Gestalt seines christlichen Glaubens héatte erwarten
lassen kénnen, daf3 er mit vielen seiner Landsleute die westlichen Missionen
ablehnte, wullte er von ihnen ein geradezu prophetisches Wort zu sagen:
«Dennoch, Gott hat seine Zeugen im Westen wie uberall in der Welt. Junge
Inder sagen oft, sie wollen keine Missionare aus solchen Léndern, aber das
ist unrichtig. Der Sadhu denkt, da3 die Missionare aus dem Westen, die nach
Indien kommen, die Kirchen ihrer Heimat lebendig erhalten, und wenn der
Westen keine Missionare aussenden wiirde, wéaren die Kirchen bald so tot wie
das Tote Meer» (S. 197). Fur Sundar Singh gehért zur Fremdheit des Evan-
geliums in dieser Welt auch das Ereignis des andersartigen fremden Boten,
auf den alle in allen Léndern zu héren haben. Fur uns Westeuropéer heil3t
das, daB3 wir die Stimmen der wachen Vertreter der jungen Kirchen zu horen
und die embryonalen LebenséuBerungen ihrer eigenen Theologie mit leben-
digem Interesse aufzunehmen haben.



152 Rezensionen

4. War Sundar Singh urspriinglich der Meinung, mit der Bibel und dem
Buch der Natur auskommen zu kénnen, so sah er sich doch in den spéteren
Jahren seines kurzen Christenlebens — er ist im Alter von 40 Jahren im Tibet
ums Leben gekommen — veranlat, u. a. auch die Philosophie des Westens
kennen zu lernen. Die indische Mystik hinderte ihn nicht daran, sich der
Welt auch in ihren denkerischen Leistungen zu erschlieBen. So verband er
die intuitive Erkenntnis mit dem rationalen Interesse an den Gedanken frem-
der Mitmenschen. Jenseits der falschen Alternative zwischen Intuition und
Intellekt scheint Sundar Singh seine geistige Heimat gehabt zu haben.

Werner Bieder, Basel.

THOMAS LANGAN, The Meaning of Heidegger. A Critical Study of an Exist-
entialist Phenomenology. New York, Columbia University Press, 1959.
IX + 247 S. $ 4.50.

Der Verfasser, Instructor of Philosophy an der Universitdt von St. Louis,
beklagt sich dariiber, daf heute im angelsichsischen Bereich immer noch
Philosophie (und vor allem Philosophie-Geschichte) getrieben wiirde, ohne
dal man sich der Miihe unterziehe, auf jene Probleme einzugehen, die
Heideggers Lebenswerk aufgeworfen hat (S. 237). Langan verspricht aller-
dings im Titel des Buches mehr, als er dann tatsédchlich bietet.

Die ersten sieben Kapitel bringen fast nur ausfithrliche Referate uber
Heideggers Hauptwerke von «Sein und Zeit» bis «Vom Wesen der Wahr-
heit», withrend sich die niichsten fiinf der Frage nach einer Uberwindung
der klassischen Metaphysik zuwenden und Heideggers «Philosophie der
Philosophiegeschichte» vortragen. Erst im 13. Kapitel kommt der Autor zu
seiner eigentlichen Aufgabe, der kritischen Auseinandersetzung mit dem
Denk-Werk des Freiburgers. Hier tauchen dann auch verschiedene Frage-
zeichen auf, die eine aufmerksame Beachtung verdienen. Langan vermil3t
bei Heidegger mit Recht eine prizise Umschreibung seines Begriffes «das
Seiende», der zwar viel verwendet werde, aber nirgends genau definiert sei.
Der Vorwurf, bei Heidegger fehlten alle entscheidenden Kategorien des Mit-
Seins (die z. B. bei Gabriel Marcel eine so grof3e Rolle spielen), ist ebenso be-
rechtigt wie der Hinweis auf die inhaltliche Unbestimmtheit vieler im Spét-
werk auftretender Vokabeln (das Heilige, die Gunst des Seins ete.). Sehr
wichtig und treffend erscheint uns der Hinweis auf die Tatsache, daf3 Heideg-
ger bei der Darstellung des geschichtlichen Prozesses der fiir das Abendland
schicksalhaften «Seinsvergessenheit» jene GroBen unerwahnt lit, die mehr
als viele Philosophien das Denken zumindest des Mittelalters gepragt und
bestimmt haben: Christus und das Christentum (8. 232f.). Langan kommt
abschliefend zu dem Ergebnis, dal3 Heidegger die von ihm als Fehlentwick-
lung gedeutete abendlindische Metaphysik nicht iiberwunden habe, son-
dern selbst das Endstadium des metaphysischen Zeitalters markiere.

Die Studie bringt — neben einzelnen beachtenswerten Gedanken und wei-
terfiihrenden Deutungsansétzen — keine wesentlich und entscheidend neuen
Gesichtspunkte der Heidegger-Interpretation. Fiir angelsdchsische Verhdlt-
nisse mag sie als Einfiihrungshilfe mehr kompendienhafter als systematischer
Art brauchbar sein. Die fiir eine Rezension gebotene Kiirze 148t leider keinen



Rezensionen 153

Raum fiir die Erwdhnung einer ungewdhnlich groBen Anzahl von Fehlern
im englischen Text und in den manchmal bis zur Unkenntlichkeit entstellten
deutschen Zitaten. Gotthold Muiller, T'iibingen.

OrT0 SCENUBBE, Der Existenzbegriff in der Theologie Rudolf Bultmanns. Ein
Beitrag zur Interpretation der theologischen Systematik Bultmanns. = For-
schungen zur Systematischen Theologie und Religionsphilosophie, 4.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1959. 140 S.

Diese schoéne Arbeit ist eine verkiirzte und teilweise verdnderte Wieder-
gabe einer der Theologischen Fakultét der Universitét Erlangen 1955 vor-
gelegten Dissertation. Der Verfasser hat sich folgende Aufgaben gestellt:
1. aus der theologischen Fragestellung des jungen Bultmann die theolo-
gischen Motive deutlich zu machen, die zur Ubernahme von Heideggers
Existenzbegriff fiihrten; 2. die philosophischen Wurzeln dieses Begriffs dar-
zulegen; 3. die damit gegebene theologische Problematik aufzuzeigen, um
von hier aus Bultmanns Verwendung des Existenzbegriffes im einzelnen zu
untersuchen und zugleich nach der Bedeutung desselben fiir andere Motive
seiner Theologie zu fragen (S. 10).

1. Nach Schniibbe hat Bultmann den entscheidenden Anstofl vom jungen
Barth erhalten. Die so iibernommenen Gedanken sind: 1. Kampf gegen
Historismus und Psychologismus; 2. dialektische Entgegensetzung von Gott
und Welt; 3. Verneinung der Welt im Sinne der Erfahrung des g&ttlichen
Gerichtes; 4. im radikalen Nein Gottes zum Menschen ist Gottes Ja schon
enthalten; 5. Unterscheidung zwischen Unanschaulichem und Anschau-
lichem; 6. Glaube als Schépfung Gottes, als Sprung ins Leere und als Para-
doxie (8. 11-13). Bultmann bt jedoch an Barth in vier Punkten Kritik,
von welchen die drei ersten auf W. Herrmann zuriickgehen: 1. in bezug auf
den Glauben als BewuBtseinsinhalt (fehlt bei Barth), 2. in der Frage der
Aneignung des Glaubens, 3. in der Bewertung des geistigen Lebens und der
Kultur, 4. in der Frage der Christologie (S. 13f.). Die Ubernahme des Exi-
stenzbegriffes durch Bultmann ist so nach der Meinung des Verfassers im
Denken Herrmanns vorbereitet (S. 15), und seine Verwendung dient der be-
grifflichen Klarung und Festigung Herrmannscher Theologumena, «vondenen
her der Weg tber Barth hinaus gefunden wird» (8. 18). Zwei Motive der
Herrmannschen Theologie wurden dabei aufgegeben: 1. daBl Gnade erlebt
werde auf Grund der Anschauung des inneren Lebens Jesu, und 2. da3 der
am Sittengesetz Verzweifelte auf die Botschaft der Vergebung vorbereitet
sei (8. 23).

2. Der Existenzbegriff ermoglicht nun einerseits ein Festhalten und Ver-
tiefen von Erkenntnissen Herrmanns, andererseits gibt er die Moglichkeit,
einen Weg zu finden, der nicht nur iiber Barth, sondern auch {iber Herrmann
hinausgeht (8. 23). Mit Hilfe des Existenzbegriffes kann Bultmann nicht nur
den RiB3 schlieBen, der im Auseinanderfallen einer «subjektiven Moglichkeit
der Offenbarung» (Heil. Geist) und einer «objektiven Méglichkeit der Offen-



154 Rezenstonen

barung» (Jesus Christus) durch die gesamte Theologie Barths geht (S. 16),
sondern auch die historisch vergangene Zeit als geschichtliche Gegenwértig-
keit wiirdigen (8. 19). Da aber Heidegger Mensch und Dasein streng von der
Geschichte her interpretiert (S. 14), wird mit der Ubernahme seines Existenz-
begriffs auch sein Verstéandnis von Welt und Geschichte tibernommen (S. 24).
Die Moglichkeit einer theologischen Verwendung der ontologischen Existenz-
strukturen Heideggers hingt nach dem Verfasser vor allem davon ab, ob es
Heidegger gelungen ist, seine Strukturen von weltanschaulichen Voraus-
setzungen freizuhalten. Diese Frage wird verneint. Schniibbe hélt es aber fiir
moglich, daB Bultmann die weltanschaulichen Voraussetzungen Heideggers
im praktischen Gebrauch weithin iiberwunden habe (S. 35). Nach Bultmann,
der Heideggers weltanschaulichen Relativismus nicht teilt, gibt es nur ein
«richtiges» ontisches Daseinsverstandnis, nédmlich den christlichen Glauben
(S. 37). Der Verfasser sagt, wenn dies so ist, dann miissen die ontologischen
Strukturen des Daseins ausschliefllich vom christlichen Glauben her ent-
worfen werden (8. 37). Nach seiner Meinung hat Bultmann auf diese Frage
keine befriedigende theoretische, wohl aber eine praktische Antwort ge-
funden : Bultmann interpretiert ontisch das menschliche Dasein von Gott her
(8. 37) und gibt so Heideggers Strukturen «ihr urspriinglich christliches Ge-
sicht zuriick» (S.42). Mit der Ubernahme der ontologischen Strukturen
Heideggers sei die exegetisch-theologische Fragestellung Bultmanns freilich
von vornherein festgelegt: es geht bei Bultmann stets um die anthropolo-
gische Frage (S. 40).

3. Dann untersucht Schniibbe die Funktion des Existenzbegriffes im Ver-
héltnis zu Bultmanns Gottesbegriff, zu seinem Begriff der natiirlichen Offen-
barung, seiner Christologie, Anthropologie, Hamartiologie, Pneumatologie
und Entmythologisierung. Die Konsequenz der Ubernahme des Heidegger-
schen Existenzbegriffes ist nach dem Verfasser, dafl alle theologischen Aus-
sagen aus der Dimension des objektivierenden Denkens herausgenommen
und in die Dimension eines existenzbezogenen Denkens hineingestellt wurden
(S. 43). Der christliche Gottesbegriff fordert ein existenzbezogenes Denken,
und mit dem Existenzbegriff ist gerade ein solches gegeben. Nach Bultmann
fassen wir die Existenz nur, wenn wir Gott erfassen. Die Erfassung Gottes
und der Existenz fallen also zusammen. Darum heillt von Gott reden fiir
Bultmann zugleich von der eigenen Existenz reden (S. 48). Die entscheidende
Schranke Bultmanns liegt nach dem Verfasser in der Ubernahme der Herr-
mannschen Theologumena: «Der Glaube 16st meine Existenzproblematik»
(S. 58). Hierdurch wird bei Bultmann die scharfe Existenzbezogenheit aller
Aussagen iiber Gott bezeugt (S. 57). Glaube kann nur soweit angeeignet wer-
den, als er in die Problematik der Existenz hineinspricht. Alle anderen Aus-
sagen sind fir Bultmann Mythus. Darin findet der Verfasser eine der ent-
scheidendsten Intentionen fiir Bultmanns Entmythologisierung (8. 58). Bult-
manns Existenzbegriff ist nach dem Verfasser schon 1925 in voller Aus-
prigung vorhanden, freilich fehlt noch die existentiale Fragestellung in der
Begrifflichkeit von «Sein und Zeit» (1927). «Nicht Heideggers Ontologie
fithrt zu theologischen Beschriankungen, sondern vorher vorhandene theo-
logische Beschrankungen fithren zu Heideggers Ontologie» (S. 58). Beziiglich



Rezenstonen 155

der natiirlichen Offenbarung sieht der Verfasser den Unterschied zu Barth
darin, da3 Bultmann die menschliche Frage nach der Offenbarung ernst
nimmt (was Barth nicht tut), und dafl Bultmann (im Unterschied zu Barth)
iiber eine Schopfungsoffenbarung spricht, die fiir ihn freilich eine verlorene
Moglichkeit ist (S. 65). Nach dem Verfasser entwickelt Bultmann eine Lehre
von der Schépfungsoffenbarung «gerade nur so weit, wie die Ubernahme
der ontologischen Strukturen Heideggers es unbedingt fordert. Er geht kei-
nen Schritt weiter» (S. 66). Der Verfasser ist aber der Meinung, daf3 Bultmann
trotz allen Bestrebens einer anthropologischen Verengung der Theologie nicht
entgangen ist (S. 51) und daB die Gottes- und Christusaussagen bei ihm zum
Teil verkiirzt werden, «weil sie sich eben doch nicht ganz als unmittelbare
Antwort auf aktuale Existenzfragen verstehen lassen» (8. 53). Auch die
biblische Bestimmung des Menschen wird hier nicht voll gesehen, da Bult-
mann nur die Forderung des ersten Gebotes, nicht aber seine Gnade ver-
nimmt. «Die von Gott mit der Gottesebenbildlichkeit intendierte L<ebes-
gemeinschaft mit dem Geschopf kommt bei Bultmann zu kurz» (3. 89). Auch
die Auferstehungsexistenz darf nicht in der Weise entmaterialisiert werden,
wie Bultmann es tut (S. 90). An diesem Punkt tritt nach dem Verfasser zum
erstenmal die primére Abhingigkeit von Heidegger hervor (S. 91). In der
Beschrankung der christlichen Hoffnung auf die Existenz sieht der Verfasser
einen geheimen Rationalismus (S. 124). Bei aller Wiirdigung der Bultmann-
schen Entmythologisierung meint er, dafl die entscheidende Schranke dieses
Programms in Bultmanns dialektischem Jenseitsbegriff liegt, der in An-
lehnung an den jungen Barth konzipiert ist (S. 128).

Der Verfasser gibt in seinem Buche eine gute Darstellung und eine kri-
tische Wiirdigung von Bultmanns Existenzbegriff. Seine Auseinandersetzung
mit Bultmann ist ein sehr bedeutender Beitrag zur Klarung des Problems.
Schniibbe gibt auch gute Einzelkritik. Jedoch befriedigt das Gesamtbild
nicht véllig. Die Konzentrierung auf Bultmanns Existenzbegriff ist die Stérke,
aber auch die Schwiche des Unternehmens. Es wére nédmlich nicht nur zu
fragen, welche Bedeutung dem Existenzbegriff innerhalb Bultmanns Kon-
zeption zukommt (8. 10), sondern auch und vorerst nach dem theologisch
legitimen Platz eines Existenzbegriffes innerhalb der evangelischen Theologie
uberhaupt. Nur so hétte der Verfasser die theologische Perspektive bekom-
men kénnen, um Kerygma und Existenz im rechten Verhéltnis zu sehen. Es
folgt aus einer bestimmten Affinitat des Verfassers mit Bultmann beziiglich
der natiirlichen Offenbarung, dafl er nicht spiirt, wie Bultmanns natirliches
Vorverstandnis und damit auch das Aufpfropfen der Existenzproblematik
nur moglich geworden ist auf Kosten des Alten Testaments. Hier — am ent-
scheidenden Punkt —hat der Verfasser an Bultmann gar kein Wort der Kritik,
weil gerade auch er selbst (wie Herrmann und Bultmann) ohne prinzipielle
Einbeziehung der alttestamentlichen Bundesgeschichte theologisiert. Das
ist die Schranke seines im tbrigen scharfsinnigen Buches.

Attila Szekeres, Briissel.



156 Rezensionen

DieTrIcH BONHOEFFER, Gesammelte Schriften, hrsg. von Eberhard Bethge, 3.
Theologie — Gemeinde. Vorlesungen, Briefe, Gespriche 1927-1944. Min-
chen, Chr. Kaiser Verlag, 1960. 571 S. Fr. 25.30.

Auch der dritte Band von Bonhoeffers Gesammelten Schriften liegt nun
vorl, Die besondere Struktur dieser Ausgabe bringt es mit sich, daf wir,
wenn wir die innere Entwicklung Bonhoeffers tiberblicken wollen, immer die
verschiedenen Bénde (sowie seine frither erschienenen, bekannten Biicher)
nebeneinanderhalten und chronologisch vergleichen miissen. Immer neues
Material wird so zusammengetragen, um Bonhoeffer in den verschiedenen
Stadien seines Lebensweges klarer sehen und verstehen und die Intentionen
seines Denkens erforschen zu kénnen. Bethge setzt in seinem knappen, aber
Wesentliches enthaltenden Vorwort einige Akzente, die Wichtiges aus dem
gerade in diesem Band sehr vielfaltigen Stoff hervorheben und betonen. So
sieht er, m. E. mit Recht, eine immer wieder zum Vorschein kommende
Grundlinie Bonhoeffer’schen Denkens in der Betonung der «Treue zur Erde».
Denn das Bild vom Riesen Antidus, der seine Kraft verliert, wenn er seine
FiuBe nicht mehr auf dem Erdboden hat, taucht schon in einem frihen Vor-
trag in Barcelona 1929 auf und kehrt wieder in dem 1943 im Tegeler Ge-
fingnis entworfenen Dramenfragment, wo Bonhoeffers Gedanken um die
rechte Ethik der irdischen Verantwortung kreisen. Es zeigt sich, wie die aus
den Gefangnisbriefen bekannten und vieldiskutierten Reflexionen Bonhoeffers
luber die Weltlichkeit und Diesseitigkeit christlichen Glaubens und christ-
licher Existenz Anliegen zum Ausdruck bringen, die ihm zeitlebens wichtig
gewesen sind. Sie diirfen aber nicht losgelést werden von der christologischen
Konzentration seiner ganzen theologischen Arbeit. Das wird in diesem Band
besonders deutlich.

Viele kleinere Arbeiten werden hier zum ersten Mal zuginglich gemacht.
Da sind Briefe Bonhoeffers an seine Berliner Lehrer Harnack und Seeberg.
Da sind eine ganze Reihe von Vortridgen im Union Theological Seminary,
wo Bonhoeffer seinen amerikanischen Kommilitonen klar und streng die
Theologie Karl Barths vorfithrte. Da sind Thesen, Rezensionen, Vortriage des
jungen Berliner Dozenten. Besonders wertvoll ist die von Bethge in miih-
samer Arbeit erstellte Rekonstruktion der Christologie-Vorlesung von 1933.
Bonhoeffer hat es hier unternommen, die ganze Christologie von der Realitdt
des Christus praesens her zu entwerfen. Es folgen Dokumente von Bon-
hoeffers Gemeindetétigkeit, darunter zwei Katechismusentwiirfe. Arbeiten
aus der Zeit, da Bonhoeffer das Predigerseminar der Bekennenden Kirche
in Finkenwalde leitete, bilden wertvolle Erganzungen zu dem, was in Band 2
schon verdffentlicht ist. Den Abschluf3 bilden Vorarbeiten zur « Ethik» und
Fragmente eines Romans und eines Dramas aus der Geféngniszeit, die mit
den seit Jahren bekannten Briefen und Tagebiichern zusammengehdren.

Es kann einem gerade an der Lektiire dieses Bandes etwas aufgehen von
der Schonheit und Verantwortung theologischer Arbeit. Bonhoeffers Weg
von «Sanctorum Communio» iiber die «Nachfolge» bis zu den AuBerungen

1 Besprechungen der fritheren Bénde in Theol. Zeitschr. 15 (1959),
S. 74f. 388f.



Rezenstonen 157

seiner letzten Zeit («Widerstand und Ergebung») wird in mancher Beziehung
erhellt, Man freut sich auf den angekindigten letzten Band der Gesammelten
Schriften (der Auslegungen und Predigten enthalten soll) und auf die von
dem Herausgeber Eberhard Bethge in Angriff genommene Bonhoeffer-
Biographie. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewEiz. The Ecumenical Review 13, 2 (1961): E. Schlink, Worship in the
Light of Protestant Theology (141-152); Th. C. Oden, Is the Demand of God
ambiguous ? An American-European Dialogue (153-171); H.-H. Schrey,
Restoration and Revolution and the Unity of the Church (172-179); N. A.
Nissiotis, The Ecclesiological Significance of Inter-Church Diakonia (191—
202); H. H. Wolf, Towards an Ecumenical Theology (215-227). Kirchenblait
fiir die reformierte Schweiz 117, 2 (1961): W. Vischer, Die rechte Methode fiir
die Exegese der Bibel, IT (18-23). Reformatio 10, 1 (1961): F. Raaflaub,
Kirche Christi im Aufbruch Afrikas (3-18); E. Hubacher, Siidafrikas Rassen-
problem (18-28). 2: G. W. Locher, Von goéttlicher und menschlicher Gerech-
tigkeit (67-80); K. Wiirzburger, Der Arzt und das anvertraute Leben (91—
112). Verbum Caro 57 (1961): M. Thurian, L’unité visible des chrétiens
(3—48); M. Thrian, La tradition (49-98).

BELGIEN. Nouwvelle revue théologique 83, 1 (1961): R. Carpentier, Le primat
de I'amour dans la vie morale (3-24); J. Levie, Le message de Jésus dans
la pensée des apotres (256-49). 2: C. Dumont, La prédication du péché originel
(113-134); L. Denis, Catéchése missionnaire (159-173).

DEUTSCHLAND. Archiv fiir Reformationsgeschichte 51, 2 (1960): C. L. Man-
schreck, Melanchthon and Prayer (145-158); W. Maurer, Studien iiber Me-
lanchthons Anteil an der Entstehung der Confessio Augustana (158-207);
R. Stupperich, Melanchthons Anteil an der Reformation in Pommern (208—
222); G. Miller, Philipp Melanchthon und die Studienordnung fiir die hessi-
schen Stipendiaten (223-242). Biblische Zeitschrift 5, 1 (1961): J. Schreiner,
Fiuhrung, Thema der Heilsgeschichte im Alten Testament (2-18); O. Loretz,
Herkunft und Sinn der Jona-Erzdhlung (18-29); H. Wohlstein, Zu den alt-
israelitischen Vorstellungen von Toten- und Ahnengeistern (30-38); J. Gnil-
ka, Das Gemeinschaftsmahl der Essener (39-55); F. Mufner, Die johannei-
schen Parakletspriiche und die apostolische Tradition (56-70); H. Zimmer-
mann, Die Sammelberichte der Apostelgeschichte (71-82). Ewangelische
Theologie 21, 1 (1961): F. Delekat, Tod, Auferstehung, ewiges Leben (1-15);
G. Eichholz, Der 6kumenische und missionarische Horizont der Kirche (15—



	Rezensionen

