
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 2

Artikel: Eine traditionsgeschichtliche Methode in der Hymnologie

Autor: Schmidt, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine traditionsgeschichtliche Methode in der
Hymnologie

l.
Frage ich nach dem Verfasser oder nach der Entstehung eines

Kirchenliedes, so ist die Beantwortung dieser Fragen wichtig und
lehrreich; das Wesen des Kirchenliedes habe ich jedoch mit der

Beantwortung dieser Fragen noch nicht erfaßt. Was ein Kirchenlied
ist, erfasse ich erst, wenn ich nach dem Gebrauch desselben in der
christlichen Gemeinde frage. Gehraucht wird das Kirchenlied im
Kultus, im Gottesdienst der Gemeinde. Ich muß also die Geschichte
des Kirchenliedes im Zusammenhang mit der Geschichte der

Frömmigkeit und der Geschichte des Gottesdienstes betrachten,
sofern ich wirklich das Wesen des Kirchenliedes erfahren will. Eine
Geschichte des Kirchenliedes kann niemals gleich einer Geschichte
der Kirchenlieddichter sein, auch darf sie sich nicht erschöpfen in
einer Biographiensammlung der Komponisten, die Kirchenliedmelodien

schufen1. Geschichte des Kirchenliedes ist zu allererst
Geschichte des Gebrauchs des Kirchenliedes im Gottesdienst. Auch
unterliegt der durch Jahrhunderte währende Gebrauch liturgischer
Texte und Lieder eigenen Regeln der Überlieferung.

Daher empfiehlt sich die Anwendung einer eigenen Methode, in
der das Kirchenlied hinsichtlich seines liturgischen Gebrauchs
erforscht wird. Eine solche wäre die traditionsgeschichtliche Methode,
die in der Bibelexegese schon erfolgreiche Verwendung findet.

In der historisch-kritischen Forschung am A.T. und N.T. sind überall in
den letzten 50 Jahren neue Methoden entwickelt worden, die dazu dienen
sollen, einen sprachlich oder dichterisch geformten Text von seinem
liturgischen Gehrauch her zu verstehen. Hermann Gunkel machte mit dieser
Methode den Anfang, indem er fragte : wo hat ein Text seinen « Sitz im Leben»
Die so entwickelte Methode wird heute gattungsgeschichtliche Methode
genannt. Die Frage Gunkels wurde von Martin Noth, Albrecht Alt, Rudolf
Bultmann u. a. zu der Frage erweitert : wie lange hat ein Text seinen Sitz
im Leben beibehalten Wie, wann und warum wurde der Sitz im Leben
gewechselt Dabei wurde festgestellt, daß viele liturgische Texte des A.T.
durch Jahrhunderte an einem bestimmten Heiligtum zu jährlich
wiederkehrenden Festen gebetet oder gesungen winden, ehe sie literarisch fixiert

1 An den älteren Gesamtdarstellungen des Kirchenliedes von Koch, Nelle
und Gabriel wäre in dieser Richtung Kritik zu üben.



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie 119

wurden. Für diese Methode, nach der vorliterarischen Überlieferung eines

liturgischen Textes zu fragen, setzt sich mehr und mehr die Bezeichnung
«traditionsgeschichtliche Methode» durch.

Es scheint geboten, diese bisher vorwiegend im A. T. und N. T.
verwandten Methoden auch der Hymnologie dienstbar zu machen.
Wir hätten also zu fragen: wo hat ein Kirchenlied seinen Sitz im
Lehen, konkreter : wo hat ein Kirchenlied seinen liturgischen Ort,
und wie lange hat es diesen liturgischen Ort beibehalten bzw. wann
hat ein Kirchenlied seinen überlieferten liturgischen Ort aufgegeben

Es wäre zu fragen, wie wir diese Art, Hymnologie zu treiben,
nennen wollen : traditionsgeschichtliche Methode oder ganz schlicht
liturgiegeschichtliche Methode in der Hymnologie

2.

Die Frage nach dem liturgischen Ort des Kirchenliedes ist zunächst
weiter zu spezifizieren. Es ist zu fragen :

a) nach dem liturgischen Ort des einzelnen Kirchenliedes ;

b) nach der liturgischen Bindung des gesamten Kirchengesanges
während der einzelnen geschichtlichen Perioden.

Zu a). Das einzelne Kirchenlied ist gewöhnlich an bestimmte
periodisch wiederkehrende Stellen im kultisch-liturgischen Leben
der Gemeinde gebunden. Dabei ist der periodisch wiederkehrende
Platz bestimmt durch drei variable Größen :

1. durch das Kirchenjahr, d. h. ein Kirchenlied ist an einen
bestimmten Sonn- oder Festtag des Jahres und dessen Lesungen
«de tempore» gebunden;

2. durch den gleichbleibenden Ablauf der liturgischen Stücke im
Gottesdienst, d. h. ein Kirchenlied ist dann an das Ordinarium
des Gottesdienstes gebunden und erscheint bei jedem Vollzug
der Liturgie an der gleichen Stelle ;

3. durch die verschiedenen Formen gottesdienstlicher Zusammenkunft

in einer Gemeinde, d. h. ein Kirchenlied ist an einen
bestimmten Gottesdiensttyp, etwa an die sonntägliche
Abendmahlsfeier oder an die Freitagsvesper usw. gebunden und
erscheint nur hier regelmäßig.



120 E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie

Im einzelnen wäre zu erforschen :

1. Wann wurde die Bindung eines Kirchenliedes an einen bestimmten

liturgischen Platz im Proprium oder Ordinarium einer
Gemeinde zum ersten Male schriftlich fixiert

2. Wie lange ist die traditionelle Bindung eines Kirchenliedes an
einen bestimmten liturgischen Platz im Kultus der Gemeinde
literarisch nachzuweisen

3. Wie verhält sich die traditionelle liturgische Bindung eines
Kirchenliedes in einer Gemeinde zum liturgischen Gehrauch des

gleichen Kirchenliedes in anderen Gemeinden oder der Gesamtkirche

4. Welche Deutung und Auslegung hat ein Kirchenlied in einer
Gemeinde erfahren durch diese seine traditionelle liturgische
Bindung Gibt der liturgische Ort eines Kirchenliedes Auskunft
darüber, wie die christliche Gemeinde dieses oder jenes Kirchenlied

verstanden oder gedeutet hat

Zu b). Der liturgisch gebundene Gesang einer Gemeinde setzt sich
zusammen aus einer Fülle von Kirchenliedern, die nach Inhalt und
Gestalt verschieden sind. Die inhaltliche Verschiedenheit der
Kirchenlieder ist darin begründet, daß die Heilstat Gottes in Jesus
Christus nur durch eine Vielzahl von Glaubensaussagen umschrieben

werden kann. Um den reichen Liederschatz für den liturgischen
Gebrauch zu ordnen und bereitzustellen, ist die Anwendung von
Ordnungssystemen erforderlich. In diesen Ordnungssystemen werden

jeweils Kirchenlieder ähnlichen Inhaltes unter einem Titel (bzw.
einer Rubrik) vereint. Jedes Gesangbuch ist nach einem solchen

Ordnungssystem aufgebaut. Für den Hymnologen, der nach der
liturgiegeschichtlichen Methode vorgeht, sind diese Ordnungssysteme

höchst bedeutsam. Denn die Struktur eines Ordnungssystems

ist abhängig von der liturgischen Praxis. Ändert sich in
einer Gesangbuchauflage gegenüber der früheren Auflage das

Ordnungssystem, so ist auf eine Änderung des liturgischen
Gebrauchs des Kirchengesanges zu schließen2.

2 Diese Methode in der Hymnologie, die wir liturgiegeschichtliche oder
traditionsgeschichtliche nennen, ist bereits von einigen Wissenschaftlern
angewandt worden, ohne daß methodische Erwägungen vorgenommen wurden.
Bereits Rochus von Liliencron hat in seiner «Liturgisch-musikalischen
Geschichte der ev. Gottesdienste von 1523-1700» (1893) nach dem liturgischen



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie 121

3.

Welches sind die Quellen und die Hilfsmittel, mit denen hymno-
logische Forschung nach liturgiegeschichtlicher Methode vollzogen
werden kann

Als Quellen dienen:
a) Kirchen- oder Chorordnungen;
b) Gesangbücher mit ihren Registern.

Zu a). Wir finden Hinweise über den liturgischen Gebrauch
einzelner Lieder in den gedruckten Agenden, und zwar dort, wo ein
Aufriß der Gottesdienste (in der Gestalt des Ordinariums) gegeben
wird. So z. B. finden wir am Anfang der Gottesdienste gewöhnlich
die Verdeutschung von Gloria und Credo in den entsprechenden
geistlichen Gesängen; bei der Abendmahlsliturgie werden in der
Regel Luthers Abendmahlslieder genannt. Wichtiger als diese

Angaben in den Agenden sind aber für unseren Zusammenhang die
großen De-tempore-Ordnungen, in denen die unveränderlichen
Lieder für sämtliche Gottesdienste des Jahres (oder zumindest für
sämtliche Sonn- und Festtage des Jahres) zusammengestellt sind.
Wir nennen einige dieser Ordnungen : die handschriftlich überlieferte
«Kirchenordnung» für den Dresdener Hof von 1581, die Kirchenordnung

für die Wenzelskirche zu Naumburg von 1537 (ebenfalls
nur handschriftlich überliefert); die 1661 im Druck erschienene

«Chorordnung» der Stadt Halle, die auf die handschriftliche halle-
sche Chorordnung aus dem 16. Jahrhundert zurückgeht.

Zu b). Die Gesangbücher dienen als Quellen nicht nur hinsichtlich
ihres Liederbestandes, sondern von besonderer Wichtigkeit sind für
die liturgiegeschichtliche Methode die Register und die Einteilung
der Gesangbücher (siehe das in Abschnitt 2 über die Ordnungssysteme

Gesagte). Auch die Überschriften über den einzelnen Lie-

Ort des Kirchenliedes gefragt. Ihm ist Walter Reindell mit seiner Monographie

über «Das De-tempore-Lied des 1. Halbjahrhunderts der reformatorischen

Kirche» (1942) gefolgt. Vorzüglich arbeitet auch Friedrich Blume in
«Die evang. Kirchenmusik» (1931), besonders S. 9ff., nach der gattungs- und
nach der traditionsgeschichtlichen Methode. Auch Blankenburgs Monographie

inLeiturgia (1954ff.) wird entsprechend der Zielsetzung dieser Sammlung
nach der liturgiegeschichtlichen Methode gearbeitet sein. Liliencron und
Reindell haben freilich nur Gesamtüberblicke gegeben, die systematische
Anwendung der traditionsgeschichtlichen Methode für den evangelischen
Kirchengesang in den einzelnen deutschen Städten steht noch aus.



122 E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie

dern sowie handschriftliche Eintragungen können über den
liturgischen Gebrauch des Kirchengesanges orientieren. Vordringlich
wird sich der Hymnologe mit den De-tempore-Registern (Register
über die Lieder, wie sie an den Sonn- und Festtagen sollen gesungen
werden) befassen müssen, denn diese Register stellen im Auszug so

etwas wie eine Chorordnung dar3.

Ein einzelnes Gesangbuch oder eine einzelne Chorordnung reicht
freilich als Quelle noch nicht aus, um nach liturgiegeschichtlicher
Methode zu arbeiten. Die Einsicht vieler zeitlich nacheinander
folgender Gesangbücher der gleichen Stadt bzw. Gemeinde ist nötig.
Erst aus dem Vergleich der Register und aus dem Vergleich der
Ordnungssysteme ist entweder eine feste liturgische Tradition oder
eine planmäßige Wandlung in der Praxis des Kirchengesanges
abzulesen. Der Hymnologe wird, um diesen Vergleich gut vornehmen
zu können, synoptische Tabellen einrichten müssen.

4.

Ein paar Beispiele aus dem evangelischen Kirchengesang des

sächsischen Raumes sollen die vorgeschlagene Methode illustrieren.

A. Strukturwandel der Gesangbücher in Dresden, Leipzig und Halle.

Im Babst'sehen Gesangbuch von 1545 sind die Lutherlieder in
folgender Reihenfolge zusammengestellt : anfangs die Lieder für die
Festzeiten des Kirchenjahres, und zwar genau in der Reihenfolge
des Gebrauchs von Advent über Christfest, Epiphanias, Purifica-
tionis Maria; usw. bis Trinitatis. Dann folgen die Katechismuslieder;

dies entspricht wiederum dem liturgischen Gebrauch. Die
Katechismuslieder sind die Lieder für die Wochengottesdienste, da
in der Woche über den Katechismus gepredigt werden soll.
Entsprechend dem liturgischen Gebrauch folgen dann bei Babst die
nicht de-tempore gebundenen Gesänge, die nach der Predigt an
Sonn- und Wochentagen gesungen werden sollen, nämlich die
Psalmlieder Luthers, das Te Deum und die Litaney (das Lutherlied

«Ein neues Lied wir heben an» wird als letztes der Lutherlieder
angeführt, weil es zu keinem liturgischen Zweck geschrieben ist und
daher hier nur um der Vollständigkeit willen aufgenommen wird).

3 Liliencron (A. 2), Reg.



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie 123

Soweit ich sehe, haben alle späteren lutherischen Gesangbücher
Mitteldeutschlands zunächst diesen liturgischen Aufriß des Babst-
schen GB übernommen, wohl nicht deswegen, weil man das Babst-
sche GB als kanonisch ansah, sondern deswegen, weil der Aufriß
des Babstschen GB der allgemeinen liturgischen Praxis entsprach.
Wir erkennen diesen Aufriß deutlich im ersten Dresdener GB von
1593. Es folgen nacheinander: 1. die Lieder für die Sonn- und Pesttage

des Kirchenjahres (mit vielen Untertiteln, entsprechend der
Reihenfolge des Kirchenjahres); 2. die Katechismuslieder, d. h. die
Lieder für die Wochenpredigten; 3. die Psalmen und Lohgesänge,

gegen Ende dann entsprechend der Ordnung des Kirchenjahres die
Lieder mit eschatologischem Inhalt (die darauffolgenden Morgen-
und Abendlieder sind als eine Art Nachtrag zu verstehen ; sie werden

in späteren Auflagen vorverlegt). Solange die Gemeinde in der
Ordnung des Kirchenjahres und in der Ordnung des Gottesdienstes
lebt, bleibt dieser liturgische Aufriß des Gesangbuches unversehrt
erhalten. Den gleichen Aufriß wie das Gesangbuch von 1593 haben
die folgenden Dresdener GB von: 1597, 1608, 1622, 1625, 1656,
1676, 1678, 1694, 1709, 1715, 1726, 1734, 1768, 1770, 1778,
1782, 1785, 1788, 1793! Noch 1788 stimmt die Bezeichnung der
Titel (Rubriken) im Inhaltsverzeichnis mit der Ordnung der Titel
von 1593 weitgehend überein, wenngleich sich die Anzahl der Lieder
in den einzelnen Rubriken bald rapide vermehrt, plötzlich
verringert und wieder vermehrt und konstant bleibt. Auch die De-
tempore-Register zeigen in ihrem Grundbestand von 1593 bis 1788
das gleiche Bild.

Diese feste liturgische Tradition bricht jäh ab im Dresdener GB

von 1797. Dieses Gesangbuch ist nach einer völlig anderen Struktur
aufgebaut. Die Lieder sind nicht mehr geordnet nach den
Pestzeiten des Kirchenjahres, sondern zusammengestellt nach dem
Ordnungssystem der Dogmatik bzw. nach dem Ordnungssystem
der Dogmatik und der Ethik. Aus der Ordnung der Titel ist keine
liturgische Ordnung mehr ersichtlich. Wohl aber stimmt die
Ordnung der Titel ungefähr mit dem Inhaltsverzeichnis eines Lehrbuchs
der Dogmatik überein. Am Anfang des Gesangbuchs stehen nicht
mehr wie ehedem die Adventslieder, das GB beginnt vielmehr mit
der Lehre von Gott, Unterabschnitt 1 : Lieder von Gottes Wesen
und Eigenschaften. Eine merkwürdige Wandlung: die spekulative
Dogmatik hat im GB über die Liturgik gesiegt. Tatsächlich ent-



124 E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie

spricht diese Änderung im Aufbau des GB einer totalen Änderung
des Gottesdienstverständnisses in Dresden. Dieses läßt sich auch
aus der Kirchengeschichte belegen. Von 1792 bis 1812 ist der seinerzeit

berühmte Theologe Franz Volmar Reinhard als Oberhofpredi-
ger und Kirchenrat in Dresden tätig. Wir wissen, daß Reinhard in
dieser Zeit einschneidende Veränderungen im liturgischen Bereich
durchgeführt hat. Er hat den Perikopenzwang in Sachsen
abgeschafft und eine Reihe eigener und neuer Perikopensysteme aufgestellt.

Leipzig hat 1796 diesen großen Strukturwandel des Stadtgesangbuchs

vollzogen. Das «privilegirte Vollständige und vermehrte
Leipziger Gesangbuch» herausgegeben von Carl Gottlob Hofmann,
das nach seinem Titel als revidierte Neuauflage des Vopeliusschen
GB von 1681 zu verstehen ist, hat in den Stadtkirchen von Leipzig
während des ganzen 18. Jahrhunderts Gültigkeit. Sämtliche
Auflagen bis hin zur letzten Auflage von 1795 sind im Titel, im Aufriß,
in der Anordnung der Lieder und in den Registern gleich. Die
Ordnung der Titel (Rubriken) sieht in diesem GB folgendermaßen aus :

nach den Liedern für die Tageszeiten finden wir die Lieder auf die
Festzeiten und Festtage des Jahres, die Katechismuslieder, die Lob-
und Danklieder usw., schließlich die Lieder mit eschatologischem
Inhalt. Völlig anders und der alten liturgischen Praxis entfremdet
ist der Aufriß der «Sammlung christlicher Gesänge zum Gebrauch
bey der öffentlichen Andacht in den Stadtkirchen zu Leipzig» 1796.
Das Inhaltsverzeichnis beginnt wie folgt: «Erste Abtheilung.
Glaubenslehren Nr. 1-278, Gottes Daseyn und seine höchste
Vollkommenheit Nr. 1-44» usw. Ein späterer Abschnitt ist betitelt:
«Von den gütigen Veranstaltungen und Wohlthaten Gottes durch
Jesum Christum». Die zweite Abteilung trägt die Überschrift:
«Christliche Gesinnungen, Pflichten und Tugenden Nr. 279-569»
usw. Während sämtliche Auflagen des Hofmannschen GB am
Anfang ein Register enthalten, in dem die Lieder den Sonn- und
Festtagen zugeteilt werden, findet sich in der «Sammlung christlicher
Gesänge» von 1796 kein De-tempore-Register mehr, sondern lediglich

das alphabetische Register. Aus dem Aufriß des letztgenannten
GB wird der völlige Verfall der alten liturgischen Formen sichtbar,
indem nicht mehr die Liturgik, sondern die Dogmatik den Kirchengesang

bestimmt.
Dresden und Leipzig hatten konservative Gemeinden ; in anderen



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie 125

Städten vollzog sich der Übergang vom liturgischen zum dogmatischen

Aufhau der Gesangbücher noch früher.
In der durch Pietismus und Aufklärung geprägten Stadt Halle

läßt sich die große Änderung in der Gesanghuchstruktur schon 1711

nachweisen. Das Hallesche GB von 1702 - dies ist das erste Stadt-
Hallesche GB überhaupt - ist ganz im alten Stil strukturiert. Es

beginnt mit den Liedern des Kirchenjahres, danach kommen Lob-
und Danklieder, dann den Katechismusstücken folgend die
Katechismuslieder, die Tageszeitengesänge, Bußlieder usw., am Ende die
Lieder vom Sterben und ewigen Leben. Man beachte dagegen den

gänzlich veränderten Aufriß in der 2.Auflage dieses GB: «Hälli-
sches Neu=eingerichtetes Gesang=Buch Heraus gegeben Von
einem Sämmtlichen MINISTERIO der Stadt Halle» 1711.

In der Vorrede wird ausdrücklich vermerkt: «Zum andern hat man sich
einer sehr bequehmen Ordnung beflissen, und die Lieder nach der Theologia
thetica, morali und paracletica, in gewisse Theile und Capitel eingetheilet,
wie die Titel oder Rubricen einer jeden Abtheilung ausweisen. Also mag
nunmehro ein Christlich Hertz von denen vornehmsten Glaubens-Artickeln
oder von gewissen Tugenden und Christen-Pflichten, oder von allerley Creutz
und Anliegen, einen Gesang suchen wollen, so findet er in diesem Gesang-
Buche deselben in gehöriger Ordnung, und kann also dieses Lieder-Werck
mit recht Theologia in hymnis, oder eine Gottes-Gelahrtheit in Liedern
genannt werden.»

Was mag die Ursache sein für diese frühzeitige Umstellung der
Halleschen Stadtgesangbücher Sicher ist hier das Konkurrenzverhältnis

zwischen dem Halleschen Stadtgesangbuch und dem
Ereylinghausenschen GB zu berücksichtigen. Letzteres erscheint
unter dem Titel « Geist=reiches Gesang=Buch / Den Kern Alter
und Neuer Lieder / in sich haltend; herausgegeben von Johann
Anastasio Ereylinghausen » im Waisenhaus zu Halle 1704 und ist
genau so wie Halle 1702 nach altem Stil aufgebaut. Man beachte:
das GB des Pietismus folgt der liturgischen Praxis der Reformation.
Es ist nun anzunehmen, daß die hallesche Geistlichkeit in Abwehrstellung

gegen den Franckeschen Pietismus zum streng dogmatischen

Aufbau der GB überging, um sich durch Rückzug auf die
«reine Lehre» vor dem pietistischen Liedgut zu schützen. (Doch hat
ihnen auch hier der lebendige Kirchengesang einen Streich gespielt.
Das Lied «Eins ist not, ach Herr, dies eine» erscheint ohne
Verfasserangabe schon 1715 im Stadtgesangbuch.)



126 E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie

B. Der liturgische Ort der deutschen Kyrie-Gesänge in Dresden

vom 16. bis 18. Jahrhundert

Nach der handschriftlichen Dresdener Hofkirchenordnung von
1581 wird das Kyrie an sämtlichen Sonn- und Festtagen durch
verdeutschte Kyrie-Tropierungen ausgeführt. Es wird gesungen
vom 1. Christtag bis zur Karwoche das «Kyrie Magne Deus 0
Vater allmächtiger Gott», in der österlichen Freudenzeit das «Kyrie
paschale O Herr Gott Vater in Ewigkeit», für die Zeit vom
1. Pfingsttage bis zum 4. Advent «Kyrie fons bonitatis Kyrie
Gott Vater in Ewigkeit». Die Wahl des geistlichen Gesanges über
das Kyrie richtet sich also streng nach den Perioden des Kirchenjahres.

Dem entspricht die Eingruppierung der deutschen Kyrie-
Tropierungen im Dresdener GB von 1593. Der Gesang «O Vater
ahmächtiger Gott» findet sich als Nr. 35 unter den Weihnachts-
hedern, der Gesang «O Herr Gott Vater in Ewigkeit» ist als Nr. 55
den Osterliedern zugeordnet, der Gesang «Kyrie Gott Vater in
Ewigkeit» steht unter der Rubrik «Von dem heiligen Geiste». Die
Dresdener GB von 1597, 1608, 1622 und 1625 bringen die gleiche
Eingruppierung der Kyrietropierungen wie GB 1593.

In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts werden die deutschen

Kyrie-Tropierungen am Hofe zu Dresden zugunsten lateinischer
Missac breves zurückgedrängt. Im GB Dresden 1656 scheint die De-
tempore-Ordnung der Kyrie-Gesänge aufgegeben zu sein, denn wir
finden sämtliche Kyrie-Tropierungen unter der Rubrik «Von der
hl. Dreifaltigkeit». In dem stark reduzierten GB von 1676 ist sogar
nur das deutsche Kyrie fons bonitatis aufgeführt. Doch der Schein

trügt. Nach der Konversion des albertinischen Herrscherhauses zum
römischen Katholizismus 1695 wird die musikalische Kapelle dem

evangelischen Hofgottesdienst entzogen. Man kehrt im evangelischen

Hofgottesdienst von den lateinischen musikalischen Messen

zum deutschen a-cappella-Stil zurück, man besinnt sich auf die

liturgische Tradition deutscher Gesänge und befestigt die alte De-

tempore-Ordnung der deutschen Kyrie-Gesänge mit einer geringen
Abweichung. «Das Privilegirte ordentliche und vermehrte Dreßd-
nische Gesang=Buch» bringt in sämtlichen Auflagen bis zur letzten
Auflage von 1793 als 1. Adventsnummer (vor «Nun komm der
Heiden Heiland») den Gesang «0 Vater allmächtiger Gott», die
Überschrift lautet ostentativ «Das Kyrie auf den Advent». Das



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie 127

gleiche Kyrie ist ein zweitesmal in allen Auflagen dieses GB aufgeführt

am Anfang der Passionslieder: «Nr. 83 Das Kyrie zu Fasten
0 Vater allmächtiger Gott». Vor den Osterliedern steht ebenfalls in
allen Auflagen: «Das Kyrie auf Ostern: 0 Herr Gott Vater in Ewigkeit»,

und als erste Nr. der Pfingstlieder finden wir folgerichtig in
den Dresdener Gesangbüchern bis 1793 «Das Kyrie fons bonitatis
deutsch». Wir können also feststellen, daß die liturgische Ordnung
der Kyrie-Gesänge in Dresden von 1581 bis zum Jahre 1793 gültig
gewesen ist.

Im Dresdnischen GB von 1798 ist aber kein Kyrie und keine
Kyrie-Verdeutschung zu finden. Dieses GB gibt Zeugnis davon, daß
der Aufriß des Meßgottesdienstes zerstört ist.

Eberhard Schmidt, Halle/Saale.


	Eine traditionsgeschichtliche Methode in der Hymnologie

