Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 2

Artikel: Eine traditionsgeschichtliche Methode in der Hymnologie
Autor: Schmidt, Eberhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine traditionsgeschichtliche Methode in der
Hymnologie

1.

Frage ich nach dem Verfasser oder nach der Entstehung eines
Kirchenliedes, so ist die Beantwortung dieser Fragen wichtig und
lehrreich; das Wesen des Kirchenliedes habe ich jedoch mit der Be-
antwortung dieser Fragen noch nicht erfalt. Was ein Kirchenlied
ist, erfasse ich erst, wenn ich nach dem Gebrauch desselben in der
christlichen Gemeinde frage. Gebraucht wird das Kirchenlied im
Kultus, im Gottesdienst der Gemeinde. Ich muf} also die Geschichte
des Kirchenliedes im Zusammenhang mit der Geschichte der
Frommigkeit und der Geschichte des Gottesdienstes betrachten, so-
fern ich wirklich das Wesen des Kirchenliedes erfahren will. Eine
Geschichte des Kirchenliedes kann niemals gleich einer Geschichte
der Kirchenlieddichter sein, auch darf sie sich nicht erschépfen in
einer Biographiensammlung der Komponisten, die Kirchenlied-
melodien schufen!. Geschichte des Kirchenliedes ist zu allererst
Geschichte des Gebrauchs des Kirchenliedes im Gottesdienst. Auch
unterliegt der durch Jahrhunderte wahrende Gebrauch liturgischer
Texte und Lieder eigenen Regeln der Uberlieferung.

Daher empfiehlt sich die Anwendung einer eigenen Methode, in
der das Kirchenlied hinsichtlich seines liturgischen Gebrauchs er-
forscht wird. Eine solche wire die traditionsgeschichtliche Methode,
die in der Bibelexegese schon erfolgreiche Verwendung findet.

In der historisch-kritischen Forschung am A.T. und N.T. sind iiberall in
den letzten 50 Jahren neue Methoden entwickelt worden, die dazu dienen
sollen, einen sprachlich oder dichterisch geformten Text von seinem litur-
gischen Gebrauch her zu verstehen. Hermann Gunkel machte mit dieser Me-
thode den Anfang, indem er fragte: wo hat ein Text seinen « Sitz im Leben» ?
Die so entwickelte Methode wird heute gattungsgeschichtliche Methode ge-
nannt. Die Frage Gunkels wurde von Martin Noth, Albrecht Alt, Rudolf
Bultmann u. a. zu der Frage erweitert: wie lange hat ein Text seinen Sitz
im Leben beibehalten ? Wie, wann und warum wurde der Sitz im Leben ge-
wechselt ? Dabei wurde festgestellt, dal viele liturgische Texte des A.T.
durch Jahrhunderte an einem bestimmten Heiligtum zu jéhrlich wieder-
kehrenden Festen gebetet oder gesungen wurden, ehe sie literarisch fixiert

1 An den iilteren Gesamtdarstellungen des Kirchenliedes von Koch, Nelle
und Gabriel wire in dieser Richtung Kritik zu tiben.



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie 119

wurden. Fiir diese Methode, nach der vorliterarischen Uberlieferung eines
liturgischen Textes zu fragen, setzt sich mehr und mehr die Bezeichnung
«traditionsgeschichtliche Methode» durch.

Es scheint geboten, diese bisher vorwiegend im A. T. und N. T.
verwandten Methoden auch der Hymnologie dienstbar zu machen.
Wir hétten also zu fragen: wo hat ein Kirchenlied seinen Sitz im
Leben, konkreter: wo hat ein Kirchenlied seinen liturgischen Ort,
und wie lange hat es diesen liturgischen Ort beibehalten bzw. wann
hat ein Kirchenlied seinen iiberlieferten liturgischen Ort aufgege-
ben ? Es wire zu fragen, wie wir diese Art, Hymnologie zu treiben,
nennen wollen: traditionsgeschichtliche Methode oder ganz schlicht
liturgiegeschichtliche Methode in der Hymnologie ?

Die Frage nach dem liturgischen Ort des Kirchenliedes ist zunachst
weiter zu spezifizieren. Es ist zu fragen:

a) nach dem liturgischen Ort des einzelnen Kirchenliedes;
b) nach der liturgischen Bindung des gesamten Kirchengesanges
wihrend der einzelnen geschichtlichen Perioden.

Zu a). Das einzelne Kirchenlied ist gewShnlich an bestimmte
periodisch wiederkehrende Stellen im kultisch-liturgischen Leben
der Gemeinde gebunden. Dabei ist der periodisch wiederkehrende
Platz bestimmt durch drei variable Grofen:

1. durch das Kirchenjahr, d. h. ein Kirchenlied ist an einen be-
stimmten Sonn- oder Festtag des Jahres und dessen Lesungen
«de tempore» gebunden;

2. durch den gleichbleibenden Ablauf der liturgischen Stiicke im
Gottesdienst, d. h. ein Kirchenlied ist dann an das Ordinarium
des Gottesdienstes gebunden und erscheint bei jedem Vollzug
der Liturgie an der gleichen Stelle;

3. durch die verschiedenen Formen gottesdienstlicher Zusammen-
kunft in einer Gemeinde, d. h. ein Kirchenlied ist an einen be-
stimmten Gottesdiensttyp, etwa an die sonntégliche Abend-
mahlsfeier oder an die Freitagsvesper usw. gebunden und er-
scheint nur hier regelmaBig.



120  E. Schmidt, Eine traditionsgeschichil. Methode in der Hymmnologie

Im einzelnen wire zu erforschen:

1. Wann wurde die Bindung eines Kirchenliedes an einen bestimm-
ten liturgischen Platz im Proprium oder Ordinarium einer Ge-
meinde zum ersten Male schriftlich fixiert ?

2. Wie lange ist die traditionelle Bindung eines Kirchenliedes an
einen bestimmten liturgischen Platz im Kultus der Gemeinde
literarisch nachzuweisen ?

3. Wie verhilt sich die traditionelle liturgische Bindung eines
Kirchenliedes in einer Gemeinde zum liturgischen Gebrauch des
gleichen Kirchenliedes in anderen Gemeinden oder der Gesamt-
kirche ?

4. Welche Deutung und Auslegung hat ein Kirchenlied in einer
Gemeinde erfahren durch diese seine traditionelle liturgische
Bindung ? Gibt der liturgische Ort eines Kirchenliedes Auskunft
dariiber, wie die christliche Gemeinde dieses oder jenes Kirchen-
lied verstanden oder gedeutet hat ?

Zu b). Der liturgisch gebundene Gesang einer Gemeinde setzt sich
zusammen aus einer Fiille von Kirchenliedern, die nach Inhalt und
Gestalt verschieden sind. Die inhaltliche Verschiedenheit der Kir-
chenlieder ist darin begriindet, dafl die Heilstat Gottes in Jesus
Christus nur durch eine Vielzahl von Glaubensaussagen umschrie-
ben werden kann. Um den reichen Liederschatz fiir den liturgischen
Gebrauch zu ordnen und bereitzustellen, ist die Anwendung von
Ordnungssystemen erforderlich. In diesen Ordnungssystemen wer-
den jeweils Kirchenlieder dhnlichen Inhaltes unter einem Titel (bzw.
einer Rubrik) vereint. Jedes Gesangbuch ist nach einem solchen
Ordnungssystem aufgebaut. Fiir den Hymnologen, der nach der
liturgiegeschichtlichen Methode vorgeht, sind diese Ordnungs-
systeme hochst bedeutsam. Denn die Struktur eines Ordnungs-
systems ist abhéngig von der liturgischen Praxis. Andert sich in
einer Gesangbuchauflage gegeniiber der fritheren Auflage das
Ordnungssystem, so ist auf eine Anderung des liturgischen Ge-
brauchs des Kirchengesanges zu schlieBen2.

% Diese Methode in der Hymnologie, die wir liturgiegeschichtliche oder
traditionsgeschichtliche nennen, ist bereits von einigen Wissenschaftlern an-
gewandt worden, ohne daf3 methodische Erwigungen vorgenommen wurden.
Bereits Rochus von Liliencron hat in seiner «Liturgisch-musikalischen Ge-
schichte der ev. Gottesdienste von 1523-1700» (1893) nach dem liturgischen



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie 121

3.

Welches sind die Quellen und die Hilfsmittel, mit denen hymno-
logische Forschung nach liturgiegeschichtlicher Methode vollzogen
werden kann ?

Als Quellen dienen:

a) Kirchen- oder Chorordnungen;
b) Gesangbiicher mit ihren Registern.

Zu a). Wir finden Hinweise iiber den liturgischen Gebrauch ein-
zelner Lieder in den gedruckten Agenden, und zwar dort, wo ein
Aufril der Gottesdienste (in der Gestalt des Ordinariums) gegeben
wird. So z. B. finden wir am Anfang der Gottesdienste gewohnlich
die Verdeutschung von Gloria und Credo in den entsprechenden
geistlichen Geséngen; bei der Abendmahlsliturgie werden in der
Regel Luthers Abendmahlslieder genannt. Wichtiger als diese An-
gaben in den Agenden sind aber fiir unseren Zusammenhang die
groen De-tempore-Ordnungen, in denen die unveridnderlichen
Lieder fiir simtliche Gottesdienste des Jahres (oder zumindest fiir
simtliche Sonn- und Festtage des Jahres) zusammengestellt sind.
Wir nennen einige dieser Ordnungen : die handschriftlich iiberlieferte
«Kirchenordnung» fiir den Dresdener Hof von 1581, die Kirchen-
ordnung fiir die Wenzelskirche zu Naumburg von 1537 (ebenfalls
nur handschriftlich iiberliefert); die 1661 im Druck erschienene
«Chorordnung» der Stadt Halle, die auf die handschriftliche halle-
sche Chorordnung aus dem 16.Jahrhundert zuriickgeht.

Zu b). Die Gesangbiicher dienen als Quellen nicht nur hinsichtlich
ihres Liederbestandes, sondern von besonderer Wichtigkeit sind fiir
die liturgiegeschichtliche Methode die Register und die Einteilung
der Gesangbiicher (siehe das in Abschnitt 2 iiber die Ordnungs-
systeme Gesagte). Auch die Uberschriften iiber den einzelnen Lie-

Ort des Kirchenliedes gefragt. IThm ist Walter Reindell mit seiner Monogra-
phie {iber «Das De-tempore-Lied des 1. Halbjahrhunderts der reformatori-
schen Kirche» (1942) gefolgt. Vorzuglich arbeitet auch Friedrich Blume in
«Die evang. Kirchenmusik» (1931), besonders S. 9ff., nach der gattungs- und
nach der traditionsgeschichtlichen Methode. Auch Blankenburgs Monogra-
phie in Leiturgia (1954{f.) wird entsprechend der Zielsetzung dieser Sammlung
nach der liturgiegeschichtlichen Methode gearbeitet sein. Liliencron und
Reindell haben freilich nur Gesamtiiberblicke gegeben, die systematische An-
wendung der traditionsgeschichtlichen Methode fiir den evangelischen Kir-
chengesang in den einzelnen deutschen Stédten steht noch aus.



122  E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymmnologie

dern sowie handschriftliche Eintragungen konnen iiber den litur-
gischen Gebrauch des Kirchengesanges orientieren. Vordringlich
wird sich der Hymnologe mit den De-tempore-Registern (Register
iiber die Lieder, wie sie an den Sonn- und Festtagen sollen gesungen
werden) befassen miissen, denn diese Register stellen im Auszug so
etwas wie eine Chorordnung dar?.

Ein einzelnes Gesangbuch oder eine einzelne Chorordnung reicht
freilich als Quelle noch nicht aus, um nach liturgiegeschichtlicher
Methode zu arbeiten. Die Einsicht vieler zeitlich nacheinander fol-
gender Gesangbiicher der gleichen Stadt bzw. Gemeinde ist notig.
Erst aus dem Vergleich der Register und aus dem Vergleich der
Ordnungssysteme ist entweder eine feste liturgische Tradition oder
eine planméifBige Wandlung in der Praxis des Kirchengesanges ab-
zulesen. Der Hymnologe wird, um diesen Vergleich gut vornehmen
zu konnen, synoptische Tabellen einrichten miissen.

4.

Ein paar Beispiele aus dem evangelischen Kirchengesang des
siichsischen Raumes sollen die vorgeschlagene Methode illustrieren.

A. Strukturwandel der Gesangbiicher in Dresden, Leipzig und Halle.

Im Babst’schen Gesangbuch von 1545 sind die Lutherlieder in
folgender Reihenfolge zusammengestellt : anfangs die Lieder fiir die
Festzeiten des Kirchenjahres, und zwar genau in der Reihenfolge
des Gebrauchs von Advent iiber Christfest, Epiphanias, Purifica-
tionis Marisee usw. bis Trinitatis. Dann folgen die Katechismus-
lieder; dies entspricht wiederum dem liturgischen Gebrauch. Die
Katechismuslieder sind die Lieder fiir die Wochengottesdienste, da
in der Woche tiber den Katechismus gepredigt werden soll. Ent-
sprechend dem liturgischen Gebrauch folgen dann bei Babst die
nicht de-tempore gebundenen Gesidnge, die nach der Predigt an
Sonn- und Wochentagen gesungen werden sollen, nidmlich die
Psalmlieder Luthers, das Te Deum und die Litaney (das Luther-
lied «Ein neues Lied wir heben an» wird als letztes der Lutherlieder
angefiihrt, weil es zu keinem liturgischen Zweck geschrieben ist und
daher hier nur um der Vollstédndigkeit willen aufgenommen wird).

3 Liliencron (A. 2), Reg.



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie — 123

Soweit ich sehe, haben alle spéteren lutherischen Gesangbiicher
Mitteldeutschlands zunachst diesen liturgischen Aufrifl des Babst-
schen GB iibernommen, wohl nicht deswegen, weil man das Babst-
sche GB als kanonisch ansah, sondern deswegen, weil der Aufri3
des Babstschen GB der allgemeinen liturgischen Praxis entsprach.
Wir erkennen diesen Aufril deutlich im ersten Dresdener GB von
1593. Es folgen nacheinander: 1. die Lieder fiir die Sonn- und Fest-
tage des Kirchenjahres (mit vielen Untertiteln, entsprechend der
Reihenfolge des Kirchenjahres); 2. die Katechismuslieder, d. h. die
Lieder fiir die Wochenpredigten; 3. die Psalmen und Lobgesdnge,
gegen Ende dann entsprechend der Ordnung des Kirchenjahres die
Lieder mit eschatologischem Inhalt (die darauffolgenden Morgen-
und Abendlieder sind als eine Art Nachtrag zu verstehen; sie wer-
den in spateren Auflagen vorverlegt). Solange die Gemeinde in der
Ordnung des Kirchenjahres und in der Ordnung des Gottesdienstes
lebt, bleibt dieser liturgische Aufrif} des Gesangbuches unversehrt
erhalten. Den gleichen AufriB wie das Gesangbuch von 1593 haben
die folgenden Dresdener GB von: 1597, 1608, 1622, 1625, 1656,
1676, 1678, 1694, .... 1709, 1715, 1726, 1734, 1768, 1770, 1778,
1782, 1785, 1788, 1793! Noch 1788 stimmt die Bezeichnung der
Titel (Rubriken) im Inhaltsverzeichnis mit der Ordnung der Titel
von 1593 weitgehend iiberein, wenngleich sich die Anzahl der Lieder
in den einzelnen Rubriken bald rapide vermehrt, plotzlich ver-
ringert und wieder vermehrt und konstant bleibt. Auch die De-
tempore-Register zeigen in ihrem Grundbestand von 1593 bis 1788
das gleiche Bild.

Diese feste liturgische Tradition bricht jih ab im Dresdener GB
von 1797. Dieses Gesangbuch ist nach einer villig anderen Struktur
aufgebaut. Die Lieder sind nicht mehr geordnet nach den Fest-
zeiten des Kirchenjahres, sondern zusammengestellt nach dem
Ordnungssystem der Dogmatik bzw. nach dem Ordnungssystem
der Dogmatik und der Ethik. Aus der Ordnung der Titel ist keine
liturgische Ordnung mehr ersichtlich. Wohl aber stimmt die Ord-
nung der Titel ungefdhr mit dem Inhaltsverzeichnis eines Lehrbuchs
der Dogmatik iiberein. Am Anfang des Gesangbuchs stehen nicht
mehr wie ehedem die Adventslieder, das GB beginnt vielmehr mit
der Lehre von Gott, Unterabschnitt 1: Lieder von Gottes Wesen
und Eigenschaften. Eine merkwiirdige Wandlung: die spekulative
Dogmatik hat im GB iiber die Liturgik gesiegt. Tatsichlich ent-



124 K. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie

spricht diese Anderung im Aufbau des GB einer totalen Anderung
des Gottesdienstverstdndnisses in Dresden. Dieses 148t sich auch
aus der Kirchengeschichte belegen. Von 1792 bis 1812 ist der seiner-
zeit berithmte Theologe Franz Volmar Reinhard als Oberhofpredi-
ger und Kirchenrat in Dresden tédtig. Wir wissen, daBl Reinhard in
dieser Zeit einschneidende Verinderungen im liturgischen Bereich
durchgefiihrt hat. Er hat den Perikopenzwang in Sachsen abge-
schafft und eine Reihe eigener und neuer Perikopensysteme aufge-
stellt.

Leipzig hat 1796 diesen groBen Strukturwandel des Stadtgesang-
buchs vollzogen. Das «privilegirte Vollstdndige und vermehrte
Leipziger Gesangbuch» herausgegeben von Carl Gottlob Hofmann,
das nach seinem Titel als revidierte Neuauflage des Vopeliusschen
GB von 1681 zu verstehen ist, hat in den Stadtkirchen von Leipzig
wahrend des ganzen 18.Jahrhunderts Giiltigkeit. Sdmtliche Auf-
lagen bis hin zur letzten Auflage von 1795 sind im Titel, im Aufrif,
in der Anordnung der Lieder und in den Registern gleich. Die Ord-
nung der Titel (Rubriken) sieht in diesem GB folgendermafen aus:
nach den Liedern fiir die Tageszeiten finden wir die Lieder auf die
Festzeiten und Festtage des Jahres, die Katechismuslieder, die Lob-
und Danklieder usw., schlieBlich die Lieder mit eschatologischem
Inhalt. Vollig anders und der alten liturgischen Praxis entfremdet
ist der AufriB} der «Sammlung christlicher Geséinge zum Gebrauch
bey der 6ffentlichen Andacht in den Stadtkirchen zu Leipzig» 1796.
Das Inhaltsverzeichnis beginnt wie folgt: «Krste Abtheilung.
Glaubenslehren Nr. 1-278, Gottes Daseyn und seine hochste Voll-
kommenheit Nr. 1-44» usw. Ein spédterer Abschnitt ist betitelt:
«Von den giitigen Veranstaltungen und Wohlthaten Gottes durch
Jesum Christum». Die zweite Abteilung trigt die Uberschrift:
«Christliche Gesinnungen, Pflichten und Tugenden Nr.279-569»
usw. Wahrend sdmtliche Auflagen des Hofmannschen GB am An-
fang ein Register enthalten, in dem die Lieder den Sonn- und Fest-
tagen zugeteilt werden, findet sich in der « Sammlung christlicher
Gesinge» von 1796 kein De-tempore-Register mehr, sondern ledig-
lich das alphabetische Register. Aus dem Aufrif} des letztgenannten
GB wird der vdllige Verfall der alten liturgischen Formen sichtbar,
indem nicht mehr die Liturgik, sondern die Dogmatik den Kirchen-
gesang bestimmt.

Dresden und Leipzig hatten konservative Gemeinden; in anderen



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichil. Methode in der Hymnologie 125

Stidten vollzog sich der Ubergang vom liturgischen zum dogmati-
schen Aufbau der Gesangbiicher noch friiher.

In der durch Pietismus und Aufklirung geprigten Stadt Halle
148t sich die groBe Anderung in der Gesangbuchstruktur schon 1711
nachweisen. Das Hallesche GB von 1702 — dies ist das erste Stadt-
Hallesche GB iiberhaupt — ist ganz im alten Stil strukturiert. Es
beginnt mit den Liedern des Kirchenjahres, danach kommen Lob-
und Danklieder, dann den Katechismusstiicken folgend die Kate-
chismuslieder, die Tageszeitengesinge, Bulllieder usw., am Ende die
Lieder vom Sterben und ewigen Leben. Man beachte dagegen den
gianzlich verdnderten Aufril in der 2.Auflage dieses GB: «Halli-
sches Neu=eingerichtetes Gesang=Buch Heraus gegeben Von
einem Simmtlichen MINISTERIO der Stadt Halle» 1711.

In der Vorrede wird ausdriicklich vermerkt: «Zum andern hat man sich
einer sehr bequehmen Ordnung beflissen, und die Lieder nach der Theologia
thetica, morali und paracletica, in gewisse Theile und Capitel eingetheilet,
wie die Titel oder Rubricen einer jeden Abtheilung ausweisen. Also mag
nunmehro ein Christlich Hertz von denen vornehmsten Glaubens-Artickeln
oder von gewissen Tugenden und Christen-Pflichten, oder von allerley Creutz
und Anliegen, einen Gesang suchen wollen, so findet er in diesem Gesang-
Buche deselben in gehériger Ordnung, und kann also dieses Lieder-Werck
mit recht Theologia in hymnis, oder eine Gottes-Gelahrtheit in Liedern ge-
nannt werden.» .

Was mag die Ursache sein fiir diese friithzeitige Umstellung der
Halleschen Stadtgesangbiicher ? Sicher ist hier das Konkurrenz-
verhéltnis zwischen dem Halleschen Stadtgesangbuch und dem
Freylinghausenschen GB zu beriicksichtigen. Letzteres erscheint
unter dem Titel «Geist=reiches Gesang=DBuch | Den Kern Alter
und Neuer Lieder / in sich haltend; herausgegeben von Johann
Anastasio Freylinghausen» im Waisenhaus zu Halle 1704 und ist
genau so wie Halle 1702 nach altem Stil aufgebaut. Man beachte:
das GB des Pietismus folgt der liturgischen Praxis der Reformation.
Es ist nun anzunehmen, dal3 die hallesche Geistlichkeit in Abwehr-
stellung gegen den Franckeschen Pietismus zum streng dogmati-
schen Aufbau der GB iiberging, um sich durch Riickzug auf die
«reine Lehre» vor dem pietistischen Liedgut zu schiitzen. (Doch hat
ihnen auch hier der lebendige Kirchengesang einen Streich gespielt.
Das Lied «Eins ist not, ach Herr, dies eine» erscheint ohne Ver-
fasserangabe schon 1715 im Stadtgesangbuch.)



126  E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymnologie

B. Der liturgische Ort der deutschen Kyrie-Gesdnge in Dresden
vom 16. bis 18.Jahrhundert

Nach der handschriftlichen Dresdener Hofkirchenordnung von
1581 wird das Kyrie an sdmtlichen Sonn- und Festtagen durch
verdeutschte Kyrie-Tropierungen ausgefithrt. Es wird gesungen
vom 1. Christtag bis zur Karwoche das «Kyrie Magne Deus = O
Vater allméchtiger Gott», in der osterlichen Freudenzeit das «Kyrie
paschale = O Herr Gott Vater in Ewigkeit», fiir die Zeit vom
1. Pfingsttage bis zum 4. Advent «Kyrie fons bonitatis = Kyrie
Gott Vater in Ewigkeity. Die Wahl des geistlichen Gesanges iiber
das Kyrie richtet sich also streng nach den Perioden des Kirchen-
jahres. Dem entspricht die Eingruppierung der deutschen Kyrie-
Tropierungen im Dresdener GB von 1593. Der Gesang «0O Vater
allméchtiger Gott» findet sich als Nr. 35 unter den Weihnachts-
liedern, der Gesang «O Herr Gott Vater in Ewigkeit» ist als Nr. 55
den Osterliedern zugeordnet, der Gesang «Kyrie Gott Vater in
Ewigkeit» steht unter der Rubrik «Von dem heiligen Geiste». Die
Dresdener GB von 1597, 1608, 1622 und 1625 bringen die gleiche
Eingruppierung der Kyrietropierungen wie GB 1593.

In der zweiten Hélfte des 17.Jahrhunderts werden die deutschen
Kyrie-Tropierungen am Hofe zu Dresden zugunsten lateinischer
Misse breves zuriickgedringt. Im GB Dresden 1656 scheint die De-
tempore-Ordnung der Kyrie-Gesdnge aufgegeben zu sein, denn wir
finden sdmtliche Kyrie-Tropierungen unter der Rubrik «Von der
hl. Dreifaltigkeit». In dem stark reduzierten GB von 1676 ist sogar
nur das deutsche Kyrie fons bonitatis aufgefiihrt. Doch der Schein
triigt. Nach der Konversion des albertinischen Herrscherhauses zum
romischen Katholizismus 1695 wird die musikalische Kapelle dem
evangelischen Hofgottesdienst entzogen. Man kehrt im evangeli-
schen Hofgottesdienst von den lateinischen musikalischen Messen
zum deutschen a-cappella-Stil zuriick, man besinnt sich auf die
liturgische Tradition deutscher Gesinge und befestigt die alte De-
tempore-Ordnung der deutschen Kyrie-Gesinge mit einer geringen
Abweichung. «Das Privilegirte ordentliche und vermehrte Drel3d-
nische Gesang=Buch» bringt in sémtlichen Auflagen bis zur letzten
Auflage von 1793 als 1. Adventsnummer (vor «Nun komm der
Heiden Heiland») den Gesang «O Vater allmachtiger Gott», die
Uberschrift lautet ostentativ «Das Kyrie auf den Advent». Das



E. Schmidt, Eine traditionsgeschichtl. Methode in der Hymmnologie 127

gleiche Kyrie ist ein zweitesmal in allen Auflagen dieses GB aufge-
filhrt am Anfang der Passionslieder: «Nr. 83 Das Kyrie zu Fasten
O Vater allméichtiger Gott». Vor den Osterliedern steht ebenfalls in
allen Auflagen: «Das Kyrie auf Ostern: O Herr Gott Vater in Ewig-
keit», und als erste Nr. der Pfingstlieder finden wir folgerichtig in
den Dresdener Gesangbiichern bis 1793 «Das Kyrie fons bonitatis
deutsch». Wir konnen also feststellen, dafl die liturgische Ordnung
der Kyrie-Gesinge in Dresden von 1581 bis zum Jahre 1793 giltig
gewesen ist.

Im Dresdnischen GB von 1798 ist aber kein Kyrie und keine
Kyrie-Verdeutschung zu finden. Dieses GB gibt Zeugnis davon, daB3
der Aufri} des MeBgottesdienstes zerstort ist.

Eberhard Schmadt, Halle|Saale.



	Eine traditionsgeschichtliche Methode in der Hymnologie

