
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 2

Artikel: Glaubensbindung und Gewissensfreiheit im Neuen Testament

Autor: Maurer, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaubensbindung und Gewissensfreiheit
im Neuen Testament

Durch das Neue Testament sind schon die stärksten Bindungen
geschaffen worden, welche den Menschen prägen. Sie reichen von
der rückhaltlosen Preisgabe an Jesus Christus als den einzigen und
allgewaltigen Erlöser bis hin zum Zerrbild der Inquisitionsschrecken.
Und von demselben Neuen Testament ist schon der stärkste Protest
gegen allerlei Bindungen ausgelöst worden. Er reicht vom Protest
gegen den Kaiserkult im Römischen Reiche bis hin zum Zerrbild
des Protestes etlicher Sekten gegen alle Kirchen und jede Staatsmacht.

Wie verhalten sich diese Bindung und diese Freiheit zueinander
Wir gehen dieser Frage nach, indem wir untersuchen, wie im N. T.
die auf das griechische Denken zurückzuführende Erscheinung des
Gewissens aufgenommen und verarbeitet wird. Der Sachlage
entsprechend werden wir uns vor allem mit jenen Schriften befassen,
deren Gedankenwelt sieh an der Grenze zum hellenistischen Bereiche
bewegt, das heißt mit der paulinischen und nachpaulinischen
Briefliteratur.

1. Das Gewissen als Problem der Anthropologie

Was ist das Gewissen Ich sehe mich nicht imstande, den
zahllosen Definitionen noch eine weitere, und zwar befriedigende,
anzufügen. Dies hängt einmal damit zusammen, daß sowohl das
lateinische conscientia wie vor allem auch das griechische auveî&ricriç eine

Schöpfung der volkstümlichen Sprache ist. Die Volkssprache hat es

an sich, daß sie eine Erscheinung mit einem treffenden Worte
umschreibt, aber nicht determiniert. Wo aber die Philosophie sich eines
solchen Begriffes bemächtigt, prägt und füllt sie ihn von ihren
eigenen Voraussetzungen her und ihren eigenen Absichten
entsprechend ganz neu. Deshalb möchte ich auf eine logisch scharfe
Definition verzichten und statt dessen versuchen, das Phänomen in
drei Punkten, die in sich zusammengehören, zu fixieren.

1. Im Phänomen des Gewissens treten innerhalb ein und
derselben Person zwei verschiedene Ich auseinander und gegeneinander.

Das lateinische Verbum conscire wie das griechische ouvetbévai



108 Ch. Maurer, Glaubensbindung und Gewissensfreiheit im N. T.

bedeuten ursprünglich die Mitwisserschaft einer zweiten Person.
Interessant aber wird die Sache, wo der über sich selbst reflektierende

Mensch in zwei verschiedene Ich auseinandertritt, die
miteinander, aber von verschiedenen Standpunkten her, um dieselbe
Sache wissen.

2. Diese beiden Ich gehören nun verschiedenen Ordnungen an,
denen sie verpflichtet und durch die sie bestimmt sind. Das eine Ich
ist einer zu bejahenden und darum auch verpflichtenden Ordnung,
der Wahrheit, dem Guten, dem Schönen, verbunden. Das andere
Ich hat Bekanntschaft mit der Tatsache, daß es eine Infragestellung
und Zerstörung dieser bejahten Ordnung gibt, also Lüge, Böses,

Unordnung. Diese beiden Ordnungen sind sich aber in ihrer Qualität
inkongruent. Die bejahte Ordnung drängt sich von selbst auf, was
zu einem Imperativ, zu einem Sollen, führt. Die Ordnung, mit der
es das andere Ich zu tun hat, ist zwar nicht weniger zwingend, aber
nicht durch ein Sollen, sondern durch ihre tatsächlich vorhandene,
wenn auch negierte Macht. Aus der Art dieser verschiedenen
Ordnungen ergibt sich eine ethische Komponente im Konflikt der beiden
Ich. Es geht um einen Konflikt zwischen Sollen und Sein, zwischen
rechtem und faktischem Handeln.

3. Da das zweite, um die Unordnung wissende Ich aber erst da
sein kann, wenn es mit der «Ordnung» der Unordnung tatsächlich
schon Bekanntschaft gemacht hat, ist dieser Konflikt der beiden
Ich ein Konflikt über die Bewertung der Vergangenheit. Das
Phänomen des moralisch verstandenen Gewissens hat es ursprünglich
- und in der griechischen und hellenistischen Antike überhaupt -
nicht mit dem vorlaufenden Urteil über bevorstehende Entscheidungen,

sondern mit der Beurteilung und darum Verurteilung
begangener Taten zu tun. Es ist darum von Haus aus, auch wo kein
besonderes Attribut hinzutritt, das böse, das schlechte, das
zerbrochene Gewissen, während das sogenannte gute Gewissen nur die
Absenz der beiden widerstreitenden Ich und darum nur das «nichtböse

Gewissen» ist und also einen besonderen Grenzfall darstellt.

Was ist nun das Gewissen des Menschen, der um sich selbst und
mit sich selbst, auch gegen sich selbst weiß Es dürfte nun sofort
einleuchten, daß diese Frage im engsten Zusammenhange steht mit
der Frage, wie die Beziehungen des Menschen zu diesen ihn be-



Ch. Maurer, Claubeesbindung und Gewissensfreiheit im N. T. 109

stimmenden Ordnungen und damit der Mensch selbst bestimmt
werden. So ist das Gewissen im Idealismus, welcher den Menschengeist

als verwandt oder gar identisch mit der Gottheit ansieht, die
Stimme Gottes selbst und damit etwas ganz anderes als etwa im
Materialismus, wo diese geistige Seite ein durch Milieu, Gewöhnung
usw. geformter Habitus ist. Darum kann man sagen: «Sage mir,
wie du das menschliche Gewissen definierst, und ich sage dir, von
welcher theologischen oder philosophischen Anthropologie du
herkommst.» Die ganze Breite solcher verschiedener Gewissensinterpretationen

in jüdischer, katholischer, psychoanalytischer u. a. Sicht
zeigt sich in dem Sammelband über das Gewissen, dervom C.G.Jung-
Institut in Zürich herausgegeben wurde1.

Da das Gewissenphänomen entscheidend mit der Reflexion des

Menschen über sich selbst zu tun hat, können wir die Akzente nach
zwei ganz verschiedenen Seiten hin setzen. Einmal kann sich die
Reflexion vor allem auf das eigene Ich als ein Sein beziehen.
Dann bricht die Frage auf nach dem eigenen Wesen des Menschen :

Wer bin ich, der ich mir so rätselhaft selbst entgegentrete Wir
haben es dann vor allem mit dem Erkenntnisproblem zu tun, wie
es seit der platonischen Philosophie das Denken des Abendlandes
beherrscht. Das Gewissen ist dann vor allem das Selbstbewußtsein
des Menschen, der sich selbst zu verstehen versucht. Wohl knüpft
die Antike mit dieser Frage an den Gebrauch des Verbums ouveibévcu

èauTiî) an, verwendet aber in diesem Zusammenhang niemals die
Nomina fi (Tuveibr|(Tiç, to auvetbôç, wie der nachchristliche Idealismus.

— Auf der anderen Seite kann sich die Selbstreflexion vor
allem auf das Handeln des Menschen beziehen, wobei sofort das
ethisch-moralische Problem in den Vordergrund rückt. Die Nomina
f) oûvecnç, to cruveibôç, f| ouveibricriç der vorchristlichen Zeit sind
ausschließlich mit diesem engeren Problem verbunden, wie ja die
Volkssprache mit Gewissen eben das nachlaufende böse Gewissen meinte.

Diesen beiden Grundproblemen, die also über den eigentlichen
Sprachgebrauch hinausführen, gehen wir nun im N. T. nach. Dabei
nehmen wir das zweite voraus.

1 Das Gewissen. Studien aus dem C. G. Jung-Institut Zürich, 7 (1958).
Beiträge von E. Blum; E. Böhler; C. G. Jung; J. Rudin; H. Schär; R. I. Z.
Werblowsky; H. Zbinden.



110 Ch. Maurer, Claubensbindung und Gewissensfreiheit im N. T.

2. Das moralische Gewissen im N. T.

Um die Aussagen des N.T.s über das böse und gute Gewissen zu
verstehen, lohnt sich ein Vergleich mit den Aussagen der neutesta-
mentlichen Umwelt. Die eindrücklichste Schilderung des bösen
Gewissens findet sich bei Plutarch von Chaironeia2 (l.Jh. n. Chr.).
Das Gewissen läßt, einer Wunde im Fleische vergleichbar, in der
Seele die verwundende und durchbohrende peTapéXeicc das heißt
die trostlose Reue über unwiederbringlich Verlorenes zurück, wobei
der Xcrfoç die Traurigkeit nicht wegschafft, sondern, gerade wegen
seines Wissens, nur noch steigert. Die Frage aber, wie ein
verwundetes und böses Gewissen geheilt werden kann, wird im ganzen
Griechentum, weil unbeantwortbar, nicht gestellt. Dies entspricht
der viel zu wenig bekannten Tatsache, daß im Bereiche des griechischen

Hellenismus in vorneutestamentlicher Zeit von einem guten
Gewissen überhaupt nicht die Rede ist. Dieser Begriff taucht erst
im römisch-lateinischen Umkreis (bei Cicero im ersten vorchristlichen,

bei Seneca im ersten nachchristlichen Jahrhundert) und dann
unabhängig davon im hellenistischen Judentum, vor allem bei Philo
von Alexandria, dem Zeitgenossen des Paulus, auf. Die bona con-
scientia ist römisches Eigengewächs, erwachsen aus dem robusten
Selbstbewußtsein des Juristen und Offiziers, der seine Pflicht klar
umreißt und erfüllt und deshalb alle moralischen Skrupeln von sich
weisen kann. Ganz anders aber steht es bei dem Juden Philo. Hier
ist das Gewissen vor allem der Ankläger und Richter, der den Täter
seiner Übeltat überführt. Wenn nun trotzdem gelegentlich von
einem guten oder noch öfter von einem reinen Gewissen gesprochen
wird, so ist dies einfach die Analogie zum alttestamentlichen leb

tahor Kapöia xabapd, womit ein aufrichtiges, klares Verhältnis
zu Gott und also nicht nur ein innermenschliches Gespräch gemeint
ist. Nun gibt es aber eine höchst aufschlußreiche Stelle bei Philo,
wo das Gewissen in einen besonderen Zusammenhang gerückt wird3.
Gerade das anklagende, strafende Gewissen steht im Dienste des

barmherzigen Gottes, der durch seine Güte den gemachten Fehltritt
wieder in Ordnung bringt. Darum soll der Mensch lieber diesen

schlagenden Pädagogen bejahen als überhaupt von Gott aufgegeben
sein. Hier wird zum ersten Male das böse Gewissen in den Zu-

2 Plut. De tranqu. an. 476f-477a.
3 Phil. Quod det. 145 f.



Ch. Maurer, Claubensbindung und Gewissensfreiheit im N.T. 111

sammenhang mit der vergebenden Barmherzigkeit Gottes gebracht
und deshalb als etwas Positives bewertet. Diese Verbindung
zwischen dem Gewissen und der Vergebung ist ein dem Griechentum
unbekannter Gedanke. Er stammt aus dem Alten Testament, das
wohl deshalb den Begriff des Gewissens praktisch nicht kennt, weil
es den Menschen in seiner Ganzheit dem personalen Gott gegenüberstellt.

Damit aber stehen wir vor der Schwelle des N.T.s, wo der

Begriff des guten Gewissens gerade zum Testfall der Gewissens-

anschauung wird.
Dazu schlagen wir einmal eine neutestamentliche Konkordanz

auf. Keine der 32 Stellen, an welchen cxuveîbr|0'iç vorkommt,
gehört zum ursprünglichen Textbestand der vier Evangelien und der
Offenbarung des Johannes, das heißt zum Überlieferungsgut aus
palästinischer Tradition. Die Hälfte der Stellen gehört den paulini-
schen Briefen an die Römer und Korinther an. Aber auch da ist
nirgends vom guten oder bösen Gewissen die Rede. Diese besondere

Bezeichnung findet sich nur in der nachpaulinischen Literatur, die
noch engere Berührung mit der hellenistischen Umwelt voraussetzt
als Paulus. Dazu gehören vor allem die Pastoralbriefe, der Hebräer -

und der erste Petrusbrief.
Was ist nun hier das öfter vorkommende gute Gewissen, ouveibr]-

Oiç àpabri, KaOapâ, Ka\r| Ein kurzer Überblick wird uns bald davon
überzeugen, daß ein gutes Gewissen nicht ein Positivum ist, sondern
das Pehlen eines Negativums anzeigt, nämlich das Pehlen des

schlechten, bösen Gewissens. Dies stimmt letzten Endes überein mit
der Aussage des Paulus 1. Kor. 4, 4: «Ich bin mir nichts (d.h.
nichts Böses!) bewußt, oùbèv èpccuTW abvoiba, aber dadurch bin ich
noch nicht gerechtfertigt, denn der Herr ist es, der mich richtet.»
Ein gutes Gewissen ist ein von einer Anklage freies Gewissen, also

sozusagen ein leeres Gewissen. Nun führt aber die Beobachtung
weiter, daß, besonders in den Pastoralbriefen, dieses gute Gewissen
meistens mit dem Glauben zusammen genannt wird, so etwa 1. Tim.
1, 5, wo das Ziel der christlichen Predigt umschrieben wird als

«Liebe aus reinem Herzen und gutem Gewissen und ungeheucheltem
Glauben». Ähnliche Stellen sind eine Reihe zu nennen: 1. Tim. 1,

19 ; 3,9 ; 2. Tim. 1, 3 ; Hebr. 13,18. Offenbar ist hier das gute Gewissen

geradezu ein Wesensmerkmal des Christen, wie denn auch die
Abgefallenen als Menschen mit gebrandmarktem oder beflecktem
Gewissen bezeichnet werden können, 1. Tim. 4, 2; 1. Tim. 1, 19; Tit.



112 Ch. Maurer, Qlaubensbindung und Gewissensfreiheit im N. T.

1, 15. Wie aber erlangt man nun ein solches gutes Gewissen, und
worin besteht es Die Antwort darauf wird 1. Petr. 3, 21 sichtbar,
wonach die Taufe umschrieben wird «nicht als das Abtun des

fleischlichen Schmutzes, sondern als Bitte gegenüber Gott um ein
gutes Gewissen». In ganz ähnlicher Weise verbindet der Hebräerbrief

die Reinigung des Gewissens mit der zentralen Erlösungstat
Christi, die durch die Taufe dem Menschen zugeeignet wird, Hebr.
9, 14; 10, 22. Mit anderen Worten: Das gute, reine Gewissen besteht
darin, daß einem Menschen die Vergebung der Sünden widerfahren
ist.

Machen wir uns einen Augenblick klar, was sich hier in der
Geschichte des Gewissens abspielt. In der Schicht des Neuen
Testamentes, die so oft als Erühkatholizismus und christliche Bürgerlichkeit

verschrien wird, vollzieht sich gegenüber der Umwelt ein
besonderes Ereignis : Was im Griechentum der Umwelt überhaupt nicht
und im hellenistischen Judentum nur als Ausnahme und Grenzfall
erscheint, wird hier als Normalfall des Lebens angeboten: die
Heilung des in sich zerspaltenen Gewissens und dadurch eine neue
Existenz des Menschen. Damit aber wird eine Gewissensfreiheit ganz
besonderer Art verkündigt, die Freiheit vom Gewissen, das von
Haus aus eine böse schwärende Wunde ist. Wie aber kommt diese

Freiheit des Menschen von sich selbst zustande Dies hängt damit
zusammen, daß der Mensch eben nicht mehr als mit sich selbst,
sondern mit dem rechtfertigenden und durch die Vergebung der
Sünden eine neue Existenz anbietenden Gott im Gespräch stehend
gesehen wird. Diese besondere Gewissensfreiheit ist darum nichts
anderes als das Korrelat und zugleich die Frucht der völligen
Bindung an diesen Gott, der sich in Jesus Christus als das gnädige
Gegenüber enthüllt hat. Gewissensfreiheit im Sinne des guten
Gewissens und Glaubensbindung sind hier auf das engste miteinander
verknüpft Glaubensbindung gibt Gewissensfreiheit als Freiheit von
dem moralisch verstandenen bösen Gewissen.

3. Gewissen und Gotteserkenntnis

Wir erinnern uns noch einmal daran, daß in der vorneutestament-
lichen Antike die Frage der philosophischen und religiösen
Selbsterkenntnis nicht mit dem Nomen auveibricnç, sondern nur mit dem
Verbum ouveiöevai verbunden wird. Was damit gemeint ist, mag



Gh. Maurer, Glaubensbindung und Gewissensfreiheit im N. T. 113

illustriert werden an Sokrates, der sich in seiner Apologie gegen
den Vorwurf wendet, er pöbele mit seinen Gesprächen seine

Mitbürger an und mache sich über sie lustig4. Warum kam Sokrates
zu seiner so anstößig empfundenen Methode Er sah sich konfrontiert

einerseits mit dem Spruch des delphischen Orakels, keiner sei

weiser als Sokrates, und andererseits mit dem eigenen Bewußtsein,
nichts zu wissen. Dieser Widerspruch wurde zum Motor, die anderen
und sich selbst einer gründlichen Kritik zu unterziehen. Dieses In-
fragestellen aller Dinge und Menschen ist die Geburtsstunde der
sokratisch-platonischen Philosophie, die das Abendland entscheidend

bestimmt hat. Sie wird deshalb als eine glückliche Stunde
gepriesen, weil vorausgesetzt wird, daß der menschliche voûç
kraft seiner Zugehörigkeit zur göttlichen Welt sich solcher Freiheit

der Frage und der Forschung gewachsen erweisen wird.
Wie wird nun im Neuen Testament das Problem solcher Art von

Gewissensfreiheit angepackt und gelöst Hier werden wir ganz
besonders an Paulus gewiesen, der sich mit der Frage vor allem im
Römer- und 1. Korintherbrief auseinanderzusetzen hat. Eine
umfassende und erschöpfende Untersuchung der vielumstrittenen Stellen

Rom. 1 und 2 und 1. Kor. 1 und 2 ist hier nicht möglich. Darum
steigen wir zuerst anderswo ein, um von dort her einiges Licht
auf die genannten Stellen fallen zu lassen.

Wir gehen einem Abschnitt im 1. Kor. nach, in welchem das
Problem der menschlichen Gotteserkenntnis von 1. Kor. 1 an einem

praktischen Beispiel durchexerziert wird, nämlich in der
Auseinandersetzung mit den sog. Gnostikern über die Frage des

Götzenopferfleisches, 1. Kor. 8 und 10. Paulus hat dabei allerdings nicht
Menschen vor sich, die von sich sagen: «Ich weiß, daß ich nichts
weiß», sondern Leute, die auf Grund nicht nur der Verwandtschaft,
sondern sogar fast der Identität ihres Geistes mit dem Gottesgeist
sagen: «Ich weiß, daß ich alles weiß, weil mein Geist mit Gottes
Geist zusammengehört.» Diese Gnosis führt zum libertinistischen
Schlagwort navra poi è'Secmv, «alles ist mir erlaubt, es steht mir
alles frei». Also der Mensch, der auf Grund seiner Verwandtschaft
mit der Gottheit aus allen irdischen Bindungen gelöst ist, stehe über
den Ordnungen des sexuellen Lebens, der Gemeinde und, wie an
unserem Beispiel sichtbar wird, auch über der Frage, ob man
heidnisches Götzenopferfleisch genießen dürfe.

4 Plat. Apol. 21 äff.

8



114 Ch. Maurer, Claubensbindung und Gewissensfreiheit im N. T.

In den für uns entscheidenden Abschnitten 1. Kor. 8, 7-13 und
10, 23-11,1 taucht der Begriff cruveibricnç nicht weniger als achtmal
auf, öfter als sonst in den echten Paulusbriefen zusammen. Schon
dies allein kann darauf hindeuten, daß Paulus ein Stichwort
aufnimmt, das in Korinth umläuft. Zugleich stellen wir fest, daß
ouveibriaiç hier nicht das moralische Gewissen im volkstümlichen
Sinne meinen kann. Es ist gerade nicht von einem bösen oder guten,
sondern höchstens von einem schwachen Gewissen die Rede, das
einem schwachen Menschen gehört, das geschlagen, befleckt oder
auch auferbaut werden kann. Dabei ist auffallenderweise nicht vom
Gewissen der sogenannten Starken, sondern nur von demjenigen
der Schwachen die Rede. Bei den Starken hingegen wird gesagt,
daß sie die fvÛKTiç, eEouofa haben, die ihnen dies oder jenes erlaubt.
Die ffuveibricriç der Schwachen entspricht der Gnosis der Starken!
Darum dürfen wir annehmen, daß hier mit <Juveibr|<Jiç das Wissen,
Bewußtsein um sich selbst, also das Selbstbewußtsein, gemeint ist.
Starkes Selbstbewußtsein entspricht großer èEoucria, großer Freiheit.
Dabei ist aber klar, daß dieses Selbstbewußtsein das Bewußtsein
eines um sich selbst als um einen mit Gott zusammengehörigen, ja
mit dem Gottesgeist identischen Menschen handelt. Selbstbewußtsein

ist Gottesbewußtsein.
Paulus nimmt zunächst das Schlagwort der Gnostiker auf: Wir

haben uns entsprechend der gegebenen duveîbr|(Tiç zu verhalten!
Das «Gewissen» ist ernst zu nehmen. Man kann es nicht einfach
beiseite schieben durch einen geistigen oder geistlichen Salto mortale.

Aber dann erhält der ganze Abschnitt durch die Wendung, die
Paulus diesem Schlagwort gibt, seine entscheidende Struktur: Nach
dem Gewissen ist zu handeln, ja, aber nicht nach dem eigenen,
sondern nach dem Gewissen des anderen! Dies wird schon in 8, 7

deutlich, wo zwar von der vorhandenen Erkenntnis geredet wird,
aber sich sofort alles auf die Erkenntnis des Schwachen konzentriert.

Und der Schluß dieses Abschnittes lautet: «Wenn meine
Speise meinen Bruder ärgert (d. h. hier: sein Gewissen
niederschlägt), dann will ich in Ewigkeit kein Fleisch essen, um dem Bruder

nicht zum Ärgernis zu werden», 8, 13. Und in 10, 28 heißt es
bei der einzigen kritischen Situation, wo nämlich einer, wohl ein
mitgeladener Bruder beim Gastmahl im heidnischen Hause
bedenklich auf das von einem Tempel herstammende Fleisch weist:
«Ihr sollt nicht essen! und zwar um des Anzeigenden und um des



Gh. Maurer, Glaubensbindung und Gewissensfreiheit im N.T. 115

Gewissens willen.» Damit aber ja keine Unklarheit bestehe, wird
klipp und klar gesagt: «Ich meine aber nicht das eigene, sondern
das Gewissen des andern», 29a. Der folgende Satz V. 29b ist nun
nicht, wie sozusagen alle Exegeten annehmen, der Einwand eines

empörten Starken: «Wozu soll ich denn meine Freiheit durch ein
fremdes Gewissen richten lassen » Vielmehr wird der Zusammenhang

ganz klar, wenn dieser Satz als die schon in Kapitel 8

ausgesprochene und in Kapitel 9 illustrierte Grundthese des Paulus
verstanden wird, die damit zur Begründung für die Zumutung, sich
nach dem Schwachen zu richten, gemacht wird : Wenn irgendwo, so

muß sich gerade bei der Unsicherheit des zweifelnden Bruders die
eigene Willkür durch das fremde Gewissen einschränken lassen.

Warum aber bindet Paulus die Gewissensfreiheit, die auf eigener
Gotteserkenntnis beruht, so strikte an die geringere Erkenntnis des

schwachen Bruders Die Antwort findet sich in den für den ganzen
Abschnitt entscheidenden einleitenden Versen 8,1-6. Da wird dem
Gnostiker deutlich bestätigt: Ja, es gibt die Erkenntnis, daß keine
Götzen in der Welt existieren und deshalb die Frage des
Götzenfleisches irrelevant sein könnte. Aber die Begründung für diese
Erkenntnis wird nun entscheidend. Warum wissen wir, daß es keine
Götzen gibt V. 5-6 geben die an das Schema Israels anklingende
Antwort: Weil es nur den einen exklusiven Gott gibt, der sich in
Jesus Christus, und nur in ihm, offenbart hat. Aber gerade Christus,
der uns diese befreiende Erkenntnis gibt, offenbart zugleich, worin
sich solche Erkenntnis und das daraus entspringende Selbstbewußtsein

in echter und sachgemäßer Weise vollzieht : in der Hinneigung
zum Schwachen, für den Christus selbst gestorben ist, 8,11. Echte
Erkenntnis des von den Götzen befreienden Gottes ist identisch mit
der Anerkennung seines göttlichen Anspruches, der zum Bruder
führt. Hier wird klar, daß die ganze Wortgruppe fivwOKeiv, eîbévai,

fvûKTiç, ouveibrimç entscheidend vom Alten Testament her bestimmt
ist, wo 5?T gekennzeichnet ist durch das Element des Wollens,
liebevollen Wählens und darum an-erkennen bedeutet. Erkenntnis
des einzigen Gottes, der wirklich von den Götzen befreit, ist von
Haus aus nicht absolute Freiheit, sondern letzte Bindung an den

Anspruch dieses Gottes in Jesus Christus und so auch Liebe zum
Bruder. Deshalb ist Gewissensfreiheit letzten Endes nur Freiheit,
die sich an den Nächsten bindet. Sie ist nicht Freiheit für mich
selbst, sondern Freiheit für den andern und darum Freiheit für



116 Ch. Maurer, Glaubensbindung und Gewissensfreiheit im N. T.

mich zum anderen hin. Sie ist also wechselseitig bestimmt, ist Freiheit

innerhalb der Gemeinde.
Von da aus fällt nun noch ein Licht auf Rom. 2,15, das oft als

Beleg für die Behauptung verwendet wird, Paulus schreibe den Heiden

auf Grund des Gewissens die Möglichkeit zu, die Werke des
Gesetzes zu erfüllen, ohne das Gesetz zu kennen. Zunächst sei kurz
darauf hingewiesen, daß Paulus auch hier dem Gewissen keine
selbständige Gotteserkenntnis im Sinne einer ethisch leitenden Instanz
zuschreibt. Erstens steht Rom. 2,15 in dem großen Zusammenhang
von Kapitel 1-3, wo alle nicht in Christus begründete
Gotteserkenntnis als nicht zum echten Lobe und Gehorsam führend und
darum unter dem Zeichen der Sünde und des Gerichtes dargestellt
wird. Zweitens behaftet Paulus die Heiden nicht dabei, daß sie auf
Grund des Gewissens eine entscheidende Gotteserkenntnis besitzen.
Sonst müßte der Begriff ja nicht in der Auseinandersetzung mit den
Juden in Rom. 2, sondern in der Abrechnung mit den Heiden in
Kapitel 1 auftauchen. Darum ist das Gewissen von Rom. 2,15 nicht
als leitende Instanz für das Handeln, sondern im Sinne des

hellenistisch-jüdischen, vor allem philonischen f\efX°Ç zu verstehen,
welcher als die Alarmglocke die geschehenen Taten anklagt, straft und
verurteilt. Neu gegenüber dem Judentum ist allerdings, daß diese

Stimme nicht nur anklagt, sondern auch verteidigen kann. Aber die
Konstruktion des modal zu verstehenden Genetivus absolutus
Ouu|iapTupoû(Jriç Trjç cnjvetbfjcreujç bringt deutlich zum Ausdruck, daß
diese Stimme sowohl in ihren verurteilenden wie auch freisprechenden

Aussagen sozusagen die nur relativ verbindliche Begleitmusik
zur entscheidenden Stimme des richtenden Christus darstellt. Darum

können wir wohl nicht vorsichtig genug sein, wenn wir mit Hilfe
von Rom. 2, 15 eine im Gewissen aufbrechende Erkenntnis zur
Erfüllung des Willens Gottes zu proklamieren versuchen.

Blicken wir zusammenfassend auf den abgeschrittenen Weg
zurück, so drängen sich folgende Erkenntnisse auf:

1. Jesus Christus begründet die Freiheit des menschlichen
Gewissens. Auf der einen Seite wird der Mensch von der Anklage des

moralisch-bösen Gewissens befreit, indem er vor den vergebenden
und darum heilenden Gott gestellt wird. Auf der anderen Seite wird
das erkennende Selbstbewußtsein des Menschen in eine Welt
hineingestellt, welche als die Schöpfung Gottes entgöttert und darum ver-



Ch. Maurer, Glaubenshindung und Gewissensfreiheit im N. T. 117

sachlicht wird und so der Forschung und Wissenschaft neu zur
Verfügung steht.

2. Diese Begründung der Freiheit ist zugleich eine exklusive
Bindung an Jesus Christus. Dies wird sichtbar beim moralischen
Gewissen, das nur da zum Schweigen kommt, wo in Christus das

Wort der Vergebung in Vollmacht gesprochen ist. Dies wird noch
stärker sichtbar heim Problem der leitenden ethischen Instanz. Die
Antwort auf die Frage «Was soll ich tun » findet sich gerade da,
wo der Mensch durch die Menschwerdung Gottes in Christus an
seinen Bruder gewiesen wird.

3. Sowohl die Freiheit des Gewissens wie auch die Bindung des

Glaubens erhalten ihren Inhalt dadurch, daß Christus beides offenbart:

die Wahrheit Gottes und die Realität des Bruders. Damit ist
aber zugleich das Letzte sichtbar: Glaubensbindung und Gewissensfreiheit

sind nach dem Neuen Testament als polare Größen aufeinander

gewiesen, da sie beide im Handeln Gottes in Jesu Christus
begründet und beinhaltet sind.

Christian Maurer, Bethel bei Bielefeld.


	Glaubensbindung und Gewissensfreiheit im Neuen Testament

