
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 2

Artikel: Das milde Joch und die Ruhe : Matth. 11, 28-30

Autor: Bauer, Johannes Baptista

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das milde Joch und die Ruhe, Matth. 11,28—30

«Kommt her zu mir, alle Mühseligen und Beladenen, und ich will
euch Erholung schaffen. Nehmt mein Joch auf euch und lernt von
mir, denn ich bin sanftmütig und leutselig, und ,ihr werdet Erholung
finden für eure Seelen'. Denn mein Joch ist sanft, und meine Last
ist leicht», Matth. 11, 28-30.

1.

Längst hat man die formell sehr starke Berührung diespr Verse
mit einer Weisheitstradition festgestellt. Eine nahe Analogie bietet
Sir. 51, 23. 26f. (dazu Jer. 6, 16 und Sir. 24, 20)1. Aber auch mit
Sir. 6, 24-28 besteht eine Verbindung, eine sehr enge sogar: «Beuge
deinen Nachen und trage sie (die Weisheit) und werde ihrer Leitung
nicht überdrüssig. Mit deiner ganzen Seele tritt an sie heran, und
mit deiner ganzen Kraft beobachte ihre Wege. Frage und forsche,
suche und du wirst finden, und hast du sie gepackt, so laß sie nicht
wieder fahren. Denn zuletzt wirst du ihre Buhe finden, und sie wird
sich dir in Wonne verwandeln. Und ihre Schranke wird dir eine feste

Burg sein, und ihre Fesselung goldene Gewänder. Ein goldenes
Brett wird ihr Joch sein und ihre Stricke Purpurfäden», Sir. 6,

25-302. Es ist das Verdienst von M.-J. Lagrange, auf diese Parallele
hingewiesen zu haben3. Allerdings hat man gerade in neuester Zeit
immer wieder festgestellt, daß «die Übereinstimmungen mit Sirach
sachlich viel geringer sind als formell»4.

1 T. Arvedson, Das Mysterium Christi. Eine Studie zu Mt. 11, 25-30
(1937), S. 10-21; E. Klostermann, Das Matthäusevangelium (3. Aufl. 1938),
S. 104 (hat die Texte nebeneinandergesetzt).

2 Zur Übersetzung und Erläuterung N. Peters, Das Buch Jesus Sirach
(1913), S. 60-64.

3 M. J. Lagrange, Evangile selon S. Matthieu (8. Aufl. 1948), S. 229; auch
Arvedson (A. 1), S. 180—200.

4 J. Schmid, Das Evang. nach Matthäus (3. Aufl. 1956), S. 204. Siehe
auch L. Cerfaux, Les sources seripturaires de Mt 11, 25-30: Eph. theol.
Lovan. 30 (1954), S. 740-746 und 31 (1955), S. 331-342, weiter A. Feuillet,
Jésus et la sagesse divine d'après les év. synopt. : Revue bibl. 62 (1955),
S. 161—196; H. Mertens, L'hymne de jubilation chez les Synoptiques (1954—

1955); G. Lambert, Nouvelle rev. théol. 77 (1955), S. 963-969; K. G. Steck,
Ev. Theol. 15 (1955), S. 343-349; H. Becker, Die Reden des
Johannesevangeliums und der Stil der gnostischen Offenbarungsrede (1956), S. 41-53.



100 J. B. Bauer, Das milde Joch und die Buhe, Matth. 11,28-30

Wir wollen diesen Übereinstimmungen und Unterschieden hier
nicht weiter nachgehen, dafür aber die an sich nicht sofort
einleuchtende Tatsache erforschen, wie denn hier und dort eigentlich
die Verbindung von «Joch» und «Ruhe» zustande kam. Gewöhnlich
wird man daran denken, daß eben das leichtere Joch Jesu im Gegensatz

zu dem des kasuistisch ausgelegten Gesetzes für den Träger
bequemer ist. K. Bornhäuser mag übrigens recht haben, wenn er
bei Matth. 11, 29 an den Lastträger denkt (nicht an das Zugtier),
der ein Joch trägt, an dessen beiden Enden Ketten oder Stricke die
Last aufnehmen5. Wie dem auch sei, die «Anapausis », die Ruhe oder
Erquickung, die Jesus verspricht, kann bestenfalls indirekt in der
«Erleichterung» bestehen, die im Vergleich mit einem anderen,
schwereren, eben dem Gesetzes] och liegt.

2.

Für das Bild vom Joch, das Gott den Menschen auferlegt, pflegt
man allgemein auf den alttestamentlichen Gebrauch davon zu
verweisen: Jer. 2, 20; 5, 5, wahrscheinlich auch Ps. 2, 3 und Zeph. 3, 96.

Das Bild ist offenkundig auf folgende Weise entstanden : Zunächst
ist ganz an die Unterjochung eines Volkes gedacht. Der orientalische

Herrscher unterwirft die Besiegten seiner Herrschaft, seinem

Joch, aber das bedeutet in seiner Sprache und in seiner religiösen
Auffassung soviel wie, er unterwirft die Fremden dem Joch seines

Stadtgottes, etwa Assurs. Das Joch des Herrschers und das des

zugehörigen Königs sind ein und dasselbe. Es erübrigt sich, dafür
Belege anzuführen7.

Einen Text allerdings wollen wir einer genaueren Prüfung
unterziehen, weil er formell für uns sehr wichtig erscheint, nämlich eine

6 So nach J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu (3. Aufl. 1954), S. 139, der
diese Auffassung offenbar einer mündlichen Mitteilung Bornhäusers
verdankt.

6 P. Billerbeck, Kommentar, 1 (1922), S. 608-610; A. Schlatter, Der Evangelist

Matthäus (1929), S. 385-391; G.Bertram & K. H. Rengstorf, Theol.
Wort., 2 (1935), S. 898-904; M. Black, An Aramaic Approach to the Gospels
and Acts (2. Aufl. 1954), S. 140f.

7 Das geläufige akkadische Wort ist nîru, das immer wieder vorkommt;
einige Belege bei F. Delitzsch, Assyrisches Handwörterbuch (1896), S. 461.
Das seltenere Wort ist absanu; W. von Soden, Akkadisches Handwörterbuch,

Lief. 1 (1959), S. 7.



J. B. Bauer, Das milde Joch und die Ruhe, Matth. 11,28-30 101

jungbabylonische Gebetsbeschwörung an Ischtar. Da heißt es

(Z. 24-27)8 :

ir-di us-ki is-di-bu li-ku-na
sir-da-a-ki a-hu-zu lu-bi-el tu-ub lib-bi
û-bil ap-sâ-na-ki pa-sâ-ha suk-ni
û-qî-> res-ki li-si-ra sa-li-mu.

(24) «Deinen Weg «Lehre») habe ich verfolgt, Glück «Profit»)
möge für mich feststehen, (25) dein Zugseil faßte ich an, möge ich
Herzensfreude erlangen, (26) dein Joch trug ich, verschaffe (mir
dafür) Beruhigung, (27) deinen Wink beachtete ich, möge ein richtiger
Friede kommen.» Usu (Z. 24) bedeutet eigentlich «Grenzmark»,
irdi «ich ging, folgte nach» u. ä. So übersetzt v. Soden einmal:
«Ich folgte deiner Richtschnur, möge mein Gewinn von Dauer sein»,
das andere Mal: «Ich folgte deiner Führung, möge mein Gewinn
stetig sein»; Ebeling gibt die Zeile wie oben. Im wesentlichen ist
man mit dieser Deutung sicher im Recht. Man könnte mit Nutzen
das ganze Opus mit den Sirachstücken vergleichen. Uns geht es nur
darum, anhand dieses Textes den Zusammenhang von «Joch» und
«Ruhe» zu klären. Eine spätbabylonische Inschrift erzählt von einem
schwächlichen, aber um so eigensinnigeren und feindseligeren
Herrscher9: «Böses für seine Stadt tat er täglich... Alle [Leute] richtete
er durch ein Joch ohne Erleichterung (ina ab-sa-a-ni la tapshuti)
zugrunde.» W. von Soden sagt noch treffender: «ohne Ausruhen»10.
Die Schonung der Zugtiere wird im Alten Testament ausdrücklich
verlangt (Deut. 22, 10 und 25, 4). Die Zusammenstellung von
«Joch» und «Ausruhen» (bzw. «ohne Ausruhen») offenbart in Bild
und Wirklichkeit die Haltung des humanen «Herrn» oder des
inhumanen «Tyrannen»: der eine hetzt seine Zugtiere und Lastträger
pausenlos bis zum Zusammenbrechen, hetzt sie zu Tode, der andere

gönnt ihnen nach der Arbeit Ruhe und sorgt sich um ihr
Wohlergehen, um ihr Leben.

Von da her könnte man vielleicht einige Einsichten in das
Verständnis des «Heilandsrufs» gewinnen. J. Jeremias hat die sehr
zutreffende Feststellung gemacht: «Konkret gemeint ist mit dem

8 F. W. Geers & W. von Soden, Zeitschr. f. Ass. 42 (1934), S. 220-225;
E. Ebeling, Die akkadische Gebetsserie «Handerhebung» (1953), S. 60-63;
v. Soden, Sumerische und akkadische Hymnen und Gebete (1953), S. 335.

9 F. H. Weißbach, Die Keilinschriften der Achämeniden (1911), S. 2f.
10 von Soden (A. 7), ebd.



102 J. B. Bauer, Das milde Joch und die Ruhe, Matth. 11, 28-30

.Aufnehmen des Joches Jesu' der Eintritt in seine Nachfolge.»11
Wenn Schlatter z. B. schreibt, Jesus sei «nicht der Yerkünder eines

Gesetzes, das vom Menschen heroische Leistungen fordert, sondern
der Bringer der Herrschaft Gottes, mit der seine gebende Gnade

zum Menschen kommt»12, dann fragt es sich wirklich, ob damit
eigentlich etwas für den Unterschied des neuen Jochs, das Jesus

auferlegt, gegenüber dem alten des Gesetzes ausgesagt ist, denn die

Nachfolge Christi verlangt wenigstens nicht weniger Heroismus als

die skrupulöse Gesetzeserfüllung. Der wahre Unterschied dürfte
darin liegen, daß dort blinder Heroismus, hier sehender gefordert
wird, daß dort Blinde führen zu einer allzu buchstäblichen Anapau-
sis am Sabbat, deren Zweck und Sinn durch unsinnige Gebote
vereitelt wird, während hier der Sehende, der Herr, über den
Buchstaben hinweg zum Leben, zur wahren Anapausis führt. Die bei
Matth, anschließende Erörterung über das Ährenraufen am Sabbat
und die Heilung am Sabbat folgt, wie Schlatter gewiß richtig
sieht, nicht zufällig13 : selbst das Ruhegebot wird zum
lebenerstickenden Formalismus (Matth. 3, 4). Codex D bewahrt uns an
Stelle von Luk. 6, 5 im Anschluß an die Geschichte vom Ährenraufen

ein wohl echtes Jesuswort: «Mensch, wenn du weißt, was du

tust, bist du selig! Wenn du es aber nicht weißt, bist du verflucht
und übertrittst das Gesetz » Wenn er weiß, warum er den Sabbat
übertritt, aus dem Gewissen heraus, aus dem Gebot der Nächstenliebe,

aus der persönlichen Verantwortung vor Gott, dann ist der
Mensch selig zu preisen14.

Mit anderen Worten, Jesu Joch ist nicht deshalb leichter, weil
sein Gebot, seine Forderung geringer ist, sondern weil es verklärt
ist, überstrahlt von der herrlichen Hoffnung, von der eschatologi-
schen Aussicht, die in ihm selbst wirklich und offenbar wird. In der
Nachfolge Jesu wird alles leichter: der Jünger tritt schon in die

Fußstapfen des Meisters, der bereits den Weg gebahnt hat. Unter
diesem in die Gegenwart heilvoll hereinwirkenden Aspekt wird das

bitterste Joch süß (vgl. Luk. 22, 28-30; Joh. 16, 20-22, 33; Rom. 8,

17f.; 2. Kor. 4, 16f.; Hebr. 12, llff.). Mit Offb. 14, 13 und 2. Klem.
5, 5 werden wir die verheißene Anapausis richtig interpretieren;

11 Jeremias (A. 5), Anm. 5.
13 Schlatter (A. 6), S. 388.
13 Schlatter (A. 6), S. 390.
14 Zur Interpretation J. Jeremias, Unbekannte Jesusworte (1951), S. 49-53.



J. B. Bauer, Das milde Joch und die Ruhe, Matth. 11, 28-30 103

sie besteht nicht darin, daß einfach ein hartes Joch von
Gesetzesvorschriften durch ein ähnliches leichteres ersetzt wird, so daß die
unter dem neuen jetzt Dienenden nunmehr aufatmen können,
sondern sie ist «das künftige Reich, das ewige Leben» (2. Klem. 5, 5),
das die Jünger in der Nachfolge Jesu erlangen, aber seine Nachfolge
ist eine Kreuznachfolge (Mark. 8, 34 Par. steht überhaupt am
besten wohl in unserem Zusammenhang).

3.

Zum Schluß seien noch einige Bemerkungen zur Überlieferung
unseres Textes angebracht, wie sie uns jetzt erst durch das
koptische Thomasevangelium von Nag Hammâdi zugänglich geworden
ist15. Daß man darin mitunter alten Überlieferungsschichten
begegnen kann, ist möglich. Wir finden da als Logion 9016 auch den
Heilandsruf, freilich in einer kürzeren Form. Man weiß nun, nicht
nur auf Grund der Oxyrrhynchuslogien, die einzelne Stücke des

Thomasevangeliums griechisch bieten, daß unser Apokryphon in
der Ursprache griechisch war. Will man zu einer möglichst präzisen
Vorstellung des einzelnen Logions kommen, dann genügt es nicht,
eine Übersetzung in eine moderne Sprache zu benützen, sondern
man hat an Hand der Konkordanz zum sahidischen Neuen Testament

sorgfältig den koptischen Wortlauf wieder ins Griechische zu
transponieren17. Auf diesem Weg wird man etwa folgenden griechischen

Text erarbeiten:
Aépei 'Iqcroûç- beÛTe irpôç pe, öti xpiotôç èonv ô Zbpôç pou koö f)

KupiÔTTiç pou irpaeid èonv, Kai euppoeTe dvdiraucnv ûpîv.
Daß die Zitationsformel «pedsche IC» - denn als solche wird man
die fast stereotype Wendung anzusehen haben - nicht mit dem

Imperfekt, dem Aorist oder der Vergangenheit wiederzugeben ist,

15 Siehe dazu meine Bemerkungen in Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 446.
16 Zitiert wird nun die Textausgabe, die bei Brill in Leyden 1959

erschienen ist, herausgegeben und mit Übersetzung versehen (für die koptischdeutsche

Ausgabe) von W. Till.
17 Eine Forderung, die ich in Vigiliae Christianae 15 (1961) fasc. 1 näher

begründet habe (Literatur dort). Gemeint ist die Concordance du Nouveau
Testament Sahidique von Michel Wilmet, Corpus Script. Christ. Orient. 173

(1957), 183 (1958), 185 (1959); Band 124 (1950) bot bereits «Les mots d'origine

grecque», während der Registerband mit dem Alphabet der griechischen
Äquivalente noch aussteht.



104 J. B. Bauer, Das milde Joch und die Ruhe, Matth. 11,28-30

lehren schon einmal die Oxyrrhynchuspapyri, aber auch die
Konkordanz zeigt, daß «pedsche IC» im sahidischen Neuen Testament
nicht nur eurev 'Iriç, sondern fast ebenso häufig auch das
volkstümliche Xéjei 'In? (praesens historicum)18 wiedergibt, besonders bei
Johannes (z.B. Joh. 2, 4. 7; 4, 7. 17. 21. 26. 34. 50 u.a., auch
Mark. 6, 31 ; 14, 27. 30). Von diesem Xéyei gilt wie von dem pctpTupeî

in Joh. 1, 15, daß das Präsens «wegen der fortbestehenden Aktualität
des (Täufer-) Zeugnisses» steht19. Und dies dürfte wohl auch der

Kompilator des Thomasevangeliums beabsichtigt haben. Das ist im
übrigen auch der Sinn der Zitationsformel (das aktuelle Zeugnis).
So ist z. B. im 2. Klem. Xéfei fast durchweg die Zitationsformel für
das Alte und das Neue Testament, nur selten tritt dafür das für die
in der Vergangenheit liegende persönliche Rede charakteristische
eurev ein20, das sicher auch im Thomasevangelium mitunter
gestanden haben wird.

Die Kurzform des Heilandsrufs, wie sie das Thomasevangelium
bietet, hat nun verschiedene interessante Eigenheiten. Da ist schon
der gegenüber dem matthäanischen Text auffallende Chiasmus21,
der auch für Jesusworte charakteristisch zu sein scheint. Man
vergleiche das häufig angeführte Wort «Wer das Leben zu erhalten
sucht, wird es verlieren, und wer es (um Christi willen) verliert, wird
es erhalten» (Mark. 8, 35 Par., wobei überall diese chiastische Stellung

der Verben auftritt22). Ähnlich ist es in dem wiederholten «Es

18 Vgl. dazu auch Blaß-Debrunner, Grammatik des neutest. Griechisch,
§ 321.

19 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (14. Aufl. 1956), S. 50,
Anm. 4.

20 Vgl. H. Köster, Synoptische Überlieferung bei den Apostolischen
Vätern (1957), S. 63f. Auch im Barnabasbrief ist die häufigste Zitationsformel
X^yei, S. 125, während Ignatius einzig yé-fpairTai gebraucht, S. 25, Polykarp
an die Philipper aber elirev 6 KÙpioç, S. 112. Zur Didache S. 200f., zum
1. Klemensbrief S. 4-6. Beachtenswert das bei Köster S. 201 über Unterschied

und Geschichte dieser Formeln Gesagte.
21 Die umfangreiche Untersuchung von N. W. Lund, Chiasmus in the New

Testament (1942), hat ziemliche Ablehnung erfahren, weil zu große
Einheiten untersucht werden. Es fehlt noch an einer sachgemäßen Behandlung
des Themas, wie J. Jeremias mit Recht feststellt, Zeitschr. neut. Wiss. 49

(1958), S. 145, Anm. 2. Dazu noch T. F. Glasson, Chiasmus in St. Matthew
vii, 6: Exp. Times 68 (1957), S. 302.

22 Es dürfte hier übrigens ein Topos der Feldherrnrede, der cohortatio,
aufgegriffen worden sein, wie ich gelegentlich einmal zu zeigen beabsichtige,



J. B. Bauer. Das milde Joch und die Ruhe, Matth. 11, 28-30 105

werden letzte erste und erste letzte sein» (Luk. 13, 30 u. a.). Noch
schlichter etwa wirkt der Chiasmus in Sätzen wie: «Du aber, wenn
du fastest, salbe dein Haupt und dein Gesicht wasche!» (Matth. 6,

17), oder kunstvoller: «Was siehst du den Splitter im Auge deines

Bruders, aber den in deinem Auge (steckenden) Balken siehst du
nicht?» (Matth. 7, 3, vgl. Luk. 6, 41). Soviel nur als Andeutungen
zu einer Frage, die noch untersucht zu werden verdient.

Auffallend ist weiter, daß statt cpop-riov ein sonst seltener
Ausdruck steht, nämlich Kupiôrriç23. Von hier aus kann man die Frage
nach der Ursprünglichkeit der einen oder anderen Überlieferung
aufrollen. Daß in dem Offenbarungswort Matth. 11, 25-30 eine

Komposition verschiedenartiger Worte vorhegt, wurde schon längst
bemerkt24. A. Fridrichsen hat jüngst eine unbeachtete Parallele
zum Heilandsruf bei Epiktet entdeckt, Epikt. Diss. IV, 8, 2825:

ouveXhere TtâvTeç oi TrobappûivTeç, o'i KecpaXaXfûOvTeç, oi irupécrcTovTeç,

oî xuuXoi, oi TuqpXoî, xai 'ibeTe pe coro navTÔç uâdouç Oyia.

Man könnte vielleicht tatsächlich annehmen, daß die «Mühseligen
und Beladenen» später hinzugekommen sind bei Matthäus und dann
die Änderung von «Herrschaft» (oder Herrsein) zu «Last» nach sich

gezogen haben. Das Thomasevangelium zeigt an einigen Stellen eine
besondere Vorliebe für den Ausdruck Komâv, wie ich anderswo gezeigt
habe26. Wenn der Kompilator bereits diese Vorliebe hatte, wäre es

unverständlich, daß er eine Textform des Heilandsrufs aufnahm,
in der dieses Wort nicht vorkam, wenn ihm eine andere bekannt
war, in der es sich fand. Im übrigen dürfte dieser Kompilator auch
ein Interesse an der Anapausis gehabt haben (vgl. Logion 51), und
diesem Interesse wird man die Aufnahme des kurzen Heilandsrufs
zu verdanken haben. Jedenfalls liegt es ganz und gar nicht nahe,
daß der Kompilator gekürzt und dabei eben gerade etwas gestrichen
hätte, woran ihm lag, nämlich die «Mühseligen».

vgl. Xen. Anab. III, 1, 43 und 2, 39, Cyroupaed. III, 3, 44f. ; Curt. Hist.
Alex. IV, 14, 25; Sali. Cat. 58, 17; auch Cio. Tusc. II, 54 usw.

23 Siehe darüber W. Foerster, Theol. Wörterb., 3 (1938), S. 1096.
24 Vgl. die Feststellung von E. Dinkier, Beih. z. Zeitschr. neut. Wiss. 21

(2. Aufl. 1957), S. 115; R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition
(4. Aufl. 1958), S. 171 f. ; mit Erg.heft (1958), S. 24f.; weiter M. Dibelius,
Die Formgeschichte des Evangeliums (3. Aufl. 1959), S. 279-284.

25 A. Fridrichsen, Festschrift A. Wikenhauser (1953), S. 83-85.
28 J. B. Bauer in: W. C. van Unnik, Evangelien aus dem Nilsand (1959),

S. 139-143; Vig. christ. 15 (1961), fasc. 1.



106 J. B. Bauer, Das milde Joch und die Ruhe, Matth. 11,28-30

Vielleicht erweist sich durch eindringendere Untersuchungen, die
unsere Bemerkungen anregen wollten, tatsächlich die Form des

Logions im Thomasevangelium als ältere Stufe der Überlieferung.
Man würde dann auch weniger an dem «durchaus nicht evangelischen

Ideal der ,Ruhe'»27 Anstoß nehmen müssen - vor allem wenn
man, wie ganz handgreiflich an Hand der eingangs zitierten
Gebetsbeschwörung an Ischtar gezeigt werden konnte, die Zusammenstellung

von «Joch» und «Ruhe» ganz natürlich von der Ruhe nach
der Arbeit verstehen lernt. Nach dem, was wir dazu oben gesagt
haben, leuchtet sofort ein, daß dann ja auch die «sanfte Herrschaft»28
ohne Schwierigkeit paßt.

Das schlichte Jesuswort wäre dann eine Aufforderung zur Nachfolge

und Jüngerschaft. Auch sie ist ein Joch, aber ein brauchbares,
gutes, mit dem sich arbeiten läßt (sicher im Gegensatz zu dem
Joch des Gesetzes gemeint), und der Herr, der Arbeitgeber, ist
human (im Gegensatz zu denen, die Lasten auferlegen, die sie selbst
nicht mit dem Finger bewegen können). Man findet am Abend
nach der Arbeit, am Sabbat nach einer arbeitsreichen Woche, am
Ende der irdischen Drangsal, die Ruhe, die wahre «Anapausis» des

unzerstörbaren Heils.
Johannes Baptista Bauer, Graz.

27 Dibelius (A. 24), S. 281, Anm. 2.
28 Es wäre nicht ausgeschlossen, daß man trotz des ausschließlichen

Gehrauchs unseres koptischen Wortes für Kupiöxr)? im sahidischen Neuen
Testament, an unserer Stelle im Thomasevangelium beotroTeia anzusetzen
hätte, wie die sahidische Übersetzung von Ts. 144, 13 (LXX) zeigt, vgl.
W. E. Crum, A Coptic Dictionary (1939), S. 788a. Man dürfte dann etwa
denken, daß das eigenartige Wort Cyrills von Alexandrien in dem Fragment
zu Matth. 18, 24—35 (J. Reuß, Matthäuskommentare aus der griechischen
Kirche [1957], S. 225, Fragm. 216, Zeile 5) eine Anspielung auf die Form
des Heilandsrufs im Thomasevangelium enthalte, wenn es da heißt, daß
Engel unter dem gleichen beuiroTeiaç Ju'foç mit uns sind.


	Das milde Joch und die Ruhe : Matth. 11, 28-30

