
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 2

Artikel: Grundfragen der alttestamentlichen Theologie im Lichte der neueren
deutschen Forschung

Autor: Reventlow, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 17

Theologische Zeitschrift
Heft 2 März-April 1961

Grundfragen der alttestamentlichen Theologie
im Lichte der neueren deutschen Forschung

Noch vor wenigen Jahrzehnten schien der deutschen protestantischen

Theologie die Frage, wie man das Alte Testament im Rahmen

der theologischen Wissenschaft behandeln müsse, so eindeutig
zu beantworten, daß eine Diskussion über Grundprinzipien seines

Verständnisses völlig überflüssig wirkte. Unbestritten herrschte die
religionsgeschichtliche Betrachtungsweise, und seit Gablers Altdorfer
Antrittsrede von 1787 galt die biblische Theologie im Unterschied
zu der Dogmatik als eine historische Wissenschaft1. Im Laufe des

19. Jahrhunderts wurde unter dem Einfluß der Entwicklungsgedanken
des Idealismus aus der alttestamentlichen Theologie mehr und

mehr die Darstellung der evolutionistisch aufgefaßten
Religionsgeschichte Israels.

Erst durch die nach dem 1. Weltkrieg einsetzende theologische

Neubesinnung wurde die Frage des Alten Testaments wieder als

Frage des Glaubens lebendig, empfand man ganz neu den Anstoß,
der darin liegt, daß die Bibel Heilige Schrift ist, nicht das Dokument
einer beliebigen Religion, die uns in unserer innersten Lebensentscheidung

nichts angeht, daß unser Verhältnis zum Alten Testament
als einem Teil dieser Heiligen Schrift wesentliche Dinge unseres
christlichen Glaubens bestimmen kann.

Diese Frage : wie man das Alte Testament als Heilige Schrift
verstehen, »wie man es als Gottes Wort - denn das ist doch sein
Anspruch an uns - hören kann, ist trotz der Fülle von Arbeiten, die
seit dem bahnbrechenden Vortrag Rudolf Kittels über «Die Zukunft
der alttestamentlichen Wissenschaft» von 1921 erschienen sind (in
dem er die alttestamentliche Wissenschaft aus der religionsgeschicht-

1 J. Ph. Gabler, De iusto discrimine theologiae biblicae et dogmaticae re-
gundisque utriusque finibus (Antrittsrede Altdorf 1787) : Opuscula academica,
ed. Th. A. Gabler & I.G.Gabler, 2 (1831), S. 183f. : «Est vero theologia
biblica e genere historico, tradens, quid scriptores sacri de rebus divinis sen-
serint ; theologia contra dogmatica e genere didactico, docens, quid theologus
quisque... ratione super rebus divinis philosophetur. »

6



82 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

liehen Verirrung zu ihrer eigentlichen theologischen Aufgabe
zurückrief)2, auch heute alles andere als gelöst.

Man kann die theologische Frage des Alten Testaments entweder
(1.) von außen, oder (2.) von innen sehen.

1.

Sieht man diese Frage von außen, dann liegt die Lösung nicht fern
und ist auch immer wieder ergriffen worden, auf das Alte Testament
als Teil der christlichen Bibel überhaupt zu verzichten. Schon für
Schleiermacher war das Alte Testament Dokument einer abgetanen
Religion3. Am bekanntesten ist aber der Ausspruch von Harnacks1 :

«Das Alte Testament im 2. Jahrhundert zu verwerfen, war ein Fehler.

; es im 16. Jahrhundert beizubehalten, war ein Schicksal, dem
sich die Reformation noch nicht zu entziehen vermochte; es aber
seit dem 19. Jahrhundert als kanonische Urkunde im Protestantismus

noch zu konservieren, ist die Folge einer religiösen und
kirchlichen Lähmung. » Bezeichnend ist auch das offenherzige Urteil eines
modernen Dogmatikers5, daß das Alte Testament bei einer Reihe
führender protestantischer Theologen überhaupt keine Rolle mehr
spiele - ein Dilemma, das nur durch den weiterlaufenden
alttestamentlichen Lehrbetrieb und den homiletischen Gebrauch des Alten
Testaments verschleiert werde.

Worin aber besteht letztlich die Bedeutung des Alten Testaments
für den christlichen Glauben Worin haben wir das Zentrum seiner
Botschaft zu sehen, was ist das Aufbauprinzip für die Anlage des

Werks einer alttestamentlichen Theologie Auch die letzte Frage
ist wichtig, denn wir werden sehen, wie der Ausgangspunkt einer
jeglichen Betrachtung des Alten Testaments auch für die Form, in
der in der Darstellung einer «Alttestamentlichen Theologie» ihre
Summe gezogen wird, entscheidend ist.

Der Grundfehler aller Versuche, hier eine befriedigende Antwort
zu erhalten, scheint gerade darin zu liegen, daß man die Frage fast

2 R. Kittel, Zs. altt. Wiss. 39 (1921), S. 84-99.
3 F. Schleiermacher, Reden über die Religion, hrsg. v. M. Rade (o. J.),

5. Rede, S. 290ff.; Kurze Darstellung, 2. Aufl. (1830), § 114. 141; Der Christliche

Glaube, 1. Aufl. (1821), §§ 22. 150; 2. Aufl. (1830), §§ 14, 3. 132.
4 A. von Harnack, Marcion (1921), S. 248f.
5 W. Trillhaas, Das Alte Testament in der Dogmatik : Gedenkschrift für

W. Eiert (1955), 272-282, S. 272.



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 83

regelmäßig von außen gestellt hat. Man hat das Alte Testament

gegen äußere Angriffe verteidigen zu müssen gemeint ; in Wirklichkeit

sind es aber die Zweifel des eigenen Inneren, die durch eine
apologetische Beweisführung zu entkräften gesucht werden. Auch
ehrliche Begeisterung für den Inhalt des Alten Testaments kann
darüber nicht hinwegtäuschen. Die Frage entzündet sich immer wieder

an dem zwischen beiden Teilen der Bibel, dem Alten und dem
Neuen Testament, empfundenen Gegensatz ; ob man ihn nun
unterstreicht oder ob man ihn auslöscht, stets trifft man im Hintergrund
ein dogmatisches Prinzip, durch das dem Miteinander der beiden
Testamente seine Spannung genommen und in Harmonie oder
Kontrapunktik eine logisch befriedigende Lösung gegeben werden soll.

Eine breite Phalanx von Theologen - hier sind aus neuerer Zeit
besonders Köhler6 und Eichrodt7 zu nennen - ist gegen die im 19.
Jahrhundert vorherrschende historisierende Darstellungsform, in
der die «Theologie des Alten Testaments» zu nichts anderem wurde
als einer «Geschichte der israelitisch-jüdischen Religion», für eine

systematische Darbietung des Stoffes eingetreten, während
Dillmann, König, Sellin8, Procksch9 und von Rad10 dem systematischen
Teil einen Abriß der israelitisch-jüdischen Religionsgeschichte
vorausschicken.

Charakteristisch für diese Sicht ist die Formel, mit der Köhler
die Aufgabe der alttestamentlichen Theologie umschreibt11: «Mit
Theologie des Alten Testaments kann man ein Buch bezeichnen,
wenn es eine durch ihren Inhalt gerechtfertigte, in den richtigen
Z usammenhang gebrachte Zusammenstellung derjenigen Anschauun-

gen, Gedanken und Begriffe des A. T. bietet, welche theologisch
erheblich sind oder es sein können.» Ob damit das Sachgebiet der
alttestamentlichen Theologie wirklich erfaßt ist, muß man doch fra-

6 L. Köhler, Theologie des Alten Testaments (1936).
7 W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 1—3 (1933-39), jetzt in

5. Aufl. (nur wenig verändert). Vgl. bes. 1, S. Iff.
8 A. Dillmann, Handbuch der alttestamentlichen Theologie (1895) ; E. König,

Theologie des Alten Testaments (1923); E. Sellin, Alttestamentliche
Theologie auf religionsgeschichtlicher Grundlage, 1. Israelitisch-jüdische
Religionsgeschichte; 2. Theologie des Alten Testaments (1933).

9 O. Procksch, Theologie des Alten Testaments (1950).
10 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 1-2 (1957-60), 1: Die

Theologie der geschichtlichen Überlieferungen Israels. Vgl. unten, Anm. 76ff.
11 Köhler (A. 6), S. V.



84 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

gen12. Ob historisch oder systematisch dargestellt wird: von der
Verpflichtung, die Wahrheitsfrage zu stellen, von der Verbindlichkeit

des Dargestellten für den eigenen Glauben zu reden, wird man
auf beiden Wegen (auch wenn man es subjektiv durchaus tun mag)
grundsätzlich dispensiert. Die Aufgabe der alttestamentlichen Theologie

muß doch mehr sein, als Steuernagel sie ansieht : der
Religionsphilosophie und Dogmatik eine gesammelte Bearbeitung des
alttestamentlichen Materials bereitzustellen13. Die Kritik von Rads an
Procksch, auf die Darstellung einer «Gedankenwelt» des Alten
Testaments komme es nicht an, die Frage nach der religiösen
«Gedankenwelt» sei ein Erbe des Rationalismus, ist durchaus berechtigt14.

Sie verharrt in einer letzten glaubensmäßigen Unverbindlich-
keit, auch wenn man, wie Kittel, in der «alttestamentlichen
Religion» die «Blüte aller antiken Religionen» sieht16. Hier spricht ein
philosophischer Idealismus, nicht der Glaube.

Kein Wunder, daß die theologische Neuerweckung der zwanziger
Jahre bald von mehreren Seiten den Protest gegen eine solche

Betrachtungsweise hervorrief.
So betonte Würthwein, eine religionsgeschichtliche Betrachtung

des Alten Testaments als einer historischen Urkunde sei möglich,
der Forscher bleibe aber dann als Betrachter in der Distanz16. «Ich
erfahre nichts grundsätzlich Neues und mich Beanspruchendes: es

geht ja um Vergangenes, nicht um Gegenwärtiges»17. «Erst dann ist
das Wort wirklich ,verstanden', wenn nicht nur sein rationaler
Gehalt erfaßt, sondern sein eigentliches Anliegen in die Exegese

aufgenommen ist. Einen Anspruch verstehe ich erst ganz, wenn ich
mich selber von ihm getroffen fühle, wenn ich weiß, daß er mir gilt
und ich durch ihn gestellt bin»18. Hier ist eine wichtige Entscheidung
gefallen : der Text ist aus seiner Gefangenschaft als Quelle, als
religiöses Dokument, befreit und als uns anredendes Wort ernst

genommen. Die verlorengegangene Verbindlichkeit des Alten Testa-

12 So auch von Rad, Kritische Vorarbeiten zu einer Theologie des Alten
Testaments: Theologie und Liturgie, hrsg. v. L. Hennig (1952), 9-34, S. 30.

13 C. Steuernagel, Alttestamentliche Theologie und alttestamentliche
Religionsgeschichte: Vom Alten Testament. Festschrift K. Marti (1925),
S. 266-273.

14 von Rad (A. 12), S. 30. 15 Kittel (A. 2).
16 E. Würthwein, Vom Verstehen des Alten Testaments: Festschr. G.Beer

(1935), S. 128-146.
17 Ebd., S. 131. 18 Ebd., S. 136.



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 85

ments ist grundsätzlich wiederhergestellt. Als Ziel der alttestamentlichen

Theologie wird bestimmt: «die Verkündigung, die Botschaft
des Alten Testaments herauszuarbeiten»19, eine Botschaft, die mich
angeht. Doch die Antwort, die hier auf die Frage nach dem Charakter

dieser Verbindlichkeit gegeben wird, ist als nicht relevant
abzulehnen. Denn sie ist die Antwort einer bestimmten Art von Exi-
stentialtheologie. Worüber das Alte Testament Auskunft geben soll,
das ist die menschliche Existenz20. Vordringen zum inneren
Anliegen des Textes heißt: «zu der Existenzform, die sich in ihm
ausspricht»21. Das Problem, daß im Alten Testament doch das alte
Israel angeredet ist, wird dergestalt gelöst: es gibt verschiedene

Typen von Menschen - «in einem sind sie alle gleich: in der Stellung
vor Gott»22. Diese Stellung vor Gott, die sich im Alten Testament
exemplarisch als die des sündigen Menschen vor dem fordernden
Gott darstellen soll, wird als Grundlage des eigenen Daseinsverständnisses

in der Situation des Neuen Testaments gebraucht: «Nur
da kann die Botschaft vom gnädigen Gott in ihrer ganzen Tiefe
gehört werden, wo man etwas vom fordernden Gott und sündigen
Menschen weiß»23. Das Alte Testament wird zur Folie des Lebens
unter dem Neuen. Und das typische Ergebnis aller Existential-
theologie tritt auch hier hervor, daß sie bei aller Betonung des
Gottesverhältnisses schließlich doch nicht bei Gott, sondern bei einer
Beschreibung des Menschen und seiner Situation endet.

Diese existentiale Deutung kehrt in besonders prägnanter Form
bei Bultmann in seinem Aufsatz «Die Bedeutung des Alten Testaments

für den christlichen Glauben» wieder24. Eine echt «geschichtliche»

Fragestellung gegenüber dem Alten Testament ist nach
Bultmann, «welche Grundmöglichkeit menschlichen Daseinsverständnisses

in ihm ihren Ausdruck finde »2ä. Das Schema von Gesetz und
Evangelium, unter Berufung auf Luther und Paulus, gibt für die

Betrachtung den Maßstab ab26. Das Sein unter dem Gesetz (durch
das Alte Testament dargestellt) ist Voraussetzung für das Sein unter
der Gnade. Die Frage: bleibt das Alte Testament dann in seinem
spezifisch alttestamentlichen Charakter wird von Bultmann selbst
gestellt und verneint. Es braucht keineswegs das konkrete Alte Te-

19 Ebd., S. 133 20 Ebd., S. 137. 21 Ebd., S. 146.
22 Ebd., S. 137 23 Ebd., S. 144.
24 R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 1, 2. Aufl. (1954), S. 313-336.
25 Ebd., 8. 318. 26 Ebd., S. 319.



86 H. Graf Repentlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

stament zu sein : «Das Vorverständnis für das Evangelium, das unter
dem Alten Testament erwächst, kann ebensogut unter anderen
geschichtlichen Verkörperungen des göttlichen Gesetzes erwachsen»27.
Die Benutzung gerade des Alten Testaments hat rein pädagogische
Gründe. Damit ist das Alte Testament im Prinzip abgetan: «Für
den christlichen Glauben ist das Alte Testament nicht mehr
Offenbarung, wie es das für die Juden war und ist»28.

Hier ist dann kein prinzipieller Unterschied mehr zu einer radikalen

Schrift von Hirsch, in der das Alte Testament als Zeugnis einer
unterchristlichen Religion grundsätzlich abgewertet wird29. Auch
hier wieder dient als Prinzip der Dualismus von Gesetz und
Evangelium30, auch hier wird schließlich dann doch, aber nur aus
pädagogischen Gründen, das Alte Testament beibehalten31. «Gerade weil
das Alte Testament das geschichtlich mächtigste Widerspiel des

Neuen ist, gerade darum paßt es so gut als erster Teil der christlichen
Bibel.»32 Nicht nur bei Hirsch finden sich als die «unterchristlichen
Züge » die kultische, völkische und irdische (nicht an ein ewiges
Leben glaubende) Bindung des Alten Testaments angegeben33.

Diese Auffassung des Alten Testaments, und mehr noch das

Gesetzesverständnis, das dahintersteht, werden wir entschieden
ablehnen müssen. Zimmerli weist daraufhin, daß die Position Hirschs,
die das Gesetz zur Mitte des Alten Testaments erklärt, eine
Übernahme des spätjüdischen Mißverständnisses des Alten Testaments
bedeutet34. «Die Reduktion des alttestamentlichen Wortes auf den

Gesetzesbegriff ist einfach exegetisch falsch und darf der Synagoge
nicht abgenommen werden. »35 Die Geschichte wird damit eliminiert,
und diese Geschichte redet von einer großen Begegnung mit Gott
und der Annahme Israels. Auch das Gesetz, werden wir sehen, redet

27 Ebd., S. 321. 28 Ebd., S. 337.
29 E. Hirsch, Das Alte Testament und die Predigt des Evangeliums (1936).
30 Ebd., S. 76: «Alle... Unterschiede haben darin ihren letzten G rund,

daß die alttestamentlich-jüdische Religion... am Gesetze ihren alles
bestimmenden Mittelpunkt hat, die christliche am Evangelium. »

31 von Rad, Gesetz und Evangelium im Alten Testament: Theologische
Blätter 16 (1937), 41-47, Sp. 42.

32 Hirsch (A. 29), S. 83.
33 In der Thesenreihe bei Hirsch (ebd.), S. 73ff.
34 W. Zimmerli, Das Alte Testament in der Verkündigung der christlichen

Kirche: Das Alte Testament als Anrede (1956), 62-88, S. 78ff.
35 Ebd., S. 80.



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 87

von dieser Gottesbegegnung ; ein mißverstandener Luther und Paulus

wird hier zu einer Gesetzesauffassung herangezogen, die sich

vom Alten Testament selbst her exegetisch nicht mehr halten läßt36.

Eine ganz andere Welt meinen wir in den Schriften Baumgärtels
zu betreten37. Warme erweckliche Frömmigkeit, ernstes Bemühen
um ein wahrhaft evangelisches38 Verständnis des Alten Testaments
im Dienste der Verkündigung, das nur dann von dem Ausleger recht
verstanden sein soll, wenn es von ihm «als das ihn in seinem
evangelischen Glauben betreffende und treffende Wort Gottes»
aufgenommen wird. Von daher der scharfe Kampf gegen das Schema von
«Weissagung und Erfüllung»39, gegen das erneuerte typologische
Deutungssystem des Kreises «Biblischer Kommentar»40, für die
Unmittelbarkeit des Alten Testaments für den christlichen Glauben41.

Doch sind auch gegen Baumgärtels Verständnis des Alten Testaments

schwere Bedenken nicht zu unterdrücken. Auch hier finden
wir nämlich denselben Subjektivismus42, der die Existentialinter-
pretation des Alten Testamentes auszeichnet, den Ausgangspunkt
beim eigenen Ich, das sich hier in einer Art Erlebnisfrömmigkeit
ausspricht. Die Frage ist bei aller Exegese des Alten Testaments,
«inwiefern dieses Getroffensein des alttestamentlichen Menschen

unsere eigene Existenz vor Gott anrührt, inwiefern dieses Getroffensein
unser eigenes Getroffensein... unter dem Evangelium ist»43.

Erfahren, Getroffensein, das sind für die Art dieser Theologie bezeichnende,

unablässig wiederkehrende Ausdrücke. Auf das innere Ge-

36 Vgl. dazu von Rad (A. 31), S. 42.
37 F. Baumgärtel, Verheißung. Zur Frage des evangelischen Verständnisses

des Alten Testaments (1952). Neben dieser Hauptschrift besonders:
Der Dissensus im Verständnis des Alten Testaments: Ev. Theol. 14 (1954),
S. 298-313; Das alttestamentliche Geschehen als «heilsgeschichtliches»
Geschehen: Geschichte und Altes Testament. Festschrift A.Alt (1953), S. 13

bis 28 ; Das hermeneutische Problem des Alten Testaments : Theol. Lit.zeit. 79

(1954), Sp. 199-212; Ohne Schlüssel vor der Tür des Wortes Gottes?: Ev.
Theol. 13 (1953), S. 413-421.

38 Ein von Baumgärtel gern gebrauchtes Wort.
39 Baumgärtel (A. 37), Verheißung.
40 S. u. S. 92 f.
41 Baumgärtel (A. 37), Dissensus, S. 303.
42 Interessant ist die Auseinandersetzung Baumgärtels mit diesem

Vorwurf, Verheißung, S. 70f., in der er auf Zusammenhänge mit seinem
Erlanger Vorgänger Hofmann aufmerksam macht.

43 Baumgärtel, Das alttestamentliche Geschehen, S. 14.



88 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

schehen kommt es an; nur das ist «Heilsgeschichte», was als
«Sündenvergebung, Kindschaft, ewiges Leben - Rechtfertigung» als «faktisch

an uns, als unsere Existenz gründend, von uns erfahren wird»44.

In der Ausführung dieser Grundgedanken finden wir nun erstaunliche

Parallelen, bei aller Gegensätzlichkeit von Ausgangspunkt und
Anliegen, zu der philosophisch-antialttestamentlichen Haltung. Es
wird von Baumgärtel betont, «daß das Alte Testament zunächst
einmal Zeugnis einer ,Religion' ist, daß diese Religion eine
nichtchristliche45 Religion ist und daß sie in ihrem Selbstverständnis mit
dem Evangelium zunächst einmal nichts zu tun hat»*6. In seinem

Yerheißungsgut, der Diesseitsgebundenheit seiner Gaben47, seinem
Leben unter dem Gesetz48, seiner kultisch-nationalen Verhaftung49,
sei das Alte Testament abgetan. Wir können sogar denselben
Einwänden wie bei Hirsch begegnen50. Der eigentliche Sinn des Alten
Testaments für den Glauben wird nur via negativa faßbar : das
Ausharren auf die Verheißung, die nicht erfüllt ist51, die Verlorenheit
des Menschen im Gericht, vor dem Anspruch des fordernden Gottes,
unter dem Gesetz52, die Ausweglosigkeit, das Scheitern53. Das alt-
testamentliche Zeugnis wird zum Gericht54, es repräsentiert die
peccator-Seite der glaubenden Doppelexistenz, auf die das
Evangelium der Rechtfertigung erst antwortet55.

Der erstrebte direkte Zugang zum Alten Testament fehlt dann
doch : der Weg, auf dem wir dieses Zeugnisses habhaft werden können,

ist die frömmigkeitsgeschichtliche Untersuchung: «Zunächst
ist das innere Geschehen in Israel als Glaubens- bzw. Frömmigkeits-

44 Ebd., S. 14f. 46 Sperrungen von Baumgärtel.
46 Baumgärtel, Dissensus, S. 312.
47 Baumgärtel, Verheißung, S. 50f.
48 Ebd., S. 50.
49 Baumgärtel, Das alttestamentliche Geschehen, S. 21.
60 Siehe oben Anm. 29.
51 Baumgärtel, Verheißung, S. 51 ff.
52 Ebd., S. 54ff.
53 Baumgärtel, Das hermeneutische Problem, S. 208.
64 Ebd., S. 210.
65 Hier wieder starke Berührungen mit Bultmann, in dessen Aufsatz

Weissagung und Erfüllung: Studia Theol. 2 (1949), S. 21-44, u. Zeitschr. f. Theol.
u. Ki. 47 (1950), S. 360-383, Glauben und Verstehen, 2 (1952), S. 162-186,
die Bedeutung der alttestamentlichen Geschichte in ihrem Scheitern, dem
Scheitern des menschlichen Weges, Gottes in seiner innerweltlichen
Geschichte habhaft zu werden, gesehen wird.



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 89

geschieht® darzustellen»56 - dann erst, auf indirektem Wege, kann
sich auch seine Mächtigkeit für uns erweisen57.

Auch hier wieder wird das Alte Testament von außen gesehen,
nach einem herangetragenen dogmatischen Prinzip behandelt.
Seinem Eigenzeugnis wird auch Baumgärtel nicht gerecht. Das zeigt
sich schon rein äußerlich in der Verschiebung des Blickpunkts auf
die Zeugnisse menschlicher Frömmigkeit - man achte nur darauf,
wie sich in dem Buch «Verheißung» die Psalmenzitate häufen58. Das
Alte Testament ist aber in seinem Kern Zeugnis der Gottesoffenbarung;

Zeugnis menschlicher Frömmigkeit ist es nur ganz am
Rande und in abgeleitetem Sinne. So muß man leider zusammenfassend

urteilen, daß bei Baumgärtel ein echtes theologisches
Anliegen in der Wahl seiner Mittel das Ziel verfehlt.

Alle diese Deutungsversuche haben eins gemein : sie nehmen den

Blickpunkt eines außerhalb des Alten Testaments und seines
Zeugnisses stehenden Betrachters ein. Sie vertreten einen apologetischen
Standpunkt, bei dem das Alte Testament im Grunde schon aufgegeben

ist und nun nachträglich noch irgendwie für den Christen

gerettet werden soll. Deshalb gehen sie alle am Ziel vorbei.

2.

Demgegenüber muß mit Nachdruck behauptet werden : nur wenn
man das Alte Testament von innen sieht, wenn man sich als
Glaubender in sein Zeugnis hineinstellt, wenn es einem Heilige Schrift
ist, wie es die andere Hälfte der Bibel ist, kann man seinem eigenen
Anliegen gerecht werden.

Die Grundentscheidung darüber, daß das Alte Testament Heilige
Schrift ist, genauso verbindlich für uns wie das Neue, ist ja längst

56 Baumgärtel, Das alttestamentliche Geschehen, S. 20; vgl. Das herme-
neutisehe Problem, S. 206.

67 Baumgärtel, Das alttestamentliche Geschehen, S. 21; Das hermeneu-
tische Problem, S. 205: Das Selbstverständnis des Alten Testaments muß
in das evangelische Verstehen hineingenommen werden, so daß «damit das
Erfahren unter dem Evangelium gleichzeitig geschehen muß mit dem
Erfahren außerhalb des Evangeliums».

68 Ob sich nicht hier Folgen einer Entwicklung zeigen, die schon durch
Luther angebahnt wurde, in der das Psalmenbuch (oft dem Neuen Testament
allein als Anhang beigegeben) als das Kernstück des Alten herausgestellt
wird



90 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

gefallen. Sie fiel in dem Augenblick, wie von Rad richtig betont, als

unser Herr Jesus Christus das gesamte Alte Testament auf sich

bezog und damit als Gotteswort für sich und seine Gemeinde verbindlich

beschlagnahmte89. Die Verbindung zum Alten Testament ist
niemals abgerissen ; das unüberhörbarste Zeugnis dafür ist das Neue
Testament selbst.

Der nachdrücklichste Protest, der die alttestamentliche Wissenschaft

auf ihre christlich-theologische Aufgabe aufmerksam machen
wollte, war das Buch von Vischer über «Das Christuszeugnis»60. Die
Absicht seines Werkes ist es, diese Beschlagnahme des Alten Testaments

durch Jesus Christus exegetisch nachzuvollziehen, den Christus

im Alten Testament zu erweisen. Das weithin hörbare Echo, das

Vischer vor allem in der Pfarrerschaft fand, beweist, welchem
elementaren Bedürfnis seine These antwortete. Aber zugleich war von
vornherein klar, daß dieser Weg, mittels allegorischer Auslegung
den präexistenten Christus in die alttestamentlichen Aussagen hin-
einzugeheimnissen, exegetisch unhaltbar war. Die einhellige
Ablehnung aus den Reihen der Fachwissenschaft bemängelte vor allem
Vischers völlige Mißachtung der Ergebnisse moderner
Quellenforschung61, seine Ausklammerung des Problems der Geschichte82.

Vischer versündigt sich gegen zwei Grunderkenntnisse: 1. gegen die
schon von Luther herausgearbeitete Bedeutung des Literalsinnes
für das Bibelverständnis; 2. gegen die unaufhebbare Geschichtlichkeit

der christlichen Offenbarung. Auch hier erhebt sich wieder ein
dogmatisches Prinzip (das von K. Barth herkommt) zum Meister
über den Text.

Also die Geschichte, die Heilsgeschichte, ist es, die als

Offenbarungsmittel für uns entscheidend ist. Diese Grunderkenntnis wird
in der Abgrenzung gegen Vischer gewonnen. Gottes Offenbarung ist
in die Geschichte eingegangen ; das Wort ward Fleisch.

69 von Rad (A. 12), S. 43: «... und damit ist die Offenbarungsfrage für
uns entschieden.» Vgl. auch Zimmerli (A. 34), S. 80.

60 W. Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments, 1. Das Gesetz

(1935); 2. Die Propheten (1942).
61 Vgl. bes. von Rad, Das Christuszeugnis des Alten Testaments. Eine

Auseinandersetzung mit Wilhelm Vischers gleichnamigem Buch: Theol.
Blätter 14 (1935), Sp. 249-254.

62 von Rad, ebd. ; W. Eichrodt, Zur Frage der theologischen Exegese des

Alten Testaments: Theol. Blätter 17 (1938), Sp. 73-87 (gegen den Vischer-

Schüler Hellbardt).



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 91

Beim Stichwort «Heilsgeschichte» läßt sich der Name des

Erlangers von Hofmann nicht zurückdrängen, der als erster das Prinzip

der Heilsgeschichte als Deutung für das Verhältnis der beiden
Testamente zueinander einführte63. Es war ein brillanter Lösungsversuch,

der Verbundenheit wie den Unterschieden der beiden
Testamente, ihrer Geschichtlichkeit, gerecht zu werden. Aber auch die
Weise, wie das geschieht, kann letztlich nicht befriedigen. Denn das

System der Geschichte, die als weissagende Geschichte in fortschreitender

Selbstentfaltung auf das Ziel hin unterwegs ist, ist, wie
Bultmann sagt, nur eine «durch Hegel beeinflußte Geschichtsphilosophie,
die ihren christlichen Charakter nur dadurch gewinnt, daß für ihn
Christus das Ziel der Geschichte ist»64. Man kann mit Recht fragen,
«welche theologische Relevanz sie denn hat»65. Wir müssen urteilen:
auch hier wird von außen gefragt.

Aber die Geschichtlichkeit müssen wir als Grundprinzip der
Offenbarung festhalten; in ihr liegt zugleich die entscheidende
Verbindungslinie zwischen Altem und Neuem Testament. Christus ist
ja nicht in einen leeren Raum hineingekommen, er wurde in dem

geschichtlichen Volke Israel geboren. Dieses Volk Israel ist das

Bundesvolk des Alten Testaments.
Nur eine geschichtliche Auslegung wird dem Zeugnis des Alten

Testaments gerecht. Denn es ist die Botschaft von einem
Geschehen, von der Offenbarung Gottes, die in die Geschichte
eingetreten ist. Darin liegt sein Unterschied gegenüber allen anderen
antiken Religionen : sie alle wollen von einem Ewigen, Überzeitlichen
berichten, von dem absoluten Gegenpol alles irdisch-menschlichen
Seins. Das Alte Testament allein redet davon, daß Gott in die Ereignisse

menschlichen Lebens direkt hineingetreten ist, daß er sich zu
ganz bestimmten Zeiten und an genau bekannten Orten offenbart
hat. Darin besteht der Anstoß, der Widerspruch gegen alles
philosophische Denken, gegen das Denken in Seinskategorien. Von Gott
reden, bedeutet immer, von seinen Worten und Taten in der
Geschichte zu reden.

Besonders von Rad hat die daraus resultierende Aufgabe der alt-
testamentlichen Theologie wiederholt ausgesprochen, wie zum Bei-

63 J. Chr. K. (von) Hofmann, Weissagung und Erfüllung im alten und im
neuen Testamente (1841/44).

64 Bultmann (A. 55), S. 74.
65 Bultmann, ebd.



92 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

spiel in seinen «Kritischen Vorarbeiten»66: «So hätte also eine alt-
testamentliche Theologie, wenn sie mehr sein will als eine Religions -

oder Frömmigkeitsgeschichte, auszugehen von dem an Israel
ergangenen Wort Jahwes und sie hätte dieses Phänomen theologisch
besonders nach seiner schöpferischen Mächtigkeit hin zu bestimmen.
Denn diesem Wort korrespondiert fortwährend eine Geschichte.»
Der Wortcharakter des Alten Testaments, daß Gott im Alten Testament

uns anredet, und daß diese Anrede an den Verlauf einer
bestimmten Geschichte gebunden ist, muß die eigentliche Richtschnur
für seine Auslegung sein. Ein solches Anliegen hat besonders der
Mitarbeiterkreis des «BiblischenKommentars »wiederholt auch
theoretisch ausgesprochen, wie zum Beispiel Wolff67 und Zimmerli (vgl.
den Titel seines Sammelbändchens : «Das Alte Testament als
Anrede»68).

Mit dieser grundsätzlichen Erkenntnis ist aber der Weg zu einer
sachgemäßen Auslegungsmethode noch lange nicht geebnet. Zeugnis

dafür sind die in dieser Richtung inzwischen angestellten
Versuche. Ein besonderer Anstoß ist dabei stets der heilsgeschichtliche
Standort des Betrachters im Neuen Testament, das «nach Christus».
Nur auf indirekte, nicht auf unmittelbare Weise meint man einen
Zugang zur alttestamentlichen Offenbarung zu haben.

Gar nicht reden will ich von dem traditionellen Schema
Weissagung-Erfüllung, nach dem die Bedeutung des Alten Testaments
in der wörtlichen Voraussage des Christusereignisses gesehen wird.
Hier ist m. E. die Kritik Baumgärtels im Recht69, daß im Begriff
der Weissagung nur an eine verstandesmäßige Einsicht appelliert
wird70. Außerdem sind die Propheten keine Wahrsager, sondern

Verkündiger des Gottesworts. Ein anderer Versuch ist die moderne
Wiederbelebung der Typologie, der wieder in dem Kreis um den
«Biblischen Kommentar» entwickelt wurde. Hier ist es der Gedanke
der Entsprechung des heilsgeschichtlichen Geschehens in Ereignissen,

Gestalten und Formen des Alten Bundes zu dem einen Ereignis

66 von Rad (A. 12), S. 31.
67 H. W. Wolff, z. B. Zur Hermeneutik des Alten Testaments: Ev. Theol.

16 (1956), 337-370, S. 339.
68 Anm. 34.
69 Baumgärtel (A. 37), Verheißung, S. 28ff.
70 So auch A. Jepsen, Probleme der Auslegung des Alten Testaments:

Zs. Syst. Theol. 23 (1954), S. 298-313.



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 93

des Neuen, von Urbild-Abbild, Typos und Antitypos, der als Bindeglied

zwischen den beiden Testamenten und Auslegungsprinzip für
das Alte gelten soll71. Hier scheint ein verbindender Gesichtspunkt
gefunden zu sein, der die Geschichtlichkeit des Alten Testaments in
vollem Umfang bestehen läßt und doch seine Bedeutsamkeit
finden christlichen Glauben rettet. Doch auch hier ist der Beschwerde

Baumgärtels stattzugeben, der gegen die Typologie denselben
Einwand erhebt wie gegen das Schema Weissagung-Erfüllung: «Wenn
wir heute auf den Typus als auf die Vorabschattung des neutesta-
mentlichen Geschehens im alttestamentlichen verwiesen werden, so
konfrontiert man uns mit einem Denkvorgang, mit einer Abstraktion»72.

Der schlichte Christ entdecke solche Entsprechungen
überhaupt nicht, und zeigt man sie ihm künstlich auf, können sie seinem
Glauben nichts helfen. Außerdem kann mit Jepsen gefragt werden73 :

«Wozu sollen wir uns mit dem Schatten beschäftigen, den ein Bild
vorausgeworfen hat, wenn wir nun das Bild selbst haben...» Nur
ein unmittelbares Verhältnis zum alttestamentlichen Geschehen
kann für den Glauben etwas bedeuten.

3.

Auf die Beschäftigung mit der Geschichte, in der Gott sich offenbart

hat, werden wir also verwiesen. Da stehen wir aber nun sofort
vor der scheinbar unüberwindlichen Schwierigkeit, daß das seit der

Aufklärung historisch-kritische Auslegung bedeutet. Der Blick richtet

sich auf das tatsächliche, auf das historisch festlegbare
Geschehen. Das allmächtige Prinzip dabei ist die Analogie74. Indem
es auch auf die religiöse Überlieferung angewandt wurde, hat es das

Zeugnis der Offenbarung, die nach dem Selbstverständnis der Bibel
ihr eigentlicher Inhalt ist, mehr und mehr unter den Fingern zer-

71 Vgl. bes. den grundlegenden Aufsatz von Rads, Typologische
Auslegung des Alten Testaments: Ev. Theol. 12 (1952/53), S. 17-33; außerdem
Wolff (A. 67), S. 154ff., und den übersichtlichen Abriß: Erwägungen zur
tvpologischen Auslegung des Alten Testaments : Monatsschr. Past.theol. 45

(1956), S. 471-473.
72 Baumgärtel (A. 37), Dissensus, S. 305.
73 Jepsen (A. 70), S. 380f.
74 Vgl. die klassische Definition dieses Prinzips bei E. Troeltsch, Über

historische und dogmatische Methode in der Theologie: Ges. Sehr., 2 (1913),
S. 729-753.



94 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

rinnen lassen. Bei fast einhelligem Zugeständnis, daß die historischkritische

Methode nicht mehr aufzugeben ist und daß wir hinter
die modernen Erkenntnisse nicht zurückkönnen, wurde somit die
Suche nach einem zusätzlichen, über sie hinausführenden Deutungsprinzip

notwendig75.
Die Frage wird immer dringender: Gibt es nicht eine Möglichkeit,

diese Zweigleisigkeit und Bewußtseinsspaltung zu überwinden,
zu einem einheitlichen Offenbarungsverständnis des Alten Testaments

zurückzukehren
In von Rads «Theologie des Alten Testaments», Band 1, «Die

Theologie der geschichtlichen Überlieferungen Israels», wo der
Verfasser seine verschiedentlich angestellten Vorüberlegungen über die
Gestalt einer alttestamentlichen Theologie durch eine Gesamtdarstellung

krönt, strömen die Ergebnisse einer Lebensarbeit
exegetischer Forschung am Alten Testament zusammen. Die
Grundüberzeugung, die hier dargestellt wird, lautet: das Alte Testament
bezeugt eine Botschaft, sein Inhalt ist ein «Kerygma», und dieses

Kerygma allein hat eine alttestamentliche Theologie zu entfalten76.
Wir sehen die genaue Parallele zu den an der formgeschichtlichen
Behandlung des Neuen Testaments und in der entsprechenden
theologischen Debatte gewonnenen Erkenntnissen. Das Kerygma des

Alten Testaments ist aber das Zeugnis von einer Geschichte ; dieses

Geschichtszeugnis gilt es also in der alttestamentlich-theologischen
Darstellung nachzuzeichnen.

Nun entsteht aber unerwartet ein schwerer Konflikt: das vom
Glauben Israels im Alten Testament gezeichnete Bild der
Geschichte (mit den bekannten Zügen : Ausführung aus Ägypten, Sinai,
Landnahme Gesamt-Israels) entspricht gar nicht dem von der
historisch-kritischen Forschung herausgearbeiteten «wirklichen»
Geschichtsverlauf. So entschließt sich von Rad, sein Werk
aufzuspalten und, analog jenen älteren Theologiewerken77, eine äußere
historische Schilderung als «Abriß der Geschichte des Jahweglaubens»

als ersten Teil voranzuschicken und erst im 2. Hauptteil:
«Die Theologie der geschichtlichen Überlieferungen Israels», sich
mit den Glaubenszeugnissen zu beschäftigen. Da aber im Alten
Testament keine zentrale Mitte, wie im Neuen die Christusbotschaft,

75 Vgl. die anschauliche Situationsschilderung bei Jepsen (A. 70), a. a. O.
76 von Rad (A. 10), 1, S. 111 ff. (methodische Vorerwägungen).
77 Anm. 8. 9.



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 95

vorzuliegen scheint, sondern vielmehr eine bunte Vielfalt
verschiedenartiger Geschichtszeugnisse, mangelt es an einem zusammenfassenden

Zentrum, und es werden nun die einzelnen Quellen und
Werke in ihrem Einzelzeugnis aufgeführt. Damit ist aber auf einen

Schlag die Glaubensunmittelbarkeit verloren, und ein Kritiker kann
äußern78: «v. Rads VorVerständnis hat also die Folge, daß er nicht,
wie Israel, die Taten Gottes nacherzählt, sondern die Nacherzählungen

Israels.» «Im Grunde ist v. Rads Buch keine Theologie,
sondern eine Einleitung. » Und auch die noch schwerer wiegende Kritik
an dem Verfahren ist nicht abzuweisen: «Es erlaubt uns, die
Wahrheitsfrage zu vermeiden. » Es erspart die Entscheidung in der Gottesfrage,

«ohne - und das ist das Originelle, Verführerische - theologisch

belanglos zu werden». Bei aller Begeisterung für den Stoff
läuft die glänzende Schilderung auf eine ästhetisierende
Betrachtungsweise hinaus, die letztlich theologisch unverbindlich bleibt, da
Israels Glaubenszeugnis in dieser Art nicht unser eigenes Glaubenszeugnis

ist79.

Woran liegt nun das, wo doch andere, schon erwähnte Zeugnisse
von Rad gerade als einen der ernstesten Vertreter des theologischen
Anliegens erweisen ?80 Woher bei ihm diese Konstruktion und dann
noch obendrein die typologische Hilfslinie

Offenbar liegt es daran, daß auch bei ihm die wirkliche Mitte des

Alten Testaments nicht gefunden ist. Diese Mitte ist nicht die
Geschichte als solche, weder die historisch faßbare, noch die im
Glaubenszeugnis Israels gespiegelte Geschichte. Deshalb ist auch der
neue Versuch Hesses, die Aufspaltung der Geschichte bei von Rad
und seinen Vorläufern dadurch zu überwinden, daß er die wirkliche,
historisch nachweisbare Geschichte als theologisch relevant erklärt,
keine Lösung aus dem Dilemma81. Diese Mitte ist erst recht nicht
das Bild israelitischer Frömmigkeit. Auch die Situation des Men-

78 C. A. Keller, Rezension: Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 306-309.
79 Das weiß von Rad auch selbst, vgl. Typologische Auslegung (A. 71),

S. 31: «Ich gehöre aber keinem der zwölf Stämme an, ich opfere nicht in
Jerusalem... Nicht einmal Proselyt bin ich...»; und dann ist die Typologie
der einzige Ausweg, doch noch eine Verbindlichkeit des Alten Testaments zu
erreichen.

80 Anm. 12. 31. 66. 71.
81 F. Hesse, Die Erforschung der Geschichte Israels als theologische

Aufgabe: Kerygma u. Dogma 4 (1958), S. 1-19. Vgl. dazu von Rad (A. 10) 2,
S. 8ff.



96 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

sehen, die unserer eigenen Situation zum Vorbild dienen könnte,
ist es nicht.

Die wirkliche Mitte ist im Alten Testament keine andere als im
Neuen : es ist der sich selbst offenbarende Gott. Das Geschichtszeugnis

des Credo ist ja nur die Antwort darauf: Israel erzählt die Taten
nach, die Gott an ihm getan hat. Das erste Wort ist aber die
Offenbarung dieses Gottes Jahwe selbst. An allen Kreuzwegstellen der
Heilsgeschichte Israels, vor Mose im brennenden Dornbusch, auf
dem Sinai als Auftakt des Dekalogs, im Wortlaut der Gebote und
im Rahmen der Gesetzeswerke, in der Botschaft der Propheten,
finden wir immer wieder dieses göttliche «Ich», das gegenüber Gläubigen

und Ungläubigen, in Zorn und Gnade, als das Wort des sich
selbst darstellenden und verherrlichenden Gottes aufklingt. Das
Alte Testament ist in erster Linie, auch in seiner Form, Wort Gottes ;

alles, was sich darumlegt, das Credo, der Gebetsanruf der Psalmen,
ist nur die Antwort des Menschen auf den ergangenen Ruf. Von Rad
ist bei dieser menschlichen Antwort stehengeblieben und hat sie zur
Mitte der alttestamentlichen Theologie gemacht; deshalb klafft
zwischen seinem Bild und der wirklichen Gottesbotschaft des Alten
Testaments eine unüberbrückbare Kluft.

Die Aufgabe einer Theologie des Alten Testaments wird es

demgegenüber sein, dem Wort des Gottes selbst, der in ihm spricht,
Raum zu geben, in das Hören des Alten Testaments als dem organon
göttlicher Selbstoffenbarung hineinzuführen. Auslegung des Alten
Testaments muß zur Verkündigung hinführen, Gottes Ruf an uns
muß hörbar gemacht werden. Dieser Ruf ergeht auch an uns. Das
Alte Testament ist Anrede - um diesen Begriff Zimmeriis
aufzunehmen. In ihm spricht derselbe Gott, der auch im Neuen spricht82.

Der Weg, wie das geschehen kann, scheint mir in einem Aufsatz
Noths angedeutet83 : In den großen Festen, in denen Israel die Heilstaten

seines Gottes feierte, wurde die Geschichte im Gottesdienst
wieder Gegenwart - aber nicht die äußere Geschichte84: «Gegenstand

einer legitimen ,Vergegenwärtigung' können nach dem Alten

82 Das wird auch von den Vertretern der Typologie immer betont, dient
aber dort im Sinne einer logischen Verknüpfung zur Begründung des typo-
logischen Verfahrens.

83 M. Noth, Die Vergegenwärtigimg des Alten Testaments in der Verkündigung:

Ev. Theol. 12 (1952/53), S. 6-17.
84 Ebd., S. 16.



H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie 97

Testament nur die Heilstaten Gottes selbst sein, wobei zu diesen
Heilstaten auch das verheißende und fordernde Wort Gottes und
das strafende Richten Gottes gehört. »

In dem Amt der Verkündiger des Bundesfestes wurde dieser alte
und immer neue Anruf Gottes vom Sinai her durch die Geschlechter

getragen. Auch wir sind an das Amt der Verkündigung immer wieder

gewiesen. Im Gottesdienst, in dem Gottes Wort aus der Heiligen
Schrift in die Gegenwart hinein mächtig ertönt, geschieht echte

Vergegenwärtigung, geschieht die eigentliche Theologie des Alten
Testaments. Hier stehen wir grundsätzlich im gleichen Gegenüber
zu demselben Gott, wie Israel als die glaubende und hörende
Gemeinde. Das Alte Testament ist unmittelbar für uns aktuell.

Ist also kein Unterschied der Testamente Wenn wir das glaubten,

würden wir in den Fehler Vischers verfallen und die Geschichte
eliminieren. Das Wort des Hebräerbriefs, daß Gott zu den Vätern
manchmal und auf mancherlei Weise geredet hat, zum letzten aber
zu uns durch den Sohn, darf nicht aufgehoben werden. Auch zu
Israel hat Gott gesprochen, aber in einer anderen geschichtlichen
Stunde. Er hat gesprochen durch sein mittelbares Wort, als der
Vater. Zu uns hat er gesprochen durch den Sohn. In unserer
heilsgeschichtlichen Stunde spricht die zweite Person der Trinität. Und
wir dürfen hinzufügen: die dritte. Denn die Kirche ist es, die das

Alte Testament verkündet. Wäre es der einzelne, wäre er all den

Irrungen der von außen kommenden Betrachtung schutzlos
ausgeliefert, könnte er wirklich fragen: Was soll mir das Alte Testament
So wird das Alte mit dem Neuen Testament im Bundesvolk Gottes
weitergegeben. Im neuen Israel: wir dürfen nicht vergessen: es ist
aus dem alten entstanden und in seiner Kontinuität. Christus ist
das letzte Wort des einen Gottes ; seine früheren Worte sind damit
nicht abgetan, sondern erfüllt. Die wechselnden Antworten des

Menschen sind freilich Vergangenheit; die eine Heilsgeschichte in
Christus gilt uns jetzt. Das fortlaufende Reden des einen Gottes in
der Bibel, Alten und Neuen Testaments, darf nicht abgebrochen
werden. Auslegung des Alten Testaments (und der ganzen Bibel)
muß, um einen Ausdruck Herntrichs aufzugreifen, trinitarische
Auslegung sein85. Nur so wird die Unmittelbarkeit auch des
alttestamentlichen Wortes, als eines mich betreffenden Wortes, wieder-

85 V. Herntrich, Theologische Auslegung des Alten Testaments (1932),
S. 32.

7



98 H. Graf Reventlow, Grundfragen der alttestamentlichen Theologie

gewonnen werden, indem sich sein Ausleger in die vergegenwärtigende

Verkündigung der Kirche hineinstellt.
Eine alttestamentliche Theologie wird von diesem Anredecharakter

der Bibel nicht absehen können. Sie wird deshalb die
Selbstoffenbarung Jahwes vom Sinai her in den Mittelpunkt stellen müssen.

Hier findet sie auch das innere Zentrum der Form dieses Alten
Testaments. Wie von selbst gliedern sich das weitschichtige
Gesetzes- und Geschichtswerk des Pentateuchs als das ungeheuer
erweiterte liturgische Formular des Bundesfestes, das Corpus pro-
pheticum als der unmittelbare Niederschlag des göttlichen Anredeworts

um dieses Zentrum herum, und im weiteren Kreis dann die
vielfache menschliche Antwort auf diesen Ruf: das Gebetswort der
Psalmen, die Geschichtsbetrachtung, die Reflexionen der Weisheit.

Dies alles wird die alttestamentliche Theologie nachzuzeichnen
haben, als Dienerin der Verkündigung. Sie bleibt Dienerin, soweit
sie im objektivierenden Raum der Wissenschaft verharrt, und muß
sich dessen bewußt bleiben. Ihre Krönung erhält ihr Werk immer
dann, wenn im Gottesdienst das göttliche Wort selbst ertönt. Nur
so wird das Alte Testament von innen, nicht von außen gesehen.

Henning Graf Reventlow, Kiel.


	Grundfragen der alttestamentlichen Theologie im Lichte der neueren deutschen Forschung

