
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Textus. Annual of the Hebrew University Bible Project, 1. Jerusalem, Magnes
Press, 1960. 216 S., 12 PI.

Diese neue Zeitschrift ist Organ des «Hebrew University Bible Project».
Der Plan einer kritischen hebräischen Bibelausgabe, die also gar nichts zu
tun hat mit der 1953 erschienenen wissenschaftlich wertlosen «Jerusalem
Bible»1, erwuchs 1955 und wurde 1957 auf dem Jerusalemer Weltkongreß
für jüdische Studien zum Beschluß erhohen. Herausgeber sind M. H. Goshen-
Gottstein, C. Rabin und S. Talmon; dem Beirat gehören der Staatspräsident
Ben-Zvi, B. Mazar, H. J. Polotsky, J. L. Seeligmann und andere Fachgelehrte
an. Zugrunde gelegt wird der «Aleppo Kodex» als bester Vertreter des Textes
von Ben Ascher, mit reichem kritischem Apparat. Bin erster Band, das
Jesaiabuch, soll 1962 vorliegen. Dazu sind Monographien über die Massora,
das Akzentsystem jenes Kodex und andere einschlägige Themen vorgesehen,
auch ein Index aller rabbinischen Zitate aus dem Alten Testament. Für
Einzelfragen der Textgeschichte ist «Textus» bestimmt, als internationale
Zeitschrift nicht in hebräischer Sprache und auch nichtjüdischen Gelehrten offen.
Es handelt sich somit um ein umfassendes Unternehmen, hinter dem die
besten Kräfte der Hebräischen Universität stehen. Es ist die erste kritische
Ausgabe des Alten Testaments von jüdischer Seite, ein Gegenstück und
ernsthafter Konkurrent zu unserer «Biblia Hebraica».

Wie in Biblia Hebraica von der dritten Auflage an, ist also im neuen Projekt

nicht die «Bombergiana» mit dem Text des Jakob ben Chajjim zugrunde
gelegt, sondern der ältere und bessere Text des Ben Ascher, aber im Unterschied

zu jener nicht nach dem Leningradensis (L) von 1008, sondern nach
dem älteren Musterkodex in der sephardischen Synagoge von Aleppo, der
Kahle bereits bekannt war, aber eben nicht photographiert werden durfte.
In den syrischen Unruhen 1947/48 schien der Aleppo-Kodex
verlorengegangen zu sein ; tatsächlich wurde er, wenn auch stark beschädigt, gerettet
und steht den Mitarbeitern nun zur Verfügung.

Einen ersten und sehr guten Eindruck von dem ganzen Unternehmen
gewinnt man aus dem vorliegenden Band von Textus. Drei der Beiträge, von
Ben-Zvi, Goshen-Gottstein und Loewinger, die zusammen die Hälfte des
Bandes füllen, gelten begreiflicherweise dem Aleppo-Kodex. Er wird hier
zum erstenmal beschrieben. Etwa zu drei Vierteln ist er erhalten; Kohelet
bis Esra fehlen ganz. Die Reihenfolge der Bücher ist dieselbe wie im
Leningradensis. Daß er die Ben-Ascher-Tradition besser als dieser vertritt, ist
sicher zu erweisen, Identität mit dem von Maimonides benützten Ben-
Ascher-Text sehr wahrscheinlich. Für sein Alter ergibt sich das Ende des
9. Jahrhunderts; karäische Herkunft scheint nicht erweislich. Von den
übrigen Beiträgen seien noch genannt: G. R. Driver über Abkürzungen,

1 Darüber P. Kahle, Vet. Test. 3 (1953), S. 416ff.; Y.Kaufmann, Ha-
Aretz, 23. 3. 1954.



Rezensionen 65

Talmon über Doppellesungen im Masoretischen Text, und ein von Diez
Macho publiziertes Jesaiafragment mit babylonischer Punktation.

Walter Baumgartner, Basel.

Ebic Weener, The Sacred Bridge. The Interdependence of Liturgy and Music in
Synagogue and Church during the First Millenium. London; Dennis
Dobson, & New York; Columbia University Press, 1959. 618 S. 90 sh.

Das umfangreiche Werk von E. Werner, Professor am Hebrew Union
College in Cincinnati, ist die Frucht eines eingehenden Studiums von zwanzig
Jahren. Der Verfasser hat die Aufgabe, die gegenseitigen Beziehungen
zwischen dem jüdischen und christlichen Gottesdienst herauszuarbeiten, mit
großer Umsicht und hervorragender Sachkenntnis durchgeführt. Der erste
Hauptteil (S. 1-326) enthält historisch-liturgische Untersuchungen, deren
einzelne Abschnitte sich mit der jüdischen Liturgie zur Zeit des Urchristentums,

der liturgischen und musikalischen Gestaltung des Gottesdienstes in
der alten Kirche, den Schriftlesungen und Perikopenordnungen, dem Psalm-
odieren, den Hymnen und verwandten Gattungen, liturgischen Akklamationen

und Doxologien sowie deren Verwendung im Gottesdienst der
Synagoge und der Kirche eingehend befassen. Der zweite Hauptteil (S. 327-580)
gilt spezielleren musikwissenschaftlichen Fragen, zu denen der Verfasser in
noch größerem Umfang eigene Forschungen beizutragen vermag: der
Begegnung zwischen Hellenismus und Judentum in der Musik der alten Kirche,
dem Ursprung des Octoechos, der ekphonetischen Notation im Judentum
und im Christentum, den Formeln und Kadenzen der lectio und oratio, dem
Psalmodieren, den Hymnen und verwandten musikalischen Formen. Im
Schlußabschnitt werden Ergebnisse, Ausblicke und Perspektiven knapp
zusammengefaßt. Ein Glossar, das wichtige Begriffe erläutert, und Register
sind angefügt.

Es liegt hier eine ungemein gelehrte und gründliche Arbeit vor; vom
Anfang bis zum Ende in vornehm sachlichem Ton gehalten, legt sie Zeugnis
bester jüdischer Gelehrsamkeit ab. Bewußt und entschieden ist die
formgeschichtliche Methode angewandt (S. XVII), um die Texte jeweils auf ihren
Sitz im Leben hin zu befragen. Im einzelnen wird eine Fülle von Einsichten
und Durchblicken aufgetan, die gleichermaßen für den Theologen wie für
den Musikwissenschaftler lehrreich sind. In mehreren Abschnitten wird das

Ergebnis gewonnen, daß «the Latin, the Nestorian and Armenian Churches
have preserved most faithfully the traditions of ancient Judaism» (S. 93).
Auch hinsichtlich der musikalischen Ausgestaltung des Gottesdienstes gilt,
«that the Armenian system is in many respects closely akin to the Hebrew
scheme» (S. 119). Eingehend wird die Frage geprüft, warum und unter
welchen Umständen das Psalmodieren von der Synagoge in die Kirche
Eingang fand. Die christliehe Gemeinde bestreitet den Juden, daß sie das rechte
Verständnis der Psalmen haben (S. 148). Umgekehrt ist in der Synagoge die
Auswahl der prophetischen Schriftlektionen mindestens teilweise durch die
Auseinandersetzung mit den Christen bestimmt (S. 77-82). Die Synagoge
ist also nicht nur der gebende Teil gewesen, sondern hat in einigen Punkten

5



66 Rezensionen

auch auf Grund christlicher Einflüsse Veränderungen ihres Gottesdienstes

vorgenommen.
Die Beispiele, die genannt wurden, sollen anzeigen, wie überaus lehrreich

dargetan wird, «that the development of the Jewish and Christian worship
is so closely interrelated and mutually involved, that the knowledge and the
study of both liturgies is virtually indispensable to every serious student
of either» (S. 31). Im zweiten Hauptteil, der eine eingehendere Würdigung
von Seiten der Musikwissenschaft erfordert, wird überzeugend aufgewiesen,
daß die christliche Kirche hinsichtlich der musikalischen Gestaltung des
Gottesdienstes nicht nur dem griechischen, sondern auch dem jüdischen Erbe
verpflichtet ist.

An ein Werk, das ein so weitgespanntes und umfassendes Arbeitsgebiet
umgreift, sind natürlich auch mancherlei Fragen zu richten, und hier und
da sind Einwände zu erheben. Insbesondere wird man bedauern, daß das
Manuskript bereits 1950 abgeschlossen wurde und neuere Untersuchungen
nicht mehr berücksichtigt werden konnten. Daher war es auch nicht mehr
möglich, die Texte aus Qumran auszuwerten, durch die das Bild des jüdischen
Gottesdienstes in der Zeit des Neuen Testamentes vielgestaltiger und
deutlicher hätte gezeichnet werden können. Werner stützt sich teilweise auf
veraltete Untersuchungen, so daß einige Behauptungen auf Grund neuerer
Forschungen einer Korrektur bedürfen; so etwa die These, daß der dritte
Becher des Passamahles «became the archetype of the Eucharist in
Christianity» (S. 11), oder die Annahme, daß «today we know that... three of the
four Gospels are based upon Aramaic sources», wobei Markus und Matthäus
sogar freie Übersetzungen aramäischer Originale sein sollen (S. 28). Wenn
jedoch manche Fragen zu stellen sind, so können auch sie nur bezeugen, wie
anregend und lehrreich Werners Untersuchung ist. Dem Verfasser kommt
das Verdienst zu, durch seine Studien über die gegenseitigen Beziehungen
zwischen jüdischem und christlichem Gottesdienst ein Arbeitsfeld abgesteckt
zu haben, das in Zukunft eingehendere Aufmerksamkeit und Pflege erfahren
sollte. Eduard Lohse, Kiel.

Jean-Michel Hobnus, Evangile et labarum. Etude sur Vattitudedu christianisme
primitif devant les problèmes de l'état, de la guerre et de la violence. Genève,
Labor et Fides, 1960. 195 S.

Welche Haltung hat die erste Christenheit zum Militär- und Kriegsdienst
eingenommen Diese Frage ist schon oft untersucht worden, und es
existieren auch zahlreiche Monographien über einzelne Aspekte des Problems.
Und doch ist man dankbar, daß Hornus die Quellen einer erneuten Prüfung
unterzieht. Denn die Haltung der ersten Christen wird sehr verschieden
beurteilt, und wenn die Frage des Kriegsdienstes heute diskutiert wird,
stehen oft widersprechende Meinungen einander gegenüber.

Hornus kommt zum Ergebnis, daß Tertullian für die erste Zeit der christlichen

Kirche repräsentativ sei. Er hält Christsein und Heeresdienst für
unvereinbar, und zwar - wie Hornus zeigt — nicht nur, weil der Heeresdienst
die Beteiligung an heidnischen Zeremonien mit sich bringt, sondern auch
weil unter keinen Umständen menschliches Blut vergossen werden darf.



Rezensionen 67

Diese Haltung darf nicht als montanistischer Rigorismus abgetan werden.
Sie wird von Cyprian geteilt, und noch im 4. Jahrhundert erklärt Basilius,
daß ein Soldat, der Blut vergossen hat, für drei Jahre von der Eucharistie
ausgeschlossen zu bleiben hat. Auch die frühen Kirchenordnungen, vor allem
die Traditio apostolica Hippolyts, ergeben dasselbe Bild der Unvereinbarkeit.

Erst allmählich, vor allem seit dem Beginn des 4. Jahrhunderts, hat die
Kirche diese eindeutige Haltung verlassen. Schon früh finden wir den Unterschied

zwischen militare und bellare: der Dienst in Friedenszeiten wird
geduldet, einzig der Kriegsdienst wird abgelehnt. Aus dieser Unterscheidung
erklärt es sich, daß wir immer wieder von Christen in der römischen Armee
erfahren. Später werden diejenigen, die in Friedenszeiten den Dienst
verweigern, exkommuniziert (Arles 314). Und schließlich dürfen nur noch Christen

in die Armee eintreten. «Il y a donc eu un glissement progressif dans
l'attitude de l'Eglise. Elle a successivement pardonné au soldat repentant,
toléré le soldat non violent, pardonné au soldat homicide, et enfin demandé
au fidèle de cacher ses sentiments les plus profonds» (S. 145).

Auf Grund dieses Befundes wendet sich Hornus gegen vier Behauptungen,
die immer wieder aufgestellt werden. 1. Es ist seiner Erkenntnis nach nicht
gerechtfertigt, zu sagen, daß nur eine kleine Minorität unter den Christen
der ersten Jahrhunderte den Heeresdienst abgelehnt habe. Wir haben in
diesem Zeitraum im Verhältnis zu den zahlreichen Zeugnissen der
Ablehnung nur sehr wenige, aus denen eine Bejahung herausgelesen werden
kann. 2. Es ist weiter nicht richtig, daß die Ablehnung als Neuerung erst im
3. Jahrhundert aufgekommen wäre. Gewiß ist Tertullian der erste, der auf
die Frage eingeht. Das heißt aber nicht, daß vor ihm eine andere Haltung
eingenommen worden wäre. 3. Man kann auch nicht sagen, daß die
Unvereinbarkeit nur von einzelnen Moralisten erklärt, von der Gesamtheit der
Kirche aber nicht anerkannt worden sei. Die Kirchenordnungen sind ein
Beweis, daß die Abneigung gegen die Armee auch im kirchlichen Leben zum
Ausdruck kam. 4. Hornus beschäftigt sich schließlich ausführlich mit der
These, daß die Christen den Heeresdienst einzig verweigert hätten, sobald
heidnische Zeremonien damit verbunden waren; die Tatsache, daß wir Ende
des 3. Jahrhunderts zahlreichen Märtyrern aus Kreisen der Armee begegnen,
wäre dann aus dem Umstand zu erklären, daß zu jener Zeit der Kaiserkult
neue, absolutere Formen angenommen hat. Der Verfasser anerkennt zwar die
Wichtigkeit dieses Motivs (obwohl er dessen Bedeutung m. E. zu stark
einschränkt), betont aber, daß darüber die Ehrfurcht vor dem Leben als Motiv
der Ablehnung nicht zu gering eingeschätzt werden dürfe.

Hornus ist sicher im Recht, wenn er die Radikalität der christlichen
Haltung herausarbeitet. Das Zeugnis der ersten Christen darf nicht im Interesse
moderner Fragestellungen gemildert oder verfälscht werden. Wer den
Heeres- und Kriegsdienst bejaht, darf nicht einfach nach gelegenen
Auskünften über die ersten Jahrhunderte greifen, sondern er muß zeigen können,
warum er trotz der Stimme der ersten Christen zu einer anderen Haltung
kommt.

Die Arbeit Hornus' erstreckt sich auf einen weiten Kreis von Problemen.
Man ist besonders dankbar, daß er auch die Frage einbezieht, wie die Kriege



68 Rezensionen

Israels und die Kriege, die in den neutestamentlichen Apokalypsen erwähnt
werden, in der Alten Kirche gedeutet und verstanden werden. Er schneidet
damit Themen an, die weitere Untersuchung verdienen.

Lukas Vischer, Herblingen, Kt. Schaffhausen.

Hans Fbhb. von Campenhausen & Heinbich Bobnkamm, Bindung und
Freiheit in der Ordnung der Kirche. Zwei Vorträge. Sammlung
gemeinverständlicher Vorträge und Schriften aus dem Gebiet der Theologie und
Religionsgeschichte, 222/223. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1959.
48 S. DM 3.80.

Hans Freiherr von Campenhausen geht in seinem Vortrag über «Das
Problem der Ordnung im Urchristentum und in der alten Kirche» von
1. Kor. 14, 40 aus und betont, daß die Kirche nur aus einer Kraft lebe: «das
ist die Verkündigung des Wortes und der Wahrheit, die den Glauben wirkt
und durch den Glauben den Willen zum rechten Tim, das auch die rechte
Ordnung in sich schließt», die «immer ein Zweites» ist (S. 9). So läßt sich
«im Gotteswort gewissermaßen die ,Grundordnung' der Kirche erkennen»
(S. 11). Als Charakteristica des altkirchlichen Ordnungswillens werden
genannt: «das geringe Maß ausdrücklicher Regelungen» (S. 13) und deren
konservativer Grundzug (S. 15).

Campenhausen geht dann dem Problem «Ämterrecht und Schriftautorität»

und dem Problem des Schlüsselamtes nach und kommt zum Schluß,
die alte Kirche sei «in ihren Ordnungen und in ihrem Leben dem Neuen
Testament nahe geblieben». Die wahre Lebensaufgabe der Kirche aber ist
die Verkündigung, und die Kirche ist nur in Ordnung, «wo diese ihre
Verkündigung lebendig und wirksam ist» (S. 25).

Heinrich Bornkamm weist in seinem Vortrag über «Bindung und Freiheit
in der Ordnung der Kirche nach reformatorischer Anschauung» hin auf die
doppelte Bedeutung des Begriffes « Ordnung » : « eine aktive und eine
statische, das Ordnen und das Geordnetsein» (S. 26), wobei die Betonung offenbar

auf der aktiven Seite liegt. Die Fixpunkte bleibender kirchlicher Ordnung
sind darum personaler Art: Pfarrer und Bischöfe (S. 34).

Drei Elemente kirchlicher Ordnung werden hervorgehoben :

1. Ordnimg vom Wort her,
2. Bestimmung der Ordnung durch die Liebe,
3. Freiheit von Gesetzlichkeit.

Die Unabgeschlossenheit der lutherischen Kirchenverfassung führte endlich

zu Formen staatlicher Bürokratie, und darum ist die Frage zu stellen,
ob die reformierten Ordnungen Bindung und Freiheit glücklicher und dauerhafter

gelöst hätten.
Bornkamm kommt zum Schluß, die Bindung gelte der «bleibenden

Grundordnung der Kirche, dem Evangelium», während die Freiheit den jeweiligen
Gestalten gelte, «die das Wort annehmen muß, um an sein Ziel, an die Herzen
der Menschen zu kommen» (S. 45). So betont Bornkamm wie von Campenhausen

den Primat der Verkündigung.
Die beiden Vorträge bilden ein schönes Beispiel dafür, wie Wissenschaft-



Rezensionen 69

liehe Forschung für das Leben der Kirche fruchtbar gemacht werden kann.
Sie sind angesichts der kirchlichen Lage von brennender Aktualität.

Rudolf Bohren, Wuppertal.

Hiram Peri (Pflaum), Der Religionsdisput der Barlaam-Legende, ein Motiv
abendländischer Dichtung. Untersuchung, ungedruckte Texte, Bibliographie
der Legende. Acta salmanticensia, Filosofla y letras, 14, 3. Salamanca,
Universidad de Salamanca, 1959. 272 S., 15 Taf.
Die Erzähler des Abendlandes behandelten im Mittelalter mit Vorliebe

die überlieferten Themata der germanischen Völkerwanderungskämpfe und
der Feldzüge Karls des Großen. Später traten dazu die keltischen Sagen von
Arthur, Tristan u. a. und im Gefolge der Auseinandersetzung mit dem Islam
mancherlei orientalische Traditionen. Die letztern fanden nicht nur epische,
sondern auch didaktische und dramatische Gestaltung. Wir finden sie in den
Epen von Herzog Ernst und Alexander dem Großen, vom Kampf um Troja
und von Apollonius, in den Novellen des Conde Lucanor und der italienischen
Renaissance, in vielen Fabelsammlungen und sogar noch in den Dramen
Shakespeares und Calderöns.

Einer der wegen seines lehrhaften Gehaltes im Spätmittelalter geliebtesten
Stoffe war die Legende von Barlaam und Josaphat. Sie stammt aus dem
fernen Orient, ist von der Legende Buddhas abgeleitet, wie sie im Sanskritbuch

Laiita Vistara berichtet wird, und stellt im Grund eine Übertragung
weltanschaulicher, religiöser und sittlich erbaulicher Ideen Indiens ins Christliche

dar. Sie erreichte das Abendland durch Vermittlung persischer, syrischer
und griechischer Versionen. Eine griechische Version wird dem Johannes
Damascenus zugeschrieben, wohl mit Unrecht. Dann wurde sie ins Lateinische
übersetzt. Ins Castilianische übertrug sie Juan de Arce Solorzano 1608,
und Fray Baltasar de Santa Cruz 1692. Mit der Zeit wurden die beiden
Hauptfiguren, der Prinz Josaphat und der weise Anachoret Barlaam Bi-
leam) im Abendland sogar christliche Heilige.

Der Inhalt der indischen Legende ist knapp folgender: Bei der Geburt
des königlichen Prinzen Buddha prophezeit ein Brahmane, das Kind werde
entweder großen Ruhm erringen oder auf den Thron verzichten und
Einsiedler werden. Um der zweiten Möglichkeit vorzubeugen, schließt der König
seinen Sohn in die Gärten des Palastes ein, damit er nur lebensfrohe,
einladende und verlockende Eindrücke bekomme, und weder von Krankheit
noch von Alter und Tod eine Ahnung erhalte. Aber der Jüngling findet
Gelegenheit, aus seinem goldenen Gefängnis auszubrechen, bekommt einen
invaliden Greis zu sehen und lernt so Alter und Krankheit, die Vergänglichkeit
aller Herrlichkeit kennen. Ein Leichenzug verschafft ihm die Kenntnis vom
Tod. Nim entsagt er dem Trug der Macht, des Pranks und des Genußlebens
und wird als Buddha ein Eremit.

In der abendländisch-christlichen Version bekehrt den Josaphat ein
christlicher Einsiedler Barlaam zum Christentum. Diese Gelegenheit benützt
der Erzähler zu einer lehrhaft dogmatischen Darstellung des Christentums
gegenüber der jüdischen und verschiedenen heidnischen Religionen. Es wird
ein Redeturnier mit dramatischen Effekten veranstaltet. In dieser Form fin-



70 Rezensionen

den wir Spuren der Buddhalegende im Buch «De los Estados» von Juan
Manuel, im Buch «Del Gentil y de los très Sabios» von Ramon Lull und in
der Erzählung von den drei Ringen des Boccaccio. Das Motiv der Einfügung
einer Episode der Versuchung des Prinzen durch ein schönes Mädchen, um
ihn zur Lebensbejahimg zu bekehren, finden wir in der Hamlet-Sage und
in Calderöns «Magico prodigioso» wieder.

Peri behandelt im vorliegenden Band der Reihe nach die christlichen
Fassungen dieser Legende, den georgischen und den griechischen Roman,
die beiden altfranzösischen Barlaam-Epen, das eine von Gui de Cambrai,
das andere von einem unbekannten Dichter, die mittelhochdeutschen Epen :

den Laubacher Barlaam, den Zürcher Barlaam und den Barlaam des Rudolf
von Ems, dann die französischen Dramen des Mittelalters, namentlich das
Miracle von Jean le Prier, die italienischen Versionen von Neri di Landoccio,
Attilio Opezzinghi, Bernaldo Pulci und Socci Peretano. Endlich die spanischen

Barockdramen, das von Thanisdoro, Lope's Barlaam y Josafat, das
letztere ein Vorbild für Calderöns Sigismundo im «Leben ein Traum» und
drei von Dichtern der Schule Lope de Vegas.

Die «Legenda aurea» und Ramön Lulls Disputationen der Weisen trugen
mit zur Verbreitung und Beliebtheit der Thematik dieser alten Legenden bei.
Noch in Lessings «Nathan der Weise» kann man eine letzte Spur des dramatischen

Kunsttricks der christlichen Legendenfassung : die turnierhafte
Disputation der Vertreter der Hauptreligionen der Menschheit, die
Rechtfertigung der eigenen Religion und die Bekämpfung der andern Religionen
erkennen, eine Disputation, die natürlich stets, auch wenn sie für unsere
modernen Begriffe eher primitiv, wenig differenziert geführt wurde, mit dem
Triumph des Christentums endete, für dessen Wahrheit plötzlich wie durch
ein Wunder göttlicher Offenbarung allen die Augen aufgingen. Dieser mehr
oder weniger scholastischen Disputation hat der Verfasser sein
Hauptinteresse gewidmet und die mehr oder weniger glücklichen Modifikationen,
die sie im Lauf der Wanderung durch die verschiedenen Völker und die
Jahrhunderte erfuhr, mit scharfer Beobachtung und feinem Takt releviert.

Den Anlaß zur Entstehung des dramatisch wirkungsvollen öffentlichen
Staatsaktes eines Religionsdisputs und der ersten der später so beliebten
und für das Theater so dankbaren Gerichtsszenen gab nach Peri die
Gleichsetzung des Namens Barlaam (eig. Baghavan Herr) mit dem Namen des
moabitischen Propheten Balaam Bileam. Infolge dieser Verwechslung oder
Namensangleichung drang das Motiv des «Prophet wider Willen» in die
Josaphatlegende ein. Schon in der griechischen Fassung wird Nachor, ein
heidnischer Meister, der dem Eremiten Barlaam an Gestalt gleicht, von
König Avenir bestellt, um in öffentlicher Disputation das Christentum
scheinbar zu verteidigen, es aber alsdann abschwört. Eingeschüchtert durch
Drohungen Josaphats und zugleich urplötzlich durch eine göttliche Inspiration

erleuchtet, verteidigt jedoch der falsche Barlaam das Christentum.
Dadurch, daß der Sieg des christlichen Glaubens gegen die professionellen
Anwälte der heidnischen Philosophie und gegen die riesige Übermacht der
Glaubensfeinde von einem ungläubigen Einsiedler, von dem man gerade
das Gegenteil erwartet hätte, erstritten wird, offenbart sich das Resultat



Rezensionen 71

als ein unzweifelhaftes Gotteswunder. Die scholastische Argumentierung der
Kritik der nicht christlichen Religionen geht auf die frühchristliche
sogenannte «Apologie» des Aristides zurück.

Einen ganz besondern Wert erhält das Buch durch die erstmalige
Veröffentlichung bisher unbekannter Texte, die alle mit textkritischem Apparat
und nützlichen literarhistorischen Vorbemerkungen ausgestattet sind:

1. die große Religionsdisputation des Barlaam-Romanes nach der ältesten
lateinischen Übersetzung einer Neapolitaner Handschrift von 1048,

2. dieselbe Disputation aus der zweiten lateinischen Übersetzimg einer
Pariser Handschrift des 12. Jahrhunderts,

3. eine Stelle aus dem französischen Mysterium von König Avenir des Jean
le Prier aus einer Pariser Handschrift des 15. Jahrhunderts,

4. eine Stelle aus dem italienischen Cantare di Barlaam et Giosafa des Neri
di Landoccio aus dem 14. Jahrhundert,

5. eine Stelle aus der italienischen Dichtung des Attilio Opezzinghi von 1584,
6. die Religionsdisputation aus dem lateinischen, 1513 in München

aufgeführten Jesuitendrama Barlaam et Josaphat,
7. die Disputation aus dem spanischen Jesuitendrama Tanistoro aus einer

Handschrift der Madrider Bibliothek von ca. 1580,
8. dieselbe aus El Principe del Desierto y Hermitano de Palacio von Diego

de Villanueva y Nünez und Joseph de Luna y Morentin,
9. dieselbe aus «Los Dos Luceros de Oriente I» aus einer Madrider

Handschrift des 17. Jahrhunderts, und schließlich
10. dieselbe aus «El prodigio de la India» aus einer Madrider Handschrift

von ca. 1740.
Den Beschluß bildet ein Kuhn's Bibliographie der altern Literatur

ergänzendes bibliographisches Verzeichnis, eine Reihe wohlgelungener und
interessanter Textabbildungen und ein Schema der Filiation der Barlaam-
Legende. August Rüegg, Basel.

Oskar Farner, Huldrych Zwingli. Reformatorische Erneuerung von Kirche und,
Volk in Zürich und in der Eidgenossenschaft 1525-1531. Zürich, Zwingli-
Verlag, 1960. 574 S.

Nachdem 1943 der erste, 1946 der zweite und 1954 der dritte Band dieser
neuesten Zwingli-Biographie erschienen sind, hat Prof. Rudolf Pfister nach
dem 1958 erfolgten Tode des Zwingliforschers Farner nunmehr den Schlußband

aus dem Nachlaß herausgegeben. Auch dieser vierte Band bleibt der
Doppelbestimmung dieser Zwingli-Biographie treu, sowohl dem Kirchenvolk

wie der Wissenschaft dienstlich zu sein. Für wissenschaftliche Zwecke
sind vor allem die Anmerkungen der Seiten 513-563 gedacht. Sie geben auf
knappem Raum einen guten Querschnitt der Zwingli-Forschung in
Vergangenheit und Gegenwart.

Einige Druckfehler sind hier übersehen worden. So heißt es S. 541 uns
statt und, S. 552 Neuheim anstatt Nauheim.

Für Schüler Walther Köhlers ist die Mitteilung des Zwingli-Wortes
interessant: «Bin meiner Tage nie in Paris gewesen» (S. 270, vgl. auch I, 193),
wodurch die These, die auch Walther Köhler, wenigstens zeitweise, vertrat,



72 Bezensionen

Zwingli habe nach der Relegation in Wien sein Studium in Paris fortgesetzt,
ausgeschlossen wird. Bei der Darstellung von Zwingiis Abendmahlslehre
(S. 227-232) vermißt man die Auseinandersetzung mit der Tatsache, daß
auch Occam den Leib des erhöhten Christus im Himmel lokalisiert1. Wie
eigenartig, daß Luther, der Occam «seinen lieben Meister» nannte, hier nicht
mitging

Man darf dem Verlag gratulieren, daß nunmehr diese mehr als 2000 Seiten
umfassende vierbändige Zwingli-Biographie zum Abschluß gebracht ist, die
über alle einschlägigen Fragen zuverlässige Auskunft gibt. Nim darf man
recht viele Benutzer dieses Standard-Works wünschen in Kirche, Volk und
Wissenschaft. Wilhelm August Schulze, Freiburg i. Br.

Paul L. Maieb, Caspar Schwenckfeld on the Person and Work of Christ. A
Study of Schwenckfeldian Theology at its Core. Assen (Niederlande), Van
Gorcum Ltd., 1959. 115 S.

Man tut den kirchentrennenden Auseinandersetzungen in der
Reformationstheologie Unrecht, wenn man oberflächlich urteilt, ihre Gegensätze hätten

nur im Kirchenideal oder in einer verschiedenen Sakramentsauffassung
oder auch in einer nicht ausgewogenen Relation von Wort und Geist gelegen.
Die Differenzen, selbst die mit den Täufern, sind im Grunde bereits christo-
logischer Natur. Zu ihrer gerechten Beurteilung ist darum die objektive
Darstellung einer Christologie unerläßliche Voraussetzung. Vielleicht darf man
zum vorliegenden Buch sagen, daß dieses die erste Christologie Schwenck-
felds beinhaltet, die nicht von dem präjudizierenden Aspekt der
Schwärmerbekämpfung bestimmt wurde.

Schwenckfelds Lehre von Person und Werk Christi geht von der Voraussetzung

aus, daß eine Verbindung der göttlichen Heiligkeit mit der menschlichen

Geschöpflichkeit in der Person Jesu ausgeschlossen erscheint. Die
Menschheit Jesu ist nicht einmal identisch mit der Adams vor dem Fall.
Die starke Betonung des non-posse-peccare Jesu ist ein Pfeiler der Christologie

Schwenckfelds. Maier weist mit Recht nach, daß darum die Vergötterung

der menschlichen Natur Jesu zum Kern der Theologie Schwenckfelds
überhaupt wird. Hier und in der Lehre von der ,non-creaturity of Jesus'
liegen die bedeutendsten Abweichungen von der kirchlichen Reformations-
théologie. Diese christologischen Bestimmungen weisen die Soteriologie
Schwenckfelds in eine ebenfalls unorthodoxe Richtung. Die Erlösung des
Menschen besteht in der individuellen Besitznahme Christi, wobei der Besitz
des vergeistigten Fleisches Jesu gemeint ist: «man's participation in the
nature of God himself» (S. 93). «One might use the term deification (Gott-
werdung) in reference not only to Christ, but also to believers» (S. 95). Die
physische Vergötterimg ist das Telos, das Gott den Menschen gesetzt hat.

Es ist das Verdienst dieses Buches, die ganz besondere Originalität der
Christologie dieser so eigentümlichen Erscheinung der Reformationszeit
wiederentdeckt zu haben. Es beweist auch, wie stark der Strom der
abendländischen Mystik auch im 16. Jahrhundert geflossen ist.

Joachim Staedtke, Freren, Kreis Bingen.
1 R. Seeberg, Realencycl.3, 14, S. 276.



Rezensionen 73

George Tyrrell, Das Christentum am Scheideweg. Eingel. und übers, von
Ernst Erasmi. München & Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1959. 191 S.

Fünfzig Jahre nach dem Tod des englischen Modernisten George Tyrrell
erscheint sein letztes Werk und geistiges Testament «Christianity at the
Cross-Roads » zum ersten Mal in deutscher Übersetzung. Ein unter dem
Pseudonym Ernst Erasmi versteckter katholischer Theologe hat es
herausgegeben und mit einer Einleitung versehen, die Tyrrells Lebensgeschichte
erzählt. Friedrich Heiler schrieb ein Vorwort dazu, in dem er sich dazu
bekennt, von Tyrrell nachhaltig beeinflußt worden zu sein, und ihn einen
«Wegbereiter der heute von vielen ersehnten Una Sancta» nennt.

George Tyrrell (1861-1909), von Haus aus Anglikaner, konvertierte 1880

zum römischen Katholizismus und trat in den Jesuitenorden ein. Bald aber
geriet er durch sein selbständiges Denken in Konflikt mit seinen Oberen.
Seine theologischen Bücher machten ihn zum wichtigsten Wortführer des
Modernismus in England. 1906 wurde er aus seinem Orden ausgeschlossen
und 1907 durch Papst Pius X. exkommuniziert.

Die doppelte Frontstellung, die der Modernismus in seinen bedeutendsten
Vertretern eingenommen hat, wird gerade in Tyrrells vorliegendem Buch
deutlich: Er kämpft nicht nur gegen Scholastik und formalistische Orthodoxie

der offiziellen römischen Theologie, sondern noch schärfer und
pointierter gegen den liberalen Protestantismus. Sein Anliegen ist weithin
apologetisch. Er geht aus von der damals durch Johannes Weiß und Albert
Schweitzer neu proklamierten, streng eschatologisehen Deutung von Jesu
Weg und Werk (ohne allerdings die Namen von Weiß und Schweitzer zu
nennen), polemisiert gegen das liberale Jesus-Bild und will zeigen, daß in
Wirklichkeit der Katholizismus allein das eschatologische Evangelium Jesu
rein bewahrt habe. «Die Idee der Kirche ist die Idee Jesu.» Tyrrells
Grundtendenz ist gegen alle intellektualistische Verfälschung der «Religion» zur
«Theologie» gerichtet. «Religion» ist ihm unmittelbare «Erfahrung» Gottes.
Im Katholizismus strömt alle wahre religiöse Erfahrimg der Menschheit
zusammen. Das gibt ihm seine universelle Wahrheit. Der Protestantismus
dagegen hat das Evangelium verkümmern lassen zu einem bloßen Intellektualismus

und Ethizismus. Tyrrells vor allem an Harnack orientierte Polemik
gegen die protestantische Theologie darf aber nicht darüber hinwegtäuschen,
daß er wesentlichstes mit dem Neuprotestantismus teilt und auf seine Weise
manche Anliegen etwa Sehleiermachers aufnimmt und vertritt.

Für die heutige ökumenische Diskussion kann das Buch kaum etwas
Wesentliches beitragen. Dazu ist es viel zu sehr von den Fragestellungen der
Jahrhundertwende bestimmt und geprägt. Es bleibt historisches Dokument.
— Interessant wäre es gewesen, wenn die Einleitung Tyrrells positive und
negative Beziehung zu Newman eingehender und klarer herausgearbeitet
hätte. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.

Heinrich Ott, Denken und Sein. Der Weg Martin Heideggers und der Weg der

Theologie. Zollikon, Evangelischer Verlag AG, 1959. 226 S. DM 19.50.

Das Verhältnis der protestantischen Theologie zu Heidegger kann man
als ein seltsam zwiespältiges bezeichnen : während Heidegger seit mindestens



74 Rezensionen

30 Jahren unaufhörlich Impulse und Anregungen für jene geliefert hat,
Denkanstöße, die beileibe nicht nur in Rudolf Bultmanns theologischem Programm
zutage treten, fehlt es andererseits bisher an einer wirklich befriedigenden
synoptisch-systematischen Darstellung der Philosophie Heideggers aus
evangelisch-theologischer Feder.

Diesen Umstand vermag die Tatsache, daß Heideggers Denk-Weg noch
nicht am Ziel ist und deswegen vorerst auch nicht von daher übersehen
werden kann, nur teilweise zu begründen. Man hat vielmehr oft den
Bindruck, als würde hie und da ein Stein aus der Mauer des Heidegger'schen
Denkens herausgebrochen, ohne daß man dabei hinter die Harmonie und
Symmetrie des Ganzen gekommen sei. Der daraus entstehende philosophische
Dilettantismus hat nicht zuletzt bei Heidegger selbst manche Verärgerung
hervorgerufen.

Um so verdienstlicher ist es, daß Heinrich Ott sich der gewiß nicht leichten
Aufgabe unterzogen hat, eine systematische Durchdringung des Heidegger -

schen Gedanken- (oder besser: Denk-) Gebäudes zu wagen. Es wäre auch ein
Wunder, wenn etwa Probleme wie die radikale Eliminierung des alten
metaphysisch-philosophischen «Gottesglaubens» oder die von Heidegger eruierte
fundamentale Bedeutung der Geschichtlichkeit unseres Daseins den Theologen

nicht zum Reden brächten.
Ott beginnt sein Unternehmen methodisch geschickt, indem er « Sein und

Zeit» nur kurz bespricht und auf typische Denkformen hin untersucht, die
er dann als Leitfaden zur Interpretation der späteren Werke Heideggers
benutzt.

Wenn der Autor freilich von «Denken und Sein» als dem Weg Heideggers
spricht, so erhebt sich die Frage, ob damit die Intentionen des Freiburgers
im entscheidenden Punkt getroffen sind. Denn Denken und Sein sind für
Heidegger nicht zwei koordinierbare Begriffe (das wäre wieder Metaphysik!),
sondern im Denken offenbart sich das Sein als eine nicht objektive, sondern
kommunikative Größe. Von hier aus wäre zu untersuchen, wieweit die
Elemente einer Offenbarungstheologie bei Heidegger unsichtbar am Werke sind.
Trotzdem erscheinen uns Otts Beobachtungen von großem Wert. Er sieht
hinter Heideggers Bemühungen einen echten Ansatz zur Überwindung der
traditionellen Metaphysik, die ja gerade auch in der Theologie ihre oft
traurigen Spuren hinterlassen hat, insofern als sie den Menschen an sein
subjektives Denken verwies und so die Erkenntnis zu einem objektivierbaren
Akt erklärte, anstatt auf den Lichtungscharakter einer sich entbergenden
Wider-Fahrung zu achten. Ob allerdings Otts aus diesem Schluß im Hinblick
auf Bultmanns Theologie gezogene Konsequenzen (S. 173) sachlich
stichhaltig sind, scheint mir nicht so klar zu sein, wie es der Verfasser hinstellt
(S. 175). Derselbe Einwand gilt für Otts Ausführungen über Heideggers
Sprachphilosophie. Die Infragestellung der historisch-kritischen Methode der
Exegese (S. 189) durch Heideggers neue Einsichten in das Wesen der Sprache
scheint zwei heterogene Ebenen zu parallelisieren. Sicher müssen die
Gefahren jener Methode gesehen werden. Aber war nicht sie es, die von einem
zufällig-subjektivistischen Verständnis der biblischen Texte zu einem im
guten Sinne «objekt-gemäßen» vordringen wollte



Rezensionen 75

Das Evangelium läßt sich ja nicht per se vernehmen, sondern nur in einer
angemessenen Aus-Legung. Es scheint, als habe Ott sich an dieser Stelle zu
sehr von Heideggers «Entbergung des Seins» beeindrucken lassen.

Sehr erhellend und beachtenswert ist das, was der Verfasser schließlich
im Blick auf die Wendung Heideggers zum «Ding» ausführt. Hier wird am
meisten der positive Ansatz im Alterswerk des Philosophen sichtbar. Carte-
sianische Bewußtseins-Explikation und Hegel'sche Weltgeist-Spekulation
sind real überwunden. Die Transzendenz-Philosophie alter Observanz ist mit
der Metaphysik entthront. Der Mensch findet vom Unbe-Dingten zum Ding
und wird so frei zu einer echten Offenheit für das, was un-vor-denklich ist.
Daß Dasein nun nicht mehr wesentlich als Geworfensem gilt, sondern als
strukturelles Offen- und Geöffnet-Sein, hat sicher - wie Ott richtig sieht
(S. 225) - seine höchst bedeutsamen Folgen für das theologische Denken.

Dem Buch spürt man ab, daß es sich mit profunder Sachkenntnis und
einem echten wissenschaftlichen Eros um seinen Gegenstand bemüht. Auch
wenn man bisweilen Fragezeichen setzt, wird man doch nicht umhin können,
ihm das Prädikat zu geben, daß es in der gewiß nicht großen Reihe evangelischer

Heidegger-Interpretationen einen guten Platz redlich verdient.
Der klare Aufbau und die der Materie konforme Sprache und Ausdrucksweise

des Autors machen es auch dem nicht überdurchschnittlich mit Heidegger

bekannten Leser zu einer anregenden und gewinnbringenden Lektüre.
Gotthold Müller, Tübingen.

Walter Neidhart, Psychologie des kirchlichen Unterrichts. Zürich, Zwingli
Verlag, I960. 252 S. Fr. 17.80.

Die vorliegende Arbeit verdankt ihre Entstehung einer umfassenden
Unterrichtstätigkeit an Basler Schulen und einer ausgezeichneten Bemühung
um die katechetische Ausbildung von Basler Seminaristen und Studenten
der Theologie. Diese Ausgangslage macht sich im ganzen Buch bemerkbar:
es ist die Arbeit des Praktikers für den Praktiker, und diese Eigenart wird
noch dadurch unterstrichen, daß große Teile der Arbeit als Vorträge Pfarrern
und Pädagogen vorgetragen wurden und deren Beifall fanden. Sie wurden
durchaus als wertvolle Arbeitshilfen empfunden.

Damit ist auch eine bestimmte Haltung gegeben. Es geht dem Verfasser
weniger um eine biblische oder historische Ableitung von Begriffen und
Formen. Auch verzichtet er bewußt, trotz einer erstaunlich umfassenden
Beherrschung der neuesten katechetischen Literatur, auf eine die Darstellung
unnötig belastende Auseinandersetzung mit den Vertretern pädagogischer
und katechetischer Strömungen der Gegenwart, sondern begnügt sich mit
unumgänglich notwendigen Hinweisen und Erwägungen.

Endlich bringt es die Herkunft aus der Werkstatt des Praktikers mit sich,
daß wohl eine Fülle von Problemen, die sich aus der Arbeit in Schule und
Seminar ergeben, zur Sprache kommen, daß aber diese Auswahl nicht
allumfassende Vollständigkeit erstrebt und nach verschiedenen Seiten hin
Ergänzungen zulassen würde. Der Verfasser redet daher auch gelegentlich von
Bausteinen und weiß, daß er nicht einen ins letzte vollendeten Bau
vorzuführen hat. Daher auch der manchmal etwas aphoristische Charakter der



76 Rezensionen

Darstellung, der sich jedoch kaum vermeiden läßt, soll wirklich dem Lehrer
in Kirche und Schule Rat und Hilfe geboten werden in jenen Fragen, die für
ihn besonders brennend sind.

Ursprünglich stand für den Verfasser ein enger umrissener Problemkreis
zur Sprache, die Frage nach der Rolle der Phantasie im Religionsunterricht
auf den verschiedenen Altersstufen. Doch mußte er sich angesichts der Nöte
seiner Hörer an Seminar und Universität zu einer erheblichen Ausweitung
seiner Programme entschließen. Da nun auch das Buch einen gewissen Umfang

nicht übersteigen sollte, mußten manche Einzeldarstellungen knapp
ausfallen und angesichts der zu bewältigenden Stoffmenge die Konzentration
des systematischen Aufbaues dann und wann einem mehr assoziativen
Vorgehen Platz machen. Es hat dies den Vorzug, daß der Untersuchung eher
der Charakter einer gescheiten Einführung und Wegleitung zukommt als

jener einer abstrakten Systematisierung.
So kann die Arbeit Neidharts den Vergleich wohl aushalten mit manchen

katechetischen Arbeiten, die im Gewand und in der komplizierten Sprache
scheinbarer Wissenschaftlichkeit einherschreiten und weder in der
Schulpraxis noch für die katechetische Ausbildung des Lehrers oder Theologen zu
brauchen sind. Hier dagegen werden mit großer Sicherheit jene Fragen
angepackt und mit Geschick behandelt, die sich aus dem Schulalltag ergeben,
und sie kommen zur Sprache, den besonderen Anliegen von Lehrer und
Schüler entsprechend, in übersichtlicher Form und in kluger Beschränkung.
Gewiß wird gerade auch der Mann der Praxis je und je den Wunsch äußern,
daß dieses oder jenes Problem eingehender besprochen oder die psychologische

Grundlegung in diesem oder jenem Fall umfassender herausgearbeitet
worden wäre. Dann aber müßte eben eine Enzyklopädie der
Religionspädagogik entstehen, die an sich nicht unerwünscht wäre, die aber die
Möglichkeiten des Einzelnen endgültig übersteigen müßte.

Wenn Neidhart als Maßstab über seine Arbeit das Wort H. O. Wölbers
setzt : «Es darf nicht geschehen, daß eine moderne Pädagogik und Gruppenführung

menschlicher sind als die theologische Praxis, weil der vernünftige
Sachverstand weiter reicht», so dürfte es ihm in weitem Maße gelungen sein,
dieser Grundrichtimg in seinen Ausführungen zu ihrem Recht zu verhelfen.
Es steht nunmehr zu hoffen, daß das Buch, das so sehr unserer besonderen
unterrichtlichen Situation entspricht, bei Lehrern und Pfarrern verdientermaßen

auf ein dankbares Hören stoße.
Julius Schweizer, Neuallschwil bei Basel.


	Rezensionen

