Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 17 (1961)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Textus. Annual of the Hebrew University Bible Project, 1. Jerusalem, Magnes
Press, 1960. 216 S., 12 P1.

Diese neue Zeitschrift ist Organ des «Hebrew University Bible Project».
Der Plan einer kritischen hebriischen Bibelausgabe, die also gar nichts zu
tun hat mit der 1953 erschienenen wissenschaftlich wertlosen «Jerusalem
Bible»!, erwuchs 1955 und wurde 1957 auf dem Jerusalemer Weltkongre3
fur judische Studien zum BeschluB erhoben. Herausgeber sind M. H. Goshen-
Gottstein, C. Rabin und 8. Talmon ; dem Beirat gehdren der Staatsprésident
Ben-Zvi, B. Mazar, H. J. Polotsky, J. L. Seeligmann und andere Fachgelehrte
an. Zugrunde gelegt wird der « Aleppo Kodex» als bester Vertreter des Textes
von Ben Ascher, mit reichem kritischem Apparat. Ein erster Band, das
Jesaiabuch, soll 1962 vorliegen. Dazu sind Monographien iiber die Massora,
das Akzentsystem jenes Kodex und andere einschligige Themen vorgesehen,
auch ein Index aller rabbinischen Zitate aus dem Alten Testament. Fir Ein-
zelfragen der Textgeschichte ist «Textus» bestimmt, als internationale Zeit-
schrift nicht in hebrédischer Sprache und auch nichtjidischen Gelehrten offen.
Es handelt sich somit um ein umfassendes Unternehmen, hinter dem die
besten Krifte der Hebrédischen Universitét stehen. Es ist die erste kritische
Ausgabe des Alten Testaments von jidischer Seite, ein Gegenstiick und
ernsthafter Konkurrent zu unserer «Biblia Hebraica».

Wie in Biblia Hebraica von der dritten Auflage an, ist also im neuen Pro-
jekt nicht die « Bombergiana» mit dem Text des Jakob ben Chajjim zugrunde
gelegt, sondern der &ltere und bessere Text des Ben Ascher, aber im Unter-
schied zu jener nicht nach dem Leningradensis (L) von 1008, sondern nach
dem &lteren Musterkodex in der sephardischen Synagoge von Aleppo, der
Kahle bereits bekannt war, aber eben nicht photographiert werden durfte.
In den syrischen Unruhen 1947/48 schien der Aleppo-Kodex verloren-
gegangen zu sein ; tatsdchlich wurde er, wenn auch stark beschadigt, gerettet
und steht den Mitarbeitern nun zur Verfiigung.

Einen ersten und sehr guten Eindruck von dem ganzen Unternehmen ge-
winnt man aus dem vorliegenden Band von Textus. Drei der Beitriage, von
Ben-Zvi, Goshen-Gottstein und Loewinger, die zusammen die Hilfte des
Bandes fllen, gelten begreiflicherweise dem Aleppo-Kodex. Er wird hier
zum erstenmal beschrieben. Etwa zu drei Vierteln ist er erhalten; Kohelet
bis Esra fehlen ganz. Die Reihenfolge der Biicher ist dieselbe wie im Le-
ningradensis. Daf3 er die Ben-Ascher-Tradition besser als dieser vertritt, ist
sicher zu erweisen, Identitdt mit dem von Maimonides benitzten Ben-
Ascher-Text sehr wahrscheinlich. Fiir sein Alter ergibt sich das Ende des
9. Jahrhunderts; karidische Herkunft scheint nicht erweislich. Von den
ubrigen Beitridgen seien noch genannt: G. R. Driver iiber Abkiirzungen,

1 Dariiber P. Kahle, Vet. Test. 3 (1953), S. 416ff.; Y. Kaufmann, Ha-
Aretz, 23. 3. 1954.



Rezenstonen 65

Talmon tiiber Doppellesungen im Masoretischen Text, und ein von Diez
Macho publiziertes Jesaiafragment mit babylonischer Punktation.
Walter Baumgartner, Basel.

ERr1c WERNER, The Sacred Bridge. The Interdependence of Liturgy and Music in
Synagogue and Church during the First Mdllenium. London; Dennis
Dobson, & New York; Columbia University Press, 1959. 618 S. 90 sh.

Das umfangreiche Werk von E. Werner, Professor am Hebrew Union
College in Cincinnati, ist die Frucht eines eingehenden Studiums von zwanzig
Jahren. Der Verfasser hat die Aufgabe, die gegenseitigen Beziehungen zwi-
schen dem jiuidischen und christlichen Gottesdienst herauszuarbeiten, mit
groBer Umsicht und hervorragender Sachkenntnis durchgefithrt. Der erste
Hauptteil (S.1-326) enthélt historisch-liturgische Untersuchungen, deren
einzelne Abschnitte sich mit der jiidischen Liturgie zur Zeit des Urchristen-
tums, der liturgischen und musikalischen Gestaltung des Gottesdienstes in
der alten Kirche, den Schriftlesungen und Perikopenordnungen, dem Psalm-
odieren, den Hymmnen und verwandten Gattungen, liturgischen Akklama.-
tionen und Doxologien sowie deren Verwendung im Gottesdienst der Syn-
agoge und der Kirche eingehend befassen. Der zweite Hauptteil (S. 327-580)
gilt spezielleren musikwissenschaftlichen Fragen, zu denen der Verfasser in
noch groBerem Umfang eigene Forschungen beizutragen vermag: der Be-
gegnung zwischen Hellenismus und Judentum in der Musik der alten Kirche,
dem Ursprung des Octoechos, der ekphonetischen Notation im Judentum
und im Christentum, den Formeln und Kadenzen der lectio und oratio, dem
Psalmodieren, den Hymnen und verwandten musikalischen Formen. Im
SchluBabschnitt werden Ergebnisse, Ausblicke und Perspektiven knapp zu-
sammengefaBt. Ein Glossar, das wichtige Begriffe erliutert, und Register
sind angefiigt.

Es liegt hier eine ungemein gelehrte und griindliche Arbeit vor; vom An-
fang bis zum Ende in vornehm sachlichem Ton gehalten, legt sie Zeugnis
bester judischer Gelehrsamkeit ab. BewuBBt und entschieden ist die form-
geschichtliche Methode angewandt (S. XVII), um die Texte jeweils auf ihren
Sitz im Leben hin zu befragen. Im einzelnen wird eine Fiille von Einsichten
und Durchblicken aufgetan, die gleichermaBen fiir den Theologen wie fiir
den Musikwissenschaftler lehrreich sind. In mehreren Abschnitten wird das
Ergebnis gewonnen, daf3 «the Latin, the Nestorian and Armenian Churches
have preserved most faithfully the traditions of ancient Judaism» (S. 93).
Auch hinsichtlich der musikalischen Ausgestaltung des Gottesdienstes gilt,
«that the Armenian system is in many respects clogely akin to the Hebrew
scheme» (S. 119). Eingehend wird die Frage gepriift, warum und unter
welchen Umstidnden das Psalmodieren von der Synagoge in die Kirche Ein-
gang fand. Die christliche Gemeinde bestreitet den Juden, da3 sie das rechte
Verstindnis der Psalmen haben (S. 148). Umgekehrt ist in der Synagoge die
Auswahl der prophetischen Schriftlektionen mindestens teilweise durch die
Auseinandersetzung mit den Christen bestimmt (S. 77-82). Die Synagoge
ist also nicht nur der gebende Teil gewesen, sondern hat in einigen Punkten

5



66 Rezensionen

auch auf Grund christlicher Einfllisse Verdnderungen ihres Gottesdienstes
vorgenominen.

Die Beispiele, die genannt wurden, sollen anzeigen, wie iiberaus lehrreich
dargetan wird, «that the development of the Jewish and Christian worship
is so closely interrelated and mutually involved, that the knowledge and the
study of both liturgies is virtually indispensable to every serious student
of either» (S. 31). Im zweiten Hauptteil, der eine eingehendere Wiirdigung
von seiten der Musikwissenschaft erfordert, wird tiberzeugend aufgewiesen,
daB die christliche Kirche hinsichtlich der musikalischen Gestaltung des
Gottesdienstes nicht nur dem griechischen, sondern auch dem jiidischen Erbe
verpflichtet ist.

An ein Werk, das ein so weitgespanntes und umfassendes Arbeitsgebiet
umgreift, sind natiirlich auch mancherlei Fragen zu richten, und hier und
da sind Einwiande zu erheben. Insbesondere wird man bedauern, dafl das
Manuskript bereits 1950 abgeschlossen wurde und neuere Untersuchungen
nicht mehr berticksichtigt werden konnten. Daher war es auch nicht mehr
moglich, die Texte aus Qumran auszuwerten, durch die das Bild des jiidischen
Gottesdienstes in der Zeit des Neuen Testamentes vielgestaltiger und deut-
licher hatte gezeichnet werden kénnen. Werner stiitzt sich teilweise auf ver-
altete Untersuchungen, so dal einige Behauptungen auf Grund neuerer
Forschungen einer Korrektur bediirfen; so etwa die These, dal3 der dritte
Becher des Passamahles «became the archetype of the Eucharist in Christ-
ianity» (S. 11}, oder die Annahme, dal «today we know that... three of the
four Gospels are based upon Aramaic sources», wobei Markus und Matthéus
sogar freie Ubersetzungen aramiischer Originale sein sollen (S. 28). Wenn
jedoch manche Fragen zu stellen sind, so kénnen auch sie nur bezeugen, wie
anregend und lehrreich Werners Untersuchung ist. Dem Verfasser kommt
das Verdienst zu, durch seine Studien iiber die gegenseitigen Beziehungen
zwischen jiidischem und christlichem Gottesdienst ein Arbeitsfeld abgesteckt
zu haben, das in Zukunft eingehendere Aufmerksamkeit und Pflege erfahren
sollte. Eduard Lohse, Kiel.

JEAN-MicBEL HorNUS, Hvangile et labarum. Etude sur I’ attitude du christianisme
primitif devant les problémes de Uétat, de la guerre et de la violence. Genéve,
Labor et Fides, 1960. 195 S.

Welche Haltung hat die erste Christenheit zum Militar- und Kriegsdienst
eingenommen ? Diese Frage ist schon oft untersucht worden, und es exi-
stieren auch zahlreiche Monographien iiber einzelne Aspekte des Problems.
Und doch ist man dankbar, daB Hornus die Quellen einer erneuten Priifung
unterzieht. Denn die Haltung der ersten Christen wird sehr verschieden
beurteilt, und wenn die Frage des Kriegsdienstes heute diskutiert wird,
stehen oft widersprechende Meinungen einander gegeniiber.

Hornus kommt zum Ergebnis, da3 Tertullian fiir die erste Zeit der christ-
lichen Kirche reprasentativ sei. Er hilt Christsein und Heeresdienst fiir un-
vereinbar, und zwar — wie Hornus zeigt — nicht nur, weil der Heeresdienst
die Beteiligung an heidnischen Zeremonien mit sich bringt, sondern auch
weil unter keinen Umsténden menschliches Blut vergossen werden darf.



Rezensionen 67

Diese Haltung darf nicht als montanistischer Rigorismus abgetan werden.
Sie wird von Cyprian geteilt, und noch im 4. Jahrhundert erklirt Basilius,
daB ein Soldat, der Blut vergossen hat, fiir drei Jahre von der Eucharistie
ausgeschlossen zu bleiben hat. Auch die frithen Kirchenordnungen, vor allem
die Traditio apostolica Hippolyts, ergeben dasselbe Bild der Unvereinbarkeit.

Erst allméhlich, vor allem seit dem Beginn des 4. Jahrhunderts, hat die
Kirche diese eindeutige Haltung verlassen. Schon friih finden wir den Unter-
schied zwischen militare und bellare: der Dienst in Friedenszeiten wird ge-
duldet, einzig der Kriegsdienst wird abgelehnt. Aus dieser Unterscheidung
erklirt es sich, daB3 wir immer wieder von Christen in der rémischen Armee
erfahren. Spédter werden diejenigen, die in Friedenszeiten den Dienst ver-
weigern, exkommuniziert (Arles 314). Und schlieB8lich diirfen nur noch Chri-
sten in die Armee eintreten. «Il y a done eu un glissement progressif dans
Pattitude de I'Eglise. Elle a successivement pardonné au soldat repentant,
toléré le soldat non violent, pardonné au soldat homicide, et enfin demandé
au fidéle de cacher ses sentiments les plus profonds» (S. 145).

Auf Grund dieses Befundes wendet sich Hornus gegen vier Behauptungen,
die immer wieder aufgestellt werden. 1. Es ist seiner Erkenntnis nach nicht
gerechtfertigt, zu sagen, dal3 nur eine kleine Minoritdt unter den Christen
der ersten Jahrhunderte den Heeresdienst abgelehnt habe. Wir haben in
diesem Zeitraum im Verhiltnis zu den zahlreichen Zeugnissen der Ab-
lehnung nur sehr wenige, aus denen eine Bejahung herausgelesen werden
kann. 2. Es ist weiter nicht richtig, daB die Ablehnung als Neuerung erst im
3. Jahrhundert aufgekommen wére. Gewill ist Tertullian der erste, der auf
die Frage eingeht. Das hei3t aber nicht, da vor ihm eine andere Haltung
eingenommen worden wire. 3. Man kann auch nicht sagen, daB die Unver-
einbarkeit nur von einzelnen Moralisten erkliart, von der Gesamtheit der
Kirche aber nicht anerkannt worden sei. Die Kirchenordnungen sind ein
Beweis, dafl die Abneigung gegen die Armee auch im kirchlichen Leben zum
Ausdruck kam. 4. Hornus beschéftigt sich schlieBlich ausfiihrlich mit der
These, dal die Christen den Heeresdienst einzig verweigert hétten, sobald
heidnische Zeremonien damit verbunden waren; die Tatsache, dafl wir Ende
des 3. Jahrhunderts zahlreichen Mértyrern aus Kreisen der Armee begegnen,
wire dann aus dem Umstand zu erklidren, daB zu jener Zeit der Kaiserkult
neue, absolutere Formen angenommen hat. Der Verfasser anerkennt zwar die
Wichtigkeit dieses Motivs (obwohl er dessen Bedeutung m. E. zu stark ein-
schriankt), betont aber, dafl dariiber die Ehrfurcht vor dem Leben als Motiv
der Ablehnung nicht zu gering eingeschéitzt werden dirfe.

Hornus ist sicher im Recht, wenn er die Radikalitat der christlichen Hal-
tung herausarbeitet. Das Zeugnis der ersten Christen darf nicht im Interesse
moderner Fragestellungen gemildert oder verfilscht werden. Wer den
Heeres- und Kriegsdienst bejaht, darf nicht einfach nach gelegenen Aus-
kiinften iiber die ersten Jahrhunderte greifen, sondern er muf} zeigen kénnen,
warum er trotz der Stimme der ersten Christen zu einer anderen Haltung
kommt.

Die Arbeit Hornus’ erstreckt sich auf einen weiten Kreis von Problemen.
Man ist besonders dankbar, daB er auch die Frage einbezieht, wie die Kriege



68 Rezensionen

Israels und die Kriege, die in den neutestamentlichen Apokalypsen erwidhnt
werden, in der Alten Kirche gedeutet und verstanden werden. Er schneidet
damit Themen an, die weitere Untersuchung verdienen.

Lukas Vischer, Herblingen, Kt. Schajff hausen.

Hans FrER. VON CAMPENHAUSEN & HEINRICH BORNKAMM, Bindung und
Freiheit in der Ordnung der Kirche. Zwei Vortrige. = Sammlung gemein-
verstédndlicher Vortrige und Schriften aus dem Gebiet der Theologie und
Religionsgeschichte, 222/223. Tibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1959.
48 S. DM 3.80.

Hans Freiherr von Campenhausen geht in seinem Vortrag iiber «Das
Problem der Ordnung im Urchristentum und in der alten Kirche» von
1. Kor. 14, 40 aus und betont, daf3 die Kirche nur aus einer Kraft lebe: «das
ist die Verkiindigung des Wortes und der Wahrheit, die den Glauben wirkt
und durch den Glauben den Willen zum rechten Tun, das auch die rechte
Ordnung in sich schlieBt», die «immer ein Zweites» ist (S. 9). So laBt sich
«im Gotteswort gewissermallen die ,Grundordnung’ der Kirche erkennen»
(S. 11). Als Charakteristica des altkirchlichen Ordnungswillens werden ge-
nannt: «das geringe Ma@ ausdriicklicher Regelungen» (S. 13) und deren kon-
servativer Grundzug (S. 15).

Campenhausen geht dann dem Problem «Amterrecht und Schriftautori-
tidt» und dem Problem des Schliisselamtes nach und kommt zum Schluf3,
die alte Kirche sei «in ihren Ordnungen und in ihrem Leben dem Neuen
Testament nahe geblieben». Die wahre Lebensaufgabe der Kirche aber ist
die Verkiindigung, und die Kirche ist nur in Ordnung, «wo diese ihre Ver-
kiindigung lebendig und wirksam ist» (S. 25).

Heinrich Bornkamm weist in seinem Vortrag iiber « Bindung und Freiheit
in der Ordnung der Kirche nach reformatorischer Anschauung» hin auf die
doppelte Bedeutung des Begriffes «Ordnung»: «eine aktive und eine sta-
tische, das Ordnen und das Geordnetsein» (S. 26), wobei die Betonung offen-
bar auf der aktiven Seite liegt. Die Fixpunkte bleibender kirchlicher Ordnung
sind darum personaler Art: Pfarrer und Bischofe (S. 34).

Drei Elemente kirchlicher Ordnung werden hervorgehoben:

1. Ordnung vom Wort her,
2. Bestimmung der Ordnung durch die Liebe,
3. Freiheit von Gesetzlichkeit.

Die Unabgeschlossenheit der lutherischen Kirchenverfassung fiihrte end-
lich zu Formen staatlicher Biirokratie, und darum ist die Frage zu stellen,
ob die reformierten Ordnungen Bindung und Freiheit gliicklicher und dauer-
hafter gel6st hatten.

Bornkamm kommt zum Schlul}, die Bindung gelte der «bleibenden Grund-
ordnung der Kirche, dem Evangelium», wihrend die Freiheit den jeweiligen
Gestalten gelte, «die das Wort annehmen mul}, um an sein Ziel, an die Herzen
der Menschen zu kommen» (S. 45). So betont Bornkamm wie von Campen-
hausen den Primat der Verkiindigung.

Die beiden Vortriége bilden ein schénes Beispiel dafiir, wie wissenschaft-



Rezenstonen 69

liche Forschung fur das Leben der Kirche fruchtbar gemacht werden kann,
Sie sind angesichts der kirchlichen Lage von brennender Aktualitéit.
Rudolf Bohren, Wuppertal.

HiraMm PERI (PFrAUM), Der Religionsdisput der Barlaam-Legende, ein Motiv
abendlindischer Dichtung. Untersuchung, ungedruckte Texte, Bibliographie
der Legende. = Acta salmanticensia, Filosofia y letras, 14, 3. Salamanca,
Universidad de Salamanca, 1959, 272 S., 15 Taf.

Die Erzédhler des Abendlandes behandelten im Mittelalter mit Vorliebe
die tiiberlieferten Themata der germanischen Vélkerwanderungskdmpfe und
der Feldziige Karls des GroBen. Spéter traten dazu die keltischen Sagen von
Arthur, Tristan u. a. und im Gefolge der Auseinandersetzung mit dem Islam
mancherlei orientalische Traditionen. Die letztern fanden nicht nur epische,
sondern auch didaktische und dramatische Gestaltung. Wir finden sie in den
Epen von Herzog Ernst und Alexander dem GroBen, vom Kampf um Troja
und von Apollonius, in den Novellen des Conde Lucanor und der italienischen
Renaissance, in vielen Fabelsammlungen und sogar noch in den Dramen
Shakespeares und Calderéns.

Einer der wegen seines lehrhaften Gehaltes im Spétmittelalter geliebtesten
Stoffe war die Legende von Barlaam und Josaphat. Sie stammt aus dem
fernen Orient, ist von der Legende Buddhas abgeleitet, wie sie im Sanskrit-
buch Lalita Vistara berichtet wird, und stellt im Grund eine Ubertragung
weltanschaulicher, religiéser und sittlich erbaulicher Ideen Indiens ins Christ-
liche dar. Sie erreichte das Abendland durch Vermittlung persischer, syrischer
und griechischer Versionen. Eine griechische Version wird dem Johannes
Damascenus zugeschrieben, wohl mit Unrecht. Dann wurde sie ins Lateinische
iibersetzt. Ins Castilianische iibertrug sie Juan de Arce Solérzano 1608,
und Fray Baltasar de Santa Cruz 1692. Mit der Zeit wurden die beiden
Hauptfiguren, der Prinz Josaphat und der weise Anachoret Barlaam (= Bi-
leam) im Abendland sogar christliche Heilige.

Der Inhalt der indischen Legende ist knapp folgender: Bei der Geburt
des koniglichen Prinzen Buddha prophezeit ein Brahmane, das Kind werde
entweder groflen Ruhm erringen oder auf den Thron verzichten und Ein-
siedler werden. Um der zweiten Méglichkeit vorzubeugen, schlieBt der Koénig
seinen Sohn in die Gérten des Palastes ein, damit er nur lebensfrohe, ein-
ladende und verlockende Eindriicke bekomme, und weder von Krankheit
noch von Alter und Tod eine Ahnung erhalte. Aber der Jiingling findet Ge-
legenheit, aus seinem goldenen Geféingnis auszubrechen, bekommt einen in-
validen Greis zu sehen und lernt so Alter und Krankheit, die Verginglichkeit
aller Herrlichkeit kennen. Ein Leichenzug verschafft ihm die Kenntnis vom
Tod. Nun entsagt er dem Trug der Macht, des Prunks und des GenuBlebens
und wird als Buddha ein Eremit.

In der abendléndisch-christlichen Version bekehrt den Josaphat ein
christlicher Einsiedler Barlaam zum Christentum. Diese Gelegenheit, beniitzt
der Erzéhler zu einer lehrhaft dogmatischen Darstellung des Christentums
gegeniiber der jiidischen und verschiedenen heidnischen Religionen. Es wird
ein Redeturnier mit dramatischen Effekten veranstaltet. In dieser Form fin-



70 Rezensionen

den wir Spuren der Buddhalegende im Buch «De los Estados» von Juan
Manuel, im Buch «Del Gentil y de los tres Sabios» von Ramén Lull und in
der Erzédhlung von den drei Ringen des Boceaccio. Das Motiv der Einfligung
einer Episode der Versuchung des Prinzen durch ein schones Méddchen, um
ihn zur Lebensbejahung zu bekehren, finden wir in der Hamlet-Sage und
in Calderéns «Magico prodigioso» wieder.

Peri behandelt im vorliegenden Band der Reihe nach die christlichen
Fassungen dieser Legende, den georgischen und den griechischen Roman,
die beiden altfranzésischen Barlaam-Epen, das eine von Gui de Cambrai,
das andere von einem unbekannten Dichter, die mittelhochdeutschen Epen:
den Laubacher Barlaam, den Zurcher Barlaam und den Barlaam des Rudolf
von Ems, dann die franzosischen Dramen des Mittelalters, namentlich das
Miracle von Jean le Prier, die italienischen Versionen von Neri di Landoccio,
Attilio Opezzinghi, Bernaldo Pulci und Socci Peretano. Endlich die spani-
schen Barockdramen, das von Thanisdoro, Lope’s Barlaam y Josafat, das
letztere ein Vorbild fur Calderéns Sigismundo im «Leben ein Traum» und
drei von Dichtern der Schule Lope de Vegas.

Die «Legenda aurea» und Ramén Lulls Disputationen der Weisen trugen
mit zur Verbreitung und Beliebtheit der Thematik dieser alten Legenden bei.
Noch in Lessings « Nathan der Weise, kann man eine letzte Spur des drama-
tischen Kunsttricks der christlichen Legendenfassung: die turnierhafte Dis-
putation der Vertreter der Hauptreligionen der Menschheit, die Recht-
fertigung der eigenen Religion und die Bekdmpfung der andern Religionen
erkennen, eine Disputation, die natiirlich stets, auch wenn sie fiir unsere
modernen Begriffe eher primitiv, wenig differenziert gefiihrt wurde, mit dem
Triumph des Christentums endete, fiir dessen Wahrheit pltzlich wie durch
ein Wunder gottlicher Offenbarung allen die Augen aufgingen. Dieser mehr
oder weniger scholastischen Disputation hat der Verfasser sein Haupt-
interesse gewidmet und die mehr oder weniger gliicklichen Modifikationen,
die sie im Lauf der Wanderung durch die verschiedenen Vélker und die
Jahrhunderte erfuhr, mit scharfer Beobachtung und feinem Takt releviert.

Den AnlaB3 zur Entstehung des dramatisch wirkungsvollen 6ffentlichen
Staatsaktes eines Religionsdisputs und der ersten der spéter so beliebten
und fiir das Theater so dankbaren Gerichtsszenen gab nach Peri die Gleich-
setzung des Namens Barlaam (eig. Baghavan = Herr) mit dem Namen des
moabitischen Propheten Balaam = Bileam. Infolge dieser Verwechslung oder
Namensangleichung drang das Motiv des «Prophet wider Willen» in die
Josaphatlegende ein. Schon in der griechischen Fassung wird Nachor, ein
heidnischer Meister, der dem Eremiten Barlaam an Gestalt gleicht, von
Konig Avenir bestellt, um in 6ffentlicher Disputation das Christentum
scheinbar zu verteidigen, es aber alsdann abschwort. Eingeschiichtert durch
Drohungen Josaphats und zugleich urplstzlich durch eine géttliche Inspira-
tion erleuchtet, verteidigt jedoch der falsche Barlaam das Christentum. Da-
durch, daBl der Sieg des christlichen Glaubens gegen die professionellen An-
wiilte der heidnischen Philosophie und gegen die riesige Ubermacht der
Glaubensfeinde von einem ungldubigen Einsiedler, von dem man gerade
das Gegenteil erwartet hitte, erstritten wird, offenbart sich das Resultat



Rezensionen 71

als ein unzweifelhaftes Gotteswunder. Die scholastische Argumentierung der
Kritik der nicht christlichen Religionen geht auf die frithchristliche soge-
nannte «Apologie» des Aristides zuriick.

Einen ganz besondern Wert erhilt das Buch durch die erstmalige Ver-
offentlichung bisher unbekannter Texte, die alle mit textkritischem Apparat
und niitzlichen literarhistorischen Vorbemerkungen ausgestattet sind:

1. die groBle Religionsdisputation des Barlaam-Romanes nach der altesten
lateinischen Ubersetzung einer Neapolitaner Handschrift von 1048,

2. dieselbe Disputation aus der zweiten lateinischen Ubersetzung einer
Pariser Handschrift des 12. Jahrhunderts,

3. eine Stelle aus dem franzosischen Mysterium von Kénig Avenir des Jean
le Prier aus einer Pariser Handschrift des 15. Jahrhunderts,

4. eine Stelle aus dem italienischen Cantare di Barlaam et Giosafa des Neri
di Landoceio aus dem 14. Jahrhundert,

5. eine Stelle aus der italienischen Dichtung des Attilio Opezzinghi von 1584,

6. die Religionsdisputation aus dem lateinischen, 1513 in Miinchen auf-
gefiihrten Jesuitendrama Barlaam et Josaphat,

7. die Disputation aus dem spanischen Jesuitendrama Tanistoro aus einer
Handschrift der Madrider Bibliothek von ca. 1580,

8. dieselbe aus El Principe del Desierto y Hermitafio de Palacio von Diego
de Villanueva y Nuiflez und Joseph de Luna y Morentin,

9. dieselbe aus «Los Dos Luceros de Oriente I» aus einer Madrider Hand-
schrift des 17. Jahrhunderts, und schlie3lich

10. dieselbe aus «El prodigio de la India» aus einer Madrider Handschrift

von ca. 1740.

Den BeschluBl bildet ein Kuhn’s Bibliographie der #ltern Literatur er-
ginzendes bibliographisches Verzeichnis, eine Reihe wohlgelungener und
interessanter Textabbildungen und ein Schema der Filiation der Barlaam-
Legende. Awugust Riiegg, Basel.

OskAR FARNER, Huldrych Zwingli. Reformatorische Erneuerung von Kirche und
Volk in Ziirich und in der Eidgenossenschaft 1525-1531. Zirich, Zwingli-
Verlag, 1960. 574 S.

Nachdem 1943 der erste, 1946 der zweite und 1954 der dritte Band dieser
neuesten Zwingli-Biographie erschienen sind, hat Prof. Rudolf Pfister nach
dem 1958 erfolgten Tode des Zwingliforschers Farner nunmehr den SchluB-
band aus dem Nachla3 herausgegeben. Auch dieser vierte Band bleibt der
Doppelbestimmung dieser Zwingli-Biographie treu, sowohl dem Kirchen-
volk wie der Wissenschaft dienstlich zu sein. Fiir wissenschaftliche Zwecke
sind vor allem die Anmerkungen der Seiten 513-563 gedacht. Sie geben auf
knappem Raum einen guten Querschnitt der Zwingli-Forschung in Ver-
gangenheit und Gegenwart.

Einige Druckfehler sind hier iibersehen worden. So heiflt es S. 541 uns
statt und, S. 5562 Neuheim anstatt Nauheim.

Fur Schiuler Walther Kohlers ist die Mitteilung des Zwingli-Wortes in-
teressant: « Bin meiner Tage nie in Paris gewesen» (8. 270, vgl. auch I, 193),
wodurch die These, die auch Walther Kéhler, wenigstens zeitweise, vertrat,



72 Rezenstonen

Zwingli habe nach der Relegation in Wien sein Studium in Paris fortgesetzt,
ausgeschlossen wird. Bei der Darstellung von Zwinglis Abendmahlslehre
(8. 227-232) vermillt man die Auseinandersetzung mit der Tatsache, daf3
auch Occam den Leib des erhohten Christus im Himmel lokalisiert!. Wie
eigenartig, dal Luther, der Occam «seinen lieben Meister» nannte, hier nicht
mitging!

Man darf dem Verlag gratulieren, daf nunmehr diese mehr als 2000 Seiten
umfassende vierbéndige Zwingli-Biographie zum Abschlufl gebracht ist, die
uber alle einschldgigen Fragen zuverldssige Auskunft gibt. Nun darf man
recht viele Benutzer dieses Standard-Works wiinschen in Kirche, Volk und
Wissenschaft. Wilhelm August Schulze, Freiburg 4. Br.

Paur L. MateRr, Caspar Schwenckfeld on the Person and Work of Christ. A
Study of Schwenckfeldian Theology at its Core. Assen (Niederlande), Van
Gorcum Ltd., 1959. 115 S.

Man tut den kirchentrennenden Auseinandersetzungen in der Reforma-
tionstheologie Unrecht, wenn man oberflachlich urteilt, ihre Gegenséitze hit-
ten nur im Kirchenideal oder in einer verschiedenen Sakramentsauffassung
oder auch in einer nicht ausgewogenen Relation von Wort und Geist gelegen.
Die Differenzen, selbst die mit den Taufern, sind im Grunde bereits christo-
logischer Natur. Zu ihrer gerechten Beurteilung ist darum die objektive Dar-
stellung einer Christologie unerldfBliche Voraussetzung. Vielleicht darf man
zum vorliegenden Buch sagen, dal3 dieses die erste Christologie Schwenck-
felds beinhaltet, die nicht von dem prajudizierenden Aspekt der Schwirmer-
bekampfung bestimmt wurde.

Schwenckfelds Lehre von Person und Werk Christi geht von der Voraus-
setzung aus, dal3 eine Verbindung der gottlichen Heiligkeit mit der mensch-
lichen Geschopflichkeit in der Person Jesu ausgeschlossen erscheint. Die
Menschheit Jesu ist nicht einmal identisch mit der Adams vor dem Fall.
Die starke Betonung des non-posse-peccare Jesu ist ein Pfeiler der Christo-
logie Schwenckfelds. Maier weist mit Recht nach, da3 darum die Vergét-
terung der menschlichen Natur Jesu zum Kern der Theologie Schwenckfelds
iiberhaupt wird. Hier und in der Lehre von der ,non-creaturity of Jesus’
liegen die bedeutendsten Abweichungen von der kirchlichen Reformations-
theologie. Diese christologischen Bestimmungen weisen die Soteriologie
Schwenckfelds in eine ebenfalls unorthodoxe Richtung. Die Erlésung des
Menschen besteht in der individuellen Besitznahme Christi, wobel der Besitz
des vergeistigten Fleisches Jesu gemeint ist: «man’s participation in the
nature of God himself» (S. 93). «One might use the term deification (Gott-
werdung) in reference not only to Christ, but also to believers» (S. 95). Die
physische Vergotterung ist das Telos, das Gott den Menschen gesetzt hat.

Es ist das Verdienst dieses Buches, die ganz besondere Originalitit der
Christologie dieser so eigentiimlichen Erscheinung der Reformationszeit wie-
derentdeckt zu haben. Es beweist auch, wie stark der Strom der abend-
landischen Mystik auch im 16. Jahrhundert geflossen ist.

Joachim Staedtke, Freren, Kreis Lingen.

1 R. Seeberg, Realencycl.?, 14, S. 276.



Rezensionen 73

GeEORGE TYRRELL, Das Christentum am Scheideweg. Eingel. und iibers. von
Ernst Erasmi. Miinchen & Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1959. 191 8.

Finfzig Jahre nach dem Tod des englischen Modernisten George Tyrrell
erscheint sein letztes Werk und geistiges Testament «Christianity at the
Cross-Roads» zum ersten Mal in deutscher Ubersetzung. Ein unter dem
Pseudonym Ernst Erasmi versteckter katholischer Theologe hat es heraus-
gegeben und mit einer Einleitung versehen, die Tyrrells Lebensgeschichte
erzihlt, Friedrich Heiler schrieb ein Vorwort dazu, in dem er sich dazu be-
kennt, von Tyrrell nachhaltig beeinfluBt worden zu sein, und ihn einen
«Wegbereiter der heute von vielen ersehnten Una Sancta» nennt.

George Tyrrell (1861-1909), von Haus aus Anglikaner, konvertierte 1880
zum rémischen Katholizismus und trat in den Jesuitenorden ein. Bald aber
geriet er durch sein selbstdndiges Denken in Konflikt mit seinen Oberen.
Seine theologischen Biicher machten ihn zum wichtigsten Wortfithrer des
Modernismus in England. 1906 wurde er aus seinem Orden ausgeschlossen
und 1907 durch Papst Pius X. exkommuniziert.

Die doppelte Frontstellung, die der Modernismus in seinen bedeutendsten
Vertretern eingenommen hat, wird gerade in Tyrrells vorliegendem Buch
deutlich: Er kiampft nicht nur gegen Scholastik und formalistische Ortho-
doxie der offiziellen rémischen Theologie, sondern noch schirfer und poin-
tierter gegen den liberalen Protestantismus. Sein Anliegen ist weithin apolo-
getisch. Er geht aus von der damals durch Johannes Weill und Albert
Schweitzer neu proklamierten, streng eschatologischen Deutung von Jesu
Weg und Werk (ohne allerdings die Namen von Weill und Schweitzer zu
nennen), polemisiert gegen das liberale Jesus-Bild und will zeigen, daf} in
Wirklichkeit der Katholizismus allein das eschatologische Evangelium Jesu
rein bewahrt habe. «Die Idee der Kirche ist die Idee Jesu.» Tyrrells Grund-
tendenz ist gegen alle intellektualistische Verfdlschung der «Religion» zur
«Theologie» gerichtet. «Religion» ist ihm unmittelbare «Erfahrung» Gottes.
Im Katholizismus stromt alle wahre religiése Erfahrung der Menschheit zu-
sammen. Das gibt ihm seine universelle Wahrheit. Der Protestantismus da-
gegen hat das Evangelium verkiimmern lassen zu einem bloBen Intellektua-
lismus und Ethizismus. Tyrrells vor allem an Harnack orientierte Polemik
gegen die protestantische Theologie darf aber nicht dariiber hinwegtéduschen,
daBl er wesentlichstes mit dem Neuprotestantismus teilt und auf seine Weise
manche Anliegen etwa Schleiermachers aufnimmt und vertritt.

Fir die heutige 6kumenische Diskussion kann das Buch kaum etwas We-
sentliches beitragen. Dazu ist es viel zu sehr von den Fragestellungen der
Jahrhundertwende bestimmt und geprigt. Es bleibt historisches Dokument.
— Interessant wire es gewesen, wenn die Einleitung Tyrrells positive und
negative Beziehung zu Newman eingehender und klarer herausgearbeitet
hatte. Andreas Lindt, Worb, Kt. Bern.

Heiwrica Ott, Denken und Sein. Der Weg Martin Heideggers und der Weg der
Theologie. Zollikon, Evangelischer Verlag AG, 1959. 226 S. DM 19.50.

Das Verhiltnis der protestantischen Theologie zu Heidegger kann man
als ein seltsam zwiespiltiges bezeichnen: wihrend Heidegger seit mindestens



74 Rezensionen

30 Jahren unaufhérlich Impulse und Anregungen fiir jene geliefert hat, Denk-
anstoBe, die beileibe nicht nur in Rudolf Bultmanns theologischem Programm
zutage treten, fehlt es andererseits bisher an einer wirklich befriedigenden
gynoptisch-systematischen Darstellung der Philosophie Heideggers aus evan-
gelisch-theologischer Feder.

Diesen Umstand vermag die Tatsache, daBl Heideggers Denk-Weg noch
nicht am Ziel ist und deswegen vorerst auch nicht von daher iibersehen
werden kann, nur teilweise zu begriinden. Man hat vielmehr oft den Ein-
druck, als wiirde hie und da ein Stein aus der Mauer des Heidegger’schen
Denkens herausgebrochen, ohne daf man dabei hinter die Harmonie und
Symmetrie des Ganzen gekommen sei. Der daraus entstehende philosophische
Dilettantismus hat nicht zuletzt bei Heidegger selbst manche Verédrgerung
hervorgerufen.

Um so verdienstlicher ist es, daf3 Heinrich Ott sich der gewill nicht leichten
Aufgabe unterzogen hat, eine systematische Durchdringung des Heidegger-
schen Gedanken- (oder besser: Denk-) Gebdaudes zu wagen. Es wire auch ein
Wunder, wenn etwa Probleme wie die radikale Eliminierung des alten meta-
physisch-philosophischen «Gottesglaubens» oder die von Heidegger eruierte
fundamentale Bedeutung der Geschichtlichkeit unseres Daseins den Theo-
logen nicht zum Reden bréchten.

Ott beginnt sein Unternehmen methodisch geschickt, indem er « Sein und
Zeit» nur kurz bespricht und auf typische Denkformen hin untersucht, die
er dann als Leitfaden zur Interpretation der spiteren Werke Heideggers
benutzt.

Wenn der Autor freilich von «Denken und Sein» als dem Weg Heideggers
spricht, so erhebt sich die Frage, ob damit die Intentionen des Freiburgers
im entscheidenden Punkt getroffen sind. Denn Denken und Sein sind fiir
Heidegger nicht zwei koordinierbare Begriffe (das wire wieder Metaphysik!),
sondern im Denken offenbart sich das Sein als eine nicht objektive, sondern
kommunikative GréBe. Von hier aus wiire zu untersuchen, wieweit die Ele-
mente einer Offenbarungstheologie bei Heidegger unsichtbar am Werke sind.
Trotzdem erscheinen uns Otts Beobachtungen von grolem Wert. Er sieht
hinter Heideggers Bemiithungen einen echten Ansatz zur Uberwindung der
traditionellen Metaphysik, die ja gerade auch in der Theologie ihre oft trau-
rigen Spuren hinterlassen hat, insofern als sie den Menschen an sein sub-
jektives Denken verwies und so die Erkenntnis zu einem objektivierbaren
Akt erklirte, anstatt auf den Lichtungscharakter einer sich entbergenden
Wider-Fahrung zu achten. Ob allerdings Otts aus diesem Schlufl im Hinblick
auf Bultmanns Theologie gezogene Konsequenzen (S.173) sachlich stich-
haltig sind, scheint mir nicht so klar zu sein, wie es der Verfasser hinstellt
(S. 175). Derselbe Einwand gilt fur Otts Ausfithrungen tiber Heideggers
Sprachphilosophie. Die Infragestellung der historisch-kritischen Methode der
Exegese (8. 189) durch Heideggers neue Einsichten in das Wesen der Sprache
scheint zwei heterogene Ebenen zu parallelisieren. Sicher miissen die Ge-
fahren jener Methode gesehen werden. Aber war nicht sie es, die von einem
zufillig-subjektivistischen Versténdnis der biblischen Texte zu einem im
guten Sinne «objekt-gemillen» vordringen wollte ?



Rezenstonen 75

Das Evangelium 148t sich ja nicht per se vernehmen, sondern nur in einer
angemessenen Aus-Legung. Es scheint, als habe Ott sich an dieser Stelle zu
sehr von Heideggers « Entbergung des Seins» beeindrucken lassen.

Sehr erhellend und beachtenswert ist das, was der Verfasser schlieB3lich
im Blick auf die Wendung Heideggers zum «Ding» ausfihrt. Hier wird am
meisten der positive Ansatz im Alterswerk des Philosophen sichtbar. Carte-
sianische BewuBtseins-Explikation und Hegel’sche Weltgeist-Spekulation
sind real iiberwunden. Die Transzendenz-Philosophie alter Observanz ist mit
der Metaphysik entthront. Der Mensch findet vom Unbe-Dingten zum Ding
und wird so frei zu einer echten Offenheit fur das, was un-vor-denklich ist.
DaB Dasein nun nicht mehr wesentlich als Geworfensein gilt, sondern als
strukturelles Offen- und Geéffnet-Sein, hat sicher — wie Ott richtig sieht
(S. 225) — seine héchst bedeutsamen Folgen fur das theologische Denken.

Dem Buch spiirt man ab, dal es sich mit profunder Sachkenntnis und
einem echten wissenschaftlichen Eros um seinen Gegenstand bemiiht. Auch
wenn man bisweilen Fragezeichen setzt, wird man doch nicht umhin kénnen,
ihm das Prédikat zu geben, da3 es in der gewi3 nicht groBen Reihe evange-
lischer Heidegger-Interpretationen einen guten Platz redlich verdient.

Der klare Aufbau und die der Materie konforme Sprache und Ausdrucks-
weise des Autors machen es auch dem nicht tiberdurchschnittlich mit Heideg-
ger bekannten Leser zu einer anregenden und gewinnbringenden Lektiire.

Gotthold Miiller, Tiibingen.

WarTer NEIDHART, Psychologie des kirchlichen Unterrichts. Zirich, Zwingli
Verlag, 1960. 252 8. Fr. 17.80.

Die vorliegende Arbeit verdankt ihre Entstehung einer umfassenden Un-
terrichtstdtigkeit an Basler Schulen und einer ausgezeichneten Bemiihung
um die katechetische Ausbildung von Basler Seminaristen und Studenten
der Theologie. Diese Ausgangslage macht sich im ganzen Buch bemerkbar:
es ist die Arbeit des Praktikers fiir den Praktiker, und diese Eigenart wird
noch dadurch unterstrichen, daf3 grofle Teile der Arbeit als Vortrige Pfarrern
und Piédagogen vorgetragen wurden und deren Beifall fanden. Sie wurden
durchaus als wertvolle Arbeitshilfen empfunden.

Damit ist auch eine bestimmte Haltung gegeben. Es geht dem Verfasser
weniger um eine biblische oder historische Ableitung von Begriffen und For-
men. Auch verzichtet er bewuBt, trotz einer erstaunlich umfassenden Be-
herrschung der neuesten katechetischen Literatur, auf eine die Darstellung
unnoétig belastende Auseinandersetzung mit den Vertretern piadagogischer
und katechetischer Stréomungen der Gegenwart, sondern begniigt sich mit
unumgénglich notwendigen Hinweisen und Erwigungen.

Endlich bringt es die Herkunft aus der Werkstatt des Praktikers mit sich,
daB3 wohl eine Fulle von Problemen, die sich aus der Arbeit in Schule und
Seminar ergeben, zur Sprache kommen, daB aber diese Auswahl nicht all-
umfassende Vollstdndigkeit erstrebt und nach verschiedenen Seiten hin Er-
géianzungen zulassen wirde. Der Verfasser redet daher auch gelegentlich von
Bausteinen und weill, daf3 er nicht einen ins letzte vollendeten Bau vorzu-
filhren hat. Daher auch der manchmal etwas aphoristische Charakter der



76 Rezensionen

Darstellung, der sich jedoch kaum vermeiden 148t, soll wirklich dem Lehrer
in Kirche und Schule Rat und Hilfe geboten werden in jenen Fragen, die fiir
ihn besonders brennend sind.

Urspriinglich stand fiir den Verfasser ein enger umrissener Problemkreis
zur Sprache, die Frage nach der Rolle der Phantasie im Religionsunterricht
auf den verschiedenen Altersstufen. Doch muBte er sich angesichts der N&te
geiner Hérer an Seminar und Universitédt zu einer erheblichen Ausweitung
seiner Programme entschlieBen. Da nun auch das Buch einen gewissen Um-
fang nicht iibersteigen sollte, muBBten manche Einzeldarstellungen knapp
ausfallen und angesichts der zu bewiltigenden Stoffmenge die Konzentration
des systematischen Aufbaues dann und wann einem mehr assoziativen Vor-
gehen Platz machen. Es hat dies den Vorzug, daf3 der Untersuchung eher
der Charakter einer gescheiten Einfuhrung und Wegleitung zukommt als
jener einer abstrakten Systematisierung.

So kann die Arbeit Neidharts den Vergleich wohl aushalten mit manchen
katechetischen Arbeiten, die im Gewand und in der komplizierten Sprache
scheinbarer Wissenschaftlichkeit einherschreiten und weder in der Schul-
praxis noch fiir die katechetische Ausbildung des Lehrers oder Theologen zu
brauchen sind. Hier dagegen werden mit groBer Sicherheit jene Fragen an-
gepackt und mit Geschick behandelt, die sich aus dem Schulalltag ergeben,
und sie kommen zur Sprache, den besonderen Anliegen von Lehrer und
Schiiler entsprechend, in iibersichtlicher Form und in kluger Beschrinkung.
Gewill wird gerade auch der Mann der Praxis je und je den Wunsch dulBern,
dal dieses oder jenes Problem eingehender besprochen oder die psycholo-
gische Grundlegung in diesem oder jenem Fall umfassender herausgearbeitet
worden wire. Dann aber miilte eben eine Enzyklopiddie der Religions-
pidagogik entstehen, die an sich nicht unerwiinscht wire, die aber die
Moglichkeiten des Einzelnen endgiiltig iibersteigen miil3te.

Wenn Neidhart als MaBstab tiber seine Arbeit das Wort H. O. Walbers
setzt: «Es darf nicht geschehen, dafl eine moderne Piadagogik und Gruppen-
fithrung menschlicher sind als die theologische Praxis, weil der verniinftige
Sachverstand weiter reichts, so diirfte es ihm in weitem Mafle gelungen sein,
dieser Grundrichtung in seinen Ausfithrungen zu ihrem Recht zu verhelfen.
Es steht nunmehr zu hoffen, daf3 das Buch, das so sehr unserer besonderen
unterrichtlichen Situation entspricht, bei Lehrern und Pfarrern verdienter-
malen auf ein dankbares Hoéren stofle.

Julius Schweizer, Neuallschuvil ber Basel.



	Rezensionen

