Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 1

Artikel: Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube
Autor: Wiesner, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dialektischer Materialismus und christlicher

Glaube.

Es geht hier um die Frage, was wir der nach ihrer Intention die
ganze Menschheit, das heillt aber auch jeden einzelnen Menschen
existentiell, total beanspruchenden Macht des dialektischen Ma-
terialismus positiv entgegenzusetzen haben. Gibt uns jener entleerte
westliche Freiheitsbegriff, der die Selbstherrschaft des Einzelnen
zum Prinzip der Weltordnung erhebt, uns schon das Recht, uns dem
kommunistischen Anspruch, durch totale Herrschaft seines Systems
der heutigen Menschheit eine neue, ja sogar die absolute Ordnung
zu geben, zu verweigern ? Dieses aus traditionellen Bindungen stam-
mende Nein zum Kommunismus hat sein Recht noch nicht erwiesen.
Was haben wir ihm entgegenzustellen: etwa unsere westliche frei-
heitliche Gesellschaftsordnung mit der sie rechtfertigenden Ideolo-
gie ? Aber dazu gehoren der Vordere Orient, Indien, Afrika, Mittel-
und Siidamerika mit ihrer sozialen Ungerechtigkeit und ihrem
wirtschaftlichen Elend, jene sogenannten unterentwickelten Ge-
biete. Und noch vor kurzem gehorte das gro3e chinesische Reich als
Ausbeutungsobjekt des Westens dazu, das heute unter kommuni-
stischer Herrschaft, wenn nicht alles triigt, einen gewill gewaltsamen,
aber doch erstaunlichen zivilisatorischen und wirtschaftlichen Auf-
stieg erlebt. Oder haben wir ihm unser westliches Christentum ent-
gegenzusetzen mit seiner ganzen inneren Problematik, das jeden-
falls in der Neuzeit seine gesellschaftsgestaltende Macht fast ganz
verloren hat ? Oder sollen wir dem dialektischen Materialismus den
Idealismus als Weltanschauung entgegenstellen, jenen Idealismus,
der bei uns praktisch lingst zu einer GroBe der Vergangenheit ge-
worden ist ? Es konnte sein, daBl im Kommunismus, der sich selbst
materialistisch nennt, mehr Idealismus enthalten ist als in unserer
praktisch-materialistischen westlichen Welt. Alle jene Antithesen
westlicher Propagandaschlagworte erweisen sich bei Lichte gesehen
als unecht. So kann ich alledem nur die zunichst noch unbegriin-
dete These gegeniiberstellen: das Einzige, was wir dem kommuni-
stischen Glauben und seiner politischen Macht entgegenzusetzen
haben, ist nicht irgendein historisch gegebenes Christentum, son-
dern allein das wehrlose und leidensbereite Bekenninis des Glaubens
an Jesus Christus als unseren Gott und Herrn, weil allein dieser



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 41

Glaube die VerheilBung Gottes auf seiner Seite hat, dal} er die Welt,
auch die heutige Welt iiberwinde.

Um diese These zu erldutern und naher zu begriinden, bedarf es
zundchst einer griindlichen historischen Analyse des dialektisch-
materialistischen Glaubens nach seinen Urspriingen, seiner Ge-
schichte und seinen Funktionen, um ihn dann theologisch zu ver-
stehen. Hierfiir gibt der christliche Glaube bereits die Freiheit von
den politisch-ideologischen Michten und damit die notige «Objek-
tivitdt», die von der abstrakten Neutralitdt des reinen Theoretikers
klar unterschieden ist.

L

Das kommunistische System beruht auf einem Glauben, der im
sogenannten dialektischen Materialismus seinen dogmatischen Aus-
druck gefunden hat. Der dialektische Materialismus ist wiederum
ein Produkt der deutschen Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts
an der Wende vom Idealismus zum Realismus um die Jahrhundert-
mitte und stellt damit eine Art von Synthese zwischen hegelschem
Idealismus und naturwissenschaftlichem sowie historischem Realis-
mus dar. Die Selbstbezeichnung als Materialismus gilt nur in sehr
bedingtem Sinne, sie ist mehr als polemisches Schlagwort gegen die
damalige biirgerlich-idealistische Welt zu verstehen. Mit dem wvul-
giren Materialismus, dem die Welt nur aus Stoff und mechanischer
Kraft besteht, hat er nichts zu tun. Er konnte darum eine solche
Macht entfalten, weil beinahe alle Strome abendlindischer Geistes-
geschichte einschlieBlich ihrer christlichen Komponente in ihn zu-
sammengeflossen sind.

1. Der erste Strom ist der bereits in der griechischen Philosophie
besonders in der Stoa entwickelte Rationalismus, dem die Vernunft
ein beinahe mythisches Prinzip der Wirklichkeit und ihrer Ordnung
ist. In der Neuzeit hat sich dieser Rationalismus von seiner Bindung
an die mittelalterlich-christliche Offenbarungsautoritit emanzipiert.
Die Ratio wird in Wissenschaft und Kultur zum Grundprinzip der
neuzeitlichen Welt. Die Wirklichkeit, und zwar die des Menschen
und der Geschichte ebenso wie die der Natur wird zum Material
grenzenloser rationaler Gestaltung. Dies konnte mehr in der dsthe-
tisch-theoretischen, kontemplativ-passiven Form wissenschaftlich-
philosophischer Weltdeutung und Rechtfertigung geschehen wie in
der deutschen Aufklirung und im deutschen Idealismus, besonders



42 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

bei Leibniz und Hegel, es konnte aber auch die praktisch-technische
und politische Form annehmen wie in der franzosischen und eng-
lischen Aufklirung mit allen gesellschaftlich und politisch revolu-
tiondren Konsequenzen etwa in der franzosischen Revolution. Der
Marxismus-Leninismus hat nur, man kénnte sagen, blutigen Ernst
gemacht mit dem allgemein modernen Glauben an die totale Ra-
tionalisierbarkeit der Welt, auch des Menschen und der mensch-
lichen Gesellschaft. Hier liegt bereits die Wurzel des sogenannten
Atheismus im dialektischen Materialismus. Der radikale Welt-
gestaltungsrationalismus kann keinen ihn begrenzenden transzen-
denten Gott dulden. Dieser Atheismus ist also nur die Kehrseite des
Glaubens an die unbegrenzte Macht der Ratio, der aber ein allge-
meines Phdnomen der modernen Welt ist und den Westen praktisch
nicht weniger bestimmt als den Osten. Die westliche Welt kann hier
den oOstlichen Atheismus nicht mit Steinen bewerfen, weil sie selbst
im Glashaus sitzt. Der gegenwirtige technisch-industrielle Wett-
lauf zwischen Ost und West in Sputniks und Fernraketen ist nur
der Ausdruck fiir den Ost und West gemeinsamen grenzenlosen Ra-
tionalisierungsglauben und -willen. Das Denken von Karl Marx
stellte eine Synthese dar zwischen dem westlich revolutionidren Ra-
tionalismus und dem kontemplativen Rationalismus Hegels, die dem
revolutiondren Glauben und Willen einen ungeheuren Auftrieb ge-
ben muflte und noch heute gibt. Nicht das kommunistische Zukunfts-
bild ist das Neue bei Marx. Dies hatte bereits in der Antike und der
Renaissance seine Vorbilder. Vielmehr war Marx auch den kom-
munistischen Utopisten seiner Zeit wie Owen, Saint Simon, Fourier,
Louis Blanc und Proudhon darin iiberlegen, daf3 er die kommuni-
stische Revolution als das notwendig eintretende Ziel der Geschichte,
ja als Vollstreckung ihres Sinnes hinstellen konnte und somit in
eine umfassende gesellschaftsgeschichtliche Philosophie gemif3 der
Ratio des Wirtschaftsprozesses einbauen konnte.

2. Der moderne Vernunftglaube ist allein noch nicht die Wurzel
des dialektischen Materialismus, er ist es aber, der ihn untrennbar
gerade mit der heutigen westlichen Welt verbindet. Als zweites,
ebenso bedeutsames Motiv tritt die pantheistische Komponente da-
neben, die ebenso wie der Rationalismus ihren Ursprung in der stoi-
schen Antike hat. Der aus der Antike flieBende Strom pantheisti-
schen Denkens geht iiber Nikolaus Cusanus, Giordano Bruno, Spi-
noza in den spekulativen Idealismus besonders Schellings und He-



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 43

gels. Er findet nicht weniger in der Weltanschauung Herders und
Goethes seinen Ausdruck. Der Pantheismus ist in der idealistischen
Philosophie nicht in dem primitiven Sinne verstanden, da@ er etwa
die gegenstandliche Welt als Summe des Endlichen mit Gott gleich-
gesetzt héitte. Gott ist hier vielmehr die unendliche Welteinheit, die
sich in der gegenstindlichen Welt des Endlichen entfaltet und aus-
driickt. Bei Spinoza war dieser pantheistische Gott die Natur, bei
Hegel der absolute Geist, in dem von Friedrich Engels zum ersten
Mal entworfenen dialektischen Materialismus die sich dialektisch
entwickelnde Materie. Der Pantheismus hat von jeher sich im Ge-
gensatz gewult zum transzendenten Gott der Religion, zum Gott,
der mit Goethe zu reden «nur von aulen stieBe». Nur Hegel hat den
transzendenten Gott der christlichen Religion mit seinem panthei-
stischen absoluten Geist dialektisch identifizieren zu koénnen ge-
glaubt. Der dialektische Materialismus hat aus diesem pantheisti-
schen Gegensatz gegen den transzendenten Gott der Religion heraus
fir sein Absolutum auf die Gottesbezeichnung verzichtet. Er ist
also in Wirklichkeit gar nicht atheistisch, sondern pantheistisch,
und sein proklamierter Atheismus richtet sich nur gegen den tran-
szendenten Gott der Religion. Die Bezeichnung seines Absolutums
als Materie kann nicht dariiber hinwegtduschen, da ihm alle Ei-
genschaften des hegelschen absoluten Geistes zugeschrieben werden.
Sie ist ungeschaffen, ewig, eine ideelle geistige Grofie?, sie bewegt
sich nicht mechanisch, wie man nach dem Begriff der Materie an-
nehmen sollte, sondern logisch-dialektisch in sogenannten qualita-
tiven Spriingen, ja sie wird im Menschen denkend und kommt wie
Hegels absoluter Geist in ihm zum Bewultsein ihrer selbst. Der Un-
terschied zu Hegel liegt nur darin, dafl die Materie als der imma-
nente geistige Gott im dialektischen Materialismus die metaphy-
sische Einheit der an sich existierenden objektiv-sinnlichen Welt
ist, wihrend bei Hegel die objektive Welt als Natur und als objek-
tiver Geist nur Durchgangsstufe im SelbstbewuBtsein des absoluten
Geistes sein soll. Aus der pantheistischen Vergottung der objek-
tiven Welt im dialektischen Materialismus folgt iibrigens ebenso
wie bei Goethe das Pathos der radikalen theoretischen und prak-
tisch-ethischen Dieseitigkeit, die der Marxismus aber mit der ma-
terialistischen, naturalistischen und positivistischen biirgerlichen
Wissenschaft und Philosophie der zweiten Hélfte des 19. Jahrhun-

1 N. Berdjajew, Wahrheit und Liige des Kommunismus (1953), S. 106f.



44 W. Wiesner, Dialektischer Matertalismus und christlicher Glaube

derts teilt. Die pantheistische Verwandtschaft des dialektischen
Materialismus mit dem spekulativen Idealismus Hegels geht aber
noch weiter. Fiir ihn ist die metaphysische Identitdt von Gott, Welt
und Mensch grundlegend, damit aber auch die Identitdt von Not-
wendigkeit des Weltprozesses mit der menschlichen Freiheit im
absoluten Geiste. Freiheit ist bei Hegel Bewuf3tsein der Notwendig-
keit, aber nicht im Sinne einer Passivitét, die sich in die Notwendig-
keit des Prozesses ergibt, sondern in der aktiven Spontaneitdt, die
das freie Handeln in dem Bewulitsein vollzieht, damit die Notwen-
digkeit des Weltprozesses zu erfiillen. Hier liegt nun auch fiir den
dialektischen Materialismus die dialektische Einheit von determini-
stischer Auffassung des Weltprozesses und revolutiondren Aktivis-
mus. Je nachdem, auf welchem von beiden Faktoren man dabei den
Akzent legt, auf die Notwendigkeit des weltgeschichtlichen Pro-
zesses oder die revolutiondre Aktivitit, ergibt sich eine andere Hal-
tung. Bei dem Marx des «Kapitals» und bei Engels lag der Akzent
auf der geschichtlichen Notwendigkeit, die frither oder spiter zur
proletarischen Revolution fiihrt, eine Hoffnung, mit der man sich
iiber die triibe Gegenwart hinwegtrdstete, bei Lenin und noch bei
Stalin lag der Akzent auf dem Vollzug der geschichtlichen Not-
wendigkeit in der Aktivitit des revolutioniren Kairos, was eine
durchaus idealistische Menschenauffassung dhnlich der Fichtes vor-
aussetzt. Von hier aus ist der kommunistische Freiheitsbegriff zu
verstehen. Freiheit ist nicht die Méglichkeit individueller Willkiir,
wozu der biirgerliche Freiheitsbegriff heute abgeblaft ist, es gibt sie
nur in der Bejahung und Vollstreckung des gesellschaftlichen Ge-
schichtsprozesses. Freiheit hat der Einzelne nur, indem er mit oder
fiir die Gesellschaft das Notwendige tut. Was das Notwendige ist,
lehrt die dialektische Geschichtstheorie. Fiir diese Freiheit gibt es
keine Alternative. Wer sich gegen den notwendigen Gang des gesell-
schaftlichen Geschichtsprozesses auflehnt, verliert seine Freiheit bis
zur physischen Vernichtung. Hier hat die vielgeriigte Unfreiheit im
kommunistischen System ihren ideologischen Grund. Der dialek-
tische Materialismus kennt nur eine Freiheit, die zum Handeln nach
dem gesellschaftlichen Geschichtsziel hin, aber eben auf Grund der
pantheistischen Identitdt von Welteinheit, Geschichtsprozel und
handelnden Menschen.

3. Damit stoBen wir nun allerdings auf die dritte geistesgeschicht-
liche Wurzel des dialektischen Materialismus: das christlich-heils-



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 45

geschichtliche Denken, das in der ¢dealistischen Geschichtsphiloso-
phie bei Lessing, Fichte, Schelling und Hegel seine Sidkularisierung
erfahren hatte. Der idealistischen Geschichtsdialektik von Thesis,
Antithesis und Synthesis liegt der biblische Geschichtsmythos von
Schopfung, Siindenfall und Erlésung zugrunde. Bereits die heils-
geschichtliche Bundestheologie, wie sie Coccejus entwickelte und
der Pietismus aufnahm, hatte aus diesem Geschichtsmythos einen
Aufbau von vielen Entwicklungsstufen von der Schopfung bis zum
eschatologischen Gottesreich gemacht. Hegel hatte dieses Schema
umgewandelt unter dem Thema der Selbstentfremdung des Geistes,
die in der Geschichte bis hin zur idealistischen Philosophie stufen-
weise aufgehoben wird, in einer Geschichte, in der er dem Christen-
tum den Rang einer entscheidenden Wende gab. Marx macht die
Selbstentfremdung des arbeitenden gesellschaftlichen Menschen
zum Thema des stufenweisen Geschichtsprozesses, in dem der Ka-
pitalismus den Hohepunkt der menschlichen Selbstentfremdung
darstellt, die aber ihre Uberwindung im dialektischen Umschlag der
proletarischen Revolution aus sich entldt. Das Proletariat ist hier
der leidende Messias, der in seiner revolutionidren Selbstbefreiung
ein fiir allemal die Menschheit von ihrer 6konomischen und gesell-
schaftlichen Selbstentfremdung befreit und damit die freie Mensch-
heitsgemeinschaft als Herrn ihres gemeinsamen FEigentums er-
moglicht. Die Geschichte ist also Heilsgeschichte, die durch das
Dunkel der Ausbeutung und Sklaverei hindurch zur herrlichen Ge-
meinschaft in Freiheit fithrt. Allerdings ist dies wie auch schon in
der idealistischen Geschichtsphilosophie reine Diesseitseschatologie.
Dies war dann ein auf Geschichte gegriindeter Heils- und Erlosungs-
glaube, der sich zugleich mit dem vom Entwicklungsgedanken be-
stimmten modernen naturwissenschaftlichen Weltbild verbinden
konnte. Somit bildet also der dialektische Materialismus ideenge-
schichtlich betrachtet eine Synthese aus sdkularisierter Heils-
geschichtsphilosophie, pantheistischer Immanenztheologie und mo-
dernem Rationalismus, auf Grund dessen er sich als wissenschaft-
liche Weltanschauung ausgibt.

2.

Aber diese ideengeschichtliche Analyse, so notwendig sie ist,
macht das Phinomen des dialektischen Materialismus und des auf
ihn gegriindeten kommunistischen Gesellschafts-, Wirtschafts- und



46 W. Wiesner, Dialektischer Matertalismus und christlicher Glaube

Staatssystems noch nicht verstdndlich. Seine Entstehung und die
unheimliche geistige Macht, die er als modern-sikularer Glaube im
19. und 20. Jahrhundert gewonnen hat, ist daraus allein noch nicht
zu erklidren. Das Wesen des dialektischen Materialismus ist nur zu
verstehen aus der Krise, in die die abendlindische Glaubens-
geschichte um die Wende zum 19. Jahrhundert geraten war und die
der spekulative Idealismus jedenfalls in Deutschland noch einmal
aufzuhalten versucht hatte, die aber, wie die franzdsische Revolu-
tion mit ihren Auswirkungen im napoleonischen Zeitalter zeigte, die
Grundfesten des gesellschaftlichen Lebens zu erschiittern drohte.
Die moderne Wissenschaft hatte die mythisch supranaturalistische
Gestalt des die abendlidndische Welt tragenden und sinngebenden
Christentums besonders in den westeuropdischen Léndern in zu-
nehmendem Mafe ausgehohlt. Eine rationalistische Weltdeutung
war in der Aufklirung an ihre Stelle getreten. Die im Protestantis-
mus wie im Katholizismus in géttlicher Ordnung begriindete feu-
dale Gesellschaft war mehr und mehr von der Gesellschaft des ra-
tional-autonomen, nur von seiner Rdson bestimmten absolutistischen
Staates iiberwunden. Aber die Ratio — das hatte die franzdsische
Revolution mit ihrem Umschlag in die napoleonische Militdardikta-
tur gezeigt — ist kein sinngebendes Prinzip und kann darum nicht als
Grundlage der Neuordnung menschlicher Gesellschaft dienen, weil
sie in jedem Kopf nun einmal eine andere ist. Es drohte bereits das
Gespenst des Nihilismus, der ginzlichen Sinnentleerung des Einzel-
und Gemeinschaftslebens, wie sie etwa Jean Paul in seiner «Rede
des toten Christus vom Weltgebdude, dal kein Gott sei» visionir
geschaut hat. Es drohte die permanente Revolution ins Chaos hin-
ein. In dieser Situation griff der wieder auflebende christliche Glaube
der Erweckungsbewegung im Bunde mit einer édsthetisierenden und
historisierenden Romantik nach der theologischen Rechtfertigung
einer restaurativen, antirevolutioniren sozialen Ordnung bzw. zur
Stiitzung der noch bestehenden Reste einer feudalen Gesellschafts-
und Staatsordnung, deren reaktiondre Politik den heftigen Gegen-
satz der modernen Geistes- und Gesellschaftsentwicklung und daher
die besonders von Frankreich geistig genihrten revolutionidren
Krifte etwa des sogenannten «Jungen Deutschland» eher ansta-
chelte als in Schranken hielt. In dieser vom Nihilismus und dem
sozialen Chaos bedrohten Situation hatte der spekulative Idealis-
mus besonders Hegels den gigantischen Versuch gemacht, in einem



W. Weesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 47

dem mittelalterlichen Thomismus analogen, aber mit den Voraus-
setzungen des modernen Denkens arbeitenden, es mit dem Christen-
tum verméhlenden System die politische und gesellschaftliche Wirk-
lichkeit seiner Zeit in einer umfassenden Theodizee zu rechtfertigen:
«Was wirklich ist, das ist verniinftig, und was verniinftig ist, das ist
wirklich.» Nicht dal Hegel fiir das Sinnwidrige auch im Geschehen
und den Zustédnden seiner Zeit kein Verstindnis gehabt hitte! Aber
das Sinnwidrige wurde als dialektischer Umweg der Vernunft, als
«List der Idee» im Ganzen des absoluten Geistes gerechtfertigt. Aller-
dings vollzog sich diese Rechtfertigung allein im denkenden inter-
pretierenden Philosophen, wihrend in der Wirklichkeit selbst sich
nach wie vor die Dinge hart im Raume stiefen. Der Hauptmangel
dieser Philosophie, die an sich ihre Zeit vor dem Nihilismus retten
wollte, war, daf} sie keine Ziele fiir sinnvolles, das Sinnwidrige iiber-
windendes Handeln zeigte. Die Selbstentfaltung des absoluten Gei-
stes kam in einem kontemplativen Denkakt des spekulativen Phi-
losophen zur Ruhe. Denken und Handeln, die bei Fichte noch eine
Einheit gewesen waren, brachen auseinander. Hier setzt der Pro-
test von Marx ebenso wie der von Kierkegaard ein. Es galt den heim-
lichen Nihilismus der Praxis, des Handelns bei Hegel zu iiberwinden.
Die idealistische Philosophie wollte eine Philosophie der Freiheit
sein. Die Freiheit des Geistes ist Sinn der Welt und des Menschen-
daseins. Sie fand die Freiheit aber nur im spekulativen Denken,
wihrend die Menschheit in ihrer gesellschaftlichen Entwicklung bei
der kapitalistischen Unfreiheit der entstehenden Massen angelangt
war oder immer mehr auf sie zusteuerte.

In dieses Vakuum der Sinngebung der Welt und des Lebens trat
die historisch-materialistische Philosophie von Marx mit ihren
praktisch-revolutionidren Konsequenzen ein, wie sie in der berithm-
ten These iiber Feuerbach 1845 ihren Ausdruck fand: «Die Philo-
sophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt
darauf an, sie zu verdndern.» Damit war eine neue, allerdings vollig
diesseitige Sinngebung des Lebens und der Welt ausgesprochen:
Der Kampf fiir die duBere gesellschaftliche Freiheit des Menschen.
Marx iibernimmt in bestimmten Modifikationen die humanistisch-
moderne Sinngebung der Welt in der menschlichen Freiheit. Aber
er wird zugleich zum geschichtsphilosophischen Propheten: Die Be-
freiung der Menschheit steht unmittelbar bevor, sie geschieht im
dialektischen Umschlag gerade an der Stelle, an der die menschliche



48 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

Unfreiheit ihren Hohepunkt erreicht hat, ndmlich im Proletariat.
Durch die revolutiondre Tat der Selbstbefreiung des Proletariats
von der kapitalistischen Herrschaft wird die Bresche in die mensch-
liche Unfreiheit geschlagen, die dann in der klassenlosen Gesell-
schaft im Gemeineigentum aller zur Freiheit aller Menschen fiihrt.
Die philosophische Geschichtsdeutung dient der Begriindung und
Ermutigung zur revolutiondren Tat fiir das Proletariat. Die unmit-
telbare revolutionidre Praxis ist Sinn und Ziel der philosophischen
Theorie, in der das humanistische Daseinsverstidndnis seine zeit-
geméille realistische Form findet und sich gerade der Klasse an-
bietet, deren gesellschaftliches Schicksal ihr Leben besonders sinn-
widrig gemacht hat. Ja sie gibt ihr die Rolle des kollektiven Mensch-
heitserlosers im eschatologischen Geschichtskairos. Der Ruf ist er-
gangen im «Kommunistischen Manifest», aber er fand nur ein diirf-
tiges Echo. Die biirgerlichen Revolutionen des Jahres 1848, die von
Marx und seinen Freunden als Wegbereiter der proletarischen Re-
volution gedacht waren, miligliickten. Der grofle Tag dieser Revo-
lution blieb aus. Statt des geweissagten Kommunismus kam ein ge-
waltiger Aufschwung des Kapitalismus und mit ihm statt der pro-
phezeiten Verelendung der Massen eine allméhliche Besserung der
wirtschaftlichen Lage der Arbeiterschaft. Man mul} einmal den von
Rjasanow herausgegebenen Briefwechsel zwischen Marx und Engels
lesen, um die ganze Verbitterung der enttduschten Revolutionire
zu spiiren, deren Naherwartung und Prophetie getrogen hatte. Dies
mubte auch eine tiefgehende Wandlung ihres Denkens hervorrufen,
obwohl sie an der entscheidenden Geschichtstheorie und Erwartung
festhielten. Thre materialistische Philosophie verdnderte ihre Funk-
tion im Leben. Aus dem prophetischen Aufruf zur Tat wurde die
apokalyptische Schau dessen, was mit Notwendigkeit irgendwann
einmal, wenn die Zeit erfiillt sein wird, kommt. Der Geschichts-
determinismus soll die Hoffnung auf das sicher Kommende wach-
halten. Marx schreibt sein «Kapital», um in mithsamer national-
okonomischer Analyse des kapitalistischen Systems einmal seine
Ungerechtigkeit und Unmenschlichkeit und ferner seine Selbst-
auflosung als 6konomisches Naturgesetz nachzuweisen. Er ist damit
nicht fertig geworden und hat selbst nur den ersten Band des Wer-
kes herausgegeben. Marx ist eine durch und durch tragische Figur.
Er hat nicht geahnt, welche weltgeschichtliche Rolle er einmal spie-
len wiirde.



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 49

Aus dieser Situation der enttduschten Revolutionére ist nun aber
auch das geistige Werk von Engels zu verstehen, der der Schopfer
des dialektischen Materialismus als Weltanschauung ist. Wahrend
Marx nur an der Geschichte und in zunehmendem Mafle am 6kono-
mischen ProzeB interessiert war, nicht aber an der Natur, geht
Engels von der Natur aus und gibt der marxschen dialektischen Ge-
schichtstheorie von den revolutioniren Spriingen der Gesellschafts-
ordnungen gemill den Verdnderungen der Arbeitsweise einen na-
turphilosophischen Vorbau in einer Theorie von der dialektischen
Entwicklung der Natur. Der Grundgedanke der dialektisch-mate-
rialistischen Weltanschauung ist der, dal der dialektisch-revolu-
tiondre Umschlag, den man als gewaltsame kommunistische Nega-
tion der kapitalistischen Negation erwartete, einem schon die Natur
beherrschenden Weltgesetz entspricht und darum naturnotwendig
eintreten wird. Wie zum Beispiel das Wasser bei quantitativer Stei-
gerung seiner Warme bis zu 100 Grad sich qualitativ in Dampf ver-
wandelt, so fithrt die Steigerung der Produktivkrifte im kapitalisti-
schen System zur Sprengung der kapitalistischen Produktionsweise
und ihrer qualitativen Verwandlung in die sozialistische. Philoso-
phisch gesehen sind diese Analogien nichts als eine Spielerei, im
besten Falle ein veranschaulichendes Gleichnis, da das Gesetz der
Verwandlung der Aggregatzustinde des Wassers mit der Wandlung
menschlicher Wirtschaftssysteme nicht das geringste zu tun hat.
Es zeigt sich hier nur, wie bei dem Ubergang vom historischen Ma-
terialismus von Marx zum dialektischen bei Engels der Unterschied
von Natur und Geschichte, den Marx stets festgehalten hatte, nivel-
liert und die Geschichte und damit auch der Mensch naturalistisch
gedeutet wurde. Hatte Marx an die Stelle des Glaubens an Gott den
Glauben an den sich im Geschichtsprozel3 selbst befreienden Men-
schen gesetzt, so trat nun in der dialektisch-materialistischen Welt-
anschauung der Glaube an das dialektische Naturgesetz an die
Stelle, wie das ja auch der naturalistischen Weltanschauung des
Biirgertums im ausgehenden 19. Jahrhundert entsprach. Die dia-
lektisch-materialistische Weltanschauung, wie sie Engels entwarf,
hatte von ihm aus die Funktion, den sich inzwischen bildenden
sozialistischen Arbeiterparteien fiir ihren politischen und sozialen
Kampf in einer geschlossenen Weltanschauung, in dem Glauben an
das revolutionire Weltgesetz, die Einheit in einer Hoffnung zu ge-
ben, die sie gegen das biirgerliche Geistesleben immun machen sollte.

4



50 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

Die dialektisch-materialistische Weltanschauung verlor ihren un-
mittelbaren Zusammenhang mit dem politisch revolutiondren Han-
deln, den die marxistische Theorie urspriinglich haben sollte, und
bekam eine soziologische Bedeutung als geistiges Einheitsband der
proletarischen Klasse?. Als solche ist sie allerdings nur von begrenz-
ter Wirkung gewesen, weil die revisionistische Sozialdemokratie in
Deutschland den revolutionidren Gedanken, auf den diese Welt-
anschauung zentral zugeschnitten war, preisgab, und es in Ruflland
kein Proletariat gab, fiir das sie als Einheitsband hitte dienen
koénnen.

Zu ihrer weltgeschichtlichen Wirksamkeit ist die dialektisch-
materialistische Weltanschauung allein durch Lenin gekommen,
der sie aber an entscheidenden Punkten umformte. Er wandelte vor
allem ihre Funktion im Leben. Wihrend bei Marx die historisch-
dialektische Theorie sich in die revolutiondre Tat des Proletariats
umsetzen, bei Engels die Weltanschauung als KlassenbewuBtsein
des Proletariats sein geistiges Band bilden sollte, wurde sie bei Lenin
zur Grundidee der straff organisierten und disziplinierten Partei von
revolutiondren Aktivisten, die die menschheitsbefreiende Rolle des
in RuBland so gut wie gar nicht vorhandenen Proletariats itberneh-
men sollte. Wéahrend Marx noch an die spontane Tat des sich in
seiner geschichtlichen Rolle verstehenden Proletariats geglaubt
hatte, Engels an die geschichtliche Notwendigkeit, die das unter-
driickte Proletariat einmal «in eine Revolution hineinjagen» wiirde,
glaubte Lenin allein an die Macht der marxistischen Idee, die der
verschworenen Gemeinschaft von Berufsrevolutionédren Einheit, Aus-
richtung und Wagemut zur Tat gibt. Die materialistisch-determini-
stische Komponente der Weltanschauung tritt bei Lenin zuriick
gegeniiber der idealistisch-aktivistischen. Dabei ist es ein eigen-
tiimlicher Idealismus, den Lenin vertritt. Er behauptet leiden-
schaftlich: Es gibt nur diese objektive Welt der diesseitigen Dinge,
nicht einen iiber oder hinter den Dingen stehenden «Ideen-Himmel»,
aber die Idee wird bei ihm in die konkret geschichtliche Wirklichkeit
hineininterpretiert, ja mit ihr identifiziert, so besonders die Idee des
Proletariats mit seiner organisierten Partei als Avantgarde und der
entscheidende geschichtsdialektische Umschlag mit der von ihm
geplanten, organisierten und durchgefiihrten Revolution. Die dia-

2 J. Fetscher, Von der Philosophie des Proletariats zur proletarischen
Weltanschauung: Marxismusstudien, 2 (1957), S. 261f.



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 51

lektisch-materialistische Weltanschauung diente zur Begriindung
des sdkularmessianistischen Absolutheitsanspruchs seiner Partei,
seiner Revolution und seines als Diktatur des Proletariats aufge-
richteten totalitiren Staates. Von da aus ist sein leidenschaftlicher
Kampf vor der Revolution gegen die revisionistische Abschwichung
des marxistischen Gedankens in der deutschen Sozialdemokratie zu
verstehen. In das Zentrum der Ideologie riickt das dialektische Ge-
setz der Entwicklung durch Gegensitze hindurch zur Einheit, das
Grundmodell sowohl des allgemeinen Weltprozesses wie des revolu-
tiondren Handelns ist. Die dialektische Weltanschauung wird zur
groBen Theodizee der sozialistischen Revolution als des entschei-
denden weltgeschichtlichen Schrittes zur Freiheit. Dabei ist sich
Lenin in aller Niichternheit dariiber klar, daf3 die sozialistische Re-
volution zunédchst zur Diktatur des sich in der Partei schon recht
verstehenden Proletariats {iber das sich noch nicht recht verstehende
Proletariat fithrt und die Uberwindung des Privatkapitalismus zum
Staatskapitalismus. Aber die damit gegebene Unfreiheit ist nach
ihm nur der Durchgang zum allméhlichen Absterben des Staates,
das allerdings erst mit dem Sieg des Sozialismus in der ganzen Welt
beginnen kann und zum allméhlichen Werden der klassenlosen und
staatslosen Gesellschaft fiithrt, in der «sich die Menschen gewohnen,
die elementaren Regeln des gesellschaftlichen Zusammenlebens ohne
Gewalt und ohne Unterordnung einzuhalten»®. Indem die Revolu-
tion die marxistisch-dialektischen Geschichtstheorien bestétigt hat,
garantiert sie zugleich die Erreichung des gesellschaftlichen End-
zieles. In der dialektischen Weltanschauung der Partei kommt die
Menschheit zu ihrem wahren Selbstbewultsein. Darum ist der par-
teiliche Standpunkt des Proletariats zugleich der allgemeingiiltige;
wiahrend Marx und Engels noch an die Objektivitidt der Wissen-
schaft glaubten, vertritt Lenin ihre Parteilichkeit: «Je parteiischer
die Wissenschaft ist, desto wahrer und objektiver wird sie, je harter
und entschlossener wir uns an den subjektiven Standpunkt des
Proletariats halten, desto wahrer und objektiver wird unsere Po-
sition.»

Wir stoBen hier auf den eigentiimlichen Zirkel des kommunisti-
schen Glaubens. Die dialektisch-materialistische Welt- und Ge-
schichtsanschauung ist es, die den geschichtlich-gesellschaftlichen
Absolutheitsanspruch der Partei begriindet, und zugleich ist es um-

3 Lenin, Ausgewihlte Werke, 2 (1947), S. 220; vgl. S. 226.



52 W. Weesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

gekehrt die Partei, die durch ihre Wissenschaft diese Weltanschauung
zur absolut giiltigen Wahrheit erhebt. Als solche kann sie nicht dem
freien Denken iiberlassen bleiben. Wiahrend Marx und Engels Recht,
Staat, Philosophie, Weltanschauung und Religion als «Uberbau»
verstanden, der die «Basis» des sich aus sich selbst entwickelnden
gesellschaftlichen Daseins widerspiegelt, wirkt bei Lenin die dialek-
tisch-materialistische Weltanschauung durch das Handeln der Par-
tei bewult auf die Gestaltung der gesellschaftlichen Basis. Zugleich
ist es die Aufgabe der Partei, die von der Weltanschauung gelieferten
Begriffe und Sétze auf die jeweiligen geschichtlichen Vorgénge und
Gegebenheiten in wendiger Anpassung und Deutung anzuwenden.
Bei Lenin wandelt sich der dialektische Materialismus, ohne seine
theoretischen Sitze aufzugeben, in einen voluntaristischen Idealis-
mus, in den Glauben an die Macht der Idee in ihrer grenzenlosen
revolutiondren Realisierung, der weder in der Gegenstandswelt noch
in der menschlichen Natur, noch in der Verginglichkeit und Zeit-
lichkeit des Menschendaseins Grenzen gesetzt sind. Zugleich ist es
der Glaube an die Allmacht des Menschen, der hier im revolutioniren
Fanatismus unheimliche Gestalt gewinnt. Umgekehrt gibt die gegen
alle Widerstinde sich brutal durchsetzende revolutionire Praxis
den Wahrheitsbeweis fiir diesen Glauben. Dal} dieser Glaube an die
Allmacht des revolutiondren Menschen jeden religiosen Gottes-
glauben ausschlieft und darum jede Religion als Schwichung der
revolutiondren Aktivitdt bekimpfen mufg, diirfte klar sein?.

Gegeniiber Lenin hat Stalin die dialektisch-materialistische Dok-
trin kaum weiterentwickelt, sondern nur popularisiert und verein-
facht. Andererseits hat er die in ibhr enthaltene Spannung zwischen
realistischem Determinismus und idealistischem Aktivismus gegen
die sogenannten Rechtsabweichler und Linksabweichler konsequent
durchgehalten. DaB} sich das System bei Stalin zur politischen und
Weltanschauungsdiktatur weiterentwickelte, war im Leninismus
angelegt und trotz des Weges iiber Berge von Leichen eine ge-
schichtliche Notwendigkeit. Ein absolutes System kann sich auf die
Dauer nur durch ein absolutes Dogma und dieses nur durch eine
absolute Diktatur erhalten, ebenso wie der Absolutheitsanspruch
der katholischen Kirche konsequenterweise zum unfehlbaren Lehr-
amt und zum Absolutheitsanspruch des Papsttums fiihrte. Aber ge-
rade die Weltanschauungsdiktatur erlaubte es Stalin, Faktoren im
m_,—ﬁber die Religion (1957).



W. Wiesner, Dialekiischer Materialismus und christlicher Glaube 53

Gesellschaftssystem eine Bedeutung zu geben, die in das Begritfs-
schema des dialektischen «Materialismus» von gesellschaftlicher
Basis und geistigem Uberbau eigentlich nicht hineinpassen, aber
dem System auller der marxistischen Doktrin als geistiges Motiv
dienen konnte, wie zum Beispiel den nationalrussischen Messianis-
mus, der mit dem proletarischen Messianismus im sogenannten
Sowjetpatriotismus geeint wurde. Mit ihm gewannen geistige Fak-
toren wie die Freundschaft der sowjetischen Nationalitidten, die von
der Gesellschaftsentwicklung unabhéngige russische Sprache, die
nationale Kultur usw. als Triebfedern der weiteren Entwicklung Be-
deutung. Dies schlie3t nicht aus, dal der dialektische Materialismus
als weltanschauliche Rechtfertigung und Begriindung des Absolut-
heits- und Totalitdtsanspruchs der Parteidiktatur fiir die offizielle
Lehre der kommunistischen Staaten seine Bedeutung behélt. Aller-
dings darf dies nicht dariiber hinwegtiuschen, daf er im russischen
Volksbewufitsein nicht die vorgeschriebene psychologische Bedeu-
tung behalten konnte. Der Anspruch des politischen Systems ist ja
nicht mehr in Frage gestellt, die Revolution liegt nun einmal in der
Vergangenheit, Ruflland glaubt sich auf dem nicht mehr als sprung-
haft, sondern evolutionistisch gedachten Ubergang vom Sozialismus
zum Kommunismus, wahrend die Satelliten erst noch die soziali-
stisch-revolutiondre Lektion der «Revolution von oben» lernen
miissen. So tritt allméhlich an die Stelle des revolutionédren Glau-
bens an den dialektischen Sprung der evolutionistische Glaube an
den vom Staat geleiteten planmaBigen technischen und industriellen
Fortschritt, mit dem man die iibrige Welt iiberholen will und das
Ziel der kommunistischen Gesellschaft erreicht wird, daf} jeder
Mensch aus dem Reichtum der dann produzierten Giiter nach seinen
Bediirfnissen empfingt und nach seinen Fahigkeiten soviel arbeitet,
wie er Lust hat. So konnte Chruschischew am 7. Mirz 1959 in
seiner Leipziger Rede sagen: «Die kommunistische Gesellschaft, die
iiber einen UberfluB an materiellen und geistigen Reichtiimern ver-
fiigen wird, ist imstande, gleichermallen sowohl die Anspriiche jedes
einzelnen Menschen als auch jeder Nation zu befriedigen. Ich denke,
dafl im Kommunismus das Problem der Versorgung der Menschen
mit Existenzmitteln iiberhaupt nicht auftreten wird.» Hier gleicht
sich der kommunistische Glaube dem der westlich-kapitalistischen
Industriegesellschaft an, die alles Heil der Menschheit praktisch
auch von fortschreitender Rationalisierung, Technisierung und In-



54 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

dustrialisierung bis zur Automation erwartet. Der Unterschied ist
nur der, dal der Kommunismus zur planmé@igen staatlichen Len-
kung dieses Fortschritts mehr Zutrauen hat als zur westlich-
kapitalistischen Wirtschaftsanarchie. Wer von beiden recht hat,
muB die Zukunft zeigen.

3.

Mit alledem haben wir den dialektischen Materialismus nach sei-
nen geistigen Urspriingen in den Grundelementen der abendlidn-
dischen geistigen Tradition und nach seinen wechselnden geschicht-
lichen Funktionen nicht als ein starres System, sondern als eine
Gloubensbewegung gezeichnet, in der sich die Schwerpunkte und
Nuancen je nach der geschichtlichen Lage verschieben und die sich
doch im entscheidenden Ansatz gleich bleibt, eine Glaubens-
bewegung, die sich in ihrem SendungsbewuBtsein im Gegensatz zur
ganzen iibrigen Welt weil und die doch in allen entscheidenden
Stiicken ihre Analogie in der iibrigen geistigen Welt hat und darum
ihre Verwandtschaft mit ihr nicht verleugnen kann.

Weil es sich hier nicht blol um ein politisch-wirtschaftliches Pro-
gramm handelt, das sich mit den verschiedensten Glaubensweisen
verbinden konnte, nicht, wie der Kommunismus uns glauben ma-
chen will, um ein wissenschaftliches Weltbild, das jeder verniinftig
denkende Mensch annehmen miite, wenn er seine klassenbedingten
Vorurteile abgeworfen hat, sondern um eine der sdkularen Glaubens-
weisen nachchristlicher Neuzeit, kann der christliche Glaube ihr nicht
in Neutralitdt gegeniiberstehen. Andererseits kann der christliche
Glaube dieser Glaubensbewegung nur sein unter Umstédnden leiden-
des Bekennitnis entgegenstellen. Natiirlich kann es sein, dafl die
kommunistische Glaubensweise, wie schon so viele aus der Neuzeit,
eines Tages abstirbt; aber dann wiirde nur der Nihilismus oder eine
andere sikulare Glaubensweise an ihre Stelle treten, zu der der
christliche Glaube sich ebenso im Gegensatz wissen mull wie zur
dialektisch-materialistischen. Uberwunden wird ein Glaube nur
durch einen anderen iiberlegenen Glauben, auch wenn diese Uber-
legenheit im leidenden Einsatz des Bekennens sich ausdriickt®.
Christlicher Glaube wird seine Uberlegenheit iiber jeden anderen
nicht in einem geschichtlichen, sei es politisch-militédrischen, sei es

5 J. Hamel, Die Verkiindigung des Evangeliums in der marxistischen
Welt: Festschr. E. Thurneysen (1958), S. 221ff.



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 55

geistigen Sieg etwa des sogenannten christlichen Abendlandes, son-
dern in dieser Welt in der Nachfolge ihres Herrn mit mehr oder
weniger Deutlichkeit in der Kreuzesgestalt ausdriicken. Die Frage,
die uns hier in unserem Zusammenhang zu beantworten bleibt, ist
die, was denn das christliche Glaubensbekenntnis dem dialektisch-
materialistischen entgegenzusetzen hat, damit es iiberhaupt zu einer
echten Begegnung kommt. Natiirlich ist es letztlich das ganze
christliche Zeugnis, das wir aber hier nicht in seinen Einzelheiten
zu entfalten haben. Es sind ja doch bestimmte Punkte des christ-
lichen Glaubenszeugnisses, die einmal eine Antwort auf die im
dialektischen Materialismus gestellte Glaubensfrage geben, dann
aber zugleich den Gegenpol zu der in ihm gegebenen Antwort dar-
stellen. Als diese Punkte méchte ich hervorheben:

1. Grundlegend ist das Bekenntnis zu Gott als dem Herrn in Jesus
Christus in der dreifachen Beziehung: a) Gott als den Herrn, der die
Schopfung und die Geschichte regiert, b) Gott als den Herrn in
Jesus Christus, zu dessen Dienst in Freiheit die Menschheit auf-
gerufen ist, ¢) Gott als den Heiligen Geist, der den Menschen zur
Freiheit und zur Gemeinschaft untereinander neu schafft.

DaB nicht der Mensch sein eigener Herr ist, aber auch eine ver-
gottlichte Welteinheit nicht sein Herr sein kann, mag sie nun Geist
oder Materie genannt werden, sondern der in Jesus Christus mensch-
gewordene Gott, das ist das Grundbekenntnis, das die christliche
Botschaft dem dialektischen Materialismus entgegenzustellen hat.
Gott als den absoluten Herrn der Welt und des Menschen in jener
dreifachen Beziehung zu bekennen, ist die radikale Gegenposition
gegen den marxistischen Glauben an den autonomen im Proletariat
sich selbst befreienden gesellschaftlichen Menschen, gegen eine pan-
theistische Welttheorie, die die Welt aus der Selbstbewegung der
Materie als vergotzter Idee hervorgehen liBt und aus der ontolo-
gischen Identitdt des revolutioniren Menschen, bzw. des Prole-
tariats und der es reprisentierenden Partei mit ihr ihren Absolut-
heitsanspruch metaphysisch begriindet. Die Herrschaft Gottes ist
die eigentliche Transzendenz Gottes, die von dem berechtigten Pro-
test des dialektischen Materialismus gegen den vergegenstiandlichten
supranaturalen Gott der natiirlichen Theologie gar nicht getroffen
wird. Das Bekenntnis zu Gott als dem Herrn ist zugleich der legi-
time Gegensatz zu jener rationalistischen Identitdtsphilosophie, die
der dialektische Materialismus von Hegel {ibernommen hat, wonach



56 W. Wiesner, Dialektischer Matertalismus und christlicher Glaube

Natur und Geschichte einen rationallogischen Prozell darstellen,
der von der menschlichen Vernunft auf Grund einer ontologischen
Identitat abgespiegelt wird.

Gott ist in der Freiheit seines Schaffens und Regierens das Ge-
hetmnis des Weltgeschehens, das die menschliche Ratio mit ihrer
Logik nicht nachrechnen kann, und das sich allein in dem zum
Glauben und Gehorsam bindenden Gotteswort erschlielt. Gottes
herrschende Allmacht ist der Grund, aber auch die Grenze der re-
lativen Macht und Freiheit, die Gott dem Menschen gegeniiber den
endlichen Geschopfen gibt und die der dialektische Materialismus
zu einer absoluten ausgeweitet hat. Gottes freies Herr-sein iiber die
Welt verbietet es dem Menschen, in einer sogenannten Welt-
anschauung, welche es auch sei, die Welt gleichsam in eigene Regie
zu nehmen, und wo das Christentum zu einer Weltanschauung ent-
artet, verletzt es den christlichen Glauben an Gott als den Herrn,
iiber dessen freies Regieren wir auch erkenntnismifig nicht ver-
figen, sondern unter das wir uns im Glauben beugen. Das Bekennt-
nis zu Gott als dem Herrn der Geschichte steht darum auch jenseits
der Alternativen von angeblich christlich-konservativer, biirgerlich-
liberaler und dialektisch-materialistischer Weltanschauung. Es war
ein geschichtliches Verhingnis, dafl dem Marxismus das Christen-
tum sowohl in Deutschland wie in Ruflland in der Gestalt einer
konservativ-restaurativen Weltanschauung entgegentrat, die eine
geschichtlich-vergingliche patriachalisch-feudale Gesellschaftsord-
nung als gottliche Ordnung verabsolutierte und sich unter der Pa-
role: «Thron und Altar» sozial auf die Seite der NutznieBer dieser
Gesellschaftsordnung stellte. Selbst ein Mann wie der christlich-
soziale Adolf Stoecker, der die wirtschaftliche und soziale Not des
Proletariats erkannte, aber das Wesen der modernen Industrie-
gesellschaft nicht begriff, wullte keine andere Losung als den uto-
pischen Versuch, den Arbeiterstand in eine patriarchalische Gesell-
schaftsordnung einzuordnen. Aber auch das biirgerlich-liberale Chri-
stentum, das zum Teil noch heute meint, eine liberal-kapitalistische
Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung auf die angebliche gott-
gewollte Freiheit des autonomen Einzelmenschen griinden zu koén-
nen, ist, wie Marx und seine Nachfolger richtig sahen, keine Lésung
des sozialen Problems und steht ebenso wie der den autonomen
Kollektivmenschen proklamierende Marxismus im Widerspruch zu
Gott als dem Herrn. Gott ist der Herr der Geschichte, darum kann



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 57

keine geschichtliche Ordnung als angeblich gottliche verabsolutiert
werden. Gott 146t in der Geschichte zeitliche Ordnungen vergehen
und laf3t Neues werden. Aber auch das Neue darf sich nicht verab-
solutieren, weil sich darin der selbstherrliche Mensch an die Stelle
Gottes als des Herrn setzt. Der dialektische Materialismus hat rich-
tig gesehen, daB es keine statische Menschheitsordnung gibt, son-
dern die Geschichte ihre Ordnung stindig wandelt, aber er hat dann
doch die kommunistische Gesellschaftsordnung eschatologisch ver-
absolutiert. Weil Gott der Herr ist, dessen lebendige Herrschaft in
Jesus Christus allein die Welt und Menschheit «in Ordnung» bringt,
gibt es keine absolute Gesellschaftsordnung, weder als kirchlich-
theokratische noch als kommunistische, aber auch keine Autonomie
des Einzelmenschen.

Doch weil Gott in Jesus Christus allein absoluten Anspruch auf
den Menschen hat, darf kein Mensch, aber auch die Gesellschaft als
ganze nicht, eine absolute Herrschaft iiber den Mitmenschen auf-
richten. In dem Protest gegen Versklavung und Ausbeutung des
einen Menschen durch den anderen trifft sich das christliche Be-
kenntnis mit dem marxistischen, es verwahrt sich aber ebenso gegen
die kommunistische Versklavung und Ausbeutung des Einzelnen
durch die Gesellschaft oder durch die, die sie zu verkdrpern be-
haupten. Weil Gott allein als der Herr Anspruch auf den Glauben
und das Gewissen des Menschen hat, darf kein Mensch, kein Staat,
keine Partei, keine Gesellschaft durch eine angeblich absolut wahre
Doktrin das Gewissen des Menschen knechten. Christus allein als
der Herr, auch nicht die Kirche, ist der Weg und die Wahrheit und
das Leben.

Die Herrschaft Gottes in Jesus Christus iiber den Menschen und
die Gesellschaft bedeutet aber keine passive Unterwerfung, sondern
die verantwortliche Aktivitit des Gehorsams unter Gottes Willen.
Es war das Bedenkliche am mittelalterlichen und altprotestanti-
schen Christentum, dal3 es die bestehende Gesellschaftsordnung als
von Gott gegeben hinnahm, und den christlichen Gehorsam auf die
Innerlichkeit, auf die Berufserfiilllung in den gegebenen Ordnungen
und auf das Privatleben begrenzte und die soziale Funktion auf Al-
mosen und Wohltétigkeit beschrinkte. Man kannte keine Verant-
wortung fiir die geschichtlichen Ordnungen, man betrachtete sie wie
Naturgegebenheiten und ihre gewaltsamen Verdnderungen wie Na-
turereignisse. Daher kam es, dal die Christenheit den gewaltigen



58 W. Wiesner, Dialelktischer Materialismus und christlicher Glaube

sozialen Umwélzungen der biirgerlichen und industriellen Revolu-
tion hilflos gegeniiberstand und ihr nur mit Wohltétigkeit gegen-
iiber den Notleidenden und konservativer Abwehr des revolutiona-
ren Umsturzes begegnen zu kénnen glaubte. Weil die Christenheit
den Ruf zur sozialen Verantwortung fiir die Gestaltung der Gesell-
schaftsordnung nicht ergehen lieB3, kam er nun von antichristlicher
Seite als Ruf zur Selbstbefreiung der Menschheit als Sinn der Welt.
Christen haben aber die Verdnderungen der Welt nicht bloB hinzu-
nehmen, sondern sie an ihrem Teile verantwortlich mitzuvollziehen.
Der Satz, daB3 Gott der Herr und Lenker der Geschichte ist, schlieBt
den anderen, daBB der Mensch der in der Geschichte verantwortlich
Handelnde ist, in der Geschichte, die wesentlich ein immer neues
Ordnen des menschlichen Zusammenlebens ist, nicht aus. Denn Gott
lenkt die Geschichte auch durch verantwortliches menschliches Han-
deln. Die Verantwortung fiir die Gestaltung der Gesellschafts-
ordnung in unserer Zeit wird die Christenheit gerade vom Marxis-
mus lernen miissen, zumal auch aus der marxistischen Analyse der
kapitalistischen Industriegesellschaft. Sie wird sich von dem marxi-
stischen Aufruf zur absoluten Revolution darin unterscheiden, daf3
das Ziel ihres verantwortlichen Handelns unter der Herrschaft Got-
tes immer nur die relativ beste, jeweils zeitliche Ordnung der Gesell-
schaft zur Ermoglichung eines Lebens in Freiheit und Gemeinschaft
sein kann®. Aber das Nein des christlichen Glaubens zur absoluten
Revolution des Marxismus ist nur dann berechtigt, wenn es nicht zur
verantwortungslosen Passivitit gegeniiber der bestehenden Gesell-
schaftsordnung oder gar ihrer religiosen Sanktionierung, sondern
zur verantwortlichen Mitgestaltung an der jeweils konkret-ge-
schichtlichen Gesellschaftsordnung im Dienste der moglichst weit-
gehenden Gerechtigkeit und Menschlichkeit fiihrt.

2. Der zweite Punkt, an dem sich dialektisch-materialistischer
und christlicher Glaube zugleich positiv und negativ begegnen, ist
das Verstindnis des Menschen und des Menschheitszustandes.

Das materialistische Pathos des Marxismus richtet sich leiden-
schaftlich gegen das spiritualistische und intellektualistische Men-
schenverstindnis des deutschen Idealismus und stellt dem gegen-
itber, dall der Mensch sinnlich-leibliches Wesen mit leiblichen Be-

¢ H. D. Wendland, «Die Welt verdandern». Zur christlichen Deutung und
Kritik einer marxistischen These: Verantwortung fiir den Menschen (1957),
S. 2711



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 59

diirfnissen und leiblicher Arbeitstéatigkeit ist. Hierin trifft die ma-
terialistische Anthropologie von Marx sich mit der biblisch-christ-
lichen. Diese Gemeinsamkeit hat ihre gemeinsame geistige Wurzel
in der Herkunft aus dem Alten Testament, die bei Marx durch sein
Judentum vermittelt war. Die Spiritualisierung des Menschenver-
stindnisses mit der Verdichtigung der leiblichen Bediirfnisse und
der Verachtung und Herabsetzung korperlicher Arbeit ist nicht
christlich, sondern antik-griechisch, ist vom Platonismus aus leider
auch in das christlich-kirchliche Denken eingedrungen und be-
stimmt noch heute verhangnisvoll das allgemeine soziale BewuBt-
sein oben und unten. Es ist ein bedenklicher Irrtum, wenn christ-
liches Denken mit dem Biirgertum gegeniiber dieser materialisti-
schen Komponente des Marxismus, die doch wieder nicht materiali-
stisch im groben Sinne ist, sich auf die idealistische Tradition zu-
riickzog oder noch zuriickzieht. Christlicher Glaube ist als solcher
weder idealistisch noch materialistisch. Fiir ihn sind die Leiblich-
keit des Menschen, seine leibliche Bediirftigkeit und Tétigkeit ebenso
Gottes Schopfung wie seine Geistigkeit, ganz abgesehen davon, daf3
beides gar nicht auseinandergerissen werden kann, dafl zum Beispiel
zur korperlichen Arbeit auch praktischer Geist gehort. Indem Marx
den Menschen wesentlich als leiblich-existierendes, leiblich-arbei-
tendes Wesen verstand, hat er den korperlich arbeitenden Men-
schen — das sind doch mindestens 809, aller Menschen — ihre Ehre
wiedergegeben. Der Christ kann dazu nur jasagen.

Auch darin ist dem marxistischen Menschenverstdndnis zuzustim-
men, daBl der Mensch ein gesellschaftliches Wesen ist. Das mensch-
liche Wesen kann nach Marx «nur als Gattung, als innere, stumme,
die vielen Individuen natiirlich verbindende Allgemeinheit»’ gefalt
werden, nicht im abstrakt-isolierten Individuum, wie es die Moderne
seit der Aufklirung tat und wie es etwa in der Robinson-Geschichte
geradezu parodistischen Ausdruck gefunden hatte. Dafl der Mensch
nur als Gattungswesen gefallt wird, ist bei Marx zweifellos eine ge-
fahrliche Ubertreibung, aber als Gegengewicht gegen den modernen
Individualismus mit seinen ins Chaos fithrenden Konsequenzen hat
seine These sicher ihre Bedeutung. Ein weiteres Wahrheitsmoment
lag in dem Satz, daB die gesellschaftliche Existenz des Menschen
sich in seinem Denken, im sogenannten « Uberbau» in seinem Rechts-
und StaatsbewuBtsein, in seiner Weltanschauung, ja seiner Re-

7 Marx, Feuerbach-Thesen, 6, 2.



60 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

ligion spiegelt. Aber auch hier ist die Ableitung des Uberbaus aus
der gesellschaftlichen Existenz eine Ubertreibung, auch wenn der
dialektische Materialismus seit Engels diese These dahin korrigiert
hat, daB der Uberbau, also das geistige Leben auf die Basis, die
gesellschaftliche Ordnung gestaltend zuriickwirkt. Die marxistische
Anthropologie wire richtig, wenn sie nur einige wesentliche Phéno-
mene des Menschseins héitte hervorheben wollen und sie nicht als
das Wesen des Menschen absolut gesetzt hitte. Die marxistische
Anthropologie sieht den Menschen aber nur als homo faber, in sei-
nem Verhiltnis zur Naturwelt als produzierendes und konsumieren-
des Wesen und dies wiederum in seiner gesellschaftlichen Gemein-
samkeit, er kennt den Menschen nur als Arbeiter und diesen wie-
derum nur in der Arbeitsgemeinschaft. Der industrielle Betrieb ist
zum Grundmodell menschlicher Gesellschaft geworden®. Darum ist
nach Marx das Verhiltnis der Gesellschaft zu ihrem Arbeitsprodukt,
also ihrem Eigentum das einzige Thema des Menschenlebens und
der Geschichte. So ist die marxistische Anthropologie eine unge-
heure theoretische Vergewaltigung des Menschen, die, wenn sie zum
Grundplan fiir den Aufbau der Gesellschaft wird, zu einer ebenso
ungeheuerlichen praktischen Vergewaltigung des Menschen fiithren
mul}. Die kommunistische Wirklichkeit ist die notwendige Konse-
quenz ihrer anthropologischen Idee.

Was die marxistische Anthropologie villig iibersehen hat, ist nicht
die menschliche Geistigkeit, wohl aber die Personhaftigkeit, und
zwar schon im Verhéltnis von Mensch zu Mensch als Ich und Du.
Dal} es Gemeinschaft zwischen Menschen nur in der gegenseitigen
Liebe und nicht schon in der Produktions- und Konsumgenossen-
schaft gibt, dafiir hat sie kein Verstdndnis. Daher auch ihre Ver-
legenheit, den Eros der Geschlechter in ihrem Rahmen unterzubrin-
gen, von der Agape ganz zu schweigen. Kommunistische Liebes-
lieder geben in ihrer geradezu komischen Plattheit davon Zeugnis.
Ebenso begreift der dialektische Materialismus die menschliche Per-
sonhaftigkeit im Verhéltnis zu sich selbst und seinem Dasein nicht,
dal3 der Mensch nicht blo als Individuum, als Exemplar der Gat-
tung Mensch, sondern eben als Person in seinem Gewissen unbe-
schadet seiner Gesellschaftlichkeit ein Eigenleben fiihrt, das wohl
geknechtet, aber nicht ausgeloscht werden kann. Er kennt als

8 Vgl. Lenin (A. 3), S. 236: «Die gesamte Gesellschaft wird ein Biiro und
eine Fabrik mit gleicher Arbeit und gleichem Lohn sein.»



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 61

Knechtschaft nur den Arbeitszwang, nicht aber den Gewissens-
zwang. Hier ridcht es sich, dal er den Menschen nicht in seiner Per-
sonhaftigkeit vor Gott kennt, in der die echte Selbstédndigkeit des
Einzelnen, aber auch die eigentliche Gemeinsamkeit der Menschen
untereinander griindet, so daB er trotz seines Gemeinschaftsinteres-
ses nicht weill, was Gemeinschaft ist. Der Marxismus will Humanis-
mus sein und der Menschlichkeit des Menschen dienen, aber weil er
den Menschen als Person vor Gott nicht kennt, sondern ihn selbst
zum hochsten Wesen erhebt, mufl er ihn gerade als Menschen ver-
nichten.

3. Dies wird nun auch in seinem Erlosungsglauben deutlich, in dem
er sich mit dem christlichen begegnet, ja geradezu eine Karikatur
des christlichen darstellt.

Zunichst ist festzustellen, dal Marx eine konkrete Erkenntnis
davon hatte, wie die Welt im Argen liegt. Wéhrend die Theologie
dies nur als allgemeinen dogmatischen Satz verkiindete, zeigte Marx
konkrete Tatbestinde auf, an denen das offenbar wurde und noch
heute offenbar wird. Es waren die christlichen Gehalte der hegel-
schen Philosophie, die es ihm ermdglichten, die Selbstentfremdung
des Menschen in der kapitalistischen Gesellschaft aufzuzeigen. Der
Mensch ist zum Sklaven seines Arbeitsproduktes geworden, und
zwar der Arbeitgeber nicht weniger als der Arbeitnehmer. Aus dem
Arbeitsprodukt als Gebrauchsgegenstand ist die Ware als Tausch-
gegenstand und aus dem Tauschgegenstand das Geld als Tausch-
mittel geworden. Aber was nur Mittel sein sollte, hat sich im Ka-
pital zum Arbeitszweck gewandelt, dem die Industrieproduktion
dient. Der Gott Mammon beherrscht die Menschheit, und durch den
Privatbesitz an den Produktionsmitteln wird der arbeitende Mensch
zur kiuflichen Ware®. Marx hat diesen Prozefl der Selbstentfrem-
dung des Menschen aus dem Prozef} der Gesellschaftsordnungen und
diesen wieder aus dem Fortschritt der menschlichen Arbeitsweise
bis zur industriellen Produktion hin erkldrt. Diese Erklirung ist
gar nicht einmal falsch.

Nur sieht Marx nicht, dafl die Selbstentfremdung des Menschen
in diesem Prozel} auf anthropologischen Voraussetzungen ruht, die
in seinem System keinen Platz haben, ndmlich, dafl der Mensch, der
Gott verloren hat, notwendig dem Gotzen, in diesem Falle dem
Mammon verfillt, da die Selbstentfremdung des Menschen die

% F. Delekat, Vom Wesen des Geldes : Marxismusstudien, 1 (1954), S. 54 1f,



62 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

notwendige Folge seiner Gottentfremdung ist. Umgekehrt hatte die
Christenheit von Marx zu lernen, daf die kapitalistische Versklavung
des Menschen an den Mammon nun allerdings nicht erst der Siin-
denfall der Menschheit, aber doch die modern-gesellschaftliche Ge-
stalt ihrer siindigen Verkehrung ist. Gerade in seinem radikalen Ge-
gensatz gegen den Kapitalismus teilte Marx selbst den Grundfehler
der kapitalistischen Gesellschaftsordnung. In ihr ist ndmlich schon
vor Marx die technisch-wirtschaftliche Arbeitsexistenz des Men-
schen absolut gesetzt, zu seinem Sinn und Zweck geworden und der
Mensch zum Sklaven der Arbeit und des Arbeitsertrages erniedrigt.
Darum sucht Marx auf dieser mit dem Kapitalismus gemeinsamen
Ebene des Daseinsverstindnisses die Erlosung des versklavten Men-
schen als notwendiges Ergebnis eben des ckonomisch-gesellschaft-
lichen Prozesses zu erweisen, in dem der Kapitalismus selbst auf
seinem Hoéhepunkt, an dem bis auf wenige Inhaber des Kapitals
und der Produktionsmittel alle Menschen Proletarier sind, die Ent-
eignung der Kapitalisten durch das Proletariat ermoglicht, ja das
Proletariat geradezu zu diesem entscheidenden Schritt der Selbst-
befreiung von den Kapitalisten treibt. Aber es ist ja nicht einzu-
sehen, inwiefern damit schon die Versklavung des Menschen auf-
gehoben sein soll, dafl aus dem Privatkapitalismus der Gesell-
schaftskapitalismus geworden ist. Das Gemeineigentum gehort allen,
aber im Grunde niemandem, da es von den einzelnen Menschen erst
gebraucht werden kann, wenn sein Produktionsertrag den Einzelnen
zum Konsum verteilt wird. Damit ist aber nur an die Stelle der
Klassenteilung: Kapitalisten-Proletariat die von Verteilern und
Empfingern des gemeinsamen Produktionsertrages getreten. Der
Kommunismus sucht diese Aporie durch den Gedanken zu besei-
tigen, daB es in der klassenlosen Gesellschaft eine derartige Uber-
produktion gebe, dal jeder soviel bekommen kann als er bedarf
und nur soviel zu arbeiten braucht, als er mag. Aber wenn schlie(3-
lich alles an der Uberproduktion héingt, so ist nicht einzusehen, wie-
so bei einer kapitalistischen Uberproduktion nicht derselbe Erfolg
zu erzielen wire, wie wir das heute teilweise erleben, und warum
der Umweg iiber die proletarische Revolution iiberhaupt nétig ist.
Das eigentliche Problem der Versklavung des Menschen unter den
Mammon bzw. die Giiter der Welt ist damit génzlich aus den Augen
verloren, geschweige denn gelost.

Der christliche Glaube sieht, daf3 die Versklavung des Menschen



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 63

unter den Mammon bzw. die irdischen Giiter durch keine Gesell-
schaftsordnung, auch nicht durch eine kommunistische, aufgehoben
wird, ja daB sie sogar noch grofler wird, je reicher der Mensch ist.
Erlésung von der Sklaverei unter den Gotzen gibt es nur, wo Gott
selbst in Christus die Herrschaft iiber den Menschen antritt und ihn
damit vom Gotzen befreit. Hier findet dann auch die echte Frage
des Marxismus nach der Freiheit des Menschen von Knechtschaft
und Ausbeutung in Gemeinschaft ihre Antwort. Sie ist im Philemon-
brief des Paulus unter der Voraussetzung der damaligen Sklaven-
haltergesellschaft beantwortet. In der Gemeinde Jesu Christi wer-
den Herr und Diener Briider unter dem gemeinsamen Vater und
Herrn. Der irdische Herr weill sich gegeniiber dem Diener Christus
verantwortlich, und der Diener dient in briiderlicher Freiheit Christus
als dem Herrn und nicht den Menschen. Natiirlich kann jetzt die
marxistische Riickfrage kommen: Wo ist denn eure Gemeinschaft
in Freiheit durch Christus, wo war sie zur Zeit der Bauernkriege, wo
war sie im Frithkapitalismus des 19. Jahrhunderts, im christlich-
orthodoxen RuBland, wo ist sie heute ? Diese Frage mufl uns Chri-
sten immer wieder an unsere Schuld erinnern. Wir kénnen so be-
fragt nicht irgendwohin zeigen: hier oder dort ist die Gemeinschaft
in Freiheit! Wir konnen nur unseren Glauben bekennen: Wo Chri-
stus ist, da st schon mitten in dieser gefallenen Welt Gemeinschaft
in Freiheit. Aber diese Antwort wiirde nicht geniigen, wenn wir sie
nicht mit dem Bekenntnis der christlichen Hoffnung verbinden
diirften: wir warten einer neuen Welt, in der Gerechtigkeit wohnt,
wir hoffen, daf3 Christus sein Werk : Gemeinschaft unter ihm in Frei-
heit vollenden wird in der neuen ewigen Welt. Der dialektische Ma-
terialismus vertrostet auf die klassenlose Gesellschaft in einer un-
gewissen zeitlichen Zukunft und opfert dieser Hoffnung Generatio-
nen von Menschen. Diese Diesseitseschatologie ist eine Utopie, nicht
nur weil der siindige Mensch in dieser Welt derselbe bleibt, sondern
auch, weil das Vollkommene in der Zeit des Endlichen keinen Platz
haben kann. Wir Christen hoffen, dafl Gott die vollkommene Ge-
meinschaft in Freiheit, die in Christus schon Gegenwart ist, am
Ende der Zeit im Einbruch der Ewigkeit in die Welt in seinem
Reiche schaffen wird. So ist uns der dialektischeMaterialismus in
seiner widergdottlichen politischen und gesellschaftlichen Wirklichkeit
ein Aufruf zum Glauben, zur Liebe und zur Hoffnung.

Werner Wiesner, Mainz.



	Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

