
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 1

Artikel: Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

Autor: Wiesner, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dialektischer Materialismus und christlicher
Glaube.

Es geht hier um die Frage, was wir der nach ihrer Intention die

ganze Menschheit, das heißt aber auch jeden einzelnen Menschen
existentiell, total beanspruchenden Macht des dialektischen
Materialismus positiv entgegenzusetzen haben. Gibt uns jener entleerte
westliche Freiheitsbegriff, der die Selbstherrschaft des Einzelnen
zum Prinzip der Weltordnung erhebt, uns schon das Recht, uns dem
kommunistischen Anspruch, durch totale Herrschaft seines Systems
der heutigen Menschheit eine neue, ja sogar die absolute Ordnung
zu geben, zu verweigern Dieses aus traditionellen Bindungen
stammende Nein zum Kommunismus hat sein Recht noch nicht erwiesen.
Was haben wir ihm entgegenzustellen: etwa unsere westliche
freiheitliche Gesellschaftsordnung mit der sie rechtfertigenden Ideologie

Aber dazu gehören der Vordere Orient, Indien, Afrika, Mittel-
und Südamerika mit ihrer sozialen Ungerechtigkeit und ihrem
wirtschaftlichen Elend, jene sogenannten unterentwickelten
Gebiete. Und noch vor kurzem gehörte das große chinesische Reich als

Ausbeutungsobjekt des Westens dazu, das heute unter kommunistischer

Herrschaft, wenn nicht alles trügt, einen gewiß gewaltsamen,
aber doch erstaunlichen zivilisatorischen und wirtschaftlichen
Aufstieg erlebt. Oder haben wir ihm unser westliches Christentum
entgegenzusetzen mit seiner ganzen inneren Problematik, das jedenfalls

in der Neuzeit seine gesellschaftsgestaltende Macht fast ganz
verloren hat Oder sollen wir dem dialektischen Materialismus den
Idealismus als Weltanschauung entgegenstellen, jenen Idealismus,
der bei uns praktisch längst zu einer Größe der Vergangenheit
geworden ist Es könnte sein, daß im Kommunismus, der sich selbst
materialistisch nennt, mehr Idealismus enthalten ist als in unserer
praktisch-materialistischen westlichen Welt. Alle jene Antithesen
westlicher Propagandaschlagworte erweisen sich bei Lichte gesehen
als unecht. So kann ich alledem nur die zunächst noch unbegründete

These gegenüberstellen: das Einzige, was wir dem kommunistischen

Glauben und seiner politischen Macht entgegenzusetzen
haben, ist nicht irgendein historisch gegebenes Christentum,
sondern allein das wehrlose und leidensbereite Bekenntnis des Glaubens

an Jesus Christus als unseren Gott und Herrn, weil allein dieser



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 41

Glaube die Verheißung Gottes auf seiner Seite hat, daß er die Welt,
auch die heutige Welt überwinde.

Um diese These zu erläutern und näher zu begründen, bedarf es

zunächst einer gründlichen historischen Analyse des
dialektischmaterialistischen Glaubens nach seinen Ursprüngen, seiner
Geschichte und seinen Funktionen, um ihn dann theologisch zu
verstehen. Hierfür gibt der christliche Glaube bereits die Freiheit von
den politisch-ideologischen Mächten und damit die nötige
«Objektivität», die von der abstrakten Neutralität des reinen Theoretikers
klar unterschieden ist.

1.

Das kommunistische System beruht auf einem Glauben, der im
sogenannten dialektischen Materialismus seinen dogmatischen
Ausdruck gefunden hat. Der dialektische Materialismus ist wiederum
ein Produkt der deutschen Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts
an der Wende vom Idealismus zum Realismus um die Jahrhundertmitte

und stellt damit eine Art von Synthese zwischen hegelschem
Idealismus und naturwissenschaftlichem sowie historischem Realismus

dar. Die Selbstbezeichnung als Materialismus gilt nur in sehr

bedingtem Sinne, sie ist mehr als polemisches Schlagwort gegen die
damalige bürgerlich-idealistische Welt zu verstehen. Mit dem
vulgären Materialismus, dem die Welt nur aus Stoff und mechanischer
Kraft besteht, hat er nichts zu tun. Er konnte darum eine solche
Macht entfalten, weil beinahe alle Ströme abendländischer
Geistesgeschichte einschließlich ihrer christlichen Komponente in ihn
zusammengeflossen sind.

1. Der erste Strom ist der bereits in der griechischen Philosophie
besonders in der Stoa entwickelte Rationalismus, dem die Vernunft
ein beinahe mythisches Prinzip der Wirklichkeit und ihrer Ordnung
ist. In der Neuzeit hat sich dieser Rationalismus von seiner Bindung
an die mittelalterlich-christliche Offenbarungsautorität emanzipiert.
Die Ratio wird in Wissenschaft und Kultur zum Grundprinzip der
neuzeitlichen Welt. Die Wirklichkeit, und zwar die des Menschen
und der Geschichte ebenso wie die der Natur wird zum Material
grenzenloser rationaler Gestaltung. Dies konnte mehr in der
ästhetisch-theoretischen, kontemplativ-passiven Form wissenschaftlichphilosophischer

Weltdeutung und Rechtfertigung geschehen wie in
der deutschen Aufklärung und im deutschen Idealismus, besonders



42 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

bei Leibniz und Hegel, es konnte aber auch die praktisch-technische
und politische Form annehmen wie in der französischen und
englischen Aufklärung mit allen gesellschaftlich und politisch
revolutionären Konsequenzen etwa in der französischen Revolution. Der
Marxismus-Leninismus hat nur, man könnte sagen, blutigen Ernst
gemacht mit dem allgemein modernen Glauben an die totale Ra-
tionalisierbarkeit der Welt, auch des Menschen und der menschlichen

Gesellschaft. Hier liegt bereits die Wurzel des sogenannten
Atheismus im dialektischen Materialismus. Der radikale
Weltgestaltungsrationalismus kann keinen ihn begrenzenden transzendenten

Gott dulden. Dieser Atheismus ist also nur die Kehrseite des

Glaubens an die unbegrenzte Macht der Ratio, der aber ein
allgemeines Phänomen der modernen Welt ist und den Westen praktisch
nicht weniger bestimmt als den Osten. Die westliche Welt kann hier
den östlichen Atheismus nicht mit Steinen bewerfen, weil sie selbst
im Glashaus sitzt. Der gegenwärtige technisch-industrielle Wettlauf

zwischen Ost und West in Sputniks und Fernraketen ist nur
der Ausdruck für den Ost und West gemeinsamen grenzenlosen
Rationalisierungsglauben und -willen. Das Denken von Karl Marx
stellte eine Synthese dar zwischen dem westlich revolutionären
Rationalismus und dem kontemplativen Rationalismus Hegels, die dem
revolutionären Glauben und Willen einen ungeheuren Auftrieb
geben mußte und noch heute gibt. Nicht das kommunistische Zukunftsbild

ist das Neue bei Marx. Dies hatte bereits in der Antike und der
Renaissance seine Vorbilder. Vielmehr war Marx auch den
kommunistischen Utopisten seiner Zeit wie Owen, Saint Simon, Fourier,
Louis Blanc und Proudhon darin überlegen, daß er die kommunistische

Revolution als das notwendig eintretende Ziel der Geschichte,

ja als Vollstreckung ihres Sinnes hinstellen konnte und somit in
eine umfassende gesellschaftsgeschichtliche Philosophie gemäß der
Ratio des Wirtschaftsprozesses einbauen konnte.

2. Der moderne Vernunftglaube ist allein noch nicht die Wurzel
des dialektischen Materialismus, er ist es aber, der ihn untrennbar
gerade mit der heutigen westlichen Welt verbindet. Als zweites,
ebenso bedeutsames Motiv tritt die pantheistische Komponente
daneben, die ebenso wie der Rationalismus ihren Ursprung in der
stoischen Antike hat. Der aus der Antike fließende Strom pantheisti-
schen Denkens geht über Nikolaus Cusanus, Giordano Bruno,
Spinoza in den spekulativen Idealismus besonders Schellings und He-



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 43

gels. Er findet nicht weniger in der Weltanschauung Herders und
Goethes seinen Ausdruck. Der Pantheismus ist in der idealistischen
Philosophie nicht in dem primitiven Sinne verstanden, daß er etwa
die gegenständliche Welt als Summe des Endlichen mit Gott
gleichgesetzt hätte. Gott ist hier vielmehr die unendliche Welteinheit, die
sieh in der gegenständlichen Welt des Endlichen entfaltet und
ausdrückt. Bei Spinoza war dieser pantheistische Gott die Natur, bei
Hegel der absolute Geist, in dem von Friedrich Engels zum ersten
Mal entworfenen dialektischen Materialismus die sich dialektisch
entwickelnde Materie. Der Pantheismus hat von jeher sich im
Gegensatz gewußt zum transzendenten Gott der Religion, zum Gott,
der mit Goethe zu reden «nur von außen stieße». Nur Hegel hat den
transzendenten Gott der christlichen Religion mit seinem panthei-
stischen absoluten Geist dialektisch identifizieren zu können
geglaubt. Der dialektische Materialismus hat aus diesem pantheisti-
schen Gegensatz gegen den transzendenten Gott der Religion heraus
für sein Absolutum auf die Gottesbezeichnung verzichtet. Er ist
also in Wirklichkeit gar nicht atheistisch, sondern pantheistisch,
und sein proklamierter Atheismus richtet sich nur gegen den
transzendenten Gott der Religion. Die Bezeichnung seines Absolutums
als Materie kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß ihm alle
Eigenschaften des hegelschen absoluten Geistes zugeschrieben werden.
Sie ist ungeschaffen, ewig, eine ideelle geistige Größe1, sie bewegt
sich nicht mechanisch, wie man nach dem Begriff der Materie
annehmen sollte, sondern logisch-dialektisch in sogenannten qualitativen

Sprüngen, ja sie wird im Menschen denkend und kommt wie
Hegels absoluter Geist in ihm zum Bewußtsein ihrer selbst. Der
Unterschied zu Hegel liegt nur darin, daß die Materie als der immanente

geistige Gott im dialektischen Materialismus die metaphysische

Einheit der an sich existierenden objektiv-sinnlichen Welt
ist, während bei Hegel die objektive Welt als Natur und als objektiver

Geist nur Durchgangsstufe im Selbstbewußtsein des absoluten
Geistes sein soll. Aus der pantheistischen Vergottung der objektiven

Welt im dialektischen Materialismus folgt übrigens ebenso
wie bei Goethe das Pathos der radikalen theoretischen und
praktisch-ethischen Dieseitigkeit, die der Marxismus aber mit der
materialistischen, naturalistischen und positivistischen bürgerlichen
Wissenschaft und Philosophie der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-

1 N. Berdjajew, Wahrheit und Lüge des Kommunismus (1953), S. 106f.



44 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

derts teilt. Die pantheistische Verwandtschaft des dialektischen
Materialismus mit dem spekulativen Idealismus Hegels geht aher
noch weiter. Für ihn ist die metaphysische Identität von Gott, Welt
und Mensch grundlegend, damit aber auch die Identität von
Notwendigkeit des Weltprozesses mit der menschlichen Freiheit im
absoluten Geiste. Freiheit ist bei Hegel Bewußtsein der Notwendigkeit,

aber nicht im Sinne einer Passivität, die sich in die Notwendigkeit
des Prozesses ergibt, sondern in der aktiven Spontaneität, die

das freie Handeln in dem Bewußtsein vollzieht, damit die Notwendigkeit

des Weltprozesses zu erfüllen. Hier liegt nun auch für den
dialektischen Materialismus die dialektische Einheit von deterministischer

Auffassung des Weltprozesses und revolutionären Aktivismus.

Je nachdem, auf welchem von beiden Faktoren man dabei den
Akzent legt, auf die Notwendigkeit des weltgeschichtlichen
Prozesses oder die revolutionäre Aktivität, ergibt sich eine andere
Haltung. Bei dem Marx des «Kapitals» und bei Engels lag der Akzent
auf der geschichtlichen Notwendigkeit, die früher oder später zur
proletarischen Revolution führt, eine Hoffnung, mit der man sich
über die trübe Gegenwart hinwegtröstete, bei Lenin und noch bei
Stalin lag der Akzent auf dem Vollzug der geschichtlichen
Notwendigkeit in der Aktivität des revolutionären Kairos, was eine
durchaus idealistische Menschenauffassung ähnlich der Fichtes
voraussetzt. Von hier aus ist der kommunistische Freiheitsbegriff zu
verstehen. Freiheit ist nicht die Möglichkeit individueller Willkür,
wozu der bürgerliche Freiheitsbegriff heute abgeblaßt ist, es gibt sie

nur in der Bejahung und Vollstreckung des gesellschaftlichen
Geschichtsprozesses. Freiheit hat der Einzelne nur, indem er mit oder
für die Gesellschaft das Notwendige tut. Was das Notwendige ist,
lehrt die dialektische Geschichtstheorie. Für diese Freiheit gibt es

keine Alternative. Wer sich gegen den notwendigen Gang des
gesellschaftlichen Geschichtsprozesses auflehnt, verliert seine Freiheit his
zur physischen Vernichtung. Hier hat die vielgerügte Unfreiheit im
kommunistischen System ihren ideologischen Grund. Der dialektische

Materialismus kennt nur eine Freiheit, die zum Handeln nach
dem gesellschaftlichen Geschichtsziel hin, aber eben auf Grund der
pantheistischen Identität von Welteinheit, Geschichtsprozeß und
handelnden Menschen.

3. Damit stoßen wir nun allerdings auf die dritte geistesgeschichtliche

Wurzel des dialektischen Materialismus: das christlich-heils-



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 45

geschichtliche Denken, das in der idealistischen Geschichtsphilosophie

bei Lessing, Fichte, Schelling und Hegel seine Säkularisierung
erfahren hatte. Der idealistischen Geschichtsdialektik von Thesis,
Antithesis und Synthesis liegt der biblische Geschichtsmythos von
Schöpfung, Sündenfall und Erlösung zugrunde. Bereits die
heilsgeschichtliche Bundestheologie, wie sie Coccejus entwickelte und
der Pietismus aufnahm, hatte aus diesem Geschichtsmythos einen
Aufbau von vielen Entwicklungsstufen von der Schöpfung bis zum
eschatologischen Gottesreich gemacht. Hegel hatte dieses Schema

umgewandelt unter dem Thema der Selbstentfremdung des Geistes,
die in der Geschichte bis hin zur idealistischen Philosophie stufenweise

aufgehoben wird, in einer Geschichte, in der er dem Christentum

den Rang einer entscheidenden Wende gab. Marx macht die

Selbstentfremdung des arbeitenden gesellschaftlichen Menschen

zum Thema des stufenweisen Geschichtsprozesses, in dem der
Kapitalismus den Höhepunkt der menschlichen Selbstentfremdung
darstellt, die aber ihre Uberwindung im dialektischen Umschlag der
proletarischen Revolution aus sich entläßt. Das Proletariat ist hier
der leidende Messias, der in seiner revolutionären Selbstbefreiung
ein für allemal die Menschheit von ihrer ökonomischen und
gesellschaftlichen Selbstentfremdung befreit und damit die freie
Menschheitsgemeinschaft als Herrn ihres gemeinsamen Eigentums
ermöglicht. Die Geschichte ist also Heilsgeschichte, die durch das

Dunkel der Ausbeutung und Sklaverei hindurch zur herrlichen
Gemeinschaft in Freiheit führt. Allerdings ist dies wie auch schon in
der idealistischen Geschichtsphilosophie reine Diesseitseschatologie.
Dies war dann ein auf Geschichte gegründeter Heils- und Erlösungsglaube,

der sich zugleich mit dem vom Entwicklungsgedanken
bestimmten modernen naturwissenschaftlichen Weltbild verbinden
konnte. Somit bildet also der dialektische Materialismus
ideengeschichtlich betrachtet eine Synthese aus säkularisierter Heils-
geschichtsphilosophie, pantheistischer Immanenztheologie und
modernem Rationalismus, auf Grund dessen er sich als wissenschaftliche

Weltanschauung ausgibt.

2.

Aber diese ideengeschichtliche Analyse, so notwendig sie ist,
macht das Phänomen des dialektischen Materialismus und des auf
ihn gegründeten kommunistischen Gesellschafts-, Wirtschafts- und



46 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

Staatssystems noch nicht verständlich. Seine Entstehung und die
unheimliche geistige Macht, die er als modern-säkularer Glaube im
19. und 20. Jahrhundert gewonnen hat, ist daraus allein noch nicht
zu erklären. Das Wesen des dialektischen Materialismus ist nur zu
verstehen aus der Krise, in die die abendländische
Glaubensgeschichte um die Wende zum 19. Jahrhundert geraten war und die
der spekulative Idealismus jedenfalls in Deutschland noch einmal
aufzuhalten versucht hatte, die aber, wie die französische Revolution

mit ihren Auswirkungen im napoleonischen Zeitalter zeigte, die
Grundfesten des gesellschaftlichen Lebens zu erschüttern drohte.
Die moderne Wissenschaft hatte die mythisch supranaturalistische
Gestalt des die abendländische Welt tragenden und sinngebenden
Christentums besonders in den westeuropäischen Ländern in
zunehmendem Maße ausgehöhlt. Eine rationalistische Weltdeutung
war in der Aufklärung an ihre Stelle getreten. Die im Protestantismus

wie im Katholizismus in göttlicher Ordnung begründete
feudale Gesellschaft war mehr und mehr von der Gesellschaft des

rational-autonomen, nur von seiner Räson bestimmten absolutistischen
Staates überwunden. Aber die Ratio - das hatte die französische
Revolution mit ihrem Umschlag in die napoleonische Militärdiktatur

gezeigt - ist kein sinngebendes Prinzip und kann darum nicht als

Grundlage der Neuordnung menschlicher Gesellschaft dienen, weil
sie in jedem Kopf nun einmal eine andere ist. Es drohte bereits das

Gespenst des Nihilismus, der gänzlichen Sinnentleerung des Einzel-
und Gemeinschaftslebens, wie sie etwa Jean Paul in seiner «Rede
des toten Christus vom Weltgehäude, daß kein Gott sei» visionär
geschaut hat. Es drohte die permanente Revolution ins Chaos hinein.

In dieser Situation griff der wieder auflebende christliche Glaube
der Erweckungsbewegung im Bunde mit einer ästhetisierenden und
historisierenden Romantik nach der theologischen Rechtfertigung
einer restaurativen, antirevolutionären sozialen Ordnung bzw. zur
Stützung der noch bestehenden Reste einer feudalen Gesellschafts-
und Staatsordnung, deren reaktionäre Politik den heftigen Gegensatz

der modernen Geistes- und Gesellschaftsentwicklung und daher
die besonders von Frankreich geistig genährten revolutionären
Kräfte etwa des sogenannten «Jungen Deutschland» eher anstachelte

als in Schranken hielt. In dieser vom Nihilismus und dem
sozialen Chaos bedrohten Situation hatte der spekulative Idealismus

besonders Hegels den gigantischen Versuch gemacht, in einem



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 47

dem mittelalterlichen Thomismus analogen, aber mit den
Voraussetzungen des modernen Denkens arbeitenden, es mit dem Christentum

vermählenden System die politische und gesellschaftliche
Wirklichkeit seiner Zeit in einer umfassenden Theodizee zu rechtfertigen :

«Was wirklich ist, das ist vernünftig, und was vernünftig ist, das ist
wirklich. » Nicht daß Hegel für das Sinnwidrige auch im Geschehen
und den Zuständen seiner Zeit kein Verständnis gehabt hätte Aber
das Sinnwidrige wurde als dialektischer Umweg der Vernunft, als
«List der Idee» im Ganzen des absoluten Geistes gerechtfertigt. Allerdings

vollzog sich diese Rechtfertigung allein im denkenden
interpretierenden Philosophen, während in der Wirklichkeit selbst sich
nach wie vor die Dinge hart im Räume stießen. Der Hauptmangel
dieser Philosophie, die an sich ihre Zeit vor dem Nihilismus retten
wollte, war, daß sie keine Ziele für sinnvolles, das Sinnwidrige
überwindendes Handeln zeigte. Die Selbstentfaltung des absoluten Geistes

kam in einem kontemplativen Denkakt des spekulativen
Philosophen zur Ruhe. Denken und Handeln, die bei Fichte noch eine
Einheit gewesen waren, brachen auseinander. Hier setzt der Protest

von Marx ebenso wie der von Kierkegaard ein. Es galt den
heimlichen Nihilismus der Praxis, des Handelns bei Hegel zu überwinden.
Die idealistische Philosophie wollte eine Philosophie der Freiheit
sein. Die Freiheit des Geistes ist Sinn der Welt und des Menschendaseins.

Sie fand die Freiheit aber nur im spekulativen Denken,
während die Menschheit in ihrer gesellschaftlichen Entwicklung bei
der kapitalistischen Unfreiheit der entstehenden Massen angelangt
war oder immer mehr auf sie zusteuerte.

In dieses Vakuum der Sinngebung der Welt und des Lebens trat
die historisch-materialistische Philosophie von Marx mit ihren
praktisch-revolutionären Konsequenzen ein, wie sie in der berühmten

These über Feuerbach 1845 ihren Ausdruck fand: «Die
Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt
darauf an, sie zu verändern. » Damit war eine neue, allerdings völlig
diesseitige Sinngebung des Lebens und der Welt ausgesprochen:
Der Kampf für die äußere gesellschaftliche Freiheit des Menschen.
Marx übernimmt in bestimmten Modifikationen die humanistischmoderne

Sinngebung der Welt in der menschlichen Freiheit. Aber
er wird zugleich zum geschichtsphilosophischen Propheten : Die
Befreiung der Menschheit steht unmittelbar bevor, sie geschieht im
dialektischen Umschlag gerade an der Stelle, an der die menschliche



48 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

Unfreiheit ihren Höhepunkt erreicht hat, nämlich im Proletariat.
Durch die revolutionäre Tat der Selbstbefreiung des Proletariats
von der kapitalistischen Herrschaft wird die Bresche in die menschliche

Unfreiheit geschlagen, die dann in der klassenlosen Gesellschaft

im Gemeineigentum aller zur Freiheit aller Menschen führt.
Die philosophische Geschichtsdeutung dient der Begründung und
Ermutigung zur revolutionären Tat für das Proletariat. Die
unmittelbare revolutionäre Praxis ist Sinn und Ziel der philosophischen
Theorie, in der das humanistische Daseinsverständnis seine

zeitgemäße realistische Form findet und sich gerade der Klasse
anbietet, deren gesellschaftliches Schicksal ihr Leben besonders
sinnwidrig gemacht hat. Ja sie gibt ihr die Rolle des kollektiven
Menschheitserlösers im eschatologischen Geschichtskairos. Der Ruf ist
ergangen im «Kommunistischen Manifest», aber er fand nur ein dürftiges

Echo. Die bürgerlichen Revolutionen des Jahres 1848, die von
Marx und seinen Freunden als Wegbereiter der proletarischen
Revolution gedacht waren, mißglückten. Der große Tag dieser
Revolution blieb aus. Statt des geweissagten Kommunismus kam ein

gewaltiger Aufschwung des Kapitalismus und mit ihm statt der
prophezeiten Verelendung der Massen eine allmähliche Besserung der
wirtschaftlichen Lage der Arbeiterschaft. Man muß einmal den von
Rjasanow herausgegebenen Briefwechsel zwischen Marx und Engels
lesen, um die ganze Verbitterung der enttäuschten Revolutionäre
zu spüren, deren Naherwartung und Prophétie getrogen hatte. Dies
mußte auch eine tiefgehende Wandlung ihres Denkens hervorrufen,
obwohl sie an der entscheidenden Geschichtstheorie und Erwartung
festhielten. Ihre materialistische Philosophie veränderte ihre Funktion

im Leben. Aus dem prophetischen Aufruf zur Tat wurde die

apokalyptische Schau dessen, was mit Notwendigkeit irgendwann
einmal, wenn die Zeit erfüllt sein wird, kommt. Der
Geschichtsdeterminismus soll die Hoffnung auf das sicher Kommende
wachhalten. Marx schreibt sein «Kapital», um in mühsamer
nationalökonomischer Analyse des kapitalistischen Systems einmal seine

Ungerechtigkeit und Unmenschlichkeit und ferner seine

Selbstauflösung als ökonomisches Naturgesetz nachzuweisen. Er ist damit
nicht fertig geworden und hat selbst nur den ersten Band des Werkes

herausgegeben. Marx ist eine durch und durch tragische Figur.
Er hat nicht geahnt, welche weltgeschichtliche Rolle er einmal spielen

würde.



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 49

Aus dieser Situation der enttäuschten Revolutionäre ist nun aber
auch das geistige Werk von Engels zu verstehen, der der Schöpfer
des dialektischen Materialismus als Weltanschauung ist. Während
Marx nur an der Geschichte und in zunehmendem Maße am
ökonomischen Prozeß interessiert war, nicht aber an der Natur, geht
Engels von der Natur aus und gibt der marxschen dialektischen
Geschichtstheorie von den revolutionären Sprüngen der Gesellschaftsordnungen

gemäß den Veränderungen der Arbeitsweise einen
naturphilosophischen Vorbau in einer Theorie von der dialektischen
Entwicklung der Natur. Der Grundgedanke der dialektisch-materialistischen

Weltanschauung ist der, daß der dialektisch-revolutionäre

Umschlag, den man als gewaltsame kommunistische Negation

der kapitalistischen Negation erwartete, einem schon die Natur
beherrschenden Weltgesetz entspricht und darum naturnotwendig
eintreten wird. Wie zum Beispiel das Wasser bei quantitativer
Steigerung seiner Wärme bis zu 100 Grad sich qualitativ in Dampf
verwandelt, so führt die Steigerung der Produktivkräfte im kapitalistischen

System zur Sprengung der kapitalistischen Produktionsweise
und ihrer qualitativen Verwandlung in die sozialistische. Philosophisch

gesehen sind diese Analogien nichts als eine Spielerei, im
besten Falle ein veranschaulichendes Gleichnis, da das Gesetz der
Verwandlung der Aggregatzustände des Wassers mit der Wandlung
menschlicher Wirtschaftssysteme nicht das geringste zu tun hat.
Es zeigt sich hier nur, wie bei dem Übergang vom historischen
Materialismus von Marx zum dialektischen bei Engels der Unterschied
von Natur und Geschichte, den Marx stets festgehalten hatte, nivelliert

und die Geschichte und damit auch der Mensch naturalistisch
gedeutet wurde. Hatte Marx an die Stelle des Glaubens an Gott den
Glauben an den sich im Geschichtsprozeß selbst befreienden
Menschen gesetzt, so trat nun in der dialektisch-materialistischen
Weltanschauung der Glaube an das dialektische Naturgesetz an die
Stelle, wie das ja auch der naturalistischen Weltanschauung des

Bürgertums im ausgehenden 19. Jahrhundert entsprach. Die
dialektisch-materialistische Weltanschauung, wie sie Engels entwarf,
hatte von ihm aus die Funktion, den sich inzwischen bildenden
sozialistischen Arbeiterparteien für ihren politischen und sozialen

Kampf in einer geschlossenen Weltanschauung, in dem Glauben an
das revolutionäre Weltgesetz, die Einheit in einer Hoffnung zu
geben, die sie gegen das bürgerliche Geistesleben immun machen sollte.

4



50 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

Die dialektisch-materialistische Weltanschauung verlor ihren
unmittelbaren Zusammenhang mit dem politisch revolutionären Handeln,

den die marxistische Theorie ursprünglich haben sollte, und
bekam eine soziologische Bedeutung als geistiges Einheitsband der
proletarischen Klasse2. Als solche ist sie allerdings nur von begrenzter

Wirkung gewesen, weil die revisionistische Sozialdemokratie in
Deutschland den revolutionären Gedanken, auf den diese

Weltanschauung zentral zugeschnitten war, preisgab, und es in Rußland
kein Proletariat gab, für das sie als Einheitsband hätte dienen
können.

Zu ihrer weltgeschichtlichen Wirksamkeit ist die
dialektischmaterialistische Weltanschauung allein durch Lenin gekommen,
der sie aber an entscheidenden Punkten umformte. Er wandelte vor
allem ihre Funktion im Leben. Während bei Marx die
historischdialektische Theorie sich in die revolutionäre Tat des Proletariats
umsetzen, bei Engels die Weltanschauung als Klassenbewußtsein
des Proletariats sein geistiges Band bilden sollte, wurde sie bei Lenin
zur Grundidee der straff organisierten und disziplinierten Partei von
revolutionären Aktivisten, die die menschheitsbefreiende Rolle des

in Rußland so gut wie gar nicht vorhandenen Proletariats übernehmen

sollte. Während Marx noch an die spontane Tat des sich in
seiner geschichtlichen Rolle verstehenden Proletariats geglaubt
hatte, Engels an die geschichtliche Notwendigkeit, die das
unterdrückte Proletariat einmal «in eine Revolution hineinjagen» würde,
glaubte Lenin allein an die Macht der marxistischen Idee, die der
verschworenen Gemeinschaft vonBerufsrevolutionären Einheit,
Ausrichtung und Wagemut zur Tat gibt. Die materialistisch-deterministische

Komponente der Weltanschauung tritt bei Lenin zurück
gegenüber der idealistisch-aktivistischen. Dabei ist es ein
eigentümlicher Idealismus, den Lenin vertritt. Er behauptet
leidenschaftlich: Es gibt nur diese objektive Welt der diesseitigen Dinge,
nicht einen über oder hinter den Dingen stehenden «Ideen-Himmel»,
aber die Idee wird bei ihm in die konkret geschichtliche Wirklichkeit
hineininterpretiert, ja mit ihr identifiziert, so besonders die Idee des

Proletariats mit seiner organisierten Partei als Avantgarde und der
entscheidende geschichtsdialektische Umschlag mit der von ihm
geplanten, organisierten und durchgeführten Revolution. Die dia-

2 J. Fetscher, Von der Philosophie des Proletariats zur proletarischen
Weltanschauung: Marxismusstudien, 2 (1957), S. 26ff.



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 51

lektisch-materialistische Weltanschauung diente zur Begründung
des säkularmessianistischen Absolutheitsanspruchs seiner Partei,
seiner Revolution und seines als Diktatur des Proletariats
aufgerichteten totalitären Staates. Von da aus ist sein leidenschaftlicher
Kampf vor der Revolution gegen die revisionistische Abschwächung
des marxistischen Gedankens in der deutschen Sozialdemokratie zu
verstehen. In das Zentrum der Ideologie rückt das dialektische
Gesetz der Entwicklung durch Gegensätze hindurch zur Einheit, das
Grundmodell sowohl des allgemeinen Weltprozesses wie des
revolutionären Handelns ist. Die dialektische Weltanschauung wird zur
großen Theodizee der sozialistischen Revolution als des entscheidenden

weltgeschichtlichen Schrittes zur Freiheit. Dabei ist sich
Lenin in aller Nüchternheit darüber klar, daß die sozialistische
Revolution zunächst zur Diktatur des sich in der Partei schon recht
verstehenden Proletariats über das sich noch nicht recht verstehende
Proletariat führt und die Überwindung des Privatkapitalismus zum
Staatskapitalismus. Aber die damit gegebene Unfreiheit ist nach
ihm nur der Durchgang zum allmählichen Absterben des Staates,
das allerdings erst mit dem Sieg des Sozialismus in der ganzen Welt
beginnen kann und zum allmählichen Werden der klassenlosen und
staatslosen Gesellschaft führt, in der «sich die Menschen gewöhnen,
die elementaren Regeln des gesellschaftlichen Zusammenlebens ohne
Gewalt und ohne Unterordnung einzuhalten»3. Indem die Revolution

die marxistisch-dialektischen Geschichtstheorien bestätigt hat,
garantiert sie zugleich die Erreichung des gesellschaftlichen
Endzieles. In der dialektischen Weltanschauung der Partei kommt die
Menschheit zu ihrem wahren Selbstbewußtsein. Darum ist der
parteiliche Standpunkt des Proletariats zugleich der allgemeingültige;
während Marx und Engels noch an die Objektivität der Wissenschaft

glaubten, vertritt Lenin ihre Parteilichkeit: «Je parteiischer
die Wissenschaft ist, desto wahrer und objektiver wird sie, je härter
und entschlossener wir uns an den subjektiven Standpunkt des

Proletariats halten, desto wahrer und objektiver wird unsere
Position. »

Wir stoßen hier auf den eigentümlichen Zirkel des kommunistischen

Glaubens. Die dialektisch-materialistische Welt- und
Geschichtsanschauung ist es, die den geschichtlich-gesellschaftlichen
Absolutheitsanspruch der Partei begründet, und zugleich ist es um-

3 Lenin, Ausgewählte Werke, 2 (1947), S. 220; vgl. S. 226.



52 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Olaube

gekehrt die Partei, die durch ihre Wissenschaft diese Weltanschauung
zur absolut gültigen Wahrheit erhebt. Als solche kann sie nicht dem
freien Denken überlassen bleiben. Während Marx und Engels Recht,
Staat, Philosophie, Weltanschauung und Religion als «Überbau»

verstanden, der die «Basis» des sich aus sich selbst entwickelnden
gesellschaftlichen Daseins widerspiegelt, wirkt bei Lenin die
dialektisch-materialistische Weltanschauung durch das Handeln der Partei

bewußt auf die Gestaltung der gesellschaftlichen Basis. Zugleich
ist es die Aufgabe der Partei, die von der Weltanschauung gelieferten
Begriffe und Sätze auf die jeweiligen geschichtlichen Vorgänge und
Gegebenheiten in wendiger Anpassung und Deutung anzuwenden.
Bei Lenin wandelt sich der dialektische Materialismus, ohne seine
theoretischen Sätze aufzugeben, in einen voluntaristischen Idealismus,

in den Glauben an die Macht der Idee in ihrer grenzenlosen
revolutionären Realisierung, der weder in der Gegenstandswelt noch
in der menschlichen Natur, noch in der Vergänglichkeit und
Zeitlichkeit des Menschendaseins Grenzen gesetzt sind. Zugleich ist es

der Glaube an die Allmacht des Menschen, der hier im revolutionären
Fanatismus unheimliche Gestalt gewinnt. Umgekehrt gibt die gegen
alle Widerstände sich brutal durchsetzende revolutionäre Praxis
den Wahrheitsbeweis für diesen Glauben. Daß dieser Glaube an die
Allmacht des revolutionären Menschen jeden religiösen
Gottesglauben ausschließt und darum jede Religion als Schwächung der
revolutionären Aktivität bekämpfen muß, dürfte klar sein4.

Gegenüber Lenin hat Stalin die dialektisch-materialistische Doktrin

kaum weiterentwickelt, sondern nur popularisiert und vereinfacht.

Andererseits hat er die in ihr enthaltene Spannung zwischen
realistischem Determinismus und idealistischem Aktivismus gegen
die sogenannten Rechtsabweichler und Linksabweichler konsequent
durchgehalten. Daß sich das System bei Stalin zur politischen und
Weltanschauungsdiktatur weiterentwickelte, war im Leninismus
angelegt und trotz des Weges über Berge von Leichen eine
geschichtliche Notwendigkeit. Ein absolutes System kann sich auf die
Dauer nur durch ein absolutes Dogma und dieses nur durch eine
absolute Diktatur erhalten, ebenso wie der Absolutheitsanspruch
der katholischen Kirche konsequenterweise zum unfehlbaren Lehramt

und zum Absolutheitsanspruch des Papsttums führte. Aber
gerade die Weltanschauungsdiktatur erlaubte es Stalin, Faktoren im

4 Lenin, Über die Religion (1957).



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Olauhe 53

Gesellschaftssystem eine Bedeutung zu geben, die in das Begriifs-
schema des dialektischen «Materialismus» von gesellschaftlicher
Basis und geistigem Überbau eigentlich nicht hineinpassen, aber
dem System außer der marxistischen Doktrin als geistiges Motiv
dienen konnte, wie zum Beispiel den nationalrussischen Messianis-

mus, der mit dem proletarischen Messianismus im sogenannten
Sowjetpatriotismus geeint wurde. Mit ihm gewannen geistige
Faktoren wie die Freundschaft der sowjetischen Nationalitäten, die von
der Gesellschaftsentwicklung unabhängige russische Sprache, die
nationale Kultur usw. als Triebfedern der weiteren Entwicklung
Bedeutung. Dies schließt nicht aus, daß der dialektische Materialismus
als weltanschauliche Rechtfertigung und Begründung des Absolut-
heits- und Totalitätsanspruchs der Parteidiktatur für die offizielle
Lehre der kommunistischen Staaten seine Bedeutung behält. Allerdings

darf dies nicht darüber hinwegtäuschen, daß er im russischen
Volksbewußtsein nicht die vorgeschriebene psychologische Bedeutung

behalten konnte. Der Anspruch des politischen Systems ist ja
nicht mehr in Frage gestellt, die Revolution liegt nun einmal in der
Vergangenheit, Rußland glaubt sich auf dem nicht mehr als sprunghaft,

sondern evolutionistisch gedachten Übergang vom Sozialismus

zum Kommunismus, während die Satelliten erst noch die
sozialistisch-revolutionäre Lektion der «Revolution von oben» lernen
müssen. So tritt allmählich an die Stelle des revolutionären Glaubens

an den dialektischen Sprung der evolutionistische Glaube an
den vom Staat geleiteten planmäßigen technischen und industriellen
Fortschritt, mit dem man die übrige Welt überholen will und das

Ziel der kommunistischen Gesellschaft erreicht wird, daß jeder
Mensch aus dem Reichtum der dann produzierten Güter nach seinen
Bedürfnissen empfängt und nach seinen Fähigkeiten soviel arbeitet,
wie er Lust hat. So konnte Chruschtschew am 7. März 1959 in
seiner Leipziger Rede sagen: «Die kommunistische Gesellschaft, die
über einen Überfluß an materiellen und geistigen Reichtümern
verfügen wird, ist imstande, gleichermaßen sowohl die Ansprüche jedes
einzelnen Menschen als auch jeder Nation zu befriedigen. Ich denke,
daß im Kommunismus das Problem der Versorgung der Menschen
mit Existenzmitteln überhaupt nicht auftreten wird.» Hier gleicht
sich der kommunistische Glaube dem der westlich-kapitalistischen
Industriegesellschaft an, die alles Heil der Menschheit praktisch
auch von fortschreitender Rationalisierung, Technisierung und In-



54 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

dustrialisierung bis zur Automation erwartet. Der Unterschied ist
nur der, daß der Kommunismus zur planmäßigen staatlichen
Lenkung dieses Fortschritts mehr Zutrauen hat als zur
westlichkapitalistischen Wirtschaftsanarchie. Wer von beiden recht hat,
muß die Zukunft zeigen.

3.

Mit alledem haben wir den dialektischen Materialismus nach
seinen geistigen Ursprüngen in den Grundelementen der abendländischen

geistigen Tradition und nach seinen wechselnden geschichtlichen

Funktionen nicht als ein starres System, sondern als eine

Glaubensbewegung gezeichnet, in der sich die Schwerpunkte und
Nuancen je nach der geschichtlichen Lage verschieben und die sich
doch im entscheidenden Ansatz gleich bleibt, eine
Glaubensbewegung, die sich in ihrem Sendungsbewußtsein im Gegensatz zur
ganzen übrigen Welt weiß und die doch in allen entscheidenden
Stücken ihre Analogie in der übrigen geistigen Welt hat und darum
ihre Verwandtschaft mit ihr nicht verleugnen kann.

Weil es sich hier nicht bloß um ein politisch-wirtschaftliches
Programm handelt, das sich mit den verschiedensten Glaubensweisen
verbinden könnte, nicht, wie der Kommunismus uns glauben
machen will, um ein wissenschaftliches Weltbild, das jeder vernünftig
denkende Mensch annehmen müßte, wenn er seine klassenbedingten
Vorurteile abgeworfen hat, sondern um eine der säkularen Glaubensweisen

nachchristlicher Neuzeit, kann der christliche Glaube ihr nicht
in Neutralität gegenüberstehen. Andererseits kann der christliche
Glaube dieser Glaubensbewegung nur sein unter Umständen leidendes

Bekenntnis entgegenstellen. Natürlich kann es sein, daß die
kommunistische Glaubensweise, wie schon so viele aus der Neuzeit,
eines Tages abstirbt ; aber dann würde nur der Nihilismus oder eine
andere säkulare Glaubensweise an ihre Stelle treten, zu der der
christliche Glaube sich ebenso im Gegensatz wissen muß wie zur
dialektisch-materialistischen. Überwunden wird ein Glaube nur
durch einen anderen überlegenen Glauben, auch wenn diese
Überlegenheit im leidenden Einsatz des Bekennens sich ausdrückt5.
Christlicher Glaube wird seine Überlegenheit über jeden anderen
nicht in einem geschichtlichen, sei es politisch-militärischen, sei es

5 J. Hamel, Die Verkündigung des Evangeliums in der marxistischen
Welt: Festschr. E. Thurneysen (1958), S. 221ff.



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 55

geistigen Sieg etwa des sogenannten christlichen Abendlandes,
sondern in dieser Welt in der Nachfolge ihres Herrn mit mehr oder
weniger Deutlichkeit in der Kreuzesgestalt ausdrücken. Die Frage,
die uns hier in unserem Zusammenhang zu beantworten bleibt, ist
die, was denn das christliche Glaubensbekenntnis dem
dialektischmaterialistischen entgegenzusetzen hat, damit es überhaupt zu einer
echten Begegnung kommt. Natürlich ist es letztlich das ganze
christliche Zeugnis, das wir aber hier nicht in seinen Einzelheiten
zu entfalten haben. Es sind ja doch bestimmte Punkte des christlichen

Glaubenszeugnisses, die einmal eine Antwort auf die im
dialektischen Materialismus gestellte Glaubensfrage geben, dann
aber zugleich den Gegenpol zu der in ihm gegebenen Antwort
darstellen. Als diese Punkte möchte ich hervorheben:

1. Grundlegend ist das Bekenntnis zu Gott als dem Herrn in Jesus
Christus in der dreifachen Beziehung : a) Gott als den Herrn, der die
Schöpfung und die Geschichte regiert, b) Gott als den Herrn in
Jesus Christus, zu dessen Dienst in Freiheit die Menschheit
aufgerufen ist, c) Gott als den Heiligen Geist, der den Menschen zur
Freiheit und zur Gemeinschaft untereinander neu schafft.

Daß nicht der Mensch sein eigener Herr ist, aber auch eine ver-
göttlichte Welteinheit nicht sein Herr sein kann, mag sie nun Geist
oder Materie genannt werden, sondern der in Jesus Christus
menschgewordene Gott, das ist das Grundbekenntnis, das die christliche
Botschaft dem dialektischen Materialismus entgegenzustellen hat.
Gott als den absoluten Herrn der Welt und des Menschen in jener
dreifachen Beziehung zu bekennen, ist die radikale Gegenposition
gegen den marxistischen Glauben an den autonomen im Proletariat
sich selbst befreienden gesellschaftlichen Menschen, gegen eine pan-
theistische Welttheorie, die die Welt aus der Selbstbewegung der
Materie als vergötzter Idee hervorgehen läßt und aus der ontolo-
gischen Identität des revolutionären Menschen, bzw. des
Proletariats und der es repräsentierenden Partei mit ihr ihren Absolut-
heitsanspruch metaphysisch begründet. Die Herrschaft Gottes ist
die eigentliche Transzendenz Gottes, die von dem berechtigten Protest

des dialektischen Materialismus gegen den vergegenständlichten
supranaturalen Gott der natürlichen Theologie gar nicht getroffen
wird. Das Bekenntnis zu Gott als dem Herrn ist zugleich der
legitime Gegensatz zu jener rationalistischen Identitätsphilosophie, die
der dialektische Materialismus von Hegel übernommen hat, wonach



56 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

Natur und Geschichte einen rationallogischen Prozeß darstellen,
der von der menschlichen Vernunft auf Grund einer ontologischen
Identität abgespiegelt wird.

Gott ist in der Freiheit seines Schaffens und Regierens das
Geheimnis des Weltgeschehens, das die menschliche Ratio mit ihrer
Logik nicht nachrechnen kann, und das sich allein in dem zum
Glauben und Gehorsam bindenden Gotteswort erschließt. Gottes
herrschende Allmacht ist der Grund, aber auch die Grenze der
relativen Macht und Freiheit, die Gott dem Menschen gegenüber den
endlichen Geschöpfen gibt und die der dialektische Materialismus
zu einer absoluten ausgeweitet hat. Gottes freies Herr-sein über die
Welt verbietet es dem Menschen, in einer sogenannten
Weltanschauung, welche es auch sei, die Welt gleichsam in eigene Regie
zu nehmen, und wo das Christentum zu einer Weltanschauung
entartet, verletzt es den christlichen Glauben an Gott als den Herrn,
über dessen freies Regieren wir auch erkenntnismäßig nicht
verfügen, sondern unter das wir uns im Glauben beugen. Das Bekenntnis

zu Gott als dem Herrn der Geschichte steht darum auch jenseits
der Alternativen von angeblich christlich-konservativer, bürgerlich-
liberaler und dialektisch-materialistischer Weltanschauung. Es war
ein geschichtliches Verhängnis, daß dem Marxismus das Christentum

sowohl in Deutschland wie in Rußland in der Gestalt einer
konservativ-restaurativen Weltanschauung entgegentrat, die eine

geschichtlich-vergängliche patriachalisch-feudale Gesellschaftsordnung

als göttliche Ordnung verabsolutierte und sich unter der
Parole: «Thron und Altar» sozial auf die Seite der Nutznießer dieser

Gesellschaftsordnung stellte. Selbst ein Mann wie der christlichsoziale

Adolf Stoecker, der die wirtschaftliche und soziale Not des

Proletariats erkannte, aber das Wesen der modernen
Industriegesellschaft nicht begriff, wußte keine andere Lösung als den
utopischen Versuch, den Arbeiterstand in eine patriarchalische
Gesellschaftsordnung einzuordnen. Aber auch das bürgerlich-liberale
Christentum, das zum Teil noch heute meint, eine liberal-kapitalistische
Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung auf die angebliche
gottgewollte Freiheit des autonomen Einzelmenschen gründen zu können,

ist, wie Marx und seine Nachfolger richtig sahen, keine Lösung
des sozialen Problems und steht ebenso wie der den autonomen
Kollektivmenschen proklamierende Marxismus im Widerspruch zu
Gott als dem Herrn. Gott ist der Herr der Geschichte, darum kann



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 57

keine geschichtliche Ordnung als angeblich göttliche verabsolutiert
werden. Gott läßt in der Geschichte zeitliche Ordnungen vergehen
und läßt Neues werden. Aber auch das Neue darf sich nicht
verabsolutieren, weil sich darin der selbstherrliche Mensch an die Stelle
Gottes als des Herrn setzt. Der dialektische Materialismus hat richtig

gesehen, daß es keine statische Menschheitsordnung gibt,
sondern die Geschichte ihre Ordnung ständig wandelt, aber er hat dann
doch die kommunistische Gesellschaftsordnung eschatologisch
verabsolutiert. Weil Gott der Herr ist, dessen lebendige Herrschaft in
Jesus Christus allein die Welt und Menschheit «in Ordnung» bringt,
gibt es keine absolute Gesellschaftsordnung, weder als kirchlich-
theokratische noch als kommunistische, aber auch keine Autonomie
des Einzelmenschen.

Doch weil Gott in Jesus Christus allein absoluten Anspruch auf
den Menschen hat, darf kein Mensch, aber auch die Gesellschaft als

ganze nicht, eine absolute Herrschaft über den Mitmenschen
aufrichten. In dem Protest gegen Versklavung und Ausbeutung des

einen Menschen durch den anderen trifft sich das christliche
Bekenntnis mit dem marxistischen, es verwahrt sich aber ebenso gegen
die kommunistische Versklavung und Ausbeutung des Einzelnen
durch die Gesellschaft oder durch die, die sie zu verkörpern
behaupten. Weil Gott allein als der Herr Anspruch auf den Glauben
und das Gewissen des Menschen hat, darf kein Mensch, kein Staat,
keine Partei, keine Gesellschaft durch eine angeblich absolut wahre
Doktrin das Gewissen des Menschen knechten. Christus allein als
der Herr, auch nicht die Kirche, ist der Weg und die Wahrheit und
das Leben.

Die Herrschaft Gottes in Jesus Christus über den Menschen und
die Gesellschaft bedeutet aber keine passive Unterwerfung, sondern
die verantwortliche Aktivität des Gehorsams unter Gottes Willen.
Es war das Bedenkliche am mittelalterlichen und altprotestanti-
schen Christentum, daß es die bestehende Gesellschaftsordnung als

von Gott gegeben hinnahm, und den christlichen Gehorsam auf die

Innerlichkeit, auf die Berufserfüllung in den gegebenen Ordnungen
und auf das Privatleben begrenzte und die soziale Funktion auf
Almosen und Wohltätigkeit beschränkte. Man kannte keine
Verantwortung für die geschichtlichen Ordnungen, man betrachtete sie wie
Naturgegebenheiten und ihre gewaltsamen Veränderungen wie
Naturereignisse. Daher kam es, daß die Christenheit den gewaltigen



58 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

sozialen Umwälzungen der bürgerlichen und industriellen Revolution

hilflos gegenüberstand und ihr nur mit Wohltätigkeit gegenüber

den Notleidenden und konservativer Abwehr des revolutionären

Umsturzes begegnen zu können glaubte. Weil die Christenheit
den Ruf zur sozialen Verantwortung für die Gestaltung der
Gesellschaftsordnung nicht ergehen ließ, kam er nun von antichristlicher
Seite als Ruf zur Selbstbefreiung der Menschheit als Sinn der Welt.
Christen haben aber die Veränderungen der Welt nicht bloß
hinzunehmen, sondern sie an ihrem Teile verantwortlich mitzuvollziehen.
Der Satz, daß Gott der Herr und Lenker der Geschichte ist, schließt
den anderen, daß der Mensch der in der Geschichte verantwortlich
Handelnde ist, in der Geschichte, die wesentlich ein immer neues
Ordnen des menschlichen Zusammenlebens ist, nicht aus. Denn Gott
lenkt die Geschichte auch durch verantwortliches menschliches Handeln.

Die Verantwortung für die Gestaltung der Gesellschaftsordnung

in unserer Zeit wird die Christenheit gerade vom Marxismus

lernen müssen, zumal auch aus der marxistischen Analyse der
kapitalistischen Industriegesellschaft. Sie wird sich von dem
marxistischen Aufruf zur absoluten Revolution darin unterscheiden, daß
das Ziel ihres verantwortlichen Handelns unter der Herrschaft Gottes

immer nur die relativ beste, jeweils zeitliche Ordnung der Gesellschaft

zur Ermöglichung eines Lebens in Freiheit und Gemeinschaft
sein kann6. Aber das Nein des christlichen Glaubens zur absoluten
Revolution des Marxismus ist nur dann berechtigt, wenn es nicht zur
verantwortungslosen Passivität gegenüber der bestehenden
Gesellschaftsordnung oder gar ihrer religiösen Sanktionierung, sondern

zur verantwortlichen Mitgestaltung an der jeweils
konkret-geschichtlichen Gesellschaftsordnung im Dienste der möglichst
weitgehenden Gerechtigkeit und Menschlichkeit führt.

2. Der zweite Punkt, an dem sich dialektisch-materialistischer
und christlicher Glaube zugleich positiv und negativ begegnen, ist
das Verständnis des Menschen und des Menschheitszustandes.

Das materialistische Pathos des Marxismus richtet sich
leidenschaftlich gegen das spiritualistische und intellektualistische
Menschenverständnis des deutschen Idealismus und stellt dem gegenüber,

daß der Mensch sinnlich-ZetWtcAes Wesen mit leiblichen Be-

6 H. D. Wendland, «Die Welt verändern». Zur christliehen Deutung und
Kritik einer marxistischen These: Verantwortung für den Menschen (1957),
S. 27 ff.



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 59

dürfnissen und leiblicher Arbeitstätigkeit ist. Hierin trifft die
materialistische Anthropologie von Marx sich mit der biblisch-christlichen.

Diese Gemeinsamkeit hat ihre gemeinsame geistige Wurzel
in der Herkunft aus dem Alten Testament, die bei Marx durch sein
Judentum vermittelt war. Die Spiritualisierung des Menschenverständnisses

mit der Verdächtigung der leiblichen Bedürfnisse und
der Verachtung und Herabsetzung körperlicher Arbeit ist nicht
christlich, sondern antik-griechisch, ist vom Piatonismus aus leider
auch in das christlich-kirchliche Denken eingedrungen und
bestimmt noch heute verhängnisvoll das allgemeine soziale Bewußtsein

oben und unten. Es ist ein bedenklicher Irrtum, wenn christliches

Denken mit dem Bürgertum gegenüber dieser materialistischen

Komponente des Marxismus, die doch wieder nicht materialistisch

im groben Sinne ist, sich auf die idealistische Tradition
zurückzog oder noch zurückzieht. Christlicher Glaube ist als solcher
weder idealistisch noch materialistisch. Für ihn sind die Leiblichkeit

des Menschen, seine leibliche Bedürftigkeit und Tätigkeit ebenso

Gottes Schöpfung wie seine Geistigkeit, ganz abgesehen davon, daß
beides gar nicht auseinandergerissen werden kann, daß zum Beispiel
zur körperlichen Arbeit auch praktischer Geist gehört. Indem Marx
den Menschen wesentlich als leiblich-existierendes, leiblich-arbeitendes

Wesen verstand, hat er den körperlich arbeitenden
Menschen - das sind doch mindestens 80% aller Menschen - ihre Ehre
wiedergegeben. Der Christ kann dazu nur jasagen.

Auch darin ist dem marxistischen Menschenverständnis zuzustimmen,

daß der Mensch ein gesellschaftliches Wesen ist. Das menschliche

Wesen kann nach Marx «nur als Gattung, als innere, stumme,
die vielen Individuen natürlich verbindende Allgemeinheit»7 gefaßt
werden, nicht im abstrakt-isolierten Individuum, wie es die Moderne
seit der Aufklärung tat und wie es etwa in der Robinson-Geschichte
geradezu parodistischen Ausdruck gefunden hatte. Daß der Mensch

nur als Gattungswesen gefaßt wird, ist bei Marx zweifellos eine
gefährliche Übertreibung, aber als Gegengewicht gegen den modernen
Individualismus mit seinen ins Chaos führenden Konsequenzen hat
seine These sicher ihre Bedeutung. Ein weiteres Wahrheitsmoment
lag in dem Satz, daß die gesellschaftliche Existenz des Menschen
sich in seinem Denken, im sogenannten «Überbau» in seinem Rechtsund

Staatsbewußtsein, in seiner Weltanschauung, ja seiner Re-
7 Marx, Feuerbach-Thesen, 6, 2.



60 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

ligion spiegelt. Aber auch hier ist die Ableitung des Überbaus aus
der gesellschaftlichen Existenz eine Übertreibung, auch wenn der
dialektische Materialismus seit Engels diese These dahin korrigiert
hat, daß der Überbau, also das geistige Leben auf die Basis, die
gesellschaftliche Ordnung gestaltend zurückwirkt. Die marxistische
Anthropologie wäre richtig, wenn sie nur einige wesentliche Phänomene

des Menschseins hätte hervorheben wollen und sie nicht als
das Wesen des Menschen absolut gesetzt hätte. Die marxistische
Anthropologie sieht den Menschen aber nur als homo faber, in
seinem Verhältnis zur Naturwelt als produzierendes und konsumierendes

Wesen und dies wiederum in seiner gesellschaftlichen
Gemeinsamkeit, er kennt den Menschen nur als Arbeiter und diesen
wiederum nur in der Arbeitsgemeinschaft. Der industrielle Betrieb ist
zum Grundmodell menschlicher Gesellschaft geworden8. Darum ist
nach Marx das Verhältnis der Gesellschaft zu ihrem Arbeitsprodukt,
also ihrem Eigentum das einzige Thema des Menschenlebens und
der Geschichte. So ist die marxistische Anthropologie eine
ungeheure theoretische Vergewaltigung des Menschen, die, wenn sie zum
Grundplan für den Aufbau der Gesellschaft wird, zu einer ebenso

ungeheuerlichen praktischen Vergewaltigung des Menschen führen
muß. Die kommunistische Wirklichkeit ist die notwendige Konsequenz

ihrer anthropologischen Idee.
Was die marxistische Anthropologie völlig übersehen hat, ist nicht

die menschliche Geistigkeit, wohl aber die Personhaftigkeit, und
zwar schon im Verhältnis von Mensch zu Mensch als Ich und Du.
Daß es Gemeinschaft zwischen Menschen nur in der gegenseitigen
Liebe und nicht schon in der Produktions- und Konsumgenossenschaft

gibt, dafür hat sie kein Verständnis. Daher auch ihre
Verlegenheit, den Eros der Geschlechter in ihrem Rahmen unterzubringen,

von der Agape ganz zu schweigen. Kommunistische Liebeslieder

geben in ihrer geradezu komischen Plattheit davon Zeugnis.
Ebenso begreift der dialektische Materialismus die menschliche
Personhaftigkeit im Verhältnis zu sich selbst und seinem Dasein nicht,
daß der Mensch nicht bloß als Individuum, als Exemplar der
Gattung Mensch, sondern eben als Person in seinem Gewissen
unbeschadet seiner Gesellschaftlichkeit ein Eigenleben führt, das wohl
geknechtet, aber nicht ausgelöscht werden kann. Er kennt als

8 Vgl. Lenin (A. 3), S. 236: «Die gesamte Gesellschaft wird ein Büro und
eine Fabrik mit gleicher Arbeit und gleichem Lohn sein.»



W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube 61

Knechtschaft nur den Arbeitszwang, nicht aber den Gewissenszwang.

Hier rächt es sich, daß er den Menschen nicht in seiner Per-
sonhaftigkeit vor Gott kennt, in der die echte Selbständigkeit des

Einzelnen, aber auch die eigentliche Gemeinsamkeit der Menschen
untereinander gründet, so daß er trotz seines Gemeinschaftsinteresses

nicht weiß, was Gemeinschaft ist. Der Marxismus will Humanismus

sein und der Menschlichkeit des Menschen dienen, aber weil er
den Menschen als Person vor Gott nicht kennt, sondern ihn selbst

zum höchsten Wesen erhebt, muß er ihn gerade als Menschen
vernichten.

3. Dies wird nun auch in seinem Erlösungsglauben deutlich, in dem

er sich mit dem christlichen begegnet, ja geradezu eine Karikatur
des christlichen darstellt.

Zunächst ist festzustellen, daß Marx eine konkrete Erkenntnis
davon hatte, wie die Welt im Argen liegt. Während die Theologie
dies nur als allgemeinen dogmatischen Satz verkündete, zeigte Marx
konkrete Tatbestände auf, an denen das offenbar wurde und noch
heute offenbar wird. Es waren die christlichen Gehalte der hegel-
schen Philosophie, die es ihm ermöglichten, die Selbstentfremdung
des Menschen in der kapitalistischen Gesellschaft aufzuzeigen. Der
Mensch ist zum Sklaven seines Arbeitsproduktes geworden, und
zwar der Arbeitgeber nicht weniger als der Arbeitnehmer. Aus dem

Arbeitsprodukt als Gebrauchsgegenstand ist die Ware als
Tauschgegenstand und aus dem Tauschgegenstand das Geld als Tauschmittel

geworden. Aber was nur Mittel sein sollte, hat sich im
Kapital zum Arbeitszweck gewandelt, dem die Industrieproduktion
dient. Der Gott Mammon beherrscht die Menschheit, und durch den
Privatbesitz an den Produktionsmitteln wird der arbeitende Mensch

zur käuflichen Ware9. Marx hat diesen Prozeß der Selbstentfremdung

des Menschen aus dem Prozeß der Gesellschaftsordnungen und
diesen wieder aus dem Fortschritt der menschlichen Arbeitsweise
bis zur industriellen Produktion hin erklärt. Diese Erklärung ist
gar nicht einmal falsch.

Nur sieht Marx nicht, daß die Selbstentfremdung des Menschen
in diesem Prozeß auf anthropologischen Voraussetzungen ruht, die
in seinem System keinen Platz haben, nämlich, daß der Mensch, der
Gott verloren hat, notwendig dem Götzen, in diesem Falle dem
Mammon verfällt, daß die Selbstentfremdung des Menschen die

9 F. Delekat, Vom Wesen des Geldes : Marxismusstudien, 1 (1954), S. 54ff.



62 W. Wiesner, Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

notwendige Folge seiner Gottentfremdung ist. Umgekehrt hatte die
Christenheit von Marx zu lernen, daß die kapitalistischeVersklavung
des Menschen an den Mammon nun allerdings nicht erst der
Sündenfall der Menschheit, aber doch die modern-gesellschaftliche
Gestalt ihrer sündigen Verkehrung ist. Gerade in seinem radikalen
Gegensatz gegen den Kapitalismus teilte Marx selbst den Grundfehler
der kapitalistischen Gesellschaftsordnung. In ihr ist nämlich schon

vor Marx die technisch-wirtschaftliche Arbeitsexistenz des
Menschen absolut gesetzt, zu seinem Sinn und Zweck geworden und der
Mensch zum Sklaven der Arbeit und des Arbeitsertrages erniedrigt.
Darum sucht Marx auf dieser mit dem Kapitalismus gemeinsamen
Ebene des Daseinsverständnisses die Erlösung des versklavten
Menschen als notwendiges Ergebnis eben des ökonomisch-gesellschaftlichen

Prozesses zu erweisen, in dem der Kapitalismus selbst auf
seinem Höhepunkt, an dem bis auf wenige Inhaber des Kapitals
und der Produktionsmittel alle Menschen Proletarier sind, die
Enteignung der Kapitalisten durch das Proletariat ermöglicht, ja das

Proletariat geradezu zu diesem entscheidenden Schritt der
Selbstbefreiung von den Kapitalisten treibt. Aber es ist ja nicht
einzusehen, inwiefern damit schon die Versklavung des Menschen
aufgehoben sein soll, daß aus dem Privatkapitalismus der
Gesellschaftskapitalismus geworden ist. Das Gemeineigentum gehört allen,
aber im Grunde niemandem, da es von den einzelnen Menschen erst
gebraucht werden kann, wenn sein Produktionsertrag den Einzelnen
zum Konsum verteilt wird. Damit ist aber nur an die Stelle der

Klassenteilung: Kapitalisten-Proletariat die von Verteilern und
Empfängern des gemeinsamen Produktionsertrages getreten. Der
Kommunismus sucht diese Aporie durch den Gedanken zu beseitigen,

daß es in der klassenlosen Gesellschaft eine derartige
Überproduktion gebe, daß jeder soviel bekommen kann als er bedarf
und nur soviel zu arbeiten braucht, als er mag. Aber wenn schließlich

alles an der Überproduktion hängt, so ist nicht einzusehen, wieso

bei einer kapitalistischen Überproduktion nicht derselbe Erfolg
zu erzielen wäre, wie wir das heute teilweise erleben, und warum
der Umweg über die proletarische Revolution überhaupt nötig ist.
Das eigentliche Problem der Versklavung des Menschen unter den
Mammon bzw. die Güter der Welt ist damit gänzlich aus den Augen
verloren, geschweige denn gelöst.

Der christliche Glaube sieht, daß die Versklavung des Menschen



W. Wiesner, Dialektisoher Materialismus und christlicher Glaube 63

unter den Mammon bzw. die irdischen Güter durch keine
Gesellschaftsordnung, auch nicht durch eine kommunistische, aufgehoben
wird, ja daß sie sogar noch größer wird, je reicher der Mensch ist.
Erlösung von der Sklaverei unter den Götzen gibt es nur, wo Gott

selbst in Christus die Herrschaft über den Menschen antritt und ihn
damit vom Götzen befreit. Hier findet dann auch die echte Frage
des Marxismus nach der Freiheit des Menschen von Knechtschaft
und Ausbeutung in Gemeinschaft ihre Antwort. Sie ist im Philemon-
brief des Paulus unter der Voraussetzung der damaligen
Sklavenhaltergesellschaft beantwortet. In der Gemeinde Jesu Christi werden

Herr und Diener Brüder unter dem gemeinsamen Vater und
Herrn. Der irdische Herr weiß sich gegenüber dem Diener Christus
verantwortlich, und der Diener dient in brüderlicher Freiheit Christus
als dem Herrn und nicht den Menschen. Natürlich kann jetzt die
marxistische Rückfrage kommen: Wo ist denn eure Gemeinschaft
in Freiheit durch Christus, wo war sie zur Zeit der Bauernkriege, wo
war sie im Frühkapitalismus des 19. Jahrhunderts, im
christlichorthodoxen Rußland, wo ist sie heute Diese Frage muß uns Christen

immer wieder an unsere Schuld erinnern. Wir können so

befragt nicht irgendwohin zeigen : hier oder dort ist die Gemeinschaft
in Freiheit! Wir können nur unseren Glauben bekennen: Wo Christus

ist, da ist schon mitten in dieser gefallenen Welt Gemeinschaft
in Freiheit. Aber diese Antwort würde nicht genügen, wenn wir sie

nicht mit dem Bekenntnis der christlichen Hoffnung verbinden
dürften: wir warten einer neuen Welt, in der Gerechtigkeit wohnt,
wir hoffen, daß Christus sein Werk : Gemeinschaft unter ihm in Freiheit

vollenden wird in der neuen ewigen Welt. Der dialektische
Materialismus vertröstet auf die klassenlose Gesellschaft in einer
ungewissen zeitlichen Zukunft und opfert dieser Hoffnung Generationen

von Menschen. Diese Diesseitseschatologie ist eine Utopie, nicht
nur weil der sündige Mensch in dieser Welt derselbe bleibt, sondern
auch, weil das Vollkommene in der Zeit des Endlichen keinen Platz
haben kann. Wir Christen hoffen, daß Gott die vollkommene
Gemeinschaft in Freiheit, die in Christus schon Gegenwart ist, am
Ende der Zeit im Einbruch der Ewigkeit in die Welt in seinem
Reiche schaffen wird. So ist uns der dialektischeMaterialismus in
seiner widergöttlichen politischen und gesellschaftlichenWirklichkeit
ein Aufruf zum Glauben, zur Liebe und zur Hoffnung.

Werner Wiesner, Mainz.


	Dialektischer Materialismus und christlicher Glaube

