
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 1

Artikel: Sehen und Glauben bei Johannes

Autor: Wenz, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sehen und Glauben bei Johannes.

l.
Das bekannteste Wort im Johannes-Evangelium über das

Verhältnis von Sehen und Glauben steht in Joh. 20, 29b: Selig sind,
die nicht sehen und (doch) glauben.

Diesem Wort kommt nach Bultmann insofern besondere Bedeutung

zu, als es «eine eigentümliche Kritik an der Wertung der
Ostergeschichten» ausspricht: «Sie können nur relativen Wert
beanspruchen»1. Die Erscheinungen des Auferstandenen «stehen auch
darin den Wundern als Ereignissen gleich, daß sie im Grunde
entbehrlich sind, ja, daß es ihrer nicht bedürfen sollte, daß sie aber der
Schwachheit der Menschen konzediert werden. An der
Thomasgeschichte ist das deutlich gemacht»2. Wenn diese Deutung
Bultmanns richtig wäre, so erhöbe sich sofort die Frage : warum erzählt
dann Johannes überhaupt Ostergeschichten Gegen die These

Bultmanns, «daß der Evangelist» sie einfach «der Tradition folgend»
erzählt habe3, ist der Einwand zu erheben, daß der Evangelist im
übrigen doch sehr frei und eigenwillig mit der Tradition verfahren
ist. Er hätte die Ostergeschichten also ruhig weglassen können,
wenn er sie wirklich für entbehrlich gehalten hätte. Deshalb sagt
Graß mit Recht4: «Hätte Johannes sie (die Kritik an den
Ostergeschichten) in Bultmanns Sinne üben wollen, dann hätte er sein

Evangelium besser mit einem kerygmatischen Epilog, ähnlich dem
Prolog, geschlossen, nicht aber mit dieser Kette von Ostergeschichten.»

Diese Kritik von Graß an Bultmann ist um so bemerkenswerter,

als Graß bewußt den Weg der historisch-kritischen
Untersuchung geht und somit Bultmanns Thesen nicht von vornherein
ablehnt. Ähnlich wie Graß, aber noch schärfer, urteilt Bronsted5.

Wie berechtigt die Kritik von Graß an Bultmann ist, zeigt noch
ein Blick auf die Thomasgeschichte, innerhalb deren das Wort des

Evangelisten steht. Hier hat nun Graß übersehen, daß Bultmann
1 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1953), S. 539.
2 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1954), S. 403f.
3 Bultmann, ebd., S. 403.
4 H Graß, Ostergesehehen und Osterberichte (1956), S. 72.
6 G. Bronsted, Zwei Weltauffassungen - zwei Sprachen: Kerygma und

Mythos 4 (1955), S. 210. Ähnlich auch G.Koch, Die Auferstehimg Jesu
Christi (1959), S. 69.

2



18 H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes

den Sinn dieser Geschichte und damit auch des Verses 29 b verkehrt
hat, indem er ein bloßes «und» weggelassen bzw. durch ein «um
zu...» ersetzt hat. Der Evangelist läßt den Auferstandenen zu
Thomas sagen: «Reiche deinen Finger her und siehe meine Hände,
und reiche deine Hand her, und lege sie in meine Seite, und sei nicht
ungläubig, sondern gläubig.» Bultmann dagegen sagt in seiner
Kommentierung : «Er (der Auferstandene) spricht diesmal nur zu Thomas
und fordert ihn auf, sich von der Realität des Auferstandenen zu
überzeugen, wie jener gefordert hatte (Vers 27), um nicht mehr
ungläubig, sondern gläubig zu sein»6. Bultmann hat also den Text und
Sinn dieser Stelle insofern verkehrt, als er aus einer gleichgeschalteten

weiteren Aufforderung des Auferstandenen die Folge einer

vorangegangenen Aufforderung gemacht hat. So erscheint die
handgreifliche Nachprüfung des Thomas und sein Sehen des Auferstandenen

wirklich als eine Vorbedingung seines Gläubigseins bzw.
-werdens. Dann wäre in der Tat der Glaube, der ohne dieses
Betasten und Sehen zustande kommt, höher zu bewerten ; dann wäre
Vers 29 b tatsächlich eine Kritik an der Thomasgeschichte und den
Ostergeschichten überhaupt. Nun stellt aber in Wirklichkeit das
Betasten und Sehen nach der Darstellung des Evangelisten gar nicht
eine Vorbedingung des Glaubens, sondern eine gleichzeitige
Aufforderung an Thomas dar. Vers 29b muß also einen anderen Sinn
haben.

2.

Diese Feststellung soll jetzt durch eine Betrachtung der
Thomasgeschichte erhärtet werden. Dabei wollen wir zunächst nicht fragen,
ob und wie sich die Begegnung des Auferstandenen mit Thomas
wirklich zugetragen haben könnte7. Wir wollen vielmehr einfach
feststellen, wie der Evangelist sich diese Begegnung real vorgestellt
hat und was er uns durch sie theologisch sagen will. Das kann uns
auch Bultmann nicht verwehren, denn er sagt selbst: «...an ihrer
Realität (der Osterereignisse) braucht der Evangelist nicht ge-

6 Bultmann, Joh., S. 538.
7 Außerdem ist die Behauptimg des mythischen Charakters der

Erscheinungsgeschichten durchaus nicht unbestritten. «The designation of the
appearences of the risen Christ as myths is quite unjustified»: C. H. Dodd,
The Appearences of the Risen Christ: Studies in the Gospels. Essays in
Memory of R. H. Lightfoot (1955), S. 35; vgl. die Besprechung dieser Arbeit
Dodds von J. Jeremias in New Test. Stud. 2, 4 (1956), S. 289-91.



H. Wenz, Sehen und Olauben bei Johannes 19

zweifelt zu haben»8. Das ist gerade die eigentliche Aufgabe des

Exegeten, wie Graß bemerkt: «Der Exeget hat zunächst einfach
festzustellen, was der Verfasser des Textes gesagt und gemeint hat,
ganz gleich, ob das zur eigenen theologischen Anschauung des

Exegeten paßt oder nicht»9. Nur wenn wir so die Thomasgeschichte
untersucht haben, können wir darüber urteilen, ob Vers 29 b wirklich

nach der «tiefen Absicht des Evangelisten» - wohlgemerkt nach
Bultmann «des Evangelisten», und nicht etwa des modernen
Systematikers oder Verkündigers - eine Kritik an den Ostergeschichten
darstellen soll.

Zu Beginn der Thomasgeschichte wird uns berichtet, daß Thomas
nicht unter der Schar der Jünger gewesen ist, denen der Herr am
Abend eines Tages erscheint. Als die anderen Jünger Thomas
erzählen, daß sie den Herrn gesehen haben, will Thomas auf ihr Zeugnis

hin nicht glauben. Nur wenn er sich selbst durch Sehen und
Betasten der Leidensmerkmale von der realen Leiblichkeit des

Auferstandenen überzeugen kann, will er glauben.
Acht Tage später sind die Jünger wieder versammelt, und dieses

Mal ist auch Thomas unter ihnen. Da kommt der Auferstandene
wieder durch verschlossene Türen zu ihnen, tritt in ihre Mitte und
begrüßt sie mit dem Eriedensgruß : Friede sei mit euch. Dann wendet

er sich mit der besagten Aufforderung an Thomas. Entscheidend
ist nun, daß der Auferstandene in seiner Aufforderung nicht genau
das wiederholt, was Thomas gefordert hatte. Thomas hatte nur
gefordert, ihn zu betasten. Der Auferstandene dagegen fordert ihn auf,
ihn zu betasten und gläubig zu sein. Anders gesagt : der Auferstandene

fordert Thomas zu einem gläubigen Sehen bzw. Betasten
auf. Manche Exegeten übersehen bei ihrer Interpretation des

Textes einfach den Satz: «und sei nicht ungläubig, sondern
gläubig»10.

a) Man sollte hier den Unterschied zwischen der Darstellung des

Johannes und den späteren Erzählungen nicht übersehen. In diesen

fehlt der Satz vom Gläubigsein. So fordert der Auferstandene in der
Epistola Apostolorum drei seiner Jünger nur so auf: «Damit ihr
wißt, daß ich es bin, so lege, Petrus, deine Finger in die Nägelmale
meiner Hände, und du selbst, Thomas, lege deine Finger in die

8 Bultmann, Theol., S. 403.
9 Graß (A. 4), S. 63.

10 So auch z. B. E. C. Hoskyns, The Fourth Gospel (1947), S. 548.



20 H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes

Lanzenstiche meiner Seite, du aber, Andreas, betrachte meine Füße
und sieh, ob sie nicht die Erde berühren Denn es steht im Propheten
geschrieben: Eines Dämons Gespenstes Fuß haftet nicht auf der
Erde. Wir aber (und zwar offenbar nicht nur die drei aufgeforderten
Jünger, sondern alle) haben ihn befühlt, damit wir erkannten, daß

er wahrhaftig im Fleisch auferstanden wäre. Und wir fielen auf
unser Angesicht und bekannten unsere Sünden, daß wir ungläubig
gewesen waren.» Ähnlich heißt es im Brief des Ignatius an die

Smyrnäer, 3, 2f. : «Und als er zu denen um Petrus kam, sprach er
zu ihnen: Faßt, betastet mich und seht, daß ich kein körperloser
Dämon bin. Und alsbald rührten sie ihn an und wurden gläubig,
nachdem sie mit seinem Fleisch und Geiste innig verbunden waren...
Nach der Auferstehung aber aß er mit ihnen und trank mit ihnen
als ein Fleischlicher, obwohl er geistig mit dem Vater eins war.»11

In diesen Schriften spielt also im Gegensatz zu dem Johannes-

Evangelium das Gläubigsein bei der Betastung des Auferstandenen
keine Rolle mehr. Sie stehen damit auf einer anderen Ebene.

Dagegen kann im Johannes-Evangelium keine Rede davon sein,
daß der Auferstandene das «trotzige Verlangen» des Thomas
gewährt habe, denn damit hätte der Evangelist den Glauben überflüssig
gemacht. Der Auferstandene läßt sich so wenig wie der irdische
Herr zu seinem Tun herausfordern. Ja der Irdische lehnt schon die
bloße Erwartung des zeichenhaften Wunders, nicht aber das
Zeichen selbst ab, das er den Menschen nur in freier Zuwendung
gewährt (vgl. Joh. 4, 48). Ist bei Johannes schon der irdische Jesus

«nur für die Augen der Glaubenden sichtbar»12, so gilt das erst
recht für den Auferstandenen. Sonst hätte Johannes den Glauben
verraten. Wäre also Thomas der Aufforderung seines Herrn
ungehorsam gewesen und ungläubig geblieben, so hätte er in seiner

Begegnung mit dem Auferstandenen nicht den Auferstandenen selbst
erkannt. Er wäre blind geblieben. So aber werden seine Augen
geöffnet, wird sein vorher noch trotziges, zweifelndes Herz überwunden,

so daß sein Sehen ein Sehen im Glauben, ein gläubiges Sehen,
das Sehen eines erwählten Zeugen ist. Aber nicht nur von ihm als
dem Urzeugen, sondern auch von allen anderen späteren Zeugen
aller Zeiten wird der Glaube gefordert. Den Urzeugen wurde zwar
gegenüber den späteren Zeugen ein Mehr zuteil. Es war aber nicht

11 Übernommen aus Graß (A. 4), S. 71.
12 Bultmann, Theol., S. 359.



H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes 21

ein Mehr, das von ihnen außerhalb des Glaubens erkannt wurde.
Ohne den Glauben kann kein Mensch gerettet werden.

Thomas ist gläubig gewesen, und so hat er das Bekenntnis
gesprochen: Mein Herr und mein Gott. Ob er den Auferstandenen
wirklich betastet hat oder nicht, ist nebensächlich. Entscheidend ist
sein Glaube, der in seinem Bekenntnis zum Ausdruck kommt. Da
die Betastung vom Evangelisten nicht ausdrücklich vermerkt wird,
ist es denkbar, daß Thomas auf die Betastung verzichtet und sofort
seinen Glauben bekannt hat13. Daraus darf freilich nicht ein spiri-
tualisiertes Verständnis der Erscheinungsweise des Auferstandenen
gefolgert werden. Es bleibt dabei, daß der Auferstandene vom
Evangelisten sichtbar und betastbar vorgestellt wird14, wenngleich
er bei dieser sinnlichen Wahrnehmung nur im Glauben als der
Auferstandene erkannt worden ist.

Ist aber Thomas gehorsam und gläubig, so kann es leein Tadel
sein, wenn der Auferstandene zu ihm sagt : «Weil du mich gesehen
hast, hast du geglaubt. Selig sind, die nicht sehen und (doch)
glauben.» Nach Bultmann «beschämt» dieses Wort Thomas15. Für
Heitmüller wird sogar der Wunsch des Thomas «in beschämender
Weise erfüllt»16. Wenn diese Urteile zuträfen, dann wäre das ganze
Ostergeschehen eine beschämende Angelegenheit. Denn nicht nur
Thomas, sondern auch die anderen Jünger, mit Ausnahme des Petrus
und des Lieblingsjüngers des Herrn, die allein angesichts des leeren
Grabes glaubten, kamen zum Glauben, indem sie sich auf sinnenfällige

Weise von der Gegenwart des Auferstandenen überzeugen
durften. Schließlich ist zwischen dem Sehen der Jünger, dem Hören
der Maria und dem Betasten des Thomas kein grundsätzlicher
Unterschied, denn alle sind sinnenfällige Wahrnehmungen. Auch

13 So die meisten Kommentatoren des Joh. : Bauer, S. 227 ; Zahn, S. 683;
Bultmann, S. 638, Anm. 6; Strathmann, S. 259; Hoskyns, S. 548; Macgregor,
S. 363. - Für den Vollzug der Betastung dagegen: M. Barth, Der Augenzeuge
(1946), S. 196; O. Cullmann, ETbev Kai èrriaTeuaev: Aux sources de la
tradition chrétienne (1950), S. 56; W. Hendriksen, The Gospel of John, 2

(1954) S. 455; W. Ch. Robinson, The Bodily Ressurection of Christ: Theol.
Zeitschrift 13 (1957), 81-101, S. 84-95.

14 So auch Dodd (A. 7), S. 34f. ; C. K. Barrett, The Gospel According to
St. John (1955), S. 470. 476; Robinson (A. 13), S. 91.

16 Bultmann, Joh., S. 539; Theol., S. 404.
16 W. Heitmüller, Das Johannesevangelium: Die Schriften des Neuen

Testaments, hrsg. von J. Weiß (1907), S. 310.



22 H. Wem, Sehen und Glauben bei Johannes

will es zu dem Osterjubel der Jünger schlecht passen, daß sie sich
als vom Auferstandenen Beschämte fühlen sollten. Grundsätzlich
hat der Auferstandene dem Thomas freiwillig nichts mehr und nichts
anderes gewährt als den anderen Jüngern. Deshalb ist auch die
Bede vom «ungläubigen bzw. zweifelnden Thomas» letztlich nicht
ganz zutreffend, wie sehr sich diese Bede auch in der kirchlichen
und sonstigen Umgangssprache eingebürgert haben mag. Alle Jünger

waren nach dem Tode des Herrn ungläubig und zweifelnd und
sind erst durch das gläubige Sehen bzw. Betasten des Auferstandenen

zum Osterglauben gekommen. Die besondere Bedeutung der
Thomasgeschichte liegt darin, daß sie eindeutig ausspricht, daß der
Auferstandene kein anderer als der Gekreuzigte ist. Kreuzigung und
Auferstehung bilden eine Einheit, ohne deshalb identisch zu sein.

b) Wenn Bultmann sagt, daß «öpäv (als sinnliche Wahrnehmung)
und TTKmüeiv radikale Gegensätze» sind17, so ist diese Ausdrucksweise

aus unserer Sicht her gesehen unpräzise, insofern bei ihm
nicht gesagt ist, um welches Sehen es sich hier handelt. Ist es das
Sehen ohne Glauben, dann steht es allerdings in radikalem Gegensatz

zum Glauben. Als solches kommt es aber - wie bereits ausgeführt

- nicht in Betracht, da der Auferstandene als solcher durch
Sehen ohne Glauben gar nicht als der Auferstandene erkannt werden

kann. Ist aber darunter das gläubige Sehen zu verstehen, so

steht dieses gleichberechtigt neben dem Glauben ohne einmaliges
Sehen. Graß bemerkt treffend: «Daß der Glaube der Nichtsehenden
besser, wertvoller sei als der Glaube derer, die auf Grund des unge-
forderten Sehens geglaubt haben, wird nicht gesagt... Man darf die
Glaubensparadoxie und Paradoxchristologie Kierkegaards nicht
in das Johannesevangelium eintragen.»18 Das einmalige gläubige
Sehen kommt den erwählten ersten Zeugen, das Glauben ohne Sehen
den Nachgeborenen zu. Beide sind echt Gläubige. Schon den ersten
Zeugen war es verwehrt, Zeichen zu fordern (Joh.2, 23ff.). Wo aber
der Herr ihnen freimütig Zeichen gewährte, da wurde dadurch ihr
Glaube nicht minderwertig, ein bloßer «Zeichen- oder Wunderglaube».

Wir, als die Nachgeborenen, sollen uns aber mit dem bloßen
Glauben begnügen, nur auf das Zeugnis der ersten Zeugen hin glauben

und keine neuen einmaligen Zeichen fordern. Das nimmt uns,
wie den ersten Zeugen, keineswegs die eigene Glaubensentscheidung

17 Bultmann, Joh., S. 539, Anm. 3.
18 Graß (A. 4), S. 72; Anders Hoskyns (A. 10), S. 548 u.a.



H. Wem, Sehen und Glauben bei Johannes 23

für den Herrn ab, der sich in Kreuz und Auferstehung schon für uns
entschieden hat, sondern fordert sie heraus19.

3.

Graß weist auch mit Recht auf den Schluß des Evangeliums hin
(Joh.20, 30f.), der zeigt, daß Johannes nicht daran denkt, die in
seinem Evangelium erzählten Zeichen und damit auch die Semeia
der Ostergeschichten abzuwerten20: «Denn er lautet nicht: Noch
viele Reden (pruuara) nun tat Jesus, sondern: Noch viele andere
Zeichen (crr||ueîa) nun tat Jesus vor den Jüngern, die in diesem Buch
nicht aufgezeichnet sind. Diese aber sind aufgeschrieben, damit ihr
glaubt, daß Jesus der Christus ist, der Sohn Gottes, und damit ihr
im Glauben Leben habt durch seinen Namen.» Bultmann muß
zugeben, daß es «zunächst überrascht, daß Jesu Wirken unter den
Titel der crrnueta gestellt wird»21. Es wirkt nicht überzeugend, wenn
er dies dann «angesichts der Einheit, die im Sinne des Evangelisten
Zeichen und Worte bilden... verständlich» findet. Der Evangelist
redet hier nun einmal von Zeichen und nicht von den Worten, die
trotz Zusammengehörigkeit nicht identisch sind. Zeichen sind Taten

und damit keine Reden des Herrn, auch wenn sie beide
Verkündigungscharakter haben, auch wenn sie in zahlreichen Formulierungen

des biblischen Textes zusammengeordnet sind22. Haben aber die
Zeichen für den Evangelisten eine solche Bedeutung, daß er sie am
Schluß noch einmal ausdrücklich nennt, dann sind sie jedenfalls für
ihn nicht «entbehrlich», machen den Glauben nicht zu einem
«unzuverlässigen», «scheinbaren» Glauben, sind nicht der «Schwachheit

der Menschen konzediert»23.
Freilich spricht Bultmann auch einmal anders über die Semeia24 :

«Als Semeia (origeîa) sind die Wunder zweideutig; sie sind
mißverständlich wie die Worte Jesu... Daß die crripeîa als wunderbare
Vorgänge kein Ausweis, keine Legitimation Jesu sind, zeigen schon
6,26.30.» Und weiter25: «Diese (die origeia) können es wenigstens

19 Bultmann, Joh., S. 46.
20 Graß (A. 4), S. 72.
21 Bultmann, Joh., S. 541.
22 Ders., Theol., S. 406ff.
23 Ebd., S. 391. 404. 419.
2« Ebd., S. 391.
25 Ebd., S. 407.



24 H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes

(von uns gesperrt) nicht in dem Sinne sein, daß sie eine eindeutige
Legitimation wären. Denn sie sind ja zweideutige Zeichen, deren Sinn
erst im Glauben erfaßt wird»26. Als solche zweideutige Zeichen sollte
sie aber Bultmann in seiner Theologie durchweg festhalten. Dann
kann nirgendwo von «Garantierung», «Legitimation» usw. mehr die
Rede sein. Davon spricht aber Bultmann dennoch immer wieder,
z. B. auch bei der Kommentierung der Thomasgeschichte27. Durch
die zweideutigen Zeichen wird der Glaube nicht entwertet, sondern
der Mensch gerade zur Glaubensentscheidung herausgefordert.
Positive Bultmann-Kritik sollte deshalb seine Gedankengänge auf diese
Ebene der zweideutigen Zeichen zurückholen. Bultmann hat ganz
recht, wenn er die Semeia als bloße Mittel zur «Garantierung» des

Glaubens usw. ablehnt bzw. relativiert. Aber das wollen sie ja, wie
wir zu zeigen versucht haben, gar nicht sein. Und wo sie in dieser
Weise mißverstanden worden sind, da hat Bultmann mit Recht
seinen Protest angemeldet. Es gilt jetzt, aus der Position des bloßen
Protests herauszutreten und nunmehr das Heilsgeschehen in seiner

ganzen Breite und Tiefe als zeichenhaftes einmaliges Geschehen zu
entfalten.

Diese Erkenntnisse sind von weittragender Bedeutung bis hin zur
Predigt. Muß nicht die Verkündigung der Ostergeschichten gelähmt
werden, wenn erklärt wird, diese Geschichten hätten «nur relativen
Wert», seien «im Grunde entbehrlich»? Analoges gilt für die
Verkündigung der Wunder Jesu. Wer will noch zu den «Zeichen als den
Krücken für Schwache»28 in der Predigt greifen, wenn dadurch nur
ein «Anfang des Glaubens»29 entsteht, wenn also ohne diese «Krük-
ken» ein vollwertigerer Glaube entstünde Kann das noch die volle
Botschaft sein, wenn sie nach Bultmann auf die Worte Jesu reduziert

wird Jedenfalls ist das nicht die Meinung der Verfasser der
Evangelien, die Zeichen und Reden Jesu verkündigt haben30. Ihre
Botschaft hat sich aber darin bewährt, daß sie durch die
Jahrhunderte hindurch echten Glauben geschaffen und Gemeinde Jesu
Christi gebildet hat. Wenn wir heute wie damals die Evangelisten

26 Vgl. auch Bultmann, Glauben und Verstehen, 1 (1933), S. 142, Anm. 2.
27 Ders., Joh., S. 541.
28 H. Strathmann, Das Evangelium nach Johannes (1955), S. 260.
29 Bultmann, Theol., 8. 392.
30 Vgl. auch F. Flückiger, Heilsgeschichte und Weltgeschichte : Evang.

Theol. 18 (1958), S. 37-47.



H. Wem, Sehen und Glauben bei Johannes 25

von den Wundern Jesu und den Erscheinungen des Auferstandenen
verkündigen, dann «konzedieren wir nicht der Schwachheit der
Menschen ein Wunder», sondern geben der Gemeinde einen
Tatbestand, der sie vor die Glaubensentscheidung stellt. Dieser
Tatbestand führte die Repräsentanten der Welt zur Zeit Jesu zum
Todesbeschluß. Ärgern wir uns auch über ihn

Graß sagt mit Recht: «Die Predigt an den großen kirchlichen
Festen, an Weihnachten, Karfreitag, Ostern, Himmelfahrt und
Pfingsten, bildet eine besondere Not für unsere kirchliche Verkündigung,

und zwar sowohl für die Prediger wie für die Gemeinden»31.

Wir können ihm aber nicht mehr zustimmen, wenn er fortfährt:
«Die Predigt hat nicht die Aufgabe, das leere Grab oder den realistischen

Charakter der Erscheinungen zu verteidigen oder mit
allerhand »Beweisen' der Gemeinde anzudemonstrieren»32. Das kann dort
gar nicht geschehen, wo die Vorgänge an Ostern als das verkündigt
werden, was sie wirklich sind: einmalige Zeichen in aller
Zweideutigkeit. Die Osterberichte sind somit im Sinne der Evangelisten
auch mehr als bloße «anschauliche Symbol- und Zeichensprache»,
sondern Berichte von einmaligen Geschehnissen. Damit hat auch
Graß noch nicht wirklich Ernst gemacht. Sonst könnte er nicht den

Prediger aus lauter Furcht vor « fides historica» dazu anzuhalten
versuchen, die konkreten Einzelheiten der Ostergeschehnisse der
Gemeinde vorzuenthalten33. Dadurch wird die Predigt nur leer,
abstrakt und spiritualistisch. So gilt es für uns heute - ganz im Sinne
der Evangelisten -, zur Konkretheit der Berichte über das zeichenhafte

Wirken des Herrn und seiner Auferstehung in unserer
Verkündigung zurückzukehren, damit wieder die volle Botschaft des

Evangeliums wirksam werde.

Helmut Wenz, Neu-Isenburg (Hessen).

31 Graß (A. 4), S. 281.
32 Ebd., S. 282.
33 Vgl. auch die Ausführungen von Graß (ebd.) zur Emmausgeschichte.


	Sehen und Glauben bei Johannes

