Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 1

Artikel: Sehen und Glauben bei Johannes
Autor: Wenz, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sehen und Glauben bei Johannes.

1.

Das bekannteste Wort im Johannes-Evangelium iiber das Ver-
hiltnis von Sehen und Glauben steht in Johk. 20, 29b: Selig sind,
die nicht sehen und (doch) glauben.

Diesem Wort kommt nach Bultmann insofern besondere Bedeu-
tung zu, als es «eine eigentiimliche Kritik an der Wertung der
Ostergeschichten» ausspricht: «Sie konnen nur relativen Wert be-
anspruchen»?!. Die Erscheinungen des Auferstandenen «stehen auch
darin den Wundern als Ereignissen gleich, dafl sie im Grunde ent-
behrlich sind, ja, dal es ihrer nicht bediirfen sollte, daf} sie aber der
Schwachheit der Menschen konzediert werden. An der Thomas-
geschichte ist das deutlich gemacht»2. Wenn diese Deutung Bult-
manns richtig wire, so erhobe sich sofort die Frage: warum erzihlt
dann Johannes tiberhaupt Ostergeschichten ? Gegen die These Bult-
manns, «dafl der Evangelisty sie einfach «der Tradition folgend»
erzihlt habe?, ist der Einwand zu erheben, daB3 der Evangelist im
iibrigen doch sehr frei und eigenwillig mit der Tradition verfahren
ist. Er hitte die Ostergeschichten also ruhig weglassen konnen,
wenn er sie wirklich fiir entbehrlich gehalten hatte. Deshalb sagt
Grafl mit Recht*: «Hétte Johannes sie (die Kritik an den Oster-
geschichten) in Bultmanns Sinne iiben wollen, dann hétte er sein
Evangelium besser mit einem kerygmatischen Epilog, dhnlich dem
Prolog, geschlossen, nicht aber mit dieser Kette von Ostergeschich-
ten.» Diese Kritik von Grall an Bultmann ist um so bemerkens-
werter, als Grall bewul3t den Weg der historisch-kritischen Unter-
suchung geht und somit Bultmanns Thesen nicht von vornherein
ablehnt. Ahnlich wie GraB3, aber noch schirfer, urteilt Bronsted®.

Wie berechtigt die Kritik von Grafl an Bultmann ist, zeigt noch
ein Blick auf die Thomasgeschichte, innerhalb deren das Wort des
Evangelisten steht. Hier hat nun Gral} iibersehen, dal Bultmann

1 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1953), S. 539.

¢ R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1954), S. 4031,

3 Bultmann, ebd., S. 403.

¢ H Grafl, Ostergeschehen und Osterberichte (1956), S. 72.

5 (. Brensted, Zwei Weltauffassungen — zwei Sprachen: Kerygma und
Mythos 4 (1955), S.210. Ahnlich auch G.Koch, Die Auferstehung Jesu
Christi (1959), S. 69.

2



18 H. Wenz, Sehen und Glauben ber Johannes

den Sinn dieser Geschichte und damit auch des Verses 29b verkehrt
hat, indem er ein blofes «und» weggelassen bzw. durch ein «um
zu...» ersetzt hat. Der Evangelist 1it den Auferstandenen zu
Thomas sagen: «Reiche deinen Finger her und siehe meine Hénde,
und reiche deine Hand her, und lege sie in meine Seite, und sei nicht
ungldubig, sondern gliubig.» Bultmann dagegen sagt in seiner Kom-
mentierung: « Er (der Auferstandene) spricht diesmal nur zu Thomas
und fordert ihn auf, sich von der Realitit des Auferstandenen zu
iiberzeugen, wie jener gefordert hatte (Vers 27), um nicht mehr un-
glaubig, sondern glaubig zu sein»®. Bultmann hat also den Text und
Sinn dieser Stelle insofern verkehrt, als er aus einer gleichgeschalte-
ten weiteren Aufforderung des Auferstandenen die Folge einer vor-
angegangenen Aufforderung gemacht hat. So erscheint die hand-
greifliche Nachpriifung des Thomas und sein Sehen des Auferstan-
denen wirklich als eine Vorbedingung seines Glaubigseins bzw.
-werdens. Dann wire in der Tat der Glaube, der ohne dieses Be-
tasten und Sehen zustande kommt, hoher zu bewerten; dann wire
Vers 29b tatsichlich eine Kritik an der Thomasgeschichte und den
Ostergeschichten iiberhaupt. Nun stellt aber in Wirklichkeit das
Betasten und Sehen nach der Darstellung des Evangelisten gar nicht
eine Vorbedingung des Glaubens, sondern eine gleichzeitige Auf-
forderung an Thomas dar. Vers 29b mul} also einen anderen Sinn

haben.
2.

Diese Feststellung soll jetzt durch eine Betrachtung der Thomas-
geschichte erhirtet werden. Dabei wollen wir zunéchst nicht fragen,
ob und wie sich die Begegnung des Auferstandenen mit Thomas
wirklich zugetragen haben kénnte’. Wir wollen vielmehr einfach
feststellen, wie der Evangelist sich diese Begegnung real vorgestellt
hat und was er uns durch sie theologisch sagen will. Das kann uns
auch Bultmann nicht verwehren, denn er sagt selbst: «...an ihrer
Realitdt (der Osterereignisse) braucht der Evangelist nicht ge-

¢ Bultmann, Joh., S. 538.

7 AuBlerdem ist die Behauptung des mythischen Charakters der Er-
scheinungsgeschichten durchaus nicht unbestritten. «The designation of the
appearences of the risen Christ as myths is quite unjustified»: C. H. Dodd,
The Appearences of the Risen Christ: Studies in the Gospels. Essays in

Memory of R. H. Lightfoot (1955), S. 35; vgl. die Besprechung dieser Arbeit
Dodds von J. Jeremias in New Test. Stud. 2, 4 (1956), S. 289-91.



H. Wenz, Sehen und Qlauben bet Johannes 19

zweifelt zu haben»®. Das ist gerade die eigentliche Aufgabe des
Exegeten, wie Grall bemerkt: «Der Exeget hat zunichst einfach
festzustellen, was der Verfasser des Textes gesagt und gemeint hat,
ganz gleich, ob das zur eigenen theologischen Anschauung des Ex-
egeten pallt oder nicht»®. Nur wenn wir so die Thomasgeschichte
untersucht haben, kénnen wir dariiber urteilen, ob Vers 29b wirk-
lich nach der «tiefen Absicht des Evangelisten» — wohlgemerkt nach
Bultmann «des Evangelisten», und nicht etwa des modernen Syste-
matikers oder Verkiindigers — eine Kritik an den Ostergeschichten
darstellen soll.

Zu Beginn der Thomasgeschichte wird uns berichtet, daf Thomas
nicht unter der Schar der Jiinger gewesen ist, denen der Herr am
Abend eines Tages erscheint. Als die anderen Jiinger Thomas er-
zdhlen, daB} sie den Herrn gesehen haben, will Thomas auf ihr Zeug-
nis hin nicht glauben. Nur wenn er sich selbst durch Sehen und Be-
tasten der Leidensmerkmale von der realen Leiblichkeit des Auf-
erstandenen iiberzeugen kann, will er glauben.

Acht Tage spéter sind die Jiinger wieder versammelt, und dieses
Mal ist auch Thomas unter ihnen. Da kommt der Auferstandene
wieder durch verschlossene Tiiren zu ihnen, tritt in ihre Mitte und
begrii3t sie mit dem Friedensgruf}: Friede sei mit euch. Dann wen-
det er sich mit der besagten Aufforderung an Thomas. Entscheidend
ist nun, dafl der Auferstandene in seiner Aufforderung nicht genau
das wiederholt, was Thomas gefordert hatte. Thomas hatte nur ge-
fordert, ihn zu betasten. Der Auferstandene dagegen fordert ihn auf,
ihn zu betasten und glaubig zu sein. Anders gesagt: der Auferstan-
dene fordert Thomas zu einem gldubigen Sehen bzw. Betasten
auf. Manche Exegeten iibersehen bei ihrer Interpretation des
Textes einfach den Satz: «und sei nicht ungldubig, sondern
glaubig»1o.

a) Man sollte hier den Unterschied zwischen der Darstellung des
Johannes und den spdteren Erzihlungen nicht iibersehen. In diesen
fehlt der Satz vom Qlaubigsein. So fordert der Auferstandene in der
Epistola Apostolorum drei seiner Jiinger nur so auf: «Damit ihr
wilt, dafl ich es bin, so lege, Petrus, deine Finger in die Négelmale
meiner Hénde, und du selbst, Thomas, lege deine Finger in die

8 Bultmann, Theol., S. 403.

® Gra3 (A. 4), S. 63.
10 So auch z. B. E. C. Hoskyns, The Fourth Gospel (1947), S. 548.



20 H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes

Lanzenstiche meiner Seite, du aber, Andreas, betrachte meine Fiifle
und sieh, ob sie nicht die Erde beriihren! Denn es steht im Propheten
geschrieben: Eines Damons Gespenstes FuBl haftet nicht auf der
Erde. Wir aber (und zwar offenbar nicht nur die drei aufgeforderten
Jiinger, sondern alle) haben ihn befiihlt, damit wir erkannten, dafl
er wahrhaftig im Fleisch auferstanden wire. Und wir fielen auf
unser Angesicht und bekannten unsere Siinden, dal wir ungldubig
gewesen waren.» Ahnlich heiit es im Brief des Ignatius an die
Smyrnder, 3, 2f.: «Und als er zu denen um Petrus kam, sprach er
zu ihnen: FafBt, betastet mich und seht, da3 ich kein korperloser
Déamon bin. Und alsbald riihrten sie ihn an und wurden gliubig,
nachdem sie mit seinem Fleisch und Geiste innig verbunden waren...
Nach der Auferstehung aber a3 er mit ihnen und trank mit ihnen
als ein Fleischlicher, obwohl er geistig mit dem Vater eins war.»1!
In diesen Schriften spielt also im Gegensatz zu dem Johannes-
Evangelium das Glaubigsein bei der Betastung des Auferstandenen
keine Rolle mehr. Sie stehen damit auf einer anderen Ebene.
Dagegen kann im Johannes-Evangelium keine Rede davon sein,
daBl der Auferstandene das «trotzige Verlangen» des Thomas ge-
wihrt habe, denn damit hitte der Evangelist den Glauben iiberfliissig
gemacht. Der Auferstandene 1at sich so wenig wie der irdische
Herr zu seinem Tun herausfordern. Ja der Irdische lehnt schon die
bloBe Erwartung des zeichenhaften Wunders, nicht aber das Zei-
chen selbst ab, das er den Menschen nur in freier Zuwendung ge-
withrt (vgl. Joh. 4, 48). Ist bei Johannes schon der irdische Jesus
«nur fiir die Augen der Glaubenden sichtbar»!2?, so gilt das erst
recht fiir den Auferstandenen. Sonst hitte Johannes den Glauben
verraten. Wire also Thomas der Aufforderung seines Herrn unge-
horsam gewesen und ungléubig geblieben, so hitte er in seiner Be-
gegnung mit dem Auferstandenen nicht den Auferstandenen selbst
erkannt. Er wire blind geblieben. So aber werden seine Augen ge-
offnet, wird sein vorher noch trotziges, zweifelndes Herz tiberwun-
den, so daB} sein Sehen ein Sehen im Glauben, ein glaubiges Sehen,
das Sehen eines erwihlten Zeugen ist. Aber nicht nur von ihm als
dem Urzeugen, sondern auch von allen anderen spiteren Zeugen
aller Zeiten wird der Glaube gefordert. Den Urzeugen wurde zwar
gegeniiber den spiteren Zeugen ein Mehr zuteil. Es war aber nicht

11 UUbernommen aus GraB (A. 4), S. 71.
12 Bultmann, Theol., S. 359.



H. Wenz, Sehen und Qlauben bei Johannes 21

ein Mehr, das von ihnen auBerhalb des Glaubens erkannt wurde.
Ohne den Glauben kann kein Mensch gerettet werden.

Thomas ist glaubig gewesen, und so hat er das Bekenntnis ge-
sprochen: Mein Herr und mein Gott. Ob er den Auferstandenen
wirklich betastet hat oder nicht, ist nebenséchlich. Entscheidend ist
sein Glaube, der in seinem Bekenntnis zum Ausdruck kommt. Da
die Betastung vom Evangelisten nicht ausdriicklich vermerkt wird,
ist es denkbar, daB Thomas auf die Betastung verzichtet und sofort
seinen Glauben bekannt hat3. Daraus darf freilich nicht ein spiri-
tualisiertes Verstindnis der Erscheinungsweise des Auferstandenen
gefolgert werden. Es bleibt dabei, dal der Auferstandene vom
Evangelisten sichtbar und betastbar vorgestellt wird !4, wenngleich
er bei dieser sinnlichen Wahrnehmung nur im Glauben als der Auf-
erstandene erkannt worden ist.

Ist aber Thomas gehorsam und gldubig, so kann es kein Tadel
sein, wenn der Auferstandene zu ihm sagt: «Weil du mich gesehen
hast, hast du geglaubt. Selig sind, die nicht sehen und (doch)
glauben.» Nach Bultmann «beschamt» dieses Wort Thomas?!®. Fiir
Heitmiiller wird sogar der Wunsch des Thomas «in beschdmender
Weise erfiillt»1¢. Wenn diese Urteile zutrifen, dann wire das ganze
Ostergeschehen eine beschimende Angelegenheit. Denn nicht nur
Thomas, sondern auch die anderen Jiinger, mit Ausnahme des Petrus
und des Lieblingsjiingers des Herrn, die allein angesichts des leeren
Grabes glaubten, kamen zum Glauben, indem sie sich auf sinnen-
fillige Weise von der Gegenwart des Auferstandenen iiberzeugen
durften. SchlieBlich ist zwischen dem Sehen der Jiinger, dem Héren
der Maria und dem Betasten des Thomas kein grundsdtzlicher
Unterschied, denn alle sind sinnenfillige Wahrnehmungen. Auch

13 So die meisten Kommentatoren des Joh.: Bauer, S. 227; Zahn, S. 683;
Bultmann, S. 638, Anm. 6; Strathmann, S. 259; Hoskyns, 8. 548; Macgregor,
S. 363. — Fiir den Vollzug der Betastung dagegen : M. Barth, Der Augenzeuge
(1946), S. 196; O. Cullmann, Eidev kal émioteucev: Aux sources de la tra-
dition chrétienne (1950), S. 56; W. Hendriksen, The Gospel of John, 2
(1954) S. 455; W. Ch. Robinson, The Bodily Ressurection of Christ: Theol.
Zeitschrift 13 (1957), 81-101, S. 84-95.

14 So auch Dodd (A. 7), 8. 34f.; C. K. Barrett, The Gospel According to
St.John (1955), S. 470. 476; Robinson (A. 13), S. 91.

15 Bultmann, Joh., S. 539; Theol., S. 404.

16 W. Heitmiiller, Das Johannesevangelium: Die Schriften des Neuen
Testaments, hrsg. von J. Weil (1907), 8. 310.



22 H. Wenz, Sehen und Glauben ber Johannes

will es zu dem Osterjubel der Jiinger schlecht passen, da@ sie sich
als vom Auferstandenen Beschimte fiithlen sollten. Grundsitzlich
hat der Auferstandene dem Thomas freiwillig nichts mehr und nichts
anderes gewihrt als den anderen Jiingern. Deshalb ist auch die
Rede vom «unglaubigen bzw. zweifelnden Thomas» letztlich nicht
ganz zutreffend, wie sehr sich diese Rede auch in der kirchlichen
und sonstigen Umgangssprache eingebiirgert haben mag. Alle Jiin-
ger waren nach dem Tode des Herrn ungldaubig und zweifelnd und
sind erst durch das glaubige Sehen bzw. Betasten des Auferstande-
nen zum Osterglauben gekommen. Die besondere Bedeutung der
Thomasgeschichte liegt darin, daf sie eindeutig ausspricht, da3 der
Auferstandene kein anderer als der Gekreuzigte ist. Kreuzigung und
Auferstehung bilden eine Einheit, ohne deshalb identisch zu sein.

b) Wenn Bultmann sagt, da «6pdv (als sinnliche Wahrnehmung)
und moTtetewv radikale Gegensitze» sind 17, so ist diese Ausdrucks-
weise aus unserer Sicht her gesehen unprézise, insofern bei ihm
nicht gesagt ist, um welches Sehen es sich hier handelt. Ist es das
Sehen ohne Glauben, dann steht es allerdings in radikalem Gegen-
satz zum Glauben. Als solches kommt es aber — wie bereits ausge-
filhrt — nicht in Betracht, da der Auferstandene als solcher durch
Sehen ohne Glauben gar nicht als der Auferstandene erkannt wer-
den kann. Ist aber darunter das gliubige Sehen zu verstehen, so
steht dieses gleichberechtigt neben dem Glauben ohne einmaliges
Sehen. Grall bemerkt treffend: «DaBl der Glaube der Nichtsehenden
besser, wertvoller sei als der Glaube derer, die auf Grund des unge-
forderten Sehens geglaubt haben, wird nicht gesagt... Man darf die
Glaubensparadoxie und Paradoxchristologie Kierkegaards nicht
in das Johannesevangelium eintragen.»'® Das einmalige gldubige
Sehen kommt den erwihlten ersten Zeugen, das Glauben ohne Sehen
den Nachgeborenen zu. Beide sind echt Gldubige. Schon den ersten
Zeugen war es verwehrt, Zeichen zu fordern (Joh. 2, 23ff.). Wo aber
der Herr ihnen freimiitig Zeichen gewihrte, da wurde dadurch ihr
Glaube nicht minderwertig, ein bloBer «Zeichen- oder Wunder-
glaube». Wir, als die Nachgeborenen, sollen uns aber mit dem bloBen
Glauben begniigen, nur auf das Zeugnis der ersten Zeugen hin glau-
ben und keine neuen einmaligen Zeichen fordern. Das nimmt uns,
wie den ersten Zeugen, keineswegs die eigene Glaubensentscheidung

17 Bultmann, Joh., S. 5§39, Anm. 3.
18 Grall (A. 4), S. 72; Anders Hoskyns (A. 10), S. 548 u.a.



H. Wenz, Sehen und Glauben bei Johannes 23

fiir den Herrn ab, der sich in Kreuz und Auferstehung schon fiir uns
entschieden hat, sondern fordert sie heraus?®.

3.

GraB weist auch mit Recht auf den Schlu3 des Evangeliums hin
(Joh.20, 30f.), der zeigt, dafl Johannes nicht daran denkt, die in
seinem Evangelium erzidhlten Zeichen und damit auch die Semeia
der Ostergeschichten abzuwerten2: «Denn er lautet nicht: Noch
viele Reden (pAupata) nun tat Jesus, sondern: Noch viele andere
Zeichen (onueia) nun tat Jesus vor den Jiingern, die in diesem Buch
nicht aufgezeichnet sind. Diese aber sind aufgeschrieben, damit ihr
glaubt, dafl Jesus der Christus ist, der Sohn Gottes, und damit ihr
im Glauben Leben habt durch seinen Namen.» Bultmann muf} zu-
geben, daB es «zundchst tberrascht, dal Jesu Wirken unter den
Titel der onueia gestellt wird»2!. Es wirkt nicht tiberzeugend, wenn
er dies dann «angesichts der Einheit, die im Sinne des Evangelisten
Zeichen und Worte bilden... verstindlich» findet. Der Evangelist
redet hier nun einmal von Zeichen und nicht von den Worten, die
trotz Zusammengehorigkeit nicht identisch sind. Zeichen sind Ta-
ten und damit keine Reden des Herrn, auch wenn sie beide Verkiin-
digungscharakter haben, auch wenn sie in zahlreichen Formulierun-
gen des biblischen Textes zusammengeordnet sind 2. Haben aber die
Zeichen fiir den Evangelisten eine solche Bedeutung, da@ er sie am
SchluB noch einmal ausdriicklich nennt, dann sind sie jedenfalls fiir
ihn nicht «entbehrlich», machen den Glauben nicht zu einem «un-
zuverldssigen», «scheinbaren» Glauben, sind nicht der «Schwach-
heit der Menschen konzediert»22.

Freilich spricht Bultmann auch einmal anders iiber die Semeia 24:
«Als Semeia (onueia) sind die Wunder zweideutig; sie sind milver-
stindlich wie die Worte Jesu... Dal} die onueia als wunderbare Vor-
ginge kein Ausweis, keine Legitimation Jesu sind, zeigen schon
6,26.30.» Und weiter ?5: «Diese (die onueia) kdnnen es wenigstens

19 Bultmann, Joh., S. 46.

20 GraB (A. 4), S. 72.

21 Bultmann, Joh., S. 541.

22 Ders., Theol., S. 406ff.

23 Ebd., S. 391. 404. 419.

24 Ebd., S. 391.
% Ebd., S. 407.



24 H. Wenz, Sehen und Qlauben bet Johannes

(von uns gesperrt) nicht in dem Sinne sein, daB sie eine eindeutige
Legitimation wéren. Denn sie sind ja zweideutige Zeichen, deren Sinn
erst im Glauben erfafit wird»2¢. Als solche zweideutige Zeichen sollte
sie aber Bultmann in seiner Theologie durchweg festhalten. Dann
kann nirgendwo von «Garantierung», «Legitimation» usw. mehr die
Rede sein. Davon spricht aber Bultmann dennoch immer wieder,
z. B. auch bei der Kommentierung der Thomasgeschichte 2?. Durch
die zweideutigen Zeichen wird der GGlaube nicht entwertet, sondern
der Mensch gerade zur Glaubensentscheidung herausgefordert. Po-
sitive Bultmann-XKritik sollte deshalb seine Gedankenginge auf diese
Ebene der zweideutigen Zeichen zuriickholen. Bultmann hat ganz
recht, wenn er die Semeia als bloBe Mittel zur «Garantierung» des
Glaubens usw. ablehnt bzw. relativiert. Aber das wollen sie ja, wie
wir zu zeigen versucht haben, gar nicht sein. Und wo sie in dieser
Weise millverstanden worden sind, da hat Bultmann mit Recht
seinen Protest angemeldet. Es gilt jetzt, aus der Position des bloBen
Protests herauszutreten und nunmehr das Heilsgeschehen in seiner
ganzen Breite und Tiefe als zeichenhaftes einmaliges Geschehen zu
entfalten.

Diese Erkenntnisse sind von weittragender Bedeutung bis hin zur
Predigt. MuB3 nicht die Verkiindigung der Ostergeschichten gelihmt
werden, wenn erklirt wird, diese Geschichten hitten «nur relativen
Wert», seien «<im Grunde entbehrlich» ? Analoges gilt fir die Ver-
kiindigung der Wunder Jesu. Wer will noch zu den «Zeichen als den
Kriicken fiir Schwache»?®8 in der Predigt greifen, wenn dadurch nur
ein «Anfang des Glaubens»?? entsteht, wenn also ohne diese «Kriik-
ken» ein vollwertigerer Glaube entstiinde ¢ Kann das noch die volle
Botschaft sein, wenn sie nach Bultmann auf die Worte Jesu redu-
ziert wird ? Jedenfalls ist das nicht die Meinung der Verfasser der
Evangelien, die Zeichen und Reden Jesu verkiindigt haben?. Thre
Botschaft hat sich aber darin bewihrt, daf3 sie durch die Jahr-
hunderte hindurch echten Glauben geschaffen und Gemeinde Jesu
Christi gebildet hat. Wenn wir heute wie damals die Evangelisten

26 Vgl. auch Bultmann, Glauben und Verstehen, 1 (1933), S. 142, Anm. 2.

27 Ders., Joh., S. 541.

28 H. Strathmann, Das Evangelium nach Johannes (1955), S. 260.

29 Bultmann, Theol., S. 392.

30 Vgl. auch F. Flickiger, Heilsgeschichte und Weltgeschichte: Evang.
Theol. 18 (1958), S. 37-47.



H. Wenz, Sehen und GQlauben bei Johannes 25

von den Wundern Jesu und den Erscheinungen des Auferstandenen
verkiindigen, dann «konzedieren wir nicht der Schwachheit der
Menschen ein Wunder», sondern geben der Gemeinde einen Tat-
bestand, der sie vor die Glaubensentscheidung stellt. Dieser Tat-
bestand fithrte die Reprisentanten der Welt zur Zeit Jesu zum
TodesbeschluB. Argern wir uns auch iiber ihn ?

GralB3 sagt mit Recht: «Die Predigt an den groflen kirchlichen
Festen, an Weihnachten, Karfreitag, Ostern, Himmelfahrt und
Pfingsten, bildet eine besondere Not fiir unsere kirchliche Verkiindi-
gung, und zwar sowohl fiir die Prediger wie fiir die Gemeinden»3!.
Wir koénnen ihm aber nicht mehr zustimmen, wenn er fortfihrt:
«Die Predigt hat nicht die Aufgabe, das leere Grab oder den realisti-
schen Charakter der Erscheinungen zu verteidigen oder mit aller-
hand ,Beweisen‘ der Gemeinde anzudemonstrieren»®2. Das kann dort
gar nicht geschehen, wo die Vorgénge an Ostern als das verkiindigt
werden, was sie wirklich sind: einmalige Zeichen in aller Zwei-
deutigkeit. Die Osterberichte sind somit im Sinne der Evangelisten
auch mehr als bloBe «anschauliche Symbol- und Zeichensprachey,
sondern Berichte von einmaligen Geschehnissen. Damit hat auch
Grafl noch nicht wirklich Ernst gemacht. Sonst kénnte er nicht den
Prediger aus lauter Furcht vor «fides historica» dazu anzuhalten
versuchen, die konkreten Einzelheiten der Ostergeschehnisse der
Gemeinde vorzuenthalten 33, Dadurch wird die Predigt nur leer, ab-
strakt und spiritualistisch. So gilt es fiir uns heute — ganz im Sinne
der Evangelisten —, zur Konkretheit der Berichte iiber das zeichen-
hafte Wirken des Herrn und seiner Auferstehung in unserer Ver-
kiindigung zuriickzukehren, damit wieder die volle Botschaft des
Evangeliums wirksam werde.

Helmut Wenz, Neu-1senburg (Hessen).

31 Graf3 (A. 4), S. 281.
32 Ebd., S. 282.
8 Vgl. auch die Ausfithrungen von Graf$ (ebd.) zur Emmausgeschichte.



	Sehen und Glauben bei Johannes

