
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 17 (1961)

Heft: 1

Artikel: Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

Autor: Dus, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 17 Heft 1 Januar-Februar 1961

Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel.

1. Der sogenannte «Nathanspruch» in 2. Sam. 7, 4b-7.

a) Die ursprüngliche Bedeutung von 2. Sam. 7, 5b-7.

Greßmann hat die Eigenständigkeit des ganzen Abschnittes 2. Sam.

7, 1-7 dem Folgenden gegenüber erkannt1. Doch mit seinem Urteil,
es handle sich hier um «eine gute, knappe, fast wortkarge Prosa»,
hat er nicht das Richtige getroffen. Vielmehr ist der abschließende

Spruch 2. Sam. 7, 5b-7 in bester prophetischer Poesie verfaßt (zwei
Strophen, jede von vierfüßigen Versen).

Der Spruch bietet nun zwei ernste Probleme, deren Lösung neue

Perspektiven eröffnet.
Erstens, Jahve sagt hier durch Nathan von sich, er habe «bis zu

diesem Tage» in keinem Haus gewohnt, während es jedermann in
Israel bekannt war, Jahve habe eine Zeit lang in Silo einen Tempel
gehabt2. Sollte hier ein Nichtbeachten des Tempels zu Silo
vorliegen, dann auch ein solches der Lade, denn die Gegenwart Jahves
im Tempel zu Silo war eben durch die Anwesenheit der Lade 1. Sam.

3, 3; 4, 3) verbürgt. Die Hypothese aber, Nathan habe die Lade als
Jahves Thron nicht gekannt oder anerkannt3, scheint uns durch
nichts, was wir über die Lade in Israel wissen, gestützt zu sein. Doch
gibt es für unser Problem eine Lösung. Wendet sich 2. Sam. 7, 5b-7
deutlich gegen den Bau eines Tempels, welcher in Israel der erste
wäre, kann es sich entweder um einen, wenn überhaupt nicht ledig-

1 H. Greßmann, Die Schriften des A. T. Deutseh (1910); S. 142; 2. Aufl.
(1921), S. 138.

2 J. Wellhausen, Prolegomena 6 (1905), S. 46, Anm. Dies war das eigentliche

Problem, welches denjenigen Forschern zu lösen oblag, die ganz richtig
das «Zelt» von V. 6 für eine bloße Behausung der Lade als des vom Spruch
gemeinten wandernden Kultgegenstandes hielten (Wellhausen, Cornill,
Budde, Nowack). Sie haben es aber ohne befriedigende Antwort gelassen.
Zuletzt hat E. Sellin, Alttest. Stud. B. Kittel (1913), S. 174f., mit seiner durchaus

falschen Annahme, Nathan habe in V. 6 das «Zeltheiligtum» gemeint,
während er an der Lade und am Ladetempel zu Silo vorbeigegangen sei, die
Forschung bis auf den heutigen Tag wesentlich bestimmt.

3 A. Kuschke, Zs. altt. Wiss. 63 (1951), S. 89.

l



2 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

lieh geplanten, also jedenfalls uns durchaus nicht bekannten
Tempelbau, oder aber : um den Tempelbau zu Silo handeln. Das letztere
darf ohne weiteres als richtig angenommen werden. Weder von
Nathan noch an David wurde dann der Spruch gesprochen, sondern

von einem uns unbekannten Propheten an denjenigen israelitischen
«Richter» (1. Chr. 17, 6), welcher zur Zeit der Gründung des Tempels

zu Silo amtierte, und gibt uns zu erkennen, daß jener «Richter»
der Hauptförderer des Tempelbaus war und sich auf eine ihm zuteil
gewordene Offenbarung Jahves berief (2. Sam. 7, 7), also ebenfalls
ein Charismatiker war4. Es handelt sich um den ältesten der uns
bekannten israelitischen prophetischen Sprüche, sogar um einen
solchen von politischem Belang. Eben deshalb, weil er den Tempelbau
nicht zu verhindern vermochte, wurde er nicht vergessen.

Zweitens, unser Spruch sagt nicht nur, Jahve wolle nicht in einem
Haus wohnen, sondern auch positiv, «bis zu diesem Tage» sei er
«gewandert». Unter diesem «Wandern Jahves» ist ein kultischer
Tatbestand - deshalb konnte es gegen einen Tempelbau auf den
Plan geführt werden - und das heißt in diesem Falle ein Brauch zu
verstehen. Offenbar stand dieser Brauch zum geplanten Tempel
nicht nur nach der Ansicht des Propheten, sondern seinem Wesen
nach in einem unversöhnlichen Gegensatz, da er eben mit der Lade,
für welche der Tempel gebaut werden sollte, begangen wurde. Wenn
in unserem Spruch Jahve sagt, es solle kein Tempel «für ihn»
gebaut werden, heißt es ja, da beide gesamtisraelitischen Tempel, die
wir kennen, der zu Silo und der zu Jerusalem, Ladetempel waren,
soviel als «für die Lade»5. Dann aber meint das dem «Wohnen»
Jahves entgegengehaltene «Wandern» Jahves am ehesten ein Wandern

Jahves eben mit der Lade. Unser Spruch stellt sich u. E. gegen
den Tempelbau zu Silo ausschließlich im Interesse der Beibehaltung
der herkömmlichen «Ladewanderung».

Dagegen mit dem «Begegnungszelt» hat der Spruch nicht das geringste
zu tun6. In 2. Sam. 7, 6 meint 'ohel lediglich das für die wandernde Lade auf

4 Als eine reine Vermutung sei bemerkt, daß 'eZ 'abdi in 2. Sam. 7, 5 auf
'el 'abdon zurückgehen könnte, cf. Ri. 12, 15. Es wäre nicht verwunderlich,
wenn Abdon, ein Ephraimiter, den Tempel in einer ephraimitischen Stadt
hätte haben wollen.

5 Mit der ausdrücklichen Erwähnung der Lade in 2. Sam. 7, 2 kann erst
in zweiter Reihe argumentiert werden, da V. 1-4a erst sekundär dem Spruch
vorangestellt wurden (u. S. 5).

6 Anders Sellin (A. 2), S. 174ff.; G. v. Rad, Ges. Stud. (1958), S. 124;



J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel 3

ihren Stationen je aufgeschlagene Zelt, welches mit ihr nicht übertragen
wurde, also jedesmal ein anderes war7. Die Lade brauchte sogar nicht in
einem Zelt, sondern konnte in einem Heiligtum (2. Sam. 6, 3) aufgestellt
werden8. So meint 2. Sam. 7, 6b etwa: «... in einem Zelt oder in irgendeiner
anderen Behausung».

b) Das Ritual der vom « Silospruch » in Schutz genommenen
Ladewanderung.

Wir setzen unsere aus verschiedensten alttestamentlichen Stellen

gewonnene Vorstellung über den Verlauf der «LadeWanderung»,
also eine Wiederherstellung des «Ladewanderungsrituals», unseren
weiteren Untersuchungen unvermittelt voran, statt den Leser -
methodisch richtiger, doch notwendig viel ausführlicher - Schritt
für Schritt von einem Zug des Brauches zum anderen zu führen.

1. Die Ladewanderung findet jedes siebente Jahr statt (cf. smt in
2. Sam. 6, 6 als Anspielung auf Senat ha-semitta und die Siebenzahl
in 1. Sam. 6, 1). Die Siebenjahrperiode nannte man «jene Jahre»
(Ri. 20, 27. 28; Deut. 26, 3 ; 17, 9cj.). Es ist am Erntefest (Jos. 3, 15;
1. Sam. 6, 13), daß «das ganze Volk» (2. Sam. 6, 2) auf dem Ruheort
der Lade zusammenkommt.

Der «neue Wagen» (1. Sam. 6, 7. 10; 2. Sam. 6, 3) und zwei Kühe,
«auf die noch kein Joch gekommen ist» (1. Sam. 6, 7. 10. 12; 2. Sam.

6, 6), stehen bei dem Heiligtum bereit. Die Lade wird entweder aus
einem, nicht mitzunehmenden, Zelt (2. Sam. 7, 6; cf. 6, 17) oder
aus einem anderen Obdach (miskan, 2. Sam. 7, 6), wo sie vor sieben
Jahren aufgestellt wurde, herausgeholt und auf den Wagen gehoben
(2. Sam. 6, 3). Der Ortspriester, welcher in der nun zu Ende
kommenden Siebenjahrperiode für den amphiktyonischen Priester gilt,
wendet sich zu dem an der Lade sitzenden Jahve mit der agendarischen

Formel: «Erhebe dich, Jahve, gegen deine (neue) Ruhe(stätte),
du und deine mächtige Lade» (Ps. 132, 8). Zwei Einheimische stellen
sich jeder auf eine Seite des Wagens als seine Ehrenbegleiter ('im ha-
'agala, 2. Sam. 6, 3 cj. während die Kühe in den Wagen eingespannt
werden.

2. Der auf der Lade stehende Jahve ist als der gedacht, welcher
die Schritte der Kühe lenkt und so selbst seine Ruhestätte wählt

H.-J. Kraus, Gottesdienst in Israel (1954), S. 36; F. Dumermuth, Zs. altt.
Wiss. 70 (1958), S. 64. 66. 7 Wellhausen (A. 2), S. 45.

8 K. Budde, Die Bücher Samuel (1902), S. 234; auch Wellhausen (A. 2),
S. 45.



4 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

(bhr, Deut. 12, 5 u. ö.). Damit die Kühe keinen anderen Einflüssen
als der Weisung Jahves ausgesetzt werden, dürfen sich die
Festteilnehmer nicht anderswo als hinter dem Wagen befinden (1. Sam.

6, 12). Aus demselben Grunde werden die Jungen der Kühe während
der ganzen Festlichkeit zu Hause eingesperrt gehalten (1. Sam. 6,
7. 10).

Wenn sich Jahve einem israelitischen Ort naht, obliegt es allen,
welche seinen wandernden Thron erblicken, den Festjubel (teru'a) zu
erheben (wa-jari'u 1. Sam. 6, 13 cj. Greßmann).

3. Wo die zwei die Lade fahrenden Kühe haltmachen, wird ein
steinerner oder ein irdener Altar errichtet (1. Sam. 6, 14 LXX; Ex.
20, 24aba. 25, cf. auch Jos. 4, 20). Die Kühe werden auf dem Holz
des «neuen Wagens» Jahve als Opfer verbrannt (1. Sam. 6, 14). Das
Opfern auf dem Ort, über welchen Jahve durch seine Ankunft
«seinen Namen erklärte» (Ex. 20, 24) und somit auf ihn für alle
Zukunft «seinen Namen legte» (Deut. 12, 11 u. ö.), ist inauguriert.

Der Ortspriester wird für die nächsten sieben Jahre für das Amt
des amphiktyonischen Priesters geweiht (Deut. 17, 9cj. ; 26, 3 ; Ri. 20,

28; 1. Sam. 7, 1). Fortan wird seine Familie ihren Priesterdienst auf
einem Ort, auf dem für immer «Jahves Name wohnt», ausüben.

Die Lade wird zuletzt entweder in einem Zelt (2. Sam. 6, 17 ; 7, 6)
oder unter einem anderen Obdach (miskan, 7, 6, d. h. im Ortsheiligtum,

6, 3) aufgestellt.
Der «von Jahve erwählte Ort» (Deut. 12, 5 u. ö.), welchen sich

Jahve «unter allen Stämmen Israels» (Deut. 12, 5. 14; 2. Sam. 7,

7cj.) ausersehen hat, gilt für die nächsten sieben Jahre den Israeliten

als die Zentralkultstätte, nach Deut, sogar als die einzige legitime
Kultstätte (Deut. 12, 5 u. ö.).

c) Der Werdegang des «Silospruches» zum «Nathanspruch».

Kann 2. Sam. 7, 5b-7 nicht von Nathan gesprochen worden sein,
muß man sogleich fragen, ob sich Nathan, wenn nicht mit diesen

Worten, dann überhaupt gegen einen von David geplanten Tempelbau

geäußert hat, und noch grundsätzlicher, ob David einen solchen

überhaupt plante. Man braucht zur Erklärung der Entstehung von
2. Sam. 7, l-5a jedoch nicht vorauszusetzen, David habe einen
Tempelbau geplant.

Als nämlich David von den Philistern die Lade zurückgewann,
hat er sie natürlich auf Sion aufgestellt. Dies allein konnte ihm



J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel 5

nicht übelgenommen werden, da die letzte Ruhestätte der Lade,
Silo, für einen von Jahve verworfenen und also für die Lade
unangebrachten Ort galt. Ein anderer Umstand brachte aber Israel, wo
die Ladewanderung nicht vergessen war, in starke Erregung: daß
bei der Aufstellung der Lade Davids Kultpropheten Sion in Jahves
Namen für die dauernde Ruhestätte Jahves erklärten, etwa mit den
Worten: «Jahve hat Sion erwählt, hat es zum Wohnsitze für sich

begehrt: ,Dies ist für immer meine Ruhestätte, hier will ich wohnen,
denn nach ihr verlange ich'» (Ps. 132, 13. 14)9. Dann hat man
vermutlich aus dem überlieferten prophetischen Gut den besonders
seit Silos Untergang berühmten Spruch 2. Sam. 7, 5b-7
herangezogen und gegen den König zitiert.

Den Werdegang von 2. Sam. 7, 1-7 denken wir uns demnach in
folgenden vier Etappen:

1. Es gab zunächst den Silospruch, der von einem nicht bekannten
Propheten an einen auch unbekannten Richter adressiert war,
Y. 4b*-7. - 2. Nach der Aufstellung der Lade auf Sion wurde der
Spruch eine Zeit lang im Interesse der Wiedereinführung der
Ladewanderung gegen David zitiert. - 3. David wurde zuletzt zum eigentlichen

Adressaten des Spruches, Nathan folglich zum Autor
gemacht (Ersetzung der ursprünglichen Namen in V. 4b. 5a). - 4. Die
den Spruch einleitende Nachricht V. 1-4a ergab sich aus dem
«Nathanspruch» V. 4b-7 von selbst10.

David wurde also das Planen des Tempelbaus nur deshalb
zugemutet, weil er aus den oben erschlossenen Gründen zum Adressaten

des «Silospruches» wurde.

2. Die Ladeerzählung in 1. Sam. 4, 1-7, 1; 2. Sam. 6, 1-20.

Es muß für höchst unwahrscheinlich gelten, daß die Philister die
Lade in der in 1. Sam. 6, 1-7, 1 geschilderten Weise zurückgesendet
hätten11. Andererseits kann man sich nicht denken, der Autor der
Ladeerzählung von 1. Sam. 4, lb-7, 1; 2. Sam. 6, l-20a12 habe die

9 Es ist nicht auszuschließen, daß es der vom «Silospruch» angefeindete
inspirierte «Richter» war, der Ps. 132, 14 erstmalig gesprochen hat, bei
Gelegenheit der (letzten) Ankunft der wandernden Lade nach Silo.

10 Zwischen 2. Sam. 7, 4a und 4b besteht ein deutlicher Hiatus: L. Rost,
Die Überlieferung von der Thronnachfolge Davids (1926), S. 68f.

11 W. H. Kosters (1893), nach Budde (A. 8), S. 227.
12 Die Abgrenzung nach Rost (A. 10), S. 4ff. 46.



6 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

Rückkehr der Lade von den Philistern allein aus eigener Phantasie
heraus geschildert. Das Problem von 1. Sam. 6 ist gelöst, wenn man
hinter diesem Kapitel einen Brauch wie einen solchen, dessen Ritual
wir oben dargelegt haben, stichhaltig annehmen kann. Nicht nur
das Verständnis von 1. Sam. 6, sondern auch das der ganzen
Ladeerzählung wird vertieft, wenn diese auf den Brauch der
Ladewanderung hin geprüft wird. Dabei gilt es, mit zwei in ihr
bewahrten Einzelsagen den Anfang zu machen, der Jekonjiten- und
der Ussasage.

a) Die Jekonjiten- und die Ussasage.

Die Jekonjitensage, 1. Sam. 6, 13. 14. 19 (hier nach LXX «die
Söhne Jekonjas jubelten nicht»13), ist sparsam und eindrucksvoll
aufgebaut. In der Exposition, V. 13, werden die allerersten Augenblicke

eines Empfangs der Lade in Bethsemes geschildert, das
Erblicken der Lade und das Jubelgeschrei, da es eben damals zum Unheil

kommt : eine Familie nimmt aus Hochmut an der für eine solche

Gelegenheit seit alters streng gebotenen Handlung nicht teil. Das
sollen zunächst die Zuhörer nicht wissen (die Bethsemesiten wissen
das zunächst offenkundig ebenfalls nicht): der Erzählungsfaden
läuft ununterbrochen zu V. 14, welcher eine retardierende Funktion
hat, über. Der äußere Verlauf der festlichen Aufnahme der Lade
wird in V. 14 weiter geschildert, indem eine Ätiologie des Jahve-
altars bei Bethsemes mitgeteilt wird. Alles scheint von Anfang an
bis zu Ende in bester Ordnung vor sich gegangen zu sein, wie so

oft vor und nach in manchem israelitischen Orte, der einmal im
«siebenten Jahre» Jahve als Gast aufzunehmen die Ehre hatte -
warum überhaupt wurde alles erzählt Unvermittelt wird die
Verwicklung mitgeteilt: alles war gar nicht in Ordnung, sondern vom
allerersten Anfang an lag über der sorglos jubelnden Stadt der Frevel
der Jekonjiten wie ein unheilvoller Schatten, V. 19 LXX. Und
sofort folgt die Lösung: Jahve hat sich als gerechter Herr erwiesen,

13 Sicher richtig führt Greßmann (A. 1), z. St., das rçagévicrav, «freudig
aufnehmen», in 1. Sam. 6,19 LXX auf ein heri'u, «laut jubeln», zurück. Denn
das Nichtjubeln der Jekonjiten in V. 19 ist offenbar dem Sichfreuen der
anderen Bethsemiten in V. 13 gegenübergestellt. Wegen des Anklangs an ö.aua,

«Gesang», erscheint f]<Jgéviaav gleichzeitig als eine regelrechte Wiedergabe
von heri'u, welches auch in Hiob 38, 7 LXX als Jauchzen aufgefaßt wird.
Zinn kultischen Jubel (teru'a) s. P. Humbert, La «Terou'a» (1946).



J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel 7

indem er nicht die unschuldige Stadt, sondern nur die sünden-
beladene Familie mit Totschlägen heimsuchte - eine eindrucksvolle
Ermahnung, die Satzungen des Ladewanderungsrituals
einzuhalten.

Auch die Ussasage, 2. Sam. 6, 2-8, enthält eine Ortsätiologie, die
der «Bresche Ussas», V. 8b, welche freilich, ähnlich wie die in der

Jekonjitensage befindliche Ätiologie des Jahvealtars (1. Sam. 6, 14),
nicht den Schwerpunkt der Sage ausmacht. Nun ist es

unwahrscheinlich, daß die Ätiologie von Peres Ussa in der Zeitspanne von
ein paar Jahren zwischen der Überführung der Lade nach Sion
unter David, über welche die gegenwärtige Ussasage zu berichten
weiß, und der Verfassung der Ladeerzählung erdichtet worden
wäre14. Vielmehr handelte es sich zur Zeit Davids schon um ein
ziemlich altes, im Mund des Volkes umlaufendes Gut. Mit David
ist in der Sage freilich auch «die Stadt Davids» als Ziel der Reise,
V. 9. 10, sekundär. Wer hat dann aber nach der ursprünglichen Sage
die Überführung der Lade veranstaltet Es war «das ganze Volk»,
V. 2. Und wohin wurde die Lade gefahren Dahin, wo der auf der
Lade unsichtbar stehende Jahve die Schritte der Kühe lenkte. Hätte
man ja in der ursprünglichen Sage das Ziel der Reise zuvor gekannt,
wäre das Heranziehen des Wagens und der Kühe in ihr genau so

sinnlos, wie es in der gegenwärtigen Sage ist: die Lade wird auf
einen von Kühen gefahrenen Wagen nur dann erhoben, wenn Jahve
selbst den Weg wählen soll (1. Sam. 6, 9), während sie sonst
getragen wird (4, 4).

Die Sünde Ussas bestand sicher darin, daß er Jahve nicht die
Freiheit gewähren wollte, seine Ruhestätte zu wählen. Wo und
warum hat er es aber getan Hier verdanke ich S. Segert zwei

Anregungen: 1. Haben bei der Ladewanderung die Kühe die Grenze
des bisherigen Ruheortes der Lade nicht überschritten, ist das dahin
gedeutet worden, Jahve habe sich jenen Ort für weitere sieben Jahre
zur Ruhestätte erwählt, und die Lade sei auf die Stelle, von der sie

vor ein paar Stunden auf den Wagen gehoben worden war,
zurückgebracht worden. 2. Ussa hat die Kühe eben an einer «Tenne»

aufgehalten, da diese die Grenze von Baalat Jehuda ausmachte, wo
Ussa die Lade weiterhin haben wollte. Diese Auslegungsmöglichkeit
ist sicher richtig. Die Tenne pflegte in der Tat am Rand der Örtlich-

14 Nach Rost (A. 10), S. 47, ist die Ladeerzählung entweder in die letzte
Zeit Davids oder an den Anfang der Regierung Salomos zu setzen.



8 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

keit, gleich hinter einem Tor errichtet zu werden (2. Sam. 24,1615;
Jer. 15, 7).

In der Ussasage bewegt sich freilieh die Ladeprozession nicht gegen ein
Tor, sondern nur gegen eine Bresche, V. 8. Vielleicht wurde diese Bresche
nebst anderen anläßlich der Aufnahme von Baalat Jehuda (d. h. Kirjat
Jearim) in den Stamm Benjamin16 durchgebrochen. Die dem Israel einverleibten

Kanaanäer sollten aus Solidarität mit den älteren Mitgliedern der
Amphiktyonie auf ihre besonderen Sicherheitseinrichtungen verzichten,
sicher auch, um sich im Fall des Verrats vor den Israeliten nicht hinter der
Mauer verschließen zu können. Da unsere Bresche praktisch als Tor
fungierte, erhielt sie auch einen Namen und sogar eine Ätiologie.

Eigentlich ist die Tat Ussas durchaus motiviert, sofern sie als
ein Anhalten der Kühe aufgefaßt wird. Ussa war der Sohn jenes
Bürgers, welcher bis dahin Jahve zu Gaste hatte, und so hatte er am
Verbleiben der Lade im Vaterheiligtum heißestes Interesse. Es war
für ihn eine Enttäuschung, daß sich die Kühe überhaupt von dem
Vaterhaus weg in Bewegung setzten. In der so verstandenen Sage
erscheinen zwei Züge als wesentlich: 1. daß die Lade sich im Haus
Ussas Vaters befand, und 2. daß der unheilvolle Zwischenfall an
einer Tenne stattfand. Sie sind aber in der gegenwärtigen Sage mehr
zufällig.

Neben der Jekonjiten- nimmt sich die Ussasage wie ein Zwilling
aus. Beide sind von Haus aus Einzelsagen. Jene schildert die
Aufnahme, diese die Entlassung Jahves bei der LadeWanderung. Beide
Sagen führen von dem üblichen Verlauf der Festlichkeit nur
diejenigen Züge an, welche sie zum Dienst ihres eigenen Anliegens
unumgänglich heranzuziehen brauchen. Die Jekonjitensage erwähnt
von den Handlungen beim Empfang der Lade nur den Jubel (teru'a),
da die Jekonjiten eben diesen vernachlässigt haben, und das, was
in der Ätiologie des Jahvealtars nicht fehlen konnte, die Wahl des

Ortes durch Jahve, die Errichtung des Altars und das erste Opfer.
Ähnlich tut es die Ussasage. Das Herausholen der Lade aus dem

Ortsheiligtum ist notiert, da es sich um das Haus von Ussas Vater
handelt. Die anderen, vielleicht zahlreichen Handlungen vor- und
nachher sind nicht erwähnt - ohnehin kannte sie ein jeder -, und die
Aufmerksamkeit der Zuhörer ist bis auf die zwei Ehrenbegleiter des

15 Der Pestengel hat offenkundig dicht an der Stadt haltgemacht. An der
Tenne Arawnas ist ohne Zweifel ein Tor und ein Weg, auf dem der Engel
zur Stadt kam und an welchem die Kultstätte sich befand, zu denken.

16 Cf. Jos. 9, 17 und M. Noth, Geschichte Israels2 (1955), S. 135.



J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel 9

schon in Bewegung sich befindenden Wagens hingezogen. Sie gehen
jeder an einer Seite des Wagens, es sind Söhne des schon erwähnten
Abinadabs und einer von ihnen heißt Ussa. Schneller konnte die
Sage den Konflikt Ussas mit Jahve nicht vorbereiten. Weiter, die

Jekonjiten- wie die Ussasage wollen deutlich jede zum Einhalten
einer der Satzungen des Ladewanderungsrituals ermahnen. In beiden

ist es Jahve selbst, der die Verletzung des Ladewanderungs-
rituals mit dem Tode straft. Und zuletzt, beide Sagen wurden von
Israeliten kanaanäischen Ursprungs erzählt17. Der Mentalität eines
durchschnittlichen Israeliten entsprach es, unter jenen jüngsten
Mitgliedern des JahveVolkes mit Vorliebe Frevler zu suchen. Da die
beiden Sagen aus der vorsilonischen Zeit stammen18, stellen sie in
den Samuelisbüchern das überhaupt älteste Gut dar.

b) Die ausgeführte Ladeerzählung als Propagandaschrift.

Die Jekonjiten- und die Ussasage sind durch den Autor der
Ladeerzählung von 1. Sam. 4,1-7, 1 ; 2. Sam. 6, 1-20 auf uns gekommen.
Die Art, in welcher dieser Verfasser in ihnen und sonst auf die
Ladewanderung Bezug nimmt, ist durchaus negativ. Das ist aber genau
das zu Erwartende, 1. weil seine «ganze Erzählung auf das Jahvezelt
in Jerusalem hin strebt», so daß wir es «mit dem hieros logos des

Jerusalemer Ladeheiligtums zu tun haben»19, und 2. weil dieses

Ladeheiligtum allen geradezu jahvewidrig erscheinen mußte, die
etwa wegen Silos die Abschaffung der Ladewanderung für einen
verhängnisvollen Irrtum hielten und den alten Brauch wieder
einführen möchten. Hat sich der Autor der Ladeerzählung zum
positiven Ziel die Legitimierung des Ladeheiligtums Davids gesetzt,
ergab sich ihm unter diesen Umständen die Bekämpfung der
Ladewanderung als die unumgängliche negative Aufgabe. Es fragt sich

sogar, ob er diese Aufgabe nicht für die letzten Endes wichtigere
halten mußte, ob hier also nicht das eigentliche Motiv des ganzen
Werkes zu suchen ist. Jedenfalls unterdrückt er den Brauch der
Ladewanderung.

17 Budde (A. 8), S. 46.
18 D. h. aus dem der Tempelgründung zu Silo vorangegangenen Zeitalter

der Geschichte Israels. Der Ausdruck ist zwar ungenau, doch braucht er,
da Silo erst mit der Tempelgründung in Israel eine Rolle zu spielen begann,
nicht irrezuführen.

19 Rost (A. 10), S. 36.



10 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

An einer Serie von ausgedachten «Ladewanderungen», von Asdod
über Gath, Ekron, Bethsemes (diese und die folgende Stadt sind
auf Grund zwei alter Einzelsagen herangezogen), Kirjat Jearim,
Beth Obededom bis nach Sion zeigt unser Autor, daß die Ankunft
der Lade der Stadt meist Unheil brachte. Eine von diesen Wanderungen

ging direkt nach dem Ladewanderungsritual vor sich: die
von Ekron nach Bethsemes. Jahve würde daher ebenso schrecklich
wie Bethsemes jede israelitische Stadt, nach welcher die Lade nach
dem «philistäischen Ritual» von Sion her käme, heimsuchen.

Um den Gegnern die Ussasage, welche einen glänzenden Beleg
für einstiges Begehen des Ladewanderungsrituals in Israel
darstellte, zu entziehen, veränderte sie unser Autor. Es hätte sich um
keine «LadeWanderung» in dem David entgegengehaltenen Sinn
gehandelt. Das Ziel der Reise sei von Anfang an bekannt gewesen:
«die Stadt Davids», 2. Sam. 6, 10. Die Kühe fungierten lediglich
als Zugtiere; Ussa und sein Bruder hätten sie «getrieben», V. 3.

Ussas Bruder, V. 4, und David samt Israel, V. 5, seien «vor» ihnen

gegangen und hätten ihnen somit den Weg gewiesen. Ussa habe
sich nicht durch Anhalten des Viehs Unheil zugezogen - warum
hätte er auch die Tiere anzuhalten versucht -, sondern durch
Betasten der Lade, welche die unzuverlässigen Tiere - unmöglich, daß
sie von Jahve gelenkt worden wären - durch einen Ruck in Gefahr
brachten.

In der Jekonjitensage hat unser Autor den gerechten Richter
Jahve zu einem launischen Schreckenswesen übermalt: die Je-
konjiten hahen nicht gejubelt, doch seien ihre unschuldigen Nachbarn

bestraft worden, 1. Sam. 6, 19. So ein unberechenbares und

grausames Handeln der Gottheit erweckt begreiflich Jammer und
Eurcht. Erst unser Autor fügte V. 19ba hinzu («und es jammerte
das Volk»), und erst bei ihm sind Bethsemesiten gleich nach den

Totschlägen bestrebt, der Anwesenheit ihres Gottes frei zu werden,
V. 20 f.

So hat unser Autor auch in die Ussasage Jahves unheilbringende
Willkür eingeführt. An der «Bresche Ussas» sei kein Erevler,
sondern ein vom besten Willen erfüllter Mensch ums Leben gebracht
worden. David habe das Vorgehen Jahves gegen Ussa als etwas
Abnormes betrachtet, was nicht (wie in 1. Sam. 6, 20) durch einen
Hinweis auf die göttliche Heiligkeit Jahves eine Erklärung finden
könne, sondern Empörung erwecken müsse: «Und Davids Zorn



J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel 11

loderte auf, weil Jahve an Ussa einen Riß gerissen hatte.» Jenes
unnormale Handeln Jabves sei aber durch den abnormen Umstand,
daß sich Jahve mit seiner Lade nicht auf Sion befände, verursacht
worden. Indem man ihn auf Sion brachte, habe man ihm zu einer
normalen Verfassung und Handlungsweise verholfen.

Die Jekonjiten- und die Ussasage hören somit auch in der
Umarbeitung unseres Autors nicht auf, Zwillingssagen zu sein, da er
sie in ähnlicher Weise behandelte. Während in der Ussasage die
Ladewanderung unterdrückt ist, ist sie in der Jekonjitensage
entwertet, indem ihre Erfindung den philistäischen Wahrsagern und
ihr Vollstrecken den philistäischen Fürsten zugeschrieben wird. In
beiden Fällen wird Jahve als neuer Zug eine todbringende Willkür
zugedacht; unserem Erzähler «tut sich Jahve besonders als der
furchterregende Zerschmetterer kund»20. Es scheint uns, daß Jahve
so von unserem Autor geschildert wird, nur insofern er nicht seine
Ruhe im Zelte Davids gefunden hat, und nur zugunsten der
Propaganda für das Zelt Davids und gegen die LadeWanderung. Damit
man aus der Ladeerzählung zuletzt nicht den Eindruck gewinnt,
auf Sion sei ein unheilbringender Gegenstand aufgestellt worden,
schildert unser Autor die Lade wenigstens auf ihrer letzten Station
vor Sion, im Haus Obededoms, als ohne jede Einschränkung
heilbringend. Jahve scheint den schlechten Eindruck, den er in Ussas
Fall auf David gemacht hat, gutmachen zu wollen, damit er endlich
nach dem begehrten Sion gelange (Ps. 132, 14). Diese relative
Verschiebung des Gottesbildes zum Dämonischen erfolgte offenkundig
im Interesse der Agitation für das «Zelt Davids» und aus
machtpolitischen Gründen.

3. Die deuteronomische Kultformel.

Noth hat bemerkt, daß «im Kult der Zwölfstämmeamphiktyonie
die Lade das eigentliche Zentralheiligtum war»21. Weil nach 1. Sam.

4, 3-5 die Lade für alle Israeliten eine wesentliche Bedeutung hatte,
wird Noths These sehr wahrscheinlich, was die in Silo aufgestellte
Lade betrifft. Nun haben wir aus 2. Sam. 7, 5b-7 gefolgert, daß
die Lade bis zur Aufstellung in Silo ihren Aufenthaltsort wechselte.

20 Rost (A. 10), S. 46.
21 M. Noth, Das System der zwölf Stämme Israels (1930), S. 95.



12 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

Besaß schon die wandernde Lade die Würde des Zentralheiligtums
des Zwölfstämmebundes? Der «Silospruch» macht das sicher. Es
ist 1. ein Richter, d. h. Träger eines amphiktyonischen Amtes22,
der eine Neuerung in der Behandlung der Lade durchsetzt. Von der
Lade heißt es, daß sie 2. bis dahin «unter allen Stämmen Israels
gewandert» und 3. «seit der Herausführung der Söhne Israels aus
Ägypten» gewandert, also schon in Ägypten das Heiligtum
derselben «Söhne Israels» gewesen ist.

Den jeweiligen Ruheort der Lade, des wandernden Zentralheiligtums

Israels, meint u. E. die im Deut. 21mal vorkommende deu-
teronomische Formel, die Wendung «der Ort, welchen Jahve (von
allen deinen Stämmen) erwählen wird (daß er dort ,wohne')». Sie

leuchtet als ein prägnanter Terminus für die von Jahve mittels eines

Kühepaars je von neuem erwählte Ruhestätte der Lade ohne
weiteres ein. Die Wendung «von (unter) allen deinen Stämmen», Deut.
12, 5. 14, hatte von Haus aus hier wie im Ladewanderungsspruch
von 2. Sam. 7, 5b-7 nicht einen ausschließenden, sondern im Gegenteil

einen einschließenden Sinn : jeder Stamm hat grundsätzlich eine
Anwartschaft darauf, daß ihn der wandernde Jahve früher oder
später durch seine Gegenwart auszeichnen wird (V. 7). Die Wohnung
des einzelnen Israeliten war vom wandernden Zentralheiligtum bald
weniger, bald mehr entfernt: bald bezog sich auf ihn die Satzung
Deut. 12,21; 14,24, bald nicht23. Die Entstehung der deuterono-
mischen Formel ist also in die vorsilonische Zeit24, als die Lade noch
in Israel wanderte, zu setzen. Da es keinen ausschlaggebenden Grund
gibt für die Annahme, die Formel sei zum Aufbau des Deut, ohne

Bezug auf die wandernde Lade benutzt worden, ist Deut, überhaupt
in die vorsilonische Zeit zu setzen - freilich in einer wortkargeren
Form, ohne manche Gesetze (z. B. das «Königsgesetz» 17, 14ff.)
und mit keiner oder wenigstens mit einer kürzeren Einleitung und
Ausmündung.

Gegen diese Auffassung sollte weder geltend gemacht werden, daß mit
Ausnahme augenscheinlicher Zusätze die Lade im Deut, nicht vorkommt,
noch, daß es in der deuteronomischen Formel eben nicht «daß er dort wohne»,

22 Noth, Festschrift Bertholet (1950), S. 406ff.
23 Hier in Deut. 12, 21 und 14, 24 heißt es gerade von der Kultstätte

jirhaq, daß sie «sich entfernen wird». Der Gesetzgeber denkt an einen
Platzwechsel des Heiligtums, nicht des Opfernden.

24 Vgl. Anm. 18.



J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel 13

sondern «daß er dort seinen Namen wohnen lasse» heißt25. Die Lade wanderte
ja vor allem in Ephraim und Benjamin26, so daß die deuteronomische Formel
und das Urdeut. in diesen Stämmen entstanden sein dürften27. Von da aus
bietet sich ungezwungen die folgende Annahme dar: Als man nach der
Errichtimg des «Zeltes Davids» in Nordisrael allmählich zur Erkenntnis kam,
die Hoffnungen auf die Zurückgewinnung der Lade seien aufzugeben, hat
man in deuteronomischen Kreisen auf den Gedanken verzichtet, die Lade
sei Jahves irdischer Thron28. So hat man die deuteronomische Formel aus
dem Bezug auf die Lade gelöst und alle Erwähnungen der Lade aus dem
Urdeut. getilgt. Wenn man dann in deuteronomischen Kreisen doch nicht
auf die deuteronomische Formel verzichtete, sondern sie umzudeuten suchte,
ersetzte man «Jahve» durch «den Namen Jahves». Unter dem Ruheort des

Namens Jahves verstand man ohne Zweifel jedes traditionelle Jahveheilig-
tum. Östreicher, Welch, Staerk dürften in diesem Sinn wenigstens für die
Zeit des nordisraelitischen Königtums die richtige Lösung der «deuteronomischen

Formel» gefunden haben.

Wenn folglich die deuteronomische Formel den jeweiligen Ruheort

der Lade meint, so läßt sich behaupten, daß die Lade das Herz
des Urdeut. gewesen ist. Die Züge der «Ladetheologie», die
verschiedenen Stehen des Alten Testaments entnommen werden können,

sind nämlich diejenigen des Deut.29: 1. Der Bezug auf ganz
Israel (Jos. 3, 1; 1. Sam. 4, 5; 2. Sam. 6, 2. 15; 7, 5b-7). 2. Der
Gedanke der Läuterung des Volkes (die Jekonjiten- und die Ussa-

sage; auch die Achansage, Jos. 7, 6; cf. die Wendungen «das Böse

ausrotten», Deut. 13, 6 usw., und «damit sie es hören und sich
fürchten», 13, 12 usw.). 3. Der der Lade eigene kriegerische Charakter.
4. Der Bezug auf die Landnahme (Jos. 3-4. 6). 5. Der Bezug auf
Herausführung aus Ägypten (Jos. 4, 23; 1. Sam. 2, 26 - von dem
itamaridischen Ladepriestergeschlecht - 2. Sam. 7, 5b-7). 6. Die
Materialität der Heilsgaben (2. Sam. 6,11 ; Ps. 65, lOff. - rrwfgeloteka

25 Cf. jedoch Deut. 12, 5; Wellhausen (A. 1), S. 32: «sich zur Wohnung».
26 In Bethel (Ri. 20, 17) ; in dem ursprünglich benjaminitischen (cf. Jos. 9,

17) Kirjat Jearim (1. Sam. 7, 1; 2. Sam. 6, 2); in Gilgal, cf. H.-J. Kraus,
Vet. Test. 1 (1951), S. 192ff. ; auch freilich in dem judäischen Bethsemes
(1. Sam. 6, 13).

27 Für den nordisraelitischen Ursprung des Deut, traten besonders ein
A. C. Welch, The Code of Deuteronomy (1924); K. Galling, Bertholet-Fest-
schrift (1950), S. 191, und Theol. Lit. zeit. 76 (1951), Sp. 133ff. ; dann auch
A. Alt, Kleine Schriften, 2 (1953), S. 250ff.

28 F. Dumermuth, Zs. altt. Wiss. 70 (1958), S. 73ff.
29 Über die Grundgedanken des Deut. G. v. Rad, Das Gottesvolk im

Deuteronomium (1929); s. bes. S. 128: «Das Deuteronomium, das ganz in der
Ladetradition steht...»



14 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

in V. 12 sind die Geleise der die Lade bei ihrer Wanderung fahrenden
cagala - 1. Sam. 6, 14; 2. Sam. 6, 3; Ps. 132, 15). 7. Das Motiv der
überschwenglichen Freude (1. Sam. 4, 5; 6, 13; 2. Sam. 6, 5. 12 ff. ;

Ps. 132, 9. 16). 8. Der Gedanke der Ruhstatt (Ps. 132, 8. 14). 9. Der
Gedanke der unbedingt freien Erwählung, zunächst des freien Wählens

des jeweiligen Ruheorts der Lade, später der freien Wahl Sions
(Ps. 132, 14: «denn ich habe danach begehrt»; cf. Deut. 7, 7f.:
«denn er hat euch geliebt»).

Allein die Vorstellung des sichtbaren Thrones Jahves, auf dem er
inmitten des Landes seine Ruhestätte hat und mit dem er unter den
israelitischen Stämmen seine jeweilige Ruhestätte frei wählt, fehlt
im Deut. Eine folgerichtige Zensur hat dem Buch sein Herz
entrissen. Zweifellos haben sich die Leute um Deut, nach dem
Verzicht auf die Lade nach keinem anderen irdischen Thron oder
Podest Jahves umgesehen und sind daher dem betheischen Stier und
Heiligtum fern geblieben30. Als nach Jahrhunderten das Buch nach
Jerusalem kam und dort die Lade traf, war die einstige Beziehung
des Buches auf die Lade schon längst vergessen ; durch Deut. 10, 1 ff.
verband man beide nur recht äußerlich31.

30 Anders Dumermuth (A. 28), S. 79ff.
31 Nachträglich stelle ich fest, daß ich in meinen Erörterungen über das

Deut, einige Schritte mit A. Klostermann, Der Pentateuch, 2 (1907),
gegangen bin: 1. Nach Klostermann verrät der Ausdruck «der Ort, den Jahwe
bestimmen wird», daß «die Stätte des Heiligtums wechseln wird, vermutlich
durch Gemeindebeschluß, den das göttliche Los oder sonst ein Orakel
sanktioniert» (S. 426). - 2. Es sei «sehr wahrscheinlich, daß sie (die Bundeslade)
und ihre priesterlichen Hüter und levitischen Diener... zu den großen
Althingen kamen, an denen der Bund und das Bundesgelübde gegen Jahwe
erneuert wurde» (S. 422). Diese und die vorhergehende Behauptung impliziert
die Idee der LadeWanderung. Nur sah Klostermann nicht, daß nach Deut.
12, 5 die Zentralkultstätte durch ein Orakel nicht nur sanktioniert, sondern
bestimmt wurde, und daß dabei die Lade im Spiel war. - 3. Den Wechsel der
Zentralkultstätte in Deut. 12, 5 setzt Klostermann der «JahweWanderung»
in 2. Sam. 7, 5-7 gleich (S. 426): «So (sc. daß die Stätte des Heiligtums
wechselte) ist es aber bis auf die Mitte des davidischen Königtums geblieben,
wo die Lade Jahves ihren Sitz in Jerusalem erhielt, nach 2. Sam. 7, 5-7,
wo Jahve sagt: ,Ich bin bis auf diesen Tag in Zelten und Bretterbuden
gewandert überall, wo ich wanderte unter allen Kindern Israels'.» Wir sind
oben umgekehrt von 2. Sam. 7, 5-7 zu Deut. 12, 5 gelangt und haben bei
2. Sam. 7, 5b-7 nicht an den Tempel von Jerusalem, sondern an den von
Silo gedacht. — 4. Ist die Jahvewanderung durch den Tempelbau zu Ende
gekommen, muß nach Klostermann das Deut., das noch über jene spricht,



J. Dus, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel 15

4. Reflexe der Ladewanderung im Buche Josita.

a) Die Jordansage in Jos. 3-4.

Ein paar Einzelzügen der Sage über den Jordanübergang in
Jos. 3-4 liegt der Brauch der Ladewanderung deutlich zugrunde.
1. Die Lade kommt nach Gilgal in der Erntezeit, Jos. 3, 15 (cf.
1. Sam. 6, 13). 2. Nach Eintreffen der Lade in Gilgal wird zwar kein
steinerner Altar (Ex. 20, 24; 1. Sam. 6, 14), aber es werden zwölf
Steine als Masseben aufgerichtet, Jos. 4, 9. 20. 3. Selbst der
Grundgedanke der Sage, Jordan sei die Grenze des gelobten Landes, ist
aus der LadeWanderung heraus zu erklären (s. unten b).

Durch die Sage haben die Benjaminiten Gilgal als die erste Ruhstatt

Jahves in Kanaan dargestellt. Dies zeigte sich später in
kultisch-politischer Hinsicht von Belang. Wo sollten die Israeliten
nach dem Raub der Lade ihre Hauptkultstätte haben Nicht etwa
an dem Stierheiligtum zu Bethel, sondern, in einer rührenden Treue

zum verlorenen Heiligtum, an einem der einstigen Ruheorte der
Lade. Der letzte lag öde und galt für verworfen, also : an dem ersten.
Gilgal wird seine hervorragende Stellung in der Samuel-Saul-Zeit
auch der Jordansage verdankt haben.

b) Die Erzählung über den ostjordanischen Altar in Jos. 22, 9-34.

Die Erzählung Jos. 22, 9-34 spiegelt die Lage, in welche die zwei

ostjordanischen Stämme, Ruben und Gad, mit der Erhebung der
wandernden Lade zum Zentralheiligtum Israels gerieten, wider. Da
man das Gebiet der tatsächlichen oder möglichen Jahvewanderun-

vor dem Tempelbau entstanden sein (S. 427): «Einen terminus ante quem
bietet die unter David und Salomo vollzogene definitive Erkürung Jerusalems

zum Zentralorte des Heiligtums. Von da an konnte der Heiligtumsort
nicht mehr als ein wechselnder durch >"> "1113'' "12>N den Jahwe erwählen
wird, sondern nur durch "1113 "ItffX den er erwählt hat, bezeichnet werden.»
Dieselbe Schlußfolgerung haben wir oben gezogen, nur dachten wir schon
an den Tempel in Silo. — Auf diese Beweisführung Klostermanns über das

Alter des Deut, (nach ihm genauer: des von ihm repräsentierten Typus der
Gesetzesrede) folgt eine grundsätzliche Bemerkung (S. 427f.): «Wellhausen
sagt zwar, daß das Deuteronomium in der Zeit Josias, da es gefunden wurde,
auch entstanden sei, und daß man dieses anerkennen müsse, um zu denen zu
gehören, die wissenschaftliche Resultate überhaupt anerkennen. Diesem
Satze... stelle ich gelassen den anderen Satz gegenüber, daß, wer so urteilt,
das deuteronomische Bundesbuch nicht mit ganzer wissenschaftlicher
Andacht gelesen haben kann.»



16 J. Dus, Der Brauch der Ladewanderurig im alten Israel

gen für «Jahveland» zu halten begann, und da nicht zu erwarten
war, der bei seiner üblichen Suche nach seinem Ruheort ein Kühepaar

lenkende Jahve würde einmal den Jordan überschreiten, wurde
der Fluß im Glauben Israels zur grundsätzlichen Grenze des
«Besitzlandes Jahves», V. 19. 25aa (auch Jos. 3-4). Ostjordanland fing
an, für ein «unreines Land» zu gelten, V. 19, da dort Jahve nicht
«wohne» und es nicht einmal für die Zukunft beabsichtige. Freilich
hafte, so sagten die Westlichen, der Nachteil nur an dem Land und
nicht im geringsten an den zwei Stämmen, welche weiterhin für
ebenbürtige Mitglieder des Zwölfstämmebundes gelten. Nur werde
Jahve in ihrer Mitte nicht wohnen, solange sie nicht über den
Jordan in sein «Besitzland» übersiedeln, V. 19. Daran dachten
Ruben und Gad nicht und trugen um so schwerer ihren Nachteil,
als nur sie geographisch von der Möglichkeit ausgeschlossen waren,
daß Jahve sie besuchen und der amphiktyonische Altar bei ihnen
erbaut werden könnte. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß unter
diesen Umständen die legitimen Repräsentanten beider Stämme
in der Tat einen Jahvealtar als Opferaltar der zwei Stämme32 erbaut
bzw. einen schon bestehenden zu dieser Würde erhoben haben,
V. 11, um ihren Nachteil gegenüber den westlichen Stämmen zu
kompensieren. Dann müssen sie ihr Vorgehen vor der Amphiktyonie
etwa so gerechtfertigt haben, wie die Erzählung von Jos. 22 es will:
Mit dem im Westjordanland wandernden amphiktyonischen Altar
wollen Ruben und Gad nicht brechen, aber einen besonderen Jahvealtar

haben sie als Stämme vonnöten, um sich auf etwas stützen zu
können, falls sie wegen ihres Getrenntseins vom Jahveland als

minderwertige oder sogar illegitime Mitglieder des Zwölfstämmebundes

angesehen werden sollten.
Der ganzen religiös-politischen Verwicklung lagen zuletzt Un-

willigkeit und Unvermögen des Viehs, einen Wagen über den Fluß
zu transportieren, zugrunde. Der Grundgedanke von Jos. 22, die

Zugehörigkeit Rubens und Gads zu Jahve sei zweifelhaft, weil
zwischen diesen zwei und den anderen israelitischen Stämmen der Jordan

fließe, muß unglaublich primitiv erscheinen, solange man zur
Interpretation des Kapitels nicht den Brauch der Ladewanderung
heranzieht. jan j)us^ norn[ ßepcice, Tschechoslowakei.

32 Die westlichen Stämme hatten weder « Stammesheiligtümer» (anders
M. Noth, Josua2, 1953, S. 12) noch «Stammesaltäre»; als Stämme hatten sie

nur das gemeinsame Zentralheiligtum.


	Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel

