
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Robert Payne, The Holy Sword. The Story of Islam from Muhammad to the
Present. New York, Harper & Brothers, 1959. XIV + 335 S., 16 111. $6.

Dieses Buch ist — im landläufigen wie im besten Sinne des Wortes —
eine «story». Die Geschichte des Islam wird nicht analysiert, nach ihren
Motiven und Zusammenhängen untersucht, nach ihren treibenden Kräften
erforscht, sondern einfach erzählt. Aber sie wird so glänzend, so anschaulich,

so wohl dokumentiert mit gut ausgewählten und kennzeichnenden
Einzelheiten und Zitaten erzählt, wie das nur beste angelsächsische
Historiographie vermag. Wer theologische Erkenntnisse oder Urteile über den
Islam oder über Mohammed sucht, wird enttäuscht sein. Wer aber
gescheite, psychologisch gut gezeichnete Charakterbilder (wie z. B. diejenigen

der Abbasidenkhalifen, S. 153 ff.) oder eine flüssige, durchsichtige
Schilderung eines komplizierten Entwicklungsablaufs schätzt, wird vollauf

auf seine Rechnung kommen.
Wie der Titel zeigt, liegt der Akzent der Darstellung auf dem

militärisch-politischen Aspekt der islamischen Bewegung, während die übrigen
Lebensäußerungen dieser äußerst komplexen Erscheinung, wie Frömmigkeit,

Theologie, Kunst und Wissenschaft, überhaupt das gesamte Kulturleben,

zurücktreten. Dadurch wird für den unvoreingenommenen Leser
das Gesamtbild des Islam u. E. ungerechterweise nach der Seite des
«sword» hin verzerrt. Ist es nicht etwas überspitzt, wenn der Verfasser
sagt: «Für den Muslim ist der ,heilige Krieg' ein wesentliches Element
seines Glaubens geworden; alles im Islam würde in sein Gegenteil
verkehrt, wenn dieser Glaubenssatz wegfiele. Bei einem Haar wäre er sogar
zu einem der fünf Pfeiler der Religion geworden» (S. 84) Aus dieser
Grundanlage des Buches erklärt sich, daß eine so wichtige Strömung wie
der Sufismus nur beiläufig, und auch dann nur im Stil der «story»,
geschildert wird, und daß das einzige, aber bedeutsame Schisma des Islam,
nämlich die Schia, gar nur mit einer halben Seite abgetan wird (S. 116).
Für diese Mängel entschädigt jedoch weitgehend die meisterhafte
Darstellung der politischen und militärischen Geschichte und die plastische,
liebevolle Zeichnung der großen Persönlichkeiten, die diese Geschichte
gestaltet haben.

Basel. Emanuel Kellerhals.

Lucas H. Grollenberg, Kleiner Bildatlas zur Bibel. Deutsche Ausgabe von
Hermann Eising. Gütersloh, Gerd Mohn, 1960. 199 S. DM 10.80.

Dem bekannten großen Bibelatlas des Dominikaners Grollenberg zur
Seite ist eine Ausgabe geringeren Formats und niedrigeren Preises
getreten, «Kleine atlas van de bijbel» (Verlag Elsevier, Amsterdam), die
jetzt in deutscher Bearbeitung vorliegt. Ein neugeschriebener,
wissenschaftlich fundierter, aber leicht verständlicher Text vermittelt Einblicke
in die Geschichte Israels, Jesu und der Apostel. Schöne und instruktive,
nicht sentimentale Photographien, die in einem Anhang erklärt werden,



482 Rezensionen

machen neben Karten und Skizzen die Kulturwelt der Bibel anschaulich
und lebendig.

Basel. Bo Reicke.

Sabatino Moscati, The Semites in Ancient History. An Inquiry into the Settlement

of the Beduin and their Political Establishment. Cardiff, University
of Wales Press, 1959. 142 S., 1 Karte.

Der gelehrte Römer Professor legt eine Zusammenfassung seiner
langjährigen Studien über die alten Semiten vor, deren einzelne Aspekte er
früher schon in italienischen Aufsätzen vorgelegt hat.

In einem 1. Kapitel untersucht und definiert er den Begriff Semiten in
sprachlicher, ethnischer und rassischer Hinsicht. Im sprachlichen Teil
setzt er sich mit der von 0. Rößler vorgetragenen These der Verwandtschaft

der semitischen mit den hamitischen Sprachen auseinander und
lehnt es ab, daß das Lybisch-Berberische eine semitische Sprache sei. In
ethnischer Hinsicht sind die Semiten Nomaden oder Halbnomaden, deren
Ziel alle Zeit die fruchtbaren Länder, die rund um die arabische Steppe
liegen, sind. Wenn auch in rassischer Hinsicht das heutige semitische
Gebiet zwiefach in orientalische und armenoide Rasse geteilt ist, so findet
Moscati auch hier mit seiner Interpretation Semiten Nomaden
Innerarabiens eine einheitliche Lösung zugunsten der orientalischen Rasse. Das
Eindringen der Semiten in die fruchtbaren Rand- und Nachbargebiete wird
in den übrigen Kapiteln in chronologisch-geographischer Weise beschrieben.

Mesopotamien ist das 2. Kapitel gewidmet. Die eigentliche Kontaktstelle,

das wichtigste Einfallstor ist der Norden, d. h. der Mittellauf des

Euphrat mit Mari als Zentrum. Aus der Gegend Palmyra drängen die
Nomaden ins Fruchtland ein. Es ist ein ständiger Vorgang über die
Jahrtausende hinweg, und zwar meist eine friedliche Landnahme. In Zeiten
schwindender Staatsgewalt wird der Druck von der Wüste her intensiver.
Die Seßhaftwerdung geht in verschiedenen Phasen vor sich.

Syrien ist das Thema des 3. Kapitels. Moscati denkt an den
geographischen und nicht an den politischen Bereich, also die Länder Syrien,
Libanon, Jordanien und Israel. Hier ist die Situation ähnlich wie in
Mesopotamien. In beiden Gebieten stoßen die Semiten auf volksfremde
Einwohner. Die gegenseitige Beeinflussung führt zu einer neuen Kultur. Der
Verfasser setzt sich in historischer Reihenfolge mit den einzelnen
erfaßbaren, semitischen Einwanderungswellen auseinander, so daß wir auf knap-
pestem Raum eine Geschichte Vorderasiens vor uns haben. Das gebotene
sprachliche, historische und kulturelle Material ist sehr reichhaltig. Die
Darlegungen Moscatis sind oft eigenwillig und reich an wertvollen
Gedanken, ja sogar auf den ersten Blick völlig neuartig, so wenn er z. B.

(S. 133) schreibt, die Einteilung der semitischen Sprachen müsse in folgender

Weise neu gestaltet werden: mesopotamische, syrische und arabische
Sprachen. Diese scheinbar neue geographische Einteilung ist aber sachlich
genau die alte, nur mit neuer Nomenklatur: Mesopotamisch früher
Ostsemitisch, Syrisch Nordwestsemitisch und Arabisch Südwestsemitisch.



Rezensionen 483

Auf die Unterteilungen verzichtet er, wodurch er besonders im
Nordwestsemitischen schwierigen Problemen aus dem Wege gehen kann.

Im 4. Kapitel befaßt sich Moscati mit Arabien, d. h. mit dem Ursprungsland

der semitischen Nomaden. Auch hier gibt es ein Drängen in die fruchtbaren

Randgebiete: Palmyra, Petra, Higaz, Jemen, Hadramaut, Oman,
durch die die alten hochwichtigen Karawanenstraßen führten. Im Unterschied

zu den Siedlungsgebieten in Mesopotamien und Syrien kommen die
semitischen Nomaden in diesen Randgebieten nicht in Länder mit
volksfremdem Substrat, sondern in ursprünglich semitisches Gebiet. Wenn man
in Arabien dem Fehlen einer Substratwirkung auch durchaus zustimmen
kann, so darf doch gerade in den oben erwähnten Siedlungsgebieten längs
der großen Handelsstraßen nicht übersehen werden, daß auf diesen
Handelswegen nicht nur Waren und Erzeugnisse fremder Länder transportiert
wurden, sondern daß mit den Waren und ihren Namen auch fremdes
Gedankengut, Gesittung usw. in die arabischen Länder einströmte. Nicht nur
durch Substratwirkung, sondern auch durch Verkehr und Handel kann die
Eigenart eines Volkes bis hin zur Sprache tiefgehend beeinflußt werden.
Frei von fremden Einflüssen könnte man wohl nur das auch behandelte
innerarabische Königreich der Kinditen nennen. Von hier aus gesehen
wäre auch die Kolonisation von Aethiopien für das Anliegen Moscatis
nicht unbedeutend gewesen.

Dem Verfasser sei für seine bedeutende Darstellung der vorderasiatischen

Geschichte, vom Gesichtspunkt der Landnahme und Seßhaftwerdung
der nomadisierenden Semiten Innerarabiens aus betrachtet, bestens
gedankt. Die Lektüre seines Buches ist mit großem Gewinn verbunden, und
seine Anregungen und Gedanken auch bei anderer Meinung sehr bedeutend.

Basel und Zürich. Benedikt Hartmann.

Albert E. Rüthy, Probleme der Bibelübersetzung. Berner Rektoratsrede.
Bern, Paul Haupt, 1959. 26 S.

Der Alttestamentier der Berner christkatholischen Fakultät führt in
solid wissenschaftlicher, doch allgemeinverständlicher und unterhaltender
Weise in die Schwierigkeiten der Bibelübersetzung ein. Zuerst behandelt
er, seine Rede mit Beispielen würzend, die Bedeutung genauer Erfassung
der Realia sowie die Fragwürdigkeit sogenannter «konkordanter»
Übersetzungen. Hierauf prüft er eine Reihe bezeichnender hebräischer Begriffe
(tohu wabohu, tehom, paronomastische Verbindungen mit der Wurzel sm',
nefes, hesed, kabod) und geht deren Wiedergabe in deutschen Ubersetzungen

nach (namentlich derjenigen von Buber-Rosenzweig). Das Büchlein
schildert anschaulich die Mühseligkeit einer Verdeutschung der Schrift;
man ahnt etwas vom Ausmaß der Aufgabe beim Übersetzen in eine noch
kaum von der Welt der Bibel berührte Sprache Asiens oder Afrikas.

Lausanne. Carl A. Keller.

George A. F. Knight, A Christian Theology of the Old Testament. London,
SCM Press, 1959. 383 S. 30 s.

Dies ist fraglos die bedeutendste alttestamentliche Theologie der letzten

Jahre — trotz einiger formaler Mängel. «Christlich» ist das Buch inso-



484 Rezensionen

fern, als gelegentlich (S. 213 ff. 349 ff.) anhangsweise Ausblicke ins Neue
Testament eröffnet werden; im übrigen ist die Behandlung streng auf das

Alte beschränkt.
In vier Teilen wird die Glaubens- und Gedankenwelt Israels entfaltet.

Der 1. Teil, «Gott», scheint mir von allen der wichtigste. Im Anschluß an
A. R. Johnson wird hier Gott verstanden als «Kollektivpersönlichkeit»,
eine Vorstellung, die ohne allen Zweifel das alttestamentliche Bild von
Gott grundlegend bestimmt. Das «Ebenbild Gottes» in Gen. 1, 26 ff. meint
den Menschen in seiner eigenartigen Existenz als Individuum und Kollektiven

zugleich, eine Deutung, die sich mit derjenigen von K. Barth trifft,
auch wenn dieser nicht genannt wird. Vom Begriff der «Kollektivpersönlichkeit»

Gottes aus erklären sich auch die Lehre von den Engeln (dieselbe
ins rechte Licht gestellt zu haben, ist ein weiteres Verdienst Knights) und
vom Geist. —• Nachdem der 2. Teil die Lehre von der Schöpfung und vom
Menschen behandelt hat, wendet sich der 3. dem Volke Gottes zu. Auch hier
ist der Ansatzpunkt wichtig: das Exodus-Erlebnis, das Israel den Anstoß
gab zu seinem Sein und zu seinem Selbstverständnis. Das letztere wird
dann anhand der bezeichnendsten Begriffe (Weinstock, Sohn Gottes,
Mensch, Braut usw.) im einzelnen analysiert. — Der 4. Teil endlich bringt
das alttestamentliche Geschichtsverständnis in weitem Rahmen von Gen. 3

bis zur Eschatologie. Hervorzuheben wäre etwa der Versuch, die Geschichte
Israels zu deuten in Analogie zum Leben des Menschen, von der Geburt
(Erzväter und Auszug aus Aegypten), über die Hochzeit (Sinaibund) bis
zum Tod (Exil), wobei das Wunder der Neukonstituierung nach dem Exil
besonders deutlich hervortritt.

Knights bedeutendes Buch erscheint für die alttestamentliche Theologie

der Zukunft wegweisend. Zu bemängeln wäre andererseits die
Überlastung des 4. Teiles mit Dingen, die anderswohin gehören oder auch
bereits Gesagtes wiederholen (S. 224 f.; cf. 180 f.); ferner die Behauptung,
zur Zeit Dt.-Jesajas habe sich in Babylonien die Lehre Zarathustras
ausgebreitet und sei vom Propheten widerlegt worden (S. 136), oder auch die
überholte Erklärung des Namens Jerusalem als «yerush-shalom» (S. 251,

306) — um nicht dem Ärger über das wiederholte «post eventu» (sie) Luft
zu machen. Zu den Mängeln zähle ich auch den Mißbrauch mit dem Begriff
«pictorial language» : neben einem ganzen Kapitel zähle ich mindestens
34 Stellen, an welchen dieser Begriff zur Debatte steht. Zwar weiß der
Verfasser genau, daß sich die «bildhaften Ausdrücke» des A.T. nicht in
abstrakte Formeln übersetzen lassen; aber ist nicht gerade deshalb der
Begriff überhaupt unnütz? Worum geht es denn in der Theologie, wenn
nicht genau um das, was der «bildhafte Ausdruck» sagt?

Lausanne. Carl A. Keller.

William Sanford LaSor, Bibliography of the Dead Sea Scrolls 1948-1957.
Fuller Library Bulletin 31. Fuller Theological Seminary
Bibliographical Series, 2. Pasadena, Cal., Fuller Theological Seminary, 1958.
92 S. $3.50.



Rezensionen 485

Die immer wachsende Qumranliteratur läßt sich ohne bibliographische
Hilfsmittel nicht bewältigen. LaSor hat durch seine Bibliographie der
ersten zehn Jahre allen Forschern einen großen Dienst getan. Hier ist
die ungeheure Fülle genau verzeichnet und wegen der thematischen
Anordnung bequem zugänglich. Wenn die kurz vorher gedruckte Bibliographie

von Christoph Burchard in einigen Punkten sogar noch ausführlicher
war so ist sie nicht thematisch geordnet und läßt infolgedessen die
LaSorsche Arbeit keineswegs unnötig erscheinen.

Basel. Bo Reiche.

Wort und Dienst. Jahrbuch der Theologischen Schule Bethel, N.F., 6.

Festschrift für Wilhelm Brandt zum 65. Geburtstag, hrsg. von C. Maurer.
Bethel, Verlagshandlung der Anstalt, 1959. 216 S. DM 11.50.

Dieses Jahrbuch ist als Festschrift dem verdienten Lehrer und
langjährigen Leiter der theologischen Schule Bethel, Wilhelm Brandt,
gewidmet. Ein Grußwort der westfälischen Kirche von Präses Dr. Ernst
Wilm eröffnet den Band. Es folgen Aufsätze gegenwärtiger und früherer
Dozenten der theologischen Schule.

Alfred Adam versucht eine neue Deutung der lobsingenden Engel des

Isenheimer Altars («Maria mit dem Kind») zu geben. Er sieht Zusammenhänge

mit mittelalterlichen Vorstellungen, wie sie in den «Offenbarungen
der hl. Birgitta» erscheinen, und deutet die Engel als die vier Elementargeister.

— Das musikalische Opfer J. S. Bachs versteht Adalbert Schütz
aus der Auseinandersetzung Bachs mit dem modernen, aufklärerischen,
nicht mehr der Kirche dienstbaren Geist und seinen musikalischen
Ausdrucksformen, der von Friedrich II. verkörpert wird, dem «das musikalische

Opfer» gewidmet ist.
Die theologischen Untersuchungen eröffnet Johannes Fichtner mit

einer instruktiven Studie über Probleme der Bibelverdeutschung, dargestellt

an Martin Bubers Übersetzung und der Revision der Lutherbibel.
Fichtner zeigt die treibenden Motive der Übersetzungsarbeit Bubers (und
Rosenzweigs), die das Formgeheimnis des biblischen Stils mit seiner
ganzen Fremdheit wahren möchte und das Hebräische ganz in den
deutschen Raum herüberzunehmen versucht. Dem steht Luther gegenüber mit
seinem Willen, bei aller strengen Bindung an den Urtext die Bibel in die
Sprach- und Vorstellungswelt seiner Leser zu übertragen. Fichtner
berichtet sodann von seinen Erfahrungen als Mitarbeiter an der Revision
von Luthers A.T. — Ein Vortrag von Helmut Frey «Zur Sinndeutung des
Leidens im A.T.» führt zu den verschiedenen Grundmotiven, die das A.T.
mit dem Leidensgedanken verbindet, und behandelt die Probleme:
Vergeltung, Zurüstung des Gottesmenschen, Plan Gottes mit Gemeinde und
Welt, Leid als Stellvertretung. Frey weist auf die Bindung alles
Leidensverständnisses im A.T. an Gott und seinen Erlösungswillen. — Hans-
Joachim Stoebe weist nach, daß die übliche Ubersetzung von Micha 6, 8

1 C. Burchard, Bibliographie zu den Handschriften vom Toten Meer.
Zeitschr. f. d. altt. Wiss. Beih. 76 (1957). XV + 118 S.



486 Rezensionen

(hasnea' «demütig sein») dem vollen Bedeutungsumfang des Wortes
nicht gerecht wird. Er möchte für Micha 6, 8 die in der Weisheitsliteratur
geläufige Bedeutungsnuance für die Wurzel sn' «einsichtig, verständnisvoll,

klug sein» festhalten. Die Verbindung mit dem Weisheitsdenken
«reicht aber nicht dazu aus, um diesen Vers zwingend Micha abzusprechen».
Seine Deutung sieht Stoebe bestätigt durch die gedanklich verwandte
Stelle Hos. 6, 6 und verschiedene Stellen in der Sektenschrift von Qumran.

Gerhard Friedrich untersucht die rechte Gestalt der Verkündigung in
der Kirche Christi heute. Ausgehend, von der Besprechung der mannigfachen

Verben für «Verkündigen» im N.T., der neutestamentlichen
Aussagen über die Verkündiger (Apostel, Propheten, Evangelisten, Lehrer),
die Angesprochenen, die Sprache und das Anschauungsmaterial der Ur-
christenheit und die Formen der urchristlichen Verkündigung, fragt
Friedrich nach der Bedeutung des neutestamentlichen Tatbestandes für die
Verkündigung der heutigen Kirche. Er legt seinen Finger mit Recht auf
die selbstverschuldete Armut des heutigen Gottesdienstes, dem die Fülle
der verheißenen Gaben fehlt. — Heinrich Greeven schreibt über die
«Geistesgaben bei Paulus» und untersucht besonders die Frage, ob in den älteren

Paulusbriefen schon mit dem Vorhandensein von «Ältesten» in den
Gemeinden (nach der Vermutung von Michaelis) gerechnet wird, vor allem,
ob 1. Kor. 12, 28 kyberneseis das Ältestenamt meint. Greeven glaubt nicht,
daß die paulinischen Gemeinden eine «stetige Gemeindeleitung» hatten; die
starke Erfahrung der Geistgegenwart habe die einzige kontinuierliche
Leitung dargestellt. So kann er auch in den «Leitungen» nicht eine Mehrzahl

von besonderen Amtsträgern erkennen. Die paulinischen proistamenoi
versteht Greeven als «Gemeindeglieder, die als Propheten oder Lehrer
Ansehen genossen». Ihre Autorität gründet sich auf das in ihnen redende
Pneuma. Paulus hat in 1. Kor. 12 gar nicht die Absicht, einzelne bestimmte
Gruppen von Geistträgern zu unterscheiden, sondern gegenüber der
engherzigen Glossolaliebegeisterung der Korinther die ganze Vielfalt der
Gaben des im Geist gegenwärtigen Herrn zu preisen. — Helmut Krämer
spürt der Wortbedeutung von mysteria nach. Der verbale Ausgangspunkt
bezeichnet etwas als unaussprechbar, das auch nicht ausgesprochen werden
darf. — Interessante und zum Teil diskutable Thesen stellt Willi Marxsen
in seinen Überlegungen «Der Exeget als Theologe» auf. Er stellt vor die
Alternative, entweder auf die traditionelle Lehre von der Schrift (Kanoni-
zität des N.T.) zu verzichten oder die römischen Konsequenzen zu ziehen.
Eine Lösung der Probleme versucht Marxsen auf dem Boden der von der
Formgeschichte erarbeiteten Resultate. Die Verbindlichkeit der Anrede des
N.T. ist begründet in dem Geschehen, das im N.T. bezeugt wird. So muß
jeder auszulegende Text an der Norm, Jesus, geprüft werden. Jesus aber
wird für uns nur durch das Medium der gläubigen Gemeinde erkennbar. —
Christian Maurer untersucht die Eheauffassung des Paulus auf Grund von
1. Kor. 6, 12 bis 7, 7. Er zeigt, daß «die Forderung der nach außen hin exklusiven

und nach innen hin intensiv-konkreten Ehe» auf Gen. 2, 24 beruht,
dessen Interpretation in ihren entscheidenden Grundzügen nicht auf
jüdische Tradition, sondern auf Jesus zurückgeht. «Danach ist der Mensch



Rezensionen 487

durch Gottes Hand bestimmt zu einer in der Leiblichkeit begründeten, aber

nur durch personale Treue gewährleisteten Gemeinschaft.» Das deckt den

engsten Zusammenhang der Ehe als mia sarx mit dem Bekenntnis zum
heis kyrios auf, dem einen Herrn, der den Anspruch der Ausschließlichkeit
und Vollgenügsamkeit erhebt. Die libertinistische Häresie in Korinth hat
sich mit ihrer Christologie, Anthropologie und Ethik vom einen Kyrios
gelöst, der «in der Einheit des Irdischen und Erhöhten die menschliche
Leiblichkeit bejaht und damit die Sexualität in die Verantwortung des

ganzen Menschen hineinbindet.»
Ein seelsorgerliches Wort in die durch die Teilung Deutschlands

verursachte Not hinein spricht Herbert Girgensohn: «Recht auf Heimat». —
Zwei Aufsätze behandeln Fragen des Diakonissendienstes: Robert Frick
steuert eine kurze ausgezeichnete evangelische Begründung des Diakonissenamtes

bei, und Theodor Kueßner unterzieht einige Diakonissengelübde
einer kritischen Prüfung.

Basel. Mathias Rissi.

Martin Dibelius, Jesus. 3. Aufl., mit einem Nachtrag von Werner Georg
Kümmel. Sammlung Göschen, 1130. Berlin, W. de Gruyter & Co., 1960.

140 S. DM 3.60.

Nachdem es lange in der deutschen Forschung allein dastand, erscheint
Dibelius' bekanntes Büchlein von 1939 jetzt in unveränderter Neuauflage,
zur rechten Zeit, um an dem neuen Gespräch über den historischen Jesus
teilnehmen zu können. Die prägnante Zusammenfassung der wissenschaftlichen

Ergebnisse und der fast feierliche Stil der Darstellung sichern
diesem Buche seine Bedeutsamkeit als gemeinverständliche Einführung noch
heute, aber auch den Neutestamentlern gibt es Anlaß zu grundsätzlicher
Besinnung. Denn es scheint doch so, daß der Formengeschichtier Dibelius
heute in die Reihe derer, die ein «.Leben Jesu' im älteren Sinn bieten» *,

zu stehen kommt. Anders als Bultmann trennt er streng zwischen
wissenschaftlicher Forschung und christlichem Glauben, wobei der Historie die
wichtige Funktion zukommt, das Objekt des Glaubens oder Ärgernisses
klar vor Augen zu stellen. Es ließe sich zwar über manche Einzelheiten
der Ausführungen rein historisch noch disputieren; z. B. scheint Dibelius'
grundsätzliches Vertrauen zu den Quellen (Kap. 2) unvereinbar mit seiner

Skepsis gegenüber Jesu Selbstzeugnis (Kap. 7) —- denn zu Jesu
Botschaft als «Drohung, Verheißung, Forderung» hinzu kommt doch auch ein
persönlicher Anspruch, der klarer herausgestellt werden sollte. Aber die
Berechtigung der Methode an sich ist immer noch zu bejahen, und mancher
junge Theologe kann bei Dibelius die schöne und verantwortungsvolle
Aufgabe der neutestamentlichen Forschung kennenlernen.

1 So Kümmel im neugestalteten Literaturverzeichnis, S. 134. Er führt
in dieser Reihe an: Goguel, Klausner, Grundmann, Stauffer und Blinzler
(Der Prozeß Jesu, 1955). Dagegen werden als «Gesamtdarstellungen neuerer

Art» die Jesusbücher von Bultmann und Bornkamm und der Artikel
Conzelmanns in der neuen Auflage der Rel. in Gesch. u. Geg. genannt.

32



488 Rezensionen

Um die wichtigen Funde der letzten Jahre zu berücksichtigen,
bespricht W. G. Kümmel in seinem Nachtrag kurz das Thomasevangelium
und die Qumrantexte. Als Berichtigung der ersten sensationellen Behauptungen

mögen diese zehn Seiten einem breiteren Publikum gute Dienste
erweisen; sie sind aber viel zu vorsichtig gehalten, um sonst von Interesse
sein zu können.

Princeton, New Jersey. Lloyd Gaston.

Bertil Gärtner, Die rätselhaften Termini Nazoräer und Iskariot. Horae
Soederblomianae 4. Uppsala, C. W. K. Gleerup, 1957. 68 S.

Bertil Gärtner, John 6 and the Jewish Passover. Coniectanea neotestamen-
tica 17. Uppsala, C. W. K. Gleerup, 1959. 52 S.

Da der Ausdruck NaZuipaîoç gerne in christologischen Zusammenhängen

auftritt und an die Ebed-Jahwe-Vorstellung erinnert, ist der Begriff
nach Gärtner vom hebr. Part. Pass. "11X1 «der Bewahrte» zu verstehen:

T

«Jesus ist 'der' für den messianischen Auftrag 'Bewahrte', seine Anhänger
sind 'die Bewahrten'.» Den Gebrauch des Begriffs in dieser messianischen
Bedeutung sucht der Verfasser nachzuweisen, indem er die Linien über
das rabbinische Judentum zu den sektentheologischen Aussagen von Qum-
ran und zu den Mandäern zieht. In solchen oder ähnlichen Gruppen dürfte
der Begriff «Nazoräer» daheim gewesen und wohl über Johannes den
Täufer ins Urchristentum gelangt sein. Für die Art allerdings, wie
Matthäus den Begriff verstanden haben will, schließt Gärtner mit Recht die
Beziehung zu den Sekten aus.

Den Zunamen des Judas «Ischariot» leitet Gärtner von "lpt2? her und
versteht ihn als aram. mit 'Aleph protesticum h Iskariot heißt
dann soviel wie «der Falsche», «der Betrüger». Den so verstandenen
Namen in einen bestimmten heilsgeschichtlichen Zusammenhang einzuordnen,
ist das Ziel der zweiten Studie Gärtners. Er zeigt darum einen Zusammenhang

der Judasüberlieferung mit Ps. 41 und 55 auf. In andern als christlichen

Kreisen scheinen diese Psalmen eine ähnliche Rolle gespielt zu
haben, z.B. in der Tradition über Ahitofel (2. Sam. 15—17). Die Urkirche
hat die rätselhafte Tat des Judas vor allem unter dem Gesichtspunkt der
Schrifterfüllung betrachtet. Das Motiv zur Tat dürfte weniger in der
Geldgier als in der enttäuschten messianischen Hoffnung (Matth, und
Mark.) und in der Anstiftung durch den Satan (Luk. und Joh.) gesehen
worden sein.

In seiner dritten Studie findet Gärtner nach ausführlichen Vergleichen
zwischen Joh. 6 und den synoptischen Parallelen (Mark. 6, 30 bis 8, 31 par.)
einerseits und der jüdischen Passahüberlieferung andererseits einen
geschichtlichen Hintergrund zu Joh. 6 und sucht von da her die Bedeutung
des letztes Mahles Jesu (das mit Joh. tatsächlich auf den 14. Nisan zu
legen wäre) zu beleuchten.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

1 Vgl. Ch. C. Torrey, The Name «Iscariot», Harv. Tlieol. Rev. 36

(1943), S. 52 ff.



Rezensionen 489

David E. Holwerda, The Holy Spirit and Eschatology in the Gospel of John.
A Critique of Rudolf Bultmann's Present Eschatology. Kampen, J. H. Kok,
1959. XIII + 141 pp. FI. 5.90.

This dissertation was submitted for the doctorate in theology of the
Free University of Amsterdam. The author begins by considering the part
played by the Holy Spirit in the Fourth Gospel in relation to the departure
of Jesus, the work of Jesus and the return of Jesus. A study of John 7 : 39

("the Spirit was not yet, because Jesus was not yet glorified") leads him
to examine what is meant by Jesus' being glorified; it is an experience,
he concludes, which is completed by Jesus' return to the Father (doxa-
zesthai hypsousthai hypagein). The promise of John 7 :39 (and of
16 : 7, etc.) cannot therefore be fulfilled in the insufflation of 20 : 22, for
Jesus had not as yet returned to the Father. (Some attention might have
been paid here to the view that his ascension to the Father followed
immediately on John 20 :17—a view which some expositors base on the
contrast between his forbidding Mary Magdalene to touch him in 20 :17
and his inviting Thomas to do so in v. 27.)

Holwerda maintains the forensic force of the title parakletos given
to the Holy Spirit in John 14 :16, etc., and finds forensic significance in
the Spirit's activities of elenxis and martyria. Similarly he suggests that
the use of orphanos in 14 :18 falls into the same pattern, since orphanoi
indeed are those with no one to maintain their cause at law.

While the promised coming of the Spirit is a parousia of Jesus,
Holwerda denies that it is for John the parousia of Jesus, and takes issue
with those theologians who find authority in John for their doctrine of
"realized" or "inaugurated" eschatology. But his principal concern is
with Rudolf Bultmann and his "present eschatology"—for thus Holwerda
describes Bultmann's view that the eschaton is present in the moment of
the existential encounter.

While Bultmann's biblical exegesis frequently appears to be dominated
by his presuppositions, on whose validity the correctness of his exegesis
depends (so that some, like Karl Barth, think it impossible to carry on
an exegetical discussion with him), Holwerda points out that his exegesis
of the Fourth Gospel forms the basis of his whole theology, and is
characterized throughout by a "Pathos der Übereinstimmung" with the
Evangelist. It is to a large extent his interpretation of John that supplies
the presuppositions with which he undertakes the exegesis of other New
Testament writers. Holwerda therefore does not find in Bultmann's
presuppositions any obstacle to a fruitful critique of his interpretation of
Johannine eschatology.

His critique is directed especially at Bultmann's interpretation of
John 14-16, the chapters where Johannine eschatology is found most
explicitly, and first and foremost at his interpretation of 16 : 7 ("if I go
not away, the Paraclete will not come unto you"), which Bultmann takes
as setting forth the fundamental relation of the disciples to Jesus as
Revealer, and as emphasizing that the revelation must retain its character
of futurity if it is to remain revelation. For Holwerda, John 16 : 7 in the



490 Rezensionen

context of the Fourth Gospel as a whole implies that the resurrection of
Jesus, as an objective historical event, must precede the coming of the

Spirit; but in Bultmann's demythologizing interpretation, the resurrection
of Jesus, the coming of the Spirit, and the parousia are identical, being
alternative mythological presentations of the existential encounter. Hol-
werda insists that Bultmann's interpretation lacks exegetical foundation
and fails to do justice to John's history-of-salvation perspective, which
demands an interval between Jesus' resurrection and parousia during
which the "other sheep" are brought in, during which too the disciples
experience persecution but receive in the gift of the Spirit the assurance
that the victory already won by Jesus is the anticipation of the victory to
be manifested in fullness at his final parousia.

Manchester. F. F. Bruce.

Günther Bornkamm, Studien zu Antike und Urchristentum. Gesammelte
Aufsätze, 2. Beitr. zur ev. Theologie 28. München, Kaiser-Verlag, 1959.

260 S.

Die vorliegende Sammlung von Aufsätzen und Vorträgen des Heidelberger

Neutestamentiers reiht sich an den ersten Sammelband von Paulusstudien

«Das Ende des Gesetzes» (21958).
Von den zwölf Beiträgen des neuen Bandes befassen sich vier mit

Paulus, nämlich «Gesetz und Natur» (S. 93—118) mit Rom. 2, 14—16;
«Glaube und Vernunft bei Paulus» (S. 119—137) mit den entsprechenden
Stellen aus Röm. und 1.—2. Kor.; «Herrenmahl und Kirche bei Paulus»
(S. 138—176) mit 1. Kor. 10, 1—22; 11, 17—34; endlich «Zum Verständnis
des Christus-Hymnus» (S. 177—187) mit Phil. 2, 6—11. Die Untersuchungen

zu Röm. 2 und Phil. 2 sind Neuveröffentlichungen, die beiden andern
Studien Neubearbeitungen. — Heute wird weitgehend bestritten, daß Paulus

in den Sätzen Röm. 2, 14—16 vom antiken lex naturae-Gedanken einen
positiven Gebrauch macht. In Auseinandersetzung mit 0. Michel, F. Flük-
kiger und B. Reicke zeigt der Verfasser aus dem weitern und engern
Zusammenhang des Textes die Vernichtung des Selbstruhmes vor Gott als
Ziel der Darlegung. Die heilsgeschichtliche Vorrangstellung der Juden
bewirkt gerade, daß sie auch zuerst von Gottes Zorn getroffen werden.
Zu 2, 14 ff. gilt es, 2, 6 und 11 im Blick zu behalten: Gott vergilt jedem
nach seinen Werken und richtet ohne Ansehen der Person. Nicht die
Frage nach der Errettung des Nichtjuden, sondern die gerichtliche
Verantwortung der Juden ist Skopus. Das yàp in 2, 14 schließt begründend
an 2, 11 f. und nicht direkt an V. 13 an. V. 14a meint mit vôpoç die Tora,
das prädikative vogoç von 14b aber bereitet die entscheidende Schwierigkeit.

Hier ist die Übersetzung «sie sind sich selber ein Gesetz» falsch.
Paulus kennt keine Autonomie des Heiden. Nicht aus seinem Wesen, seiner

Geschöpflichkeit oder Religiosität, nicht aus seiner Natur empfängt,
bzw. ist sich der Heide Gesetz. Vor Gott gültiges Gesetz ist für Paulus
immer offenbart (wo und wie, wird nicht gesagt). So sind die Heiden
verantwortlich, um gerichtet zu werden. Sind es schon die Heiden, wieviel
mehr aber nun die Juden! Heidengebote und Judentora führen beide zum



Rezensionen 491

Gericht, nicht zum Erwählungstriumph. Freilich: die Zusammenordnung
voncpùuiç/vô|uoç ist der vulgär-stoischen Ethik, ihrem Lex naturalis entnommen.

Paulus empfindet aber hier kein Problem, problematisch ist ihm
vielmehr der Erwählungsstolz der Torabesitzer. — Einen verwandten Duktus
zeigt auch die Darlegung über «Glaube und Vernunft». Auch hier erscheint
die Theologie des hellenistischen Judentums als unmittelbarer Nährboden.
Dürfen wir Bornkamms Beiträge als Studien zu einem fälligen, aber noch
nicht geschriebenen Paulusbuch über das Christuskerygma im Verhältnis
zur hellenistisch-jüdischen Theologie des Apostels werten? Von hier aus
bekämen die Sinndeutungen der Einsetzungsworte vom besonderen ekklc-
siologischen miù|ita-Begriff des Paulus her besonderes Gewicht. Mit E. Lohse

gegen G. Walther, J. Jeremias und D. M. MacKinnon zeigen sie für den
Verfasser keinen Zusammenhang mit dem jüdischen Passahlamm.
Überlieferungsgeschichtlich bilden Markus und Paulus zwei verwandte Typen,
die sich lediglich durch das Maß ihrer Semitismen und Hellenismen und
durch ihre liturgische Stilisierung unterscheiden. Die Übernahme der
hellenistischen Totengedächtnis-Mahlanamnese geschieht formal, ist aber
inhaltlich heilsgeschichtlich in Jesu Tod verankert. — Dasselbe Schema:
formale Verwurzelung im hellenistischen Judentum, materiale Bindung
an das Kerygma, beobachten wir in der Studie über das Christuslied. Die
alttestamentliche Imagolehre wie die Gottesknechtvorstellung haben nach
Bornkamm mit Phil. 2 nichts zu schaffen, weil sie «die schlechthinnige
Besonderheit» und die «radikale Solidarität» des Inkarnierten beeinträchtigen

würden. Das sind freilich keine exegetischen, sondern dogmatische
Erwägungen.1 Die Polarität des Mensch-Knechtseins ist gnostisch-kosmi-
sche Terminologie, durch den Gehorsamsakt des Kreuzestodes aber keryg-
matisch gefüllt. Auch bei der Deutung des Inthronisationsgedankens in
der zweiten Hälfte des Liedes erlaubt die gedrängte Form der Studie wohl
geistvolle Anregung, die religionsgeschichtliche und traditionsgeschichtliche

Beziehung aber wird nicht weiter erhellt. Wenn das Lied «vom Handeln

Gottes an Christus, an der Welt und ihren Mächten» im «kosmisch-
eschatologischen Geschehen der Inthronisation» redet, so empfindet
Bornkamm, wie aus seinem Schlußteil hervorgeht, mit Recht selber die Schwierigkeit,

welche heute Kerygma und Entmythologisierung der kritischen
Forschung als ein echtes Problem stellen.

Zu den Untersuchungen über Paulus treten drei weitere fachliche
Einzelbeiträge: «Der Lohngedanke im N.T.» (S. 69—92), «Das Bekenntnis
im Hebräerbrief» (S. 188—203) und «Die Komposition der apokalyptischen
Visionen in der Offenbarung Johannis» (S. 204—222). — Die Indienstnahme
des Menschen und die Erwartung des göttlichen Gerichtes werden als die
beiden Grundmotive des neutestamentlichen Lohngedankens, nur ungenügend

auf einige formgeschichtlich nicht näher differenzierte synoptische

1 Zur Auseinandersetzung mit E. Schweizer müßten auch die Aufsätze
über die Präexistenz, Ev. Theol. 19 (1959), S. 65 ff., über Discipleship, N.T.-
Stud. 2 (1955), S. 2 ff. und über den Menschensohn, Zeitschr. neut. Wiss. 50

(1959), S. 185 ff., herangezogen werden.



492 Rezensionen

Belegstellen abgestützt, postuliert. Der Versuch seiner Entfaltung durcheilt

die Vorgeschichte des Begriffs im alttestamentlichen Raum vom
altisraelitischen Vergeltungsgedanken über die deuteronomische Geschichtsschreibung

und die prophetische Predigt zu Hiob, um im späten Judentum
«endgültig seine verderbliche Wendung» festzustellen und in Jesu
Verkündigung von Gottes kommenden und schon anbrechenden Gottesherrschaft

die paradoxe Lösung zu finden. Mit einem bloßen Hinweis auf Billerbeck

(1928) und Wichmann (1930) ist die allmählich sattsam bekannte
Apostrophierung des Spätjudentums jedoch nicht zu begründen. Ehrlich
hat neulich in seiner Replik der Polemik Herbert Brauns einige Beispiele
aus der vielgestaltigen Talmud- und Midraschtradition zusammengestellt,
die eine weit sorgfältigere und gerechtere Beurteilung nahelegen.2 Eine
weit größere Sorgfalt in der exegetischen Analyse von Matth.-Texten zeigt
Bornkamm in seinen neulichen Aufsätzen über «Die Sturmstillung» und die
«Enderwartung und Kirche» (jetzt in: «Überlieferung und Auslegung im
Matth.-Evang.», 1959), als er es nun hier in der Heranziehung des Gleichnisses

vom Weltgericht Matth. 25, 31 ff. und in der breiten Diskussion und
Interpretation des Gleichnisses von den Arbeitern im Weinberg Matth. 20,
1 ff. tut. Von einer verfeinerten Erfassung der Matthäischen Konzeption
aus ist wirklich zu fragen, ob Bornkamm mit Berufung auf Bultmann
Matth. 25, 31 ff. nicht gerade auf den Kopf stellt und den Skopus des
Evangelisten verkennt, der in seiner ganzen Komposition immer wieder
durchbricht: eleos als das vom Jesusjünger geforderte neue Tün. Noch drängender

wird unsere Frage bei der Darlegung von Matth. 20, 1 ff. Gegenüber
der katholischen Auslegung wird das Gleichnis als eine synoptische
Illustration für den articulus stantis et cadentis ecclesiae, für die Rechtfertigung

sola gratia, verstanden. Alle Anerkennung für den Eifer um das

paulinisch-lutlierische Dogma, aber die Liebe macht blind. Die matthäische
Intention geht in anderer Richtung. Matthäus braucht das Gleichnis zur
Klärung seines sich ihm gebieterisch aufdrängenden Problems: der heils-
und offenbarungsgeschichtlichen Einordnung der neuen, im synagogalen
Bann stehenden Jesusgemeinde. Dieser Sachverhalt ist durchaus nicht
paradox und ist es auch bei Paulus trotz Phil. 2, 12 ff. nicht, sobald die
Entfaltung nicht mehr in den Kategorien der Rechtfertigungslehre, sondern
in der konsequent und existentiell vollzogenen Naherwartung des Paulus
in den Griff genommen würde. — Hebr. 3, 1; 4, 14 und 10, 19 ff. erkennt
Bornkamm als ein festgeformtes Taufbekenntnis der Gemeinde. Dies
schließt aber auch ein zweites Verständnis nicht aus, indem er im
Anschluß an E. Käsemann Hebr. 13, 15 als kultischen Lobpreis, und zwar als
hymnisches Bekenntnis im Zusammenhang mit dem Herrenmahl und in
Frontstellung gegen die gnostische Erlösungs- und ErlöserVorstellung,
bestimmt. — Die Komposition der apokalyptischen Visionen versteht der
Verfasser dahin, daß er die Posaunen-, Schalen- und Siegelvisionen als
Entfaltung des Siebensiegelbuches Apk. 6, 1 (bzw. 5, 1) versteht, das in 8,

2 bis 22, 6 seinen Inhalt preisgibt. S. 206 findet sich zur bessern Übersicht

2 E. L. Ehrlich, Christ.-jüd. Forum 22 (1960), S. 5.



Rezensionen 493

eine Synopse der Posaunen- und der Schalenvisionen 8, 2 ff. und 15, 1 ff.,
S. 207 eine solche der Lammvisionen 14, 1 ff. und 19, 1 ff. Letztere zeigen
nicht bloße Parallelen, sondern einen heilsgeschichtlichen Fortschritt:
Kap. 19 enthüllt, was Kap. 14 andeutet. Jerusalem und die beiden Zeugen
im Zwischenstück 10, 1 bis 11, 14 weisen auf die Geschichte der Kirche; ab
11, 1 ist die Heilsgeschichte in den Ablauf der Gesichte hineingezeichnet.
Die Siegelvisionen umreißen in Verkürzung den ganzen Inhalt des Buches
von 5,1; im Anschluß an Deißmann wird dieses als eine Art Doppelurkunde
und nicht mit Roller als eine Schulurkunde verstanden.

Die fünf verbleibenden Aufsätze sind schon früher gedruckte und
allgemeinverständlich gehaltene Vorträge: «Mensch und Gott in der
griechischen Antike» (S. 9—46), «Das Gottesgericht in der Geschichte» (S. 47

bis 68), «Gotteswort und Menschenwort im N.T.» (S. 223—236), «Die Bibel
auf Breitwand» (S. 237—244), endlich «Jean Paul's Rede des toten Christus,
mit einem Nachwort» (S. 245—252). Hervorzuheben ist die schöne
Darlegung über Gott und Mensch in der Antike. In Bultmann'scher
Grundhaltung geht der Verfasser in Freimut der Frage nach, die wir als Doppelerben

der griechischen und christlichen Geisteskultur zu stellen haben,
und führt den Leser von Aischylos und Homer über Euripides, Sokrates,
Plato, die Stoa zur Orphik und den Mysterien, weiter zur Gnosis und zur
Apotheose im Kaiserkult. — Der Aufsatz über das Gottesgericht sucht im
Zusammenbruch des nationalsozialistischen Deutschlands nach einer
theologisch legitimen Orientierung. Elementare Betroffenheit durch die
Katastrophe sei eine natürliche Möglichkeit der Gotteserfahrung. Der biblisch
orientierte Glaube aber wisse, daß Gottes Offenbarung aller Geschichte
vorangehe, die Frage nach Gottes Gericht und Gerechtigkeit zur Frage
nach dem heilsgeschichtlichen Kairos werde und so zur Begegnung mit
Christus führe. — Der Vortrag über «Gotteswort und Menschenwort» am
Kirchentag 1957 in Essen versucht das fundamentalistische Mißverständnis
festgefahrener Rechtgläubigkeit aufzuzeigen. Es gilt, wie an Joh. 4 expliziert

wird, «in Christus dem Herrn und in der Menschlichkeit des göttlichen
Wortes das Geheimnis seiner Gnade» zu finden. Mit dieser christologischen
Begegnungstherapie aber ist natürlich die intellektuelle Sachfrage nicht
beantwortet. Die ehristologische Scheinlösung eines echten Problems dürfte
im Blick auf die Ansprechbarkeit des modernen, in einer atheistischen
Welt mündig gewordenen Menschen nicht ganz ungefährlich sein.

Goldach, Kt. St. Gallen. Victor Hasler.

P. Benoit, O. P., Les Epîtres de Saint Paul aux Philippiens, à Philémon, aux
Colossiens, aux Ephésiens. 3e éd. Paris, Les Editions du Cerf, 1959. 108 S.

M.-E. Boismard, O. P., L'Apocalypse. 3e éd. Paris, ebd., 1959.

Wieder sind zwei Einzelhefte des Nouveau Testament der Ecole
Biblique de Jérusalem, auf das schon verschiedentlich hingewiesen worden
ist1, neu aufgelegt worden.

Der Besprechung und Einführung in die einzelnen Briefe ist eine

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 219 f.; 16 (1960), S. 224 ff.



494 Rezensionen

Gesamteinleitung zu den Gefangenschaftsbriefen vorangestellt, die für
Kol., Eph. und Phlm. Rom als Gefangenschaftsort vorzieht, für Phil, aber
eher an Ephesus denken möchte. — Die Apokalypse besteht nach Boismard
weiterhin aus zwei ursprünglich selbständigen, sich gegenseitig
ergänzenden Versionen des gleichen Autors.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

Origène, Entretien avec Héraclide. Texte, introduction, traduction et notes
de Jean Scherer. Sources chrétiennes 67. Paris, Editions du Cerf,
1960. 132 S, NF 9.60.

Das Gespräch mit Heraclides ist erst seit verhältnismäßig kurzer Zeit
bekannt. Der Text ist erst vor zwanzig Jahren in Ägypten entdeckt worden

und ist darum in keiner Origenesausgabe enthalten. Es handelt sich
um das Stenogramm einer öffentlichen Unterredung, die Origenes mit
Heraclides, einem haeretischen Bischof, zu führen hatte. Der Text ist von
besonderer Bedeutung, weil hier eine Seite des Origenes sichtbar wird,
die uns vorher nicht in demselben Maße bekannt gewesen war. Er tritt
nicht in erster Linie als der wissenschaftliche Theologe vor uns, sondern
als Mann der Kirche in offizieller Funktion. Die erste Ausgabe des Textes
erschien 1949 und ist heute vergriffen. Um so dankbarer ist man, daß

er nun in den Sources chrétiennes zugänglich ist.
Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Joseph Chambon, Was ist Kirchengeschichte? Maßstäbe und Einsichten.
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1957. 164 S.

Chambon möchte feste Maßstäbe des Glaubens an die Geschichte der
Kirche legen und von da aus die nötigen Einsichten erlangen. Für ihn
ist keine menschliche Geschichtstheorie, sei sie vom Idealismus, vom
Realismus, vom Existentialismus geleitet, für die Erkenntnis und Beurteilung
kirchengeschichtlicher Ereignisse maßgebend, sondern allein Gottes Wort,
wie er es in der autoritativ aufgefaßten Heiligen Schrift findet. Zu
diesem Hauptschlüssel der Erkenntnis gesellen sich kleinere Nebenschlüssel,
Besinnungen über die Vollmacht, über Form und Inhalt, über Typologie,
Niedergangsphänomene, über Kunst in der Kirchengeschichte. Die
Abschnitte, die um solche Spezialthemen gruppiert sind, werden abgeschlossen

durch einen Rückblick: Kirchengeschichte als Quelle des Leides und
als große Freude.

Es sind also an sich Themen, die auch in «Weltgeschichtlichen
Betrachtungen» vorkommen. Das Eigenartige dieser kirchengeschichtlichen
Meditationen ist das Vorzeichen: die Gemeinde Jesu Christi innerhalb der
Weltgeschichte, die in keinem selbsteigenen Volkstum gänzlich aufgehende,
auf die Herrschaft Gottes in Christus ausgerichtete Gemeinde.
Kirchengeschichte wird dadurch zu einer Geschichte des Reiches Gottes auf Erden
und damit zu einem Anlaß zur demütigen Sündenerkenntnis wie zur
gläubigen Hoffnung.

Soweit möchte man dem Verfasser zustimmen. Er versteht es, zu
jedem Problemkreis aus einem reichen Wissen, das über die engere Theo-



Rezensionen 495

logie hinausgeht und von guter Belesenheit in der Weltliteratur zeugt,
viele interessante Beispiele beizubringen.

Und doch kann eine wissenschaftliche Geschichtsschreibung des Werkleins

nicht recht froh werden. Die bewußte, entschlossene Beschränkung
auf einen orthodox-calvinischen Gemeindebegriff, die entschiedene
Konzentration auf die weithin als wörtlich inspiriert aufgefaßte Bibel geben
der Schrift trotz aller Offenheit für die Vielseitigkeit der Geschichte einen
merkwürdig engen Rahmen. Das Rankenwerk vieler Zitate aus der Literatur,

das schon die früheren Werke Chambons über den französischen
Protestantismus und über den Puritanismus kennzeichnet, wirkt manchmal
spielerisch und kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß hier keine wahrhaft

befreiende, die Gesamtbewegung der Kirchengeschichte aufnehmende
Anschauung herrscht. Es geht nicht an, alles von den Maßstäben der
reformierten Lehre aus zu beurteilen. Kirchengeschichte kann wohl
überhaupt nicht nach solchen feststehenden Maßstäben und Schlüsseln
einsichtig gemacht werden. Kirchengeschichtschreibung ist jedesmal ein neues
Wagnis, ein neues Glaubenszeugnis, eine neue Erkenntnis, in der ein
Forscher bereit sein muß, umzulernen und neu zu bekennen. So gibt das
Büchlein nicht eigentlich Antwort auf die Frage «Was ist Kirchengeschichte?»,

sondern es bietet einige interessante, lehrreiche und fromme
Meditationen über das Geschichtliche unter dem Gesichtspunkt der
reformierten Glaubenslehre.

St. Margrethen, Kt. St. Gallen. Ernst Gerhard Rüsch.

Gerd Heinz-Mohr, Unitas Christiana. Studien zur Gesellschaftsidee des Nikolaus

von Kues. Trier, Paulinus Verlag, 1958. 424 S. DM 19.80.

Es handelt sich um eine sehr fleißige Arbeit, in der die Soziallehren
des berühmten Kardinals aus Kues an der Mosel im Rahmen der
mittelalterlichen Lehrentwicklung liebevoll geschildert werden. Da dem Werk
auch ein gutes Register beigegeben ist, kann man sich über die Stellung
eines Augustin, Thomas, Bonaventura, Occam, Marsilius von Padua u. a. zu
den jeweiligen Sozialproblemen sehr schön orientieren, zumal in einem
108 Seiten starken Anhang die Belege dargeboten werden. Der Verfasser
zeigt, wie Nikolaus vom Konziliarismus zum Papalismus überging. Während

der Konziliarist den Akzent darauf gelegt hatte, daß Päpste geirrt
haben, betont der Papalist Nikolaus, daß Konzilien viel öfter geirrt haben
als Päpste. Jetzt ist ein Trend auf die Lehre von der Unfehlbarkeit hin
unverkennbar. Ebenso wird die augustinische und thomistische Auslegung
von Matth. 16, 16, daß Christus der Fels sei, langsam aufgegeben (S. 107)
und dafür immer stärker der Vorrang des Petrus vor den übrigen Aposteln
betont.

Fragezeichen muß man als Protestant zum historischen Exkurs über
die Entwicklung der Primatslehre bis zum Jahre 1450 setzen, weil Ire-
naeus, Tertullian und Cyprian ohne weiteres für die Primatslehre in
Anspruch genommen werden, während sie doch in Wirklichkeit sehr umstritten

sind. Eigenartig ist auch die ständige Aburteilung des Occamschen
Nominalismus als «unheilvoll» (S. 136), «laizistisch» (S. 240) und «auf-



496 Rezensionen

lösend» (S. 260). Solche Urteile sind doch eigentlich nur da möglich, wo
man auf den thomistischen Standpunkt eingeschworen ist. Muß dann nicht
auch die Reformation in dieser Weise abgewertet werden, da ja Luther
Occam seinen «lieben Meister» genannt hat? Es liegt in dieser Linie, wenn
Melanchthon ganz nahe an Erasmus gerückt wird (S. 263) und beide dann
als Vorläufer der Aufklärung bezeichnet werden. Man versteht sehr wohl
—• nach dem Erlebnis des Kirchenkampfes im Dritten Reich —, wenn die
staatskirchlichen Theorien des Marsilius von Padua im «Defensor pacis»
mit Verve abgelehnt werden (S. 254 ff.), aber andererseits wird die
Zweischwertertheorie Bonifaz' VIII. verharmlost (S. 250). Allen Anhängern
einer christologischen Begründung des Rechts wird die wiederholte
Feststellung Freude machen (S. 183, 235 u. ö.), daß Cusanus alle seine Soziallehren

christologisch motiviert, was bei ihm allerdings ein christliches
Naturrecht nicht aus-, sondern einschließt. Einige Druckfehler sind
stehengeblieben (S. 284 nomines statt homines; S. 340 Anm. 325 hane statt hanc).
Bedenklicher ist, daß «transzendental» anstelle von «transzendent»
gebraucht wird (S. 227 f.), ein Fehler, dessen sich auch 0. von Gierke schuldig

gemacht hat (Zitat auf S. 387, Anm. 23).
Das Werk, mit finanzieller Unterstützung des Bischofs von Trier in

einem katholischen Verlag erschienen, stellt die Frage, ob der Studienleiter
der Evangelischen Akademie Loccum vollends auf die Linie Asmussen-
Lackmann-Baumann einschwenken oder sich von deren Primatslehre
distanzieren wird.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Fritz Blanke, Aus der Welt der Reformation. Fünf Aufsätze. Mit einer Liste
der Veröffentlichungen des Verfassers. Zürich, Zwingli Verlag, 1960.
112 p.

A l'occasion de ses soixante ans, le professeur de Zurich a dressé la
liste de ses 290 publications. Liste impressionnante qui contient des
recherches savantes sur Luther, J. G. Hamann, Zwingli, Calvin et l'anabap-
tisme ; qui nous montre, d'autre part, l'homme d'église soucieux de faire
part, sous une forme accessible à tous, des leçons de l'histoire.

Parmi les travaux antérieurement publiés, M. Blanke a fait choix de

cinq traités qu'il a réunis en un volume : Deux sont consacrés à Zwingli :

Zwingiis Urteile über sich selbst, Calvins Urteile über Zwingli ; deux autres à

l'anabaptisme : Das Reich der Wiedertäufer zu Münster 1534—35, et Täufer-
tum und Reformation ; le dernier traite un sujet plus rarement abordé :

Reformation und Alkoholismus.
Le jugement que Zwingli porte sur lui-même est empreint d'une modestie

(je suis un paysan qui écris mal, dont les livres seront oubliés), démentie

par certains élans de fierté (Rome, qui connaît ma voix, craint que ses

champions ne se mesurent à moi), dominée par l'assurance d'avoir obéi à

une vocation. Calvin, qui n'a pas connu personnellement Zwingli, parle du
théologien avec une prudence qui rappelle celle de Bucer ; l'un et l'autre
ont souci de ne pas effaroucher Luther mais ils savent bien qu'en théologie

eucharistique, leur position est, au fond, celle de Zwingli. Après la



Rezensionen 497

mort de Luther et la conclusion du Consensus Tigurinus, Calvin n'en fait
plus mystère. Quant à la personne de Zwingli, Calvin en a toujours parlé
avec grand respect et il aurait souscrit, sans doute, au témoignage de

Farel : «Vale, strenuum Christi pectus, et perge te eum praestare, quem
imitari pietate, fide ac sancta doctrina non pigeat, quae nobis preceris
adesse» (Herminjard, II. No 197).

Parlant des anabaptistes, M. Blanke ne cache pas sa sympathie pour
ces précurseurs des églises libres. Il les distingue nettement des spiritua-
listes. Ceux-ci ont pour chefs : Carlstadt, Münzer, S. Frank, Schwenkfeld, et
reçoivent leur inspiration immédiatement du Saint-Esprit, tandis que les
anabaptistes zurichois sont biblicistes. Ces distinctions, faites jadis par
E. Troeltsch, M. Blanke les reprend à son compte. Nous ne sommes pourtant
pas convaincu que le problème soit définitivement tranché. Les deux sources
d'inspiration: Bible - Esprit, sont hautement prisées par les uns et les
autres. Les spiritualistes ne dédaignent pas de s'appuyer sur des textes, et
il arrive que des anabaptistes brûlent des Bibles. Ce qui paraît bien établi,
c'est la naissance à Zollikon, et à Zurich, dès 1524, de conventicules où se

pratique le second baptême. Or, aussitôt, ces anabaptistes se sentent
étroitement apparentés aux spiritualistes de l'Allemagne du Sud ; dès la
fin de 1524, Grebel et Mantz entrent en correspondance avec Münzer, des
hommes comme Jean Denk et Hubmaier, qui sont disciples de Münzer,
deviennent les porte-paroles de l'anabaptisme. C'est que le baptême des adultes
— l'auteur l'a clairement montré — n'est qu'une conséquence de cette
doctrine d'une Eglise pure, professante, séparée du monde, qui est celle des

spiritualistes comme des anabaptistes.
Comment cette Eglise pure a-t-elle pu devenir à Munster la Jérusalem

du roi Jean de Leyde Le problème n'est pas élucidé mais il est évidentque
les récits de l'Ancien-Testament, l'eschatologie et surtout les inspirations
de l'esprit (la minuscule s'impose) ont joué là un rôle déterminant.

«Die Frage Täufertum und Reformation muß neu gestellt werden»,
dit M. Blanke. Nul mieux que lui ne saurait traiter ce problème ; et puisque
notre généreux collègue a plus de plaisir à donner les cadeaux d'anniversaire

qu'à les recevoir, nous espérons qu'il nous fera bientôt celui d'une
histoire de l'anabaptisme.

Neuchâtel. Jean-Daniel Burger.

R. J. Lovy, Les origines de la Réforme française. Meaux 1518-1546. Paris,
Librairie protestante, 1959. 252 pp.

On sait toute l'importance du « groupe de Meaux » dans l'histoire des

débuts de la Réforme française. Néanmoins, aucune œuvre d'ensemble ne
l'avait encore étudié. M. Lovy a entrepris de combler cette lacune. Il a
rassemblé de très nombreux faits qui permettent de suivre en détail l'histoire

du mouvement de Meaux, depuis les premiers essais de réforme tentés

par Briçonnet et ses amis jusqu'à la dispersion de l'église évangélique
constituée par les ouvriers de la ville après la soumission de l'évêque aux
autorités. Bien des pages retiennent l'attention : par exemple, les trois
chansons saisies en 1525 et qui sont, d'après M. Lovy, « le premier témoi-



498 Rezensionen

gnage de chansons françaises écrites et chantées par des partisans de la
Réforme» (p. 149).

Toutefois l'abondance même de ces détails amène parfois dans l'exposé
une certaine confusion et nuit à la clarté de l'ensemble. L'auteur s'est
appliqué à donner un récit complet des événements. Sans en nier l'intérêt,
on aurait aimé qu'il insistât davantage sur les idées des membres du
« cénacle » de Meaux et leur consacrât des développements plus abondants.
Mais sans doute cette brièveté convenait-elle aux desseins de l'auteur,
soucieux de faciliter la lecture de son ouvrage à un large public, comme
le montre l'absence à peu près totale de notes et de références.

Quant au fond, M. Lovy s'attache à faire ressortir l'influence
prépondérante de Luther sur les débuts de la Réforme française. Reprise sous
de nombreuses formes, cette idée centrale reçoit d'importants développements.

Et certes, il ne saurait être question de nier l'importance de
l'influence du luthéranisme qu'ont établie, par exemple, les travaux de Moore.
Peut-on cependant affirmer que la Réforme française, dans une première
phase, s'est rattachée au luthéranisme N'est-ce pas méconnaître fâcheusement

toutes les autres influences qui se sont exercées sur elle Le danger
d'une telle systématisation apparaît nettement quand elle aboutit (p. 202)
à ne relever dans la « Sommaire et brève déclaration » de Farel que les
traits luthériens alors que tant d'autres pages y sont bien éloignées des
idées du réformateur allemand.

Sainte-Marie-aux-Mines (Haut-Rhin). Jean Roth.

Werner Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin. Forschungen

zur Kirchen- und Dogmengeschichte, 7. Göttingen, Vandenhoeck und
Ruprecht, 1957. 348 S. DM 26.—.

Die weittragendsten Entscheidungen in der Theologie sind in der Alten
Kirche gefallen. Dies ist eine Einsicht, die sich dem Forscher der
Reformationstheologie je mehr und mehr aufdrängt. So trifft Krusche sicher
schon formal den Kern des von ihm untersuchten Problems, indem er die
«trinitätstheologische Grundlegung» zum Ausgangspunkt seiner Arbeit
macht. Daß in der Reformation die Akzente dabei anders, bei Calvin (und
den Schweizern) gern zum «leichten Modalisieren» (S. 10) hin gesetzt werden,

wird man sicher auch der Tatsache zuschreiben müssen, daß die
Reformatoren mit einem auch nur scheinbaren Tritheismus der im Mittelalter

wuchernden Heiligenverehrung als einem praktischen Polytheismus
keinen Vorschub meinten leisten zu dürfen. Calvins Lehre vom kosmischen
Ausmaß der Geistwirkung, der der Verfasser das zweite Kapitel widmet,
bleibt durch ihre trinitätstheologische Verankerung vor dem Mißverständnis

einer dualistisch-platonischen Deutung bewahrt. Ähnlich wird man es
auch für das bei der imago dei beginnende Wirken des Geistes am und im
Menschen sagen müssen: «Gott, der in der ewigen Gemeinschaft des Vaters
mit dem Sohn durch den Heiligen Geist in sich selbst Genugsame, der
Schöpfung Unbedürftige, wollte ein Geschöpf, das ihm verstehend folge»
(S. 50 f.).

In seiner Darstellung der Lehre vom Verlust der Geistbegabung geht



Rezensionen 499

Krusche mit den Calvinforschern sehr stark ins Gericht, die zum
überwiegenden Teil behauptet haben, es sei Calvins Meinung gewesen, das Bild
Gottes wäre nicht ganz, sondern nur beinahe vernichtet worden : «Nicht nur
partikulare Funktionen sind durch den Fall betroffen, sondern der Mensch

in seiner ganzen Existenz. Hier sind nur Totalurteile am Platze» (S. 58).
Das betrifft die Blindheit der Vernunft (S. 67 ff.), um welchen Punkt es in
dem Buch zu einer interessanten Auseinandersetzung mit Gloede kommt;
dann aber auch die Versklavung des Willens (S. 89 ff.). Dem entspricht,
daß Krusche die interessante Deutung Bavincks und Abraham Kuypers
von Calvins berühmter Lehre der gratia generalis sehr einzuschränken
sich gezwungen sieht (S. 97 ff.). Sorgfältig begründet er darum auch, daß

die Geistesgaben für Wissenschaft und Kunst, für die weltlichen Ämter
und die Tugenden allgemein trinitätstheologisch richtig eingeordnet werden.

Krusche möchte sogar der Vermutung Raum geben, daß Calvin die
von ihm gelehrte Verteilung der Gaben des Geistes an Ungläubige streng
christologisch gemeint habe: «Calvins Lehre von den natürlichen Gaben
des Heiligen Geistes wäre also nicht ein humanistischer Rest, sondern
lediglich eine pneumatologische Konsequenz der neutestamentlichen
Aussagen von Jesus Christus als dem Haupt der Schöpfung» (S. 124). Krusche
räumt jedoch ein, daß sich dafür keine Anhaltspunkte finden. Hier wird
eine allgemeine Gefahr dieses sonst ausgezeichneten Buches sichtbar: die

Versuchung der Interpretation eines Reformatoren von den Voraussetzungen

moderner Theologie.
Den breitesten Raum seines Buches gewährt der Verfasser dem Kapitel

über den Heiligen Geist und die Kirche. Zutreffend eingesetzt wird
wieder mit der Lehre vom filioque als trinitätstheologischem Fundament.
Hier findet sich übrigens eine sehr beachtliche, fast scholastisch anmutende
Begründung des so stark umstrittenen Extra-Calvinisticum. Dieser Hintergrund

wird auch in den Kapiteln über das Verhältnis des Geistes zum
erhöhten und erniedrigten Christus immer wieder sichtbar, weil «das

eigentümliche Werk des Heiligen Geistes paradoxerweise nicht in einem
eigenen Wirken besteht, sondern darin, das Werk des Vaters und des
Sohnes zur Wirkung zu bringen» (S. 152).

Wirkliches Licht, so scheint mir, hat Krusche in das bislang so

undurchsichtige Gestrüpp der verschiedenartigsten Darstellungen von
Calvins Schrift- und Inspirationslehre gebracht. Calvin ist weder der
«Urheber der altprotestantischen Inspirationstheorie» noch der «Vater der
wissenschaftlichen Bibelkritik» (S. 161). Es geht bei ihm vielmehr um die
Inspiration der biblischen Zeugen (S. 161 ff.) und um die pneumatische
Einheit der Heiligen Schrift (S. 184 ff.). Zum letzteren darf angemerkt
werden, daß die hier dargestellten Gedankengänge Calvins, besonders
soweit sie föderaltheologischer Art sind, sich sehr stark der von Zwingli
und Bullinger entwickelten Schriftlehre anschließen. Wie in vielen anderen

Lehrstücken wird man auch hier Calvin nicht so sehr als den
theologischen Bahnbrecher, sondern eher als den dogmatischen Vollender der
reformatorischen (und altkirchlichen) Theologie betrachten müssen.

Der dritte Teil des Buches bringt die Lehre vom Heiligen Geist und



500 Rezensionen

der Heilsmitteilung. Die zwischen Wittenberg und Zürich nie recht
ausgeglichene Meinung über das Verhältnis von Wort und Geist wird von
Calvin genial korrigiert, indem er das verbum externum mit dem Heiligen
Geist in unlösbarer Verbundenheit sieht, wobei er weder der Trennung von
Wort und Geist noch der orthodox-lutherischen Lehre von der
Wortimmanenz des Geistes irgendeine Konzession macht. Ich möchte den
Verfasser fragen, ob er in diesem wie auch in dem folgenden Kapitel über die
Erwählung sich nicht zu eifrig um den Konsens mit der Theologie Luthers
bemüht hat. Warum sollte man nicht gerade an diesem Punkt einmal die
großartige, tatsächlich vorhandene Originalität Calvins preisen?

Sehr schön sind die Ausführungen über die doppelte Gnade der
Rechtfertigung und Heiligung bei Calvin, während das Kapitel über die eigentliche

Eschatologie keine grundsätzlich neuen Erkenntnisse vermittelt.
Im letzten Kapitel über die Kirche zerstört Krusche dankenswerterweise

die schier unausrottbare Legende, daß Calvin «die Kirchenzucht als
ein wesensnotwendiges Merkmal der Kirche» angesehen habe (S. 306).
«Die Meinung, daß Calvin eine bestimmte Verfassung zu den Kennzeichen
der Kirche gerechnet habe, ist ganz einfach falsch» (S. 306).

Es ist ein fühlbarer Mangel des Buches, daß der Abschnitt über das
Verhältnis von Geist und Sakramenten fehlt. Der Verfasser meinte, dieser
Fragekomplex bedürfe einer eingehenderen Untersuchung, als es im Rahmen

der vorliegenden Arbeit hätte geschehen können. Trotzdem bleibt
die Lücke.

Man legt das Buch mit großem Gewinn neuer Erkenntnis der Theologie
Calvins aus der Hand. Es ist mit fast 2000 Belegstellen aus dem Gesamtwerk

eine überaus fleißige und gründliche Arbeit. Ob Calvin an allen
Stellen von seinen Voraussetzungen aus gedeutet wurde, muß als Frage
zurückbleiben.

Freren, Kreis Lingen. Joachim Staedtke.

Peter Kawerau, Amerika und die orientalischen Kirchen. Ursprung und
Anfang der amerikanischen Mission unter den Nationalkirchen Westasiens.
Arbeiten zur Kirchengeschichte, 31. Berlin, Walter de Gruyter & Co.,
1958. XI + 772 S. 5 Karten und 28 Abbildungen. DM 48.—.

Der Untertitel enthält bereits das Hauptproblem, das dieses Stück
amerikanisch-orientalischer Kirchengeschichte dem Theologen stellt:
Inwiefern kann von einer amerikanischen Mission «unter den Nationalkirchen
Westasiens» gesprochen werden? Mission im landläufigen Sinn meint doch

Evangelisationsarbeit unter Heiden oder Mohammedanern, aber nicht
unter Christen. Freilich kennen wir den Begriff der inneren Mission, und
heute ist die Arbeit der Kirchen in Europa mehr und mehr Missionsarbeit
unter den Entkirchlichten, die in ein postchristliches Zeitalter eingetreten
zu sein scheinen. Das Fernziel der amerikanischen Mission war die
Gewinnung der Mohammedaner für den christlichen Glauben. Die verantwortliche

Missionsleitung und die von ihr entsandten Missionare erkannten aber
bald, daß das unentbehrliche Zwischenglied zwischen den amerikanischen



Rezensionen 501

Christen und den Mohammedanern die Kirchen des Nahen Ostens darstellten.

Man konnte nicht an ihnen vorbeimissionieren. Da diese Kirchen aber
in einem Formalismus erstarrt waren, stellte sich als dringlichste Aufgabe,
sie zu einem lebendigen Christenglauben zu erwecken. Die amerikanischen
Missionare sahen sich gerade zu dieser Aufgabe berufen.

Diese Erweckung zustande zu bringen, schlugen sie teils einen kon-
gregationalistischen, teils einen episkopalen Weg ein. Die kongregationa-
listische amerikanische Mission setzte sich zum Ziel, unter Hintanstellung
aller konfessionellen Differenzen einzelne Glieder der orientalischen
Kirchen für den protestantischen Glauben zu gewinnen und wenn möglich in
protestantischen Gemeinden zu sammeln. Sie erreichten auf diesem Wege
aber gerade nicht den erstrebten Zusammenschluß aller Christen als
Voraussetzung einer in Angriff zu nehmenden Mohammedanermission, sondern
die Exkommunikation der gewonnenen Christen von Seiten der orientalischen

Mutterkirchen. Man scheiterte in der Aufgabe, die man sich
gestellt hatte.

Den episkopalen Weg schlug die Protestant Episcopal Church ein,
deren ideenreicher und etwas eigenwilliger Missionsbischof Southgate die
orientalischen Kirchen durch verlebendigte Liturgie zu einer die wahre
Apostolizität darstellenden lebendigen Union mit den anglikanischen
Kirchen des Westens bringen wollte. Auch er hat nichts erreicht, weil zur
unlösbaren Problematik seiner Aufgabe der von äußeren Umständen
abhängige labile Charakter hinzutrat, der ihn seine Pläne kaleidoskopartig
wechseln ließ. Die amerikanische Mission war auf beiden Wegen nicht zu
ihrem Ziel gekommen. Das nachdenkliche Ergebnis dieser kirchengeschichtlichen

Fehlentwicklung war aber eine weiterführende Einsicht: hatte man
ursprünglich die erneuerungsbedürftigen Kirchen des Nahen Ostens vor
Augen gesehen, die zu reformieren man sich berufen fühlte, so entdeckte
man am Ende des halbgeglückten und doch in vielen Teilen mißglückten
Versuchs den fragwürdigen Zustand der Heimatkirchen: zuerst müssen die
eigenen Kirchen in der Heimat erneuert werden, bevor man die Aufgabe
der Weltmission an die Hand zu nehmen sich anschicken konnte. Nicht
andere zu bekehren, sondern sich selber zum Gebet in der Heimat zu
sammeln, das stellte sich jetzt als die dringlichste Aufgabe heraus.

Nachdem wir so das Ergebnis der amerikanischen Mission vorweg kurz
zur Darstellung gebracht haben, müssen wir nach den Motiven fragen, die
diese Mission ausgelöst haben. In seinen ersten zwei Kapiteln stellt Kawe-
rau die erweckungstheologischen Voraussetzungen dar, die von den beiden
amerikanischen Theologen Jonathan Edwards und Samuel Hopkins
ausgingen. Man darf Edwards (und nicht etwa Carey) mit Fug und Recht den
Vater der britisch-amerikanischen Weltmission nennen. Seine Theologie
ist dadurch gekennzeichnet, daß sie geographisch den amerikanischen
Kontinent und psychologisch das Herz des bekehrten Menschen, den Ort der
neu geschenkten Lichtnatur, als das eigentliche und vorläufig wichtigste
Ziel der Heilsgeschichte ansah: «Die Sonne geht im (amerikanischen)
Westen auf!> Die Zentrierung der Heilsgegenwart im erweckten Amerika
wird durch den Mißerfolg der Mission allerdings in Frage gestellt.



502 Rezensionen

Die calvinistischen Wurzeln dieser Neuenglandtheologie \ deren
klassischer Vertreter Edwards war, zeigen sich darin, daß die Freiheit des

Gehorsams aufs stärkste unterstrichen wurde :2 der öffentliche Bekenntnisschwur

der Erweckten, der die Taufe erst wirksam macht (der Covenant),
der Zusammenschluß zum Concert of Prayer — die geschichtliche Keimzelle

der heute noch in Missionskreisen üblichen Montagabendgebetsver-
versammlungen — und die ganze missionarische Aktivität, mit der man in
Erwartung des Milleniums beim erhofften Zusammenbruch der beiden
Reiche Satans (der Papstkirche und des Islam) durchaus aktiv mithelfen
wollte, lassen den tertius usus legis erkennen, in dem man der empfangenen

Begnadigung gegenüber sich dankbar erweisen wollte.
Samuel Hopkins, der praktisch noch unmittelbarer gewirkt hat als

Edwards, hat nicht nur den lobenswerten Kampf gegen die Negersklaverei
geführt, nicht nur der Sünde der selfishness gegenüber als Missionsmotiv
die disinterested benevolence proklamiert, sondern eine sehr bedenkliche
Hamartologie vorgetragen, in der er sich nicht scheut, Gott zum Mitver-
ursacher der Sünde zu machen.3 Dann konnte es allerdings nicht ausbleiben,

daß nach den Fehlschlägen im Nahen Osten die amerikanischen
Theologen, falls sie im Hopkinsianismus verharrten, sich nicht zu grundsätzlicher

Umkehr gerade in der Frage der Zentrierung alles Heilsgeschehens
rufen ließen, sondern in fast chthonisch bedingtem und dann doch auch
theologisch unhaltbar begründetem Optimismus die unheilvollen Entwicklungen

im Osten sich zum Guten wenden ließen und in erneuerten Revival-
erscheinungen wieder auf altem Wege das Heil erwarteten. Dabei hätte
man doch schmerzlich genug nach der praktischen Auswirkung dieser
optimistischen Erweckungstheologie die Einsicht bekommen müssen, wie
wenig gerade der gehorsame Mensch in allen seinen wohlgemeinten Taten
der Herr der Kirchengeschichte ist. Durch einen solchen Denkzettel, wie
ihn die amerikanische Mission erhielt, hätte sie doch eigentlich erkennen
müssen, daß das Zentrum der Heilsgeschichte weder der amerikanische
Kontinent noch das bekehrte Herz des Menschen, sondern Jerusalem bleibt,
zum Zeichen dafür, daß der Missionar der Träger eines Heiles ist, das

er gerade nur ankündigen kann. Das Ergebnis dieses Stückes amerikanischer

Missionsgeschichte führt die Kirche heute dazu, zu bedenken, daß
sie gerade die Erneuerung erstorbener Kirchen nicht zuwege bringen und
daß sie erst recht die Bekehrung der Mohammedaner nicht als ihre
Leistung erwarten kann, wie sehr sie auch gerade heute vielleicht in neuer
Methodik zur Mohammedanermission gerufen ist.

Es bleibt uns noch übrig, den äußeren Rahmen des großangelegten
Werkes zu rühmen. Das Literaturverzeichnis enthält 717 Titel. Ihm ist ein
Register von 36 Seiten beigefügt. Eine Liste von Regenten und Patriarchen
im Nahen Osten in der Periode von 1800 bis 1850 gibt einen Eindruck von

1 K. S. Latourette, A History of the Expansion of Christianity, 3 (1939),
S. 231.

2 Dr. Stowe, Jonathan Edwards, Realenzykl. 5 (1898), S. 174.
3 L.Brendel, Samuel Hopkins, ebd. 8 (1900), S. 352, 58 f.



Rezensionen 503

der Vielfältigkeit kirchlicher Gebilde im Nahen Osten. Unter den 298

protestantischen Missionaren, die in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
ihren Weg in den Nahen Orient gefunden haben, befinden sich 23 ehemalige
Basler Missionszöglinge, über die in den Personalakten der Basler Mission

interessante Details aufzutreiben sind.4
Basel. Werner Bieder.

Peter Meinhold, Goethe zur Geschichte des Christentums. (Deutsche Klassik
und Christentum.) Freiburg und München, Verlag Karl Alber, 1958.

VII + 281 S.

Nachdem R. H. Grützmacher 1950 eine beachtenswerte Studie über
«Die Religionen in der Anschauung Goethes» veröffentlichte, die unser
Wissen um die religionsgeschichtlichen Kenntnisse und Interessen des

Frankfurters erheblich vermehrte, folgt hier fast ein Jahrzehnt später
eine Monographie von ganz eigener Art.

Der Kieler Kirchen- und Dogmenhistoriker hat sich die umfangreiche
Aufgabe gestellt, den Komplex «Deutsche Klassik und Christentum» in
mehreren Publikationen zu durchdringen. Die erste Schrift dieser
geplanten Reihe führt die Betrachtung an Goethe durch. Wer darum weiß,
wieviel Unangemessenes, Tendenziöses und Halbwahres gerade von Theologen

über Goethe geschrieben wurde, wird auch an dieses Werk nur mit
Vorsicht herangehen. Dem kundigen Leser fällt aber bald auf, daß er es

mit einer äußerst exakten Arbeit zu tun bekommt, die methodisch streng
und sachlich sauber ihr Thema verfolgt und in der Verbindung von
genetischer und problemgeschichtlicher Betrachtung zu überzeugenden Ergebnissen

gelangt, die unser bisheriges Goethe-Bild nicht nur quantitativ,
sondern vor allem auch qualitativ bereichern.

Meinhold setzt bei der Bekanntschaft Goethes mit den Schriften Gottfried

Arnolds ein und weist auf Grund peinlich genauer Quellenstudien
den fundamentalen Einfluß dieses vielumstrittenen Theologen und
Geschichtskritikers auf das junge Genie nach. So sehr Goethe diese
Beeinflussungen im Laufe der Zeit modifizierte und teilweise über sie hinauswuchs,

so haben sie doch seine Kritik am Christentum elementar vorbereitet

und permanent geprägt. Goethes stürmisch-prometheische Jugendwerke

erscheinen von daher ebenso verständlich wie seine im Geiste des
Humanismus vorgetragene Spätreligiosität, die sich jenseits alles
empirischen Groß-Kirchentums verwirklichen will.

Das inhaltsschwere Buch macht einem die Lektüre zu einem geistigen
Engagement, weil es scharfes Mitdenken fordert. Aber es läßt um diesen
Preis Goethes Verhältnis zur Geschichte des Christentums und viele damit
zusammenhängende Einzelprobleme in einer Plastizität vor uns entstehen,
die man in aller früheren Goethe-Literatur über diesen Gegenstand
vergeblich suchen wird. Die zukünftige Goetheforschung, gerade soweit sie
von Theologen betrieben nach der religiösen Gestalt des größten
deutschen Klassikers fragt, darf an Meinholds Leistung nicht vorbeigehen.

4 Näheres darüber im Ev. Miss.-Mag. 1960, S. 85—88.

33



504 Rezensionen

Denn letztere erweist sich besonders auch dadurch als höchst fruchtbar,
daß sie bisher nicht völlig geklärte Fragen aufwirft, wie etwa die nach
Goethes Verhältnis zu Herrnhut, nach dem Maß und der Form seiner
Beeinflussung durch den Frankfurter Pietismus und nach dem Umfang
seiner Bekanntschaft mit der zeitgenössischen Hochschul-Theologie.

Man bedauert nur, daß den komprimierten Ausführungen kein
Personen- und Sachregister folgt, das bei wiederholter Lektüre und eiligem
Nachblättern ein schnelleres Orientieren ermöglichen würde.

Tübingen. Gotthold Müller.

Franklin H. Littell & Hans Hermann Walz, Weltkirchenlexikon. Handbuch
der Ökumene, im Auftrag des Deutschen Evangelischen Kirchentages
herausgegeben. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1960. 1758 Sp.

Auf ein «Handbuch der Ökumene» ist lange gewartet worden, und das

Weltkirchenlexikon füllt in der erdrückenden Flut der Lexika eine wirkliche

Lücke. Die Thematik des Lexikons scheint allerdings zu weit
gespannt. Es finden sich viele allgemeine Artikel, die man normalerweise in
einem solchen Werk nicht suchen würde, etwa über Dogmatik, Gnade,
Mittelalter, Sünde und Schuld, Wissenschaft und Zeit, ganz gleich, wie
gut oder schlecht sie geschrieben sind. Dafür möchte man gerne über
manche Persönlichkeit der Ökumenischen Bewegung mehr hören, etwa
über den Herausgeber F. H. Littell oder den Bischof L. Newbigin. Der Vorteil

aber, den das Weltkirchenlexikon durch seine thematische Breite
erreicht, ist seine Eignung als selbständiges Lexikon in der Hand des
mitarbeitenden und interessierten Gemeindegliedes. In diesem Sinne kann es

sehr empfohlen werden.
Die Ausstattung des Lexikons ist glänzend. Auf den Deckelseiten

finden sich belehrende Karten. Innen sind gute Bildtafeln aus dem Bereich
der Ökumene und schöne Kunsttafeln unter weltweitem Aspekt
dankenswerterweise beigegeben. Die einzelnen Artikel haben ausführliche
Literaturverzeichnisse und brauchbare Verweise auf andere Artikel, und am
Schluß findet sich ein umfangreiches Register; dadurch wird die Weiterarbeit

sehr erleichtert. Das Mitarbeiterverzeichnis läßt die Leistung der
Herausgeber noch höher erscheinen, denn Fachleute aus aller Welt und
aller Konfessionen haben zur Gestaltung des Lexikons beigetragen. Es ist
unmöglich, daß dabei ein einheitliches Bild erscheint. Man kann von einem
ersten Weltkirchenlexikon nicht verlangen, eine Einheit und Einheitlichkeit

zu repräsentieren, die es in der Ökumenischen Bewegung selbst
faktisch noch nicht gibt. So ist die Vielfalt der Gedanken und Positionen
selbst ein Ausdruck unserer heutigen Situation. Es gibt auch Leser, die
der Ansicht sind, daß die einzelnen Verfasser zu stark ihre eigene Position
sprechen lassen und nach einem Prinzip ausgewählt seien, das eine unsachgemäße

Irenik zum Ausdruck kommen lasse. Wir möchten das Lexikon
diesem Vorwurf gegenüber in Schutz nehmen. Es wird sich bei einem
Lexikon nie vermeiden lassen, daß der einzelne Mitarbeiter sein Anliegen
wahrzunehmen versucht. Das Weltkirchenlexikon will auch nicht nur ein



Rezensionen 505

Nachschlagewerk sein, sondern selber ein mutiger Schritt vorwärts im
Sinne der Einigung der Kirchen.

Bonn. Klaus-Martin Beckmann.

Der Auftrag der Kirche in der modernen Welt. Festgabe zum siebzigsten
Geburtstag von Emil Brunner. Zürich/Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1959. 380 S.

Daß von dem Lebenswerk E. Brunners zahlreiche fruchtbare und wertvolle

Anregungen ausgegangen sind, erfährt eine erneute Bestätigung
durch die vorliegende Festschrift, die 27 Beiträge in sich vereinigt. Zu
den Autoren zählen nicht nur Theologen, sondern auch Philosophen,
Pädagogen, Ärzte, Politiker und Redakteure. Von den Beiträgen, die nach

Sachgruppen geordnet sind (Auftrag, Staat, Gesellschaft, Kirche, Mission
und Völkerweit) und eigentlich alle Erwähnung verdienten, kann hier
nur eine Auswahl Berücksichtigung finden.

Eine ebenso interessante wie tiefgründige Analyse liefert der Züricher
Systematiker G. Ebeling in seinem Aufsatz «Elementare Besinnung auf
verantwortliches Reden von Gott». Der Basler Philosoph H. Barth schreibt
über die «Christliche Existenz in ihrer Berufung zur Philosophie». Bei
G. W. Lochers Reflexionen «Angst vor dem Dogma?» hätte man die
Akzente vielleicht etwas anders setzen können. Ist das liberale Nein zum
Dogma und die Dogmenfeindschaft wirklich noch ein Kennzeichen unserer
Zeit? Stehen nicht protestantische Kirche und Theologie heute eher in
der Gefahr einer Flucht ins Dogma und in den Dogmenglauben? Mit einem
sehr ernsten Problem beschäftigt sich Nationalrat P. Dürrenmatt in seinen
Ausführungen «Über christliche und politische Existenz in dieser Zeit».
Hier verdienen vor allem die klaren und sachlichen Thesen über die
Stellung des Christen zum Kommunismus Beachtung. «Entkirchlichung —
Entchristlichung» ist das Thema des holländischen Theologen W. Banning,
der sich im Anschluß an Bonhoeffers Gedanken von der wachsenden
«Mündigkeit der Welt» für die verantwortliche Gesellschaft einsetzt, die von
der klerikalen Bevormundung befreit ist. An «Unsere Verantwortlichkeit
gegenüber der Schöpfung» mahnt F. Blanke; über «Möglichkeiten und
Grenzen der Seelsorge» schreibt Th. Bovet. In einem instruktiven Aufsatz
unterrichtet H. Kraemer über die bedrohte Lage der Jungen Kirchen und
die Krisis der Mission in den selbständig gewordenen Staaten Afrikas und
Asiens. Ein nuanciertes Bild über die vielfältigen ökumenischen
Bestrebungen und Entwicklungen, die überwiegend auf Zustimmung, mancherorts

aber auch auf kritische Zurückhaltung oder gar offene Ablehnung
stoßen, zeichnet Bischof F. Sigg in seinem Beitrag «Oekumene als Weg
und Ziel».

Verdienstvoll ist die Aufstellung der Bibliographie E. Brunners, die
bis zum Jahre 1959 reicht und einen Überblick über das reiche Schaffen
des Züricher Theologen gewährt. Den Abschluß der gehaltvollen
Festschrift bildet eine Liste über die große Schar der Gratulanten.

Lund, Schweden. Gottfried Hornig.



506 Rezensionen

Hendrik Kraemer, Religion und christlicher Glaube. Theologie der Oeku-

mene, 8. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1959. 453 S. Ln. DM 19.80.

Da es sich um die Übersetzung des englischen Originals «Religion and

the Christian Faith> handelt, so kann ich mich mit der Besprechung kurz
fassen. Das Buch besteht aus sechs Teilen: Studium der Religion (I), eine

Untersuchung über das indische religiöse Denken (II), theologische
Versuche zur Behandlung des Problems der Religion und der Religionen (III),
die Bibel und das Problem der Religion und der Religionen (IV), der christliche

Dialog mit der Religion und den Religionen (V), Gegenwartsfragen
des christlichen Glaubens (VI).

Das Hauptanliegen Kraemers ist es, herauszuarbeiten, daß der Mensch,
obwohl er in und mit seiner Religion gegen Gott rebelliert, doch schon mit
seinen religiösen Lebensäußerungen kundgibt, daß er sich in der Hand
Gottes befindet. Der Verfasser ist dabei der Meinung, dialektischer zu sein
als Karl Barth, den er in dieser Hinsicht weiterführen will. Es wird aber
nicht recht einleuchtend, inwiefern Kraemer mit seinen Ausführungen etwa
über den Satz aus der 4. Missionsthese Barths hinausweist: «Mission ist
würdelos und aussichtslos, wenn sie nicht... gleichzeitig in aufrichtigem
Respekt und in ebenso aufrichtiger Respektlosigkeit gegenüber der
sogenannten Religion getrieben wird.> 1

Das Buch ist nicht leicht zu lesen. Zum Teil kommt das daher, daß, wie
Kraemer selber im Vorwort zugeben muß, sein Stil das laute Denken
widerspiegelt. Teilweise mag der Grund darin liegen, daß Kraemer oft nur
erörtert und mit Problemen ringt, ohne fertige Lösungen zu bieten oder
Thesen vorzutragen. Diese theologische Epoche, die bescheiden anmuten
könnte, steht in einer gewissen Spannung zur frischen Kritiklust, die der
alte, vielbelesene und vielgereiste Kämpe nicht lassen kann. Man meint
Kraemer als glänzenden Debatter und Diskussionsleiter in Bossey vor sich
zu sehen, wie er die Probleme hin und her erwägt und mit den Lernwilligen
aus vielen Ländern die Klingen kreuzt. Von einem gedruckten Buch erwartet

man aber mehr. So begrüßenswert es ist, wenn wir im Zeitalter der
Oekumene Männer mit solch umfassendem Wissen in philosophischer,
theologischer und religionswissenschaftlicher Hinsicht haben, so schade ist es,
daß dieses Wissen nicht mit geballterer Kraft, mit weniger Redseligkeit
und mit dem Wagemut des Thetikers an den Mann gebracht wird.

Was wir von Kraemer aber jedenfalls lernen können, das ist sein
Appell, mit ganz anderem Ernst und mit neuer Ehrfurcht den Religionen zu
begegnen, gerade weil wir wissen, daß Jesus Christus die Antwort auf alle
Religionen ist.

Basel. Werner Bieder.

Vittorio Subilia, II problema del male. Torre Pellice, Libreria éditrice
Claudiana, 1959. 86 S.

In dieser interessanten systematischen Studie versucht Subilia, von
der Botschaft der Bibel her das Wesen des Bösen und des Übels zu skiz-

1 Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 2 (1959), S. 1004.



Rezensionen 507

zieren. Bei der Kürze der Darstellung bleiben natürlich manche Detailfragen

unbeantwortet, aber die Arbeit gibt eine sehr klare und wertvolle
Einführung in die Hauptprobleme des untersuchten Stoffes.

Der Verfasser geht aus von der fundamentalen These: il male non puö
essere da Dio, ma nulla esiste che non sia da Dio. Er lenkt zunächst
den Blick auf die wesentlichen Grundkonzeptionen des religiösen und
philosophischen Nachdenkens über das Problem des Bösen (il dualismo,
la negazione del male, la negazione del bene, la libertà come sorgente
del male) und zeigt dann, daß diese Entwürfe dem biblischen Gottesverständnis

nicht völlig gerecht werden. Im Anschluß an Karl Barths christo-
logisch-eschatologische Sicht (Die kirchliche Dogmatik, III, 3) entfaltet
Subilia darauf in einer hilfreichen, streng auf die Geschichte Jesu
bezogenen Untersuchung seine Gedanken über das irrationale Wesen des
Bösen und der durch das Böse betroffenen menschlichen und kosmischen
Existenz.

Basel. Mathias Rissi.

Eduard Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge. 2., unveränderte Auflage.
Zollikon, Evangelischer Verlag A.G., 1957. 311 S. Fr. 18.80.

Die Besonderheit dieses weithin bekannten Seelsorge-Buches liegt wohl
in drei Eigenschaften:

1. Es handelt sich wirklich um die Lehre von der Seelsorge. Man
könnte den Titel auch mit «Theologie der Seelsorge» geben (vgl., was
S. 142 über den ältern Blumhardt als Theologen der Seelsorge gesagt ist).
Es wird das daß und das warum der Seelsorge erörtert. Das wie bleibt im
Hintergrund, ja diese Frage wird bisweilen sogar klar abgewiesen (z. B.
S. 111: «es kann in dieser Sache keine Technik geben»; S. 139: «keine ins
einzelne gehende Regeln»). Mag der Praktiker im Gedränge seiner
Aufgaben, wenn er zu Thurneysens Seelsorge-Buch greift, das als eine
Schwäche empfinden —• auf jeden Fall ist es der dringlichere Dienst an
den Dienern der Kirche. Daß die Linie in die ganz schlichte praktische
Anweisung nicht da und dort in hilfreicher Weise noch etwas weiter
gezogen werden könnte, soll damit nicht gesagt sein. Aber wir haben das,

was Thurneysen in so hervorragend klarer und überlegter Weise bietet,
die Fundamentlegung für jedes Kapitel der Seelsorge in gründlicher
biblisch-systematischer Denkarbeit, weit nötiger; nur auf diesem Grunde
ist ein zielsicheres und fruchtbares kirchliches Handeln möglich. Wesentlicher

als die Aufhellung durch praktische Hinweise scheint uns auch
die Art und Weise, wie der Verfasser durch eine ausgezeichnete historische

Fundierung (auch in Auseinandersetzung mit älterer Literatur)
seiner Lehre Profil zu geben weiß.

2. Die christologisch-soteriologische Zentrierung der Seelsorge, wie
Thurneysen sie in überzeugender Weise durchführt, dürfte das Kriterium
Nummer eins für alle künftigen Darstellungen dieses Stoffes sein (vgl. vor
allem §8). Wir fragen uns, ob nicht gerade von da her die Auseinandersetzung

mit der von Frank Buchmann ausgehenden Bewegung heute etwas
modifiziert werden müßte (S. 149 ff.).



508 Rezensionen

3. Mit der eben genannten Sicht hängt es letzten Endes zusammen,
wenn die Seelsorge bei Thurneysen aus dem Bereich des nur persönlichen
Verhältnisses des Pfarrers zu seinen einzelnen Gemeindegliedern
herausgehoben und in den großen Rahmen seines Handelns am ganzen Leibe
Christi hineingestellt wird. Erst von da her bekommt die Seelsorge als
die persönliche Verkündigung des der ganzen Gemeinde geltenden Wortes
ihr volles Gewicht (vgl. bes. §2). Und wenn auch hier eine Frage erlaubt
ist, so wäre es die, ob man auf dieser Linie so weit gehen dürfe, daß

man ganz generell für das seelsorgerliche Gespräch fordert, beide Partner
müßten «von der Predigt und vom Sakrament herkommen» (S. 95 f.). Dann
würde ja das «missionarische» Gespräch — eine Form der Seelsorge, die
doch wohl immer häufiger wird und biblisch begründet sein dürfte (vgl.
das «Beispiel» Joh. 4, das Thurneysen S. 106 anführt) — außerhalb der
Seelsorge fallen. Aber die Predigt an die Heiden ist doch schließlich auch
rechtmäßige Predigt. Wieso die Seelsorge am Heiden nicht? Ungeachtet
dieser Frage nimmt der Leser dankbar aus Thurneysens Buch die neue
Erkenntnis entgegen, daß die Seelsorge grundsätzlich als eine
Lebensfunktion der Gemeinde getätigt werden muß und letztlich nichts als die
Gemeinde im Auge haben darf.

Weinfelden, Kt. Thurgau. Markus Jenny.

Xavier Tilliette, Karl Jaspers. Théorie de la vérité — Métaphysique des

chiffres — Foi philosophique. Théologie. Etudes publiées sous la
direction de la Faculté de Théologie S. J. de Lyon-Fourvière, 44. Paris,
Editions Montaigne, 1960. 235 S.

Tilliettes Buch ist so reich und vielschichtig, daß eine theologische
Rezension sich auf das religiös Relevante darin beschränken muß.

Besonders aufschlußreich für den Theologen ist Kapitel X: «Die
religiöse Wahrheit». Die Beziehung von Philosophie und Religion ist ein
Sonderfall der Kommunikation, ein ritterlicher Kampf Glaube gegen
Glaube. Die philosophische Wahrheit, Wahrheit der philosophischen
Existenz, würde sich selbst zerstören, wenn sie nicht die Wahrheit der
religiösen Existenz anerkennen würde. Man muß die andere Wahrheit als die
Wahrheit des andern sehen. Und doch spricht Jaspers nur aus dem
Zentrum seiner eigenen philosophischen Ungläubigkeit. Was der Philosoph
nicht versteht und woran er scheitert und was dennoch eine unbestreitbare

existentielle Wahrheit ist, bezeichnet die Grenze seiner eigenen
philosophischen Wahrheit. Das trennt die Haltung Jaspers' von der Hegels
grundsätzlich. Die Religion ist ein undurchdringliches Rätsel. Aber wenn
die Religion objektive Gestalt annimmt, verliert sie ihre Wahrheit in den

Augen des Philosophen. Philosophie und Religion sind alternative
Möglichkeiten für das Individuum, und jede fordert den ganzen Menschen.

Glaubenslosigkeit als Bruch mit der Transzendenz ist Unphilosophie.
Jaspers strebt nach der Dichtigkeit und Wärme der Religion. Die ewige
Wahrheit der biblischen Religion ist Teil der philosophischen Aneignung.
Aber zugleich ist die Religion der Gegner, den die Philosophie braucht, um
ihrer selbst als autonom bewußt zu werden. Sie würde ihren Ursprung ver-



Rezensionen 509

leugnen, wenn sie zur Geborgenheit der religiösen Existenz zurückkehrte.
Philosophie ist Freiheit, an sich selbst ausgeliefert. Niemand kann ihr
Risiko und Last der Welt und der Transzendenz abnehmen. Das gläubige
sacrificium intellectus ist eine Zerstörung ihrer Freiheit und Würde. Der
Agnostizismus und das Paradox Kierkegaards kann auch als Grenzsituation

für den Philosophen nicht zugegeben werden. Vernunft und Wissen
dürfen auch in der Grenzsituation nie aufgegeben werden. Innerhalb der
konkreten Religionen und Kirchen ist der Liberalismus genauso verhängnisvoll

wie die Orthodoxie. Es gibt keinen gemeinsamen Boden für
Vernunft und Offenbarung. Eine philosophische, rationale, säkularisierte Religion

ist ein Unding. Daran mußte auch Schellings «Philosophie der
Offenbarung» scheitern.

Die Rolle der Theologie beschränkt sich nur auf die Infragestellung
der Philosophie. Das Paradox des Christentums scheitert für Jaspers an
den Realitäten des Daseins. Die Rationalisierung des Irrationalen in der
Theologie führt zur Verunreinigung und zum Verlust der Vernunft. Mythologie,

Theologie und Philosophie lassen sich nicht wie in Lessings Parabel
von den drei Ringen aufeinander reduzieren und vereinigen. Das Verstehen
des Unverstehbaren der Dogmen ist eine Grenze, die nie überschritten
werden kann. Die Philosophie kann nicht Ruhe finden im Absurden der
Dogmen. Die Offenbarung darf nicht mit der Philosophie des Umgreifenden

rechnen. Die Philosophie ist kein Ort der Erklärung des religiösen
Glaubens im Sinne Schellings. Doch scheint es Tilliette, daß die Philosophie

der Vernunft sich nicht deckt mit Jaspers' existentieller Entscheidung.
Vom katholischen Standpunkt des Verfassers wird geltend gemacht,

daß Jaspers die gigantische Arbeit des christlichen Denkens ignoriere.
Das Christentum habe nicht die Absurdität, sondern die Förderung der
durch den Glauben erleuchteten Vernunft zum Ziele. Man kann nicht die
Wahrheiten des Glaubens, wie etwa die Inkarnation, unter die Chiffren
der Weltgeheimnisse rechnen. Die Inkarnation eröffnet eine neue Dimension

der Geschichte. Das Bewußtsein der historischen Existenz ist seitdem
ein christliches Bewußtsein. Der «philosophische Glaube» lebt nur auf
Kosten des religiösen Glaubens. Jaspers' kritische Untersuchungen von
der Philosophie des Umgreifenden her (die Hauptgedanken seines
«Philosophischen Glaubens» werden in dieser Besprechung als bekannt
vorausgesetzt) nötigen uns zu einer schärferen Fassung des Begriffs «religiöser
Glaube». Darin beruht der historische Auftrag seines philosophischen
Affronts gegen den religiösen Glauben. Es liegt etwas Tragisches über
diesem Affront des Philosophen. Die Philosophie will die Bedingungen des
Glaubens diktieren und überschreitet damit im bewundernswerten Suchen
nach den Ursprüngen ihre Grenzen. Jaspers schließt sich vom religiösen
Glauben aus, nur um den religiösen Glauben vom philosophischen Glauben

auszuschließen. Meines Erachtens merkt Jaspers dies nicht, weil er
selber niemals in der Existenzentscheidung des religiösen Glaubens
gestanden hat.

Eine ausführliche Erörterung der «Metaphysik der Chiffren» und von
daher eine erneute Überprüfung der Literatur um die Debatte Jaspers-



510 Rezensionen

Bultmann schließt sich an. Indem die Jasperssche Philosophie ihr Unge-
nügen sichtbar werden läßt, gibt sie zugleich den Beweis ihrer
Fruchtbarkeit.

Der Anhang «Glaube und Dialektik» kann seiner Überschrift nicht
ganz gerecht werden, solange nicht klar die verschiedenen theologischen
Dialektiken entsprechend den Arten des religiösen Paradox unterschieden
werden (supplementäres, komplementäres Paradox, anthropologisches,
christologisches und Paradox des Sündenbewußtseins sowie die spezifischen

Paradoxe und Dialektiken des Neuen Testaments und die Stellung
der wichtigsten Dogmatiken der Gegenwart dazu).1 Erst dann läßt sich
das Problem «Philosophischer und religiöser Glaube» durch die morphologische

Unterscheidung ihrer Denkstrukturen auf eine neue Basis stellen.
Die vorliegende Arbeit von Tilliette hat dazu in der genauen Analyse
Jaspersschen Denkens wertvolle Voraussetzungen geschaffen.

Berlin. Liselotte Richter.

Wilhelm Weischedel, Wirklichkeit und Wirklichkeiten. Aufsätze und
Vorträge. Berlin, Walter de Gruyter Verlag, 1960. 286 S.

Das Stichwort von der «neuen Wirklichkeit» fordert heute die
Vertreter der verschiedensten Disziplinen zu einem Gespräch heraus, in dem

sich weite Horizonte eröffnen. Die in diesem Band gesammelten Vorträge
und Aufsätze geben einen gehaltvollen Beitrag eines Philosophierenden zu
diesem Gespräch.

Ein 1. Teil enthält eine geschichtliche Besinnung. Weischedel fordert
in «Weg und Irrweg im abendländischen Denken» (S. 3—19) ein Festhalten
an einer abendländischen «Mitte» zwischen der Freiheit, an einem «lichtenden

Weltentwurf» zu schaffen, und der Freiheit zur Offenheit gegenüber
den Anrufen aus der Tiefe. Im Beitrag «Der Abgrund der Endlichkeit und
die Grenze der Philosophie. Versuch einer philosophischen Auslegung der
'Pensées' des Blaise Pascal» (S. 20—68) setzt sich der Verfasser mit dem

Begriff der «Betroffenheit vor dem Abgrund» im Werk von Pascal auseinander.

Ein weiterer Beitrag ist Voltaire und der Aufklärung und ihrem
Verhältnis zur Geschichte gewidmet (S. 69—85) : Ist die Aufklärung wirklich

so ungeschichtlich, wie man zu sagen pflegt, so wird hier gefragt.2
Um das «Erspüren eines neuen metaphysischen Ganges» geht es schließlich

in den Ausführungen «Die Zeit der ursprünglichen Erfahrungen. Zum
Denken zwischen den beiden Weltkriegen» (S. 86—102). — Dieser Beitrag
führt über zum 2. Teil, der, von verschiedenen Gesichtspunkten aus, recht
eigentlich um das Thema einer heutigen philosophischen Theologie kreist.
Der Hauptbeitrag ist hier «Gibt es eine philosophische Theologie» (Seite

1 H. Schröer, Die Denkformen der Paradoxalität als theologisches
Problem (1960).

2 Vielleicht wäre heute eine etwas weniger flache Sicht der Aufklärung

möglich, wenn sich die Thesen von W. Philipp, Das Werden der
Aufklärung (1957), durchsetzten. Der oben angeführte Aufsatz von 1948

konnte sich freilich noch nicht mit dieser Forschungssicht auseinandersetzen.



Rezensionen 511

142—152). Präludierend und für den Theologen sehr bewegend wird
aufgerufen, den Hereinbruch der heutigen Entwirklichung und Entfremdung
der Welt vom Seinsgrund (bis hin zum «Tode Gottes») nicht zu bejammern,
sondern als Schicksal auf sich zu nehmen; die damit verbundene
Selbstauslegung des modernen Menschen kann nicht mehr rückgängig gemacht
werden. Diese neue Wirklichkeit drängt nach Auffassung des Verfassers
Philosophie und Theologie gemeinsam zu einer neuen Exegese des

Begriffs des «Deus absconditus». Die Wirklichkeit ist heute «entgleitende»
Wirklichkeit. Sie deutet aber auf ein Vorgehendes, das ein Sichhalten
zwischen Sein und Nichts ermöglicht. Und sie deutet auf einen Gott, der den
Menschen so in ein fragendes Wesen bringt (S. 149 ff.). — Der 3. und
4. Teil schaut von der Umkreisung der «Wirklichkeit» auf «Wirklichkeiten»,

z. B. auf die bildende Kunst, Musik, Gewissen, Menschenbild, Recht,
Atomprobleme usw. Wir greifen die Stichworte der «bildenden Kunst» und
der «Atomprobleme» heraus. Der Verfasser hat ein gutes Sensorium dafür,
daß Kunst heute weder im verläßlichen Kosmos verwurzelt ist, noch in
der fernen Welt der Ideen; Wirklichkeit, an der sich die Kunst heute
orientieren muß, ist die gefährdete und doch noch gehaltene Welt vor dem

Hintergrund des Nichts (S. 184). Kunst ist eine der wesentlichen Weisen,
wie sich der Mensch seine Welt auslegt und deutet (S. 190). So vermag
der Philosophierende z. B. das Fremdartige und Schockierende der
modernen Kunst zu würdigen und er braucht durchaus nicht das Schlagwort
vom «Verlust der Mitte» (Sedlmayr) aufzunehmen (S. 193). Der Sinn der
gegenwärtigen Kunst wäre in ihrer «Macht zur Entrückung» zu sehen,
die den Betrachter aus dem gewohnten Dasein reißt, um ihn und seine
Weltsicht zu wandeln (S. 197 f.). Die Freiheit, den Anruf aus der Tiefe
zu vernehmen, deutet auf Zukunftsmöglichkeiten der gegenwärtigen Kunst:
«Ihr großes künftiges Thema wird sein: das Absolute im Ernst seines
weltbildenden Spiels» (S. 201). Und schließlich ein Hinweis auf das Stichwort

«Atomprobleme», hier z. T. erörtert an der konkreten Frage der
Aufrüstung der Bundesrepublik. Im Bewußtsein um die Größen der Risiken
wird doch ein Nein zur atomaren Aufrüstung gefordert. Die Versuchung,
den politischen Gegner einfach unter den Begriff des Räubers zu
subsumieren, wird aufgewiesen und in ihrer Problematik gezeigt (S. 281 f.).
Es wird aufgerufen, bis zum eindeutigen Beweis des Gegenteils, den
andern als «einen möglichen Gesprächspartner» zu verstehen und gerade so
das Gut des abendländischen Denkens zu bewahren; denn im Dialog
«...gewinnt und bewahrt der Mensch seine Menschlichkeit» (S. 283). Ein
Teil der Schuld an der heutigen Verhärtung der Fronten zwischen Ost
und West ist für uns gerade in dieser Verleugnung des abendländischen
Wesens zu suchen!

Dem Rezensenten drängen sich zu der Fülle von Gesichtspunkten drei
Bemerkungen auf. 1. Zum Stichwort vom «verborgenen Gott» : Es wäre
wohl verfehlt, die Zusammenschau dieses Begriffs mit dem der neuen
Wirklichkeit unter Hinweis auf «deutschen Tiefsinn» zu karikieren. Trotzdem

ist zu sagen, daß andernorts kaum so viele Konsequenzen dieses Fragmals

gesichtet werden. Wer diesen Begriff überdenkt, den überfällt tat-



512 Rezensionen

sächlich eine Fülle von Gesichten. Als Theologe würde man es z. B. als
sinnvoll empfinden, die schönen Ausführungen von Karl Barth über die
Wirklichkeit Gottes mit der neuen Wirklichkeit zu konfrontieren.1
Vielleicht würde der Theologe an den Philosophen die Rückfrage stellen, was
für ihn die Zusammenschau des verborgenen mit dem sich offenbarenden
Gott bedeutet, eine Zusammenschau, zu der der Theologe durch die
Besinnung auf das Kreuz Christi genötigt wird. Es ist freilich auch für
die theologische Sicht oft noch durchaus unerledigt, was das für diese
oder jene konkrete Wirklichkeit bedeutet. Hier empfindet der Theologe
die philosophische Arbeit als hilfreich und anregend. — 2. Zum Stichwort
von der «modernen Kunst»: Es ist vom Selbstverständnis der modernen
Kunst her richtig, daß das Schlagwort von Sedlmayr vom «Verlust der
Mitte» kritisiert wird. Sachliche Begegnung muß ja hier vom Selbstverständnis

ausgehen, um nicht zu vergewaltigen. Hier wird deutlich, daß

Sedlmayr schon im Ansatz irrt. Gegen Weischedel möchte der Theologe,
von einer biblischen Besinnung über das Thema Kunst her, terminologisch
und auch sachlich schärfer unterscheiden: das Thema der Kunst könnte
nach biblischer Auffassung nicht das Absolute selber sein, sondern nur
der Versuch, im Bereich des Menschlichen auf das sich offenbarende Absolute

eine adäquate Antwort zu geben. Biblisch gesehen eignet der Kunst
nicht ein direkter Offenbarungscharakter, sondern sie ist im Bereich des
Humanen Antwort auf Offenbarung. — 3. Zum Stichwort der
«Atomprobleme»: Der Philosoph liefert hier den interessanten Beweis, daß man
von abendländischen Traditionen her, die z. B. ein Karl Barth im politischen

Gespräch gelegentlich als fragwürdig empfindet, doch zu ähnlichen
Resultaten gerade wie Barth kommen kann. Darüber müßte man weiter
nachdenken.

Biel, Kt. Bern. Kurt Liithi.

Walter Künneth, Moderne Wirtschaft — christliche Existenz. Eine Einführung
in die Hauptprobleme einer christlichen Wirtschaftsethik. Theologie und
Gemeinde, 2. München, Claudius Verlag, 1959. 82 S. DM 5.80.

Man fragt sich ernstlich nach der Lektüre dieser Broschüre, wem sie

eigentlich hilfreich sein kann, denn es finden sich darin kaum Ansätze, die
über die lutherischen Anschauungen des 19. Jahrhunderts hinausgehen.

Die Wirtschaft wird einfach zu einer «Erhaltungsordnung» deklariert,
die uns «als Geländer bis zum Weltende» (S. 82) dienen soll. Diese
Anerkennung der «Eigengesetzlichkeit» der Wirtschaft bedeutet aber bei
Künneth, daß er sich — wie die Kirche des 19. Jahrhunderts — einer
Unternehmerideologie hingibt, wie sie Gott sei Dank die besten unserer
Wirtschaftsführer schon überwunden haben. Die ganze Schrift wirkt in Sprache
und Gedankenführung wie ein theologisches Gutachten der Arbeitgeberverbände.

Nicht zufällig ist der «Nordbayrische Textilbrief» die am häufigsten

zitierte Quelle. So kann man etwa von dem Ethos der Aktionäre lesen,
die «auf sofortigen persönlichen Genuß und privaten Verbrauch der

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, 1 (1940), S. 288 ff.



Rezensionen 513

Güter... verzichten» (S. 34), oder von der Personhaftigkeit der
«Streikbrecher», die nicht der Vermassung anheimfallen (S. 27).

Alle Phänomene der Wirtschaft sind für Künneth aber theologisch
letztlich irrelevant, weil es sich ja nur um das «Weltreich» ((S. 41) handelt,
so daß «konkrete Fragen offen bleiben müssen» (S. 81) und das «christliche
Ethos in Konfrontation mit der Wirtschaft nur in der Lage (ist), zu jedem
System immer zugleich beides, nämlich ein Ja und ein Nein (also jeinl),
zu sprechen» (S. 41). So kommt es, daß die theologische Tragweite von
ethischen Fragestellungen wie die nach dem Eigentum oder auch nach dem
Wettbewerb gar nicht in den Blick kommt. Der Wettbewerb wird als
«notwendig, berechtigt und sinnvoll» einfach akzeptiert (S. 22). Das Eigentum
gilt als «materielle Repräsentation persönlichen Daseins» (S. 33), und «die
Ungleichheit der Güterverteilung in der Menschheit» ist als «eine
Schicksalssetzung nach Gottes Willen» anzusehen (S. 32—35), der durch kein
«vordergründiges soziales Ausgleichsstreben» entgegengetreten werden
darf (S. 36).

Entscheidend ist, daß Künneth über den einzelnen mit seinem
«Gewissen» und seiner «christlichen Existenz» und seinem «Nächsten»
theologisch nicht hinauskommt, da für ihn die Ökonomie des Wirtschaftslebens
als Instrument der großen Oikonomia Gottes mit dieser Welt gar nicht
existiert. Er interpretiert die Wirtschaftssysteme nur in ihrer historischen
Gestalt, wobei er das östliche System ablehnt und das westliche anerkennt.
Aber das ist uns in unserem Jahrhundert keine Hilfe mehr.

Hilfreich ist die Arbeit von Künneth nur insofern, als sie uns mit
letzter Intensität vor die Frage stellt, wo sich in unserer Theologie
überhaupt die Ansätze finden, um unser aller Leben -— nicht nur die sog.
«christliche Existenz» — in der Industriegesellschaft — nicht nur in der
«modernen Wirtschaft» — wirklich theologisch-ökonomisch zu durchdenken
und wie wir als Glieder der Gesellschaft und der Kirche Gott loben können.
Wenn uns das nicht besser gelingt als einem Kardinal Wyszynski oder
einem Kardinal Suhard, dann ist unsere Existenzberechtigung als
protestantische Kirche nur noch schwer zu erkennen.

Kriftel, Taunus. Holger Samson.

Stefan Wyszynski, Kardinal: Der Christ und die Arbeit. Mit einem Geleitwort

von Kard. Dr. Franz König. Aus dem Polnischen übertragen von
Gerda Hagenau. Wien, Verlag Herder, 1959. 192 S. DM 11.20.

Man meint die Schrift eines alten Kirchenvaters vor sich zu haben,
wenn man dieses Buch liest. Das liegt nicht nur an dem häufig verwendeten

pluralis majestaticum, hier wird wirklich mit Vollmacht gesprochen.
Eine solche Kenntnis der modernen Arbeitswelt (S. 92 ff.), verbunden mit
einer theologischen Durchdringung des Phänomens der Arbeit im Rahmen
der schöpferischen Ökonomie Gottes, ist bei uns nur selten zu finden.

Um so mehr ist es zu bedauern, daß der Verfasser über den individualistischen

Aspekt der Arbeit nicht wesentlich hinauskommt. Letzten Endes

geht es doch nur um die «edle Gesinnung» (S. 142), um die «innere Norm»
(S. 149) jedes einzelnen, der teil hat am Werk der Schöpfung. Und wieder-



514 Rezensionen

um ist es der einzelne, dem die Verpflichtung zu den 'Kardinaltugenden'
auferlegt wird, der mit seinem erworbenen «Privateigentum» (S. 48) dem
Nächsten dienen und den Vorgesetzten und Kollegen ein guter Mitarbeiter
sein soll (S. 166 ff.).

Aber gerade diese Prävalenz der «inneren Ordnung» (S. 153) gibt dem
Ganzen oft einen etwas unrealistischen Ton. Wenn etwa von der Gefahr
der «Materialisierung» unserer körperlichen Arbeit (S. 109) gesprochen
wird, die uns gerade in ihrem Ubermaß zur «Demut vor Gott» (S. 105) führen

soll, oder wenn von der Arbeit «aus Liebe zu Gott» (S. 70) die Rede ist,
so wird das auch der 'christlichste' Fabrikarbeiter kaum nachvollziehen
können, solange die äußere Ordnung, die Arbeitsorganisation, die hier auch
gelegentlich erwähnt ist (S. 95), nicht zur Diskussion gestellt wird.
Andernfalls bleibt jede Weisung nur belastendes Gesetz.

Wenn es aber unternommen würde, die Organisation der Arbeit — und
der Wirtschaft überhaupt — an der großen 'Organisation' Gottes in der
Schöpfung zu orientieren, wie es Wyszynski im Ansatz gelungen ist, dann
könnte tatsächlich auch mitten in der Welt der Industrie von der Arbeit
die Rede sein als einer «Antwort... auf den Anruf der Liebe, durch den

uns Gott auf ungewöhnlich ehrende Weise zur Mitarbeit an seinem
schöpferischen Werk eingeladen hat» (S. 189).

Kriftel, Taunus. Holger Samson.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 13, 1 (1960): W. A. Visser 't Hooft,
The Una Sancta and the Local Church (2-13) ; H. d'Espine, The Rôle of the
World Council of Churches in Regard to Unity (14-23); S. F. Bayne,
Responsible Parenthood and the Population Problems (24-35). Evangelisches
Missions-Magazin 104, 3 (1960) : J. Marguli, Die Erneuerung der Kirche im
Vollzug ihrer Sendung (97-108). Internationale kirchliche Zeitschrift 50, 3

(1960) : O. Gilg, Die Seelsorgebedeutung Ignaz Heinrich von Wessenbergs
(129-149); U. Küry, Heiliger Geist, Kirche und Amt, II (150-157). Judaica
16, 3 (1960) : J. Jocz, The Connection between the Old and the New Testament

(129-144); E. Zingg, Das Schuld- und Vollstreckungsrecht (Obligationen-

und Exekutionsrecht) nach Moses (156-171); G.Jasper, Die Judenfrage

im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre (1950
bis 1958), II (172-188). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 116, 19

(1960) : A. de Quervain, Das Gebet in der Einheit und um die Einheit des
Glaubens (290-293). 20: O. Cullmann, Das Thomasevangelium und seine
Bedeutung für die Erforschung der kanonischen Evangelien (306-310).
Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 16, 3 (1960) : B. Biermann, Fray


	Rezensionen

