Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 16 (1960)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Robert Payne, The Holy Sword. The Story of Islam from Muhammad to the
Present. New York, Harper & Brothers, 1959. XIV -+ 3358S., 16 I1l. §6.

Dieses Buch ist — im landldufigen wie im besten Sinne des Wortes —
eine «story». Die Geschichte des Islam wird nicht analysiert, nach ihren
Motiven und Zusammenh#ingen untersucht, nach ihren treibenden Kriften
erforscht, sondern einfach erziihlt. Aber sie wird so glinzend, so anschau-
lich, so wohl dokumentiert mit gut ausgewihlten und kennzeichnenden
Einzelheiten und Zitaten erzihlt, wie das nur beste angelsidchsische Histo-
riographie vermag. Wer theologische Erkenntnisse oder Urteile iiber den
Islam oder iiber Mohammed sucht, wird enttiuscht sein. Wer aber ge-
scheite, psychologisch gut gezeichnete Charakterbilder (wie z.B. diejeni-
gen der Abbasidenkhalifen, S.153 ff.) oder eine fliissige, durchsichtige
Schilderung eines komplizierten Entwicklungsablaufs schiitzt, wird voll-
auf auf seine Rechnung kommen.

‘Wie der Titel zeigt, liegt der Akzent der Darstellung auf dem mili-
tarisch-politischen Aspekt der islamischen Bewegung, wihrend die iibrigen
LebensduBlerungen dieser dullerst komplexen Erscheinung, wie Frémmig-
keit, Theologie, Kunst und Wissenschaft, iiberhaupt das gesamte Kultur-
leben, zuriicktreten. Dadurch wird fiir den unvoreingenommenen ILeser
das Gesamthild des Islam u.E. ungerechterweise nach der Seite des
«swordy hin verzerrt. Ist es nicht etwas iiberspitzt, wenn der Verfasser
sagt: «Fiir den Muslim ist der ,heilige Krieg' ein wesentliches IKlement
seines Glaubens geworden; alles im Islam wiirde in sein Gegenteil ver-
kehrt, wenn dieser Glaubenssatz wegfiele. Bei einem Haar wire er sogar
zu einem der fiinf Pfeiler der Religion geworden» (S.84)? Aus dieser
Grundanlage des Buches erklirt sich, dall eine so wichtige Stromung wie
der Sufismus nur beildufig, und auch dann nur im Stil der «story», ge-
schildert wird, und dall das einzige, aber bedeutsame Schisma des Islam,
nidmlich die Schia, gar nur mit einer halben Seite abgetan wird (8. 116).
Fiir diese Mingel entschidigt jedoch weitgehend die meisterhafte Dar-
stellung der politischen und militirischen Geschichte und die plastische,
liebevolle Zeichnung der groflen Personlichkeiten, die diese Geschichte
gestaltet haben.

Basel. Emanuel Kellerhals.

Luecas H. Grollenberg, Kleiner Bildatlas zur Bibel. Deutsche Ausgabe von
Hermann Eising. Gdiitersloh, Gerd Mohn, 1960. 199 S. DM 10.80.

Dem bekannten grofien Bibelatlas des Dominikaners Grollenberg zur
Seite ist eine Ausgabe geringeren Formats und niedrigeren Preises ge-
treten, «Kleine atlas van de bijbely (Verlag Elsevier, Amsterdam), die
jetzt in deutscher Bearbeitung vorliegt. Ein neugeschriebener, wissen-
schaftlich fundierter, aber leicht verstindlicher Text vermittelt Einblicke
in die Geschichte Israels, Jesu und der Apostel. Schéne und instruktive,
nicht sentimentale Photographien, die in einem Anhang erklirt werden,



482 Rezensionen

machen neben Karten und Skizzen die Kulturwelt der Bibel anschaulich
und lebendig.

Basel. Bo Reicke.

Sabatino Moscati, The Semites in Ancient History. An Inquiry into the Settle-
ment of the Beduin and their Political Establishment. Cardiff, University
of Wales Press, 1959. 142 S., 1 Karte.

Der gelehrte Romer Professor legt eine Zusammenfassung seiner lang-
jdhrigen Studien iiber die alten Semiten vor, deren einzelne Aspekte er
frither schon in italienischen Aufsitzen vorgelegt hat.

In einem 1. Kapitel untersucht und definiert er den Begriff Semiten in
sprachlicher, ethnischer und rassischer Hinsicht. Im sprachlichen Teil
setzt er sich mit der von O. Roller vorgetragenen These der Verwandt-
schaft der semitischen mit den hamitischen Sprachen auseinander und
lehnt es ab, dafl das Lybisch-Berberische eine semitische Sprache sei. In
ethnischer Hinsicht sind die Semiten Nomaden oder Halbnomaden, deren
Ziel alle Zeit die fruchtbaren Linder, die rund um die arabische Steppe
liegen, sind. Wenn auch in rassischer Hinsicht das heutige semitische Ge-
biet zwiefach in orientalische und armenoide Rasse geteilt ist, so findet
Moscati auch hier mit seiner Interpretation Semiten = Nomaden Inner-
arabiens eine einheitliche Liosung zugunsten der orientalischen Rasse. Das
Eindringen der Semiten in die fruchtbaren Rand- und Nachbargebiete wird
in den iibrigen Kapiteln in chronologisch-geographischer Weise beschrieben.

Mesopotamien ist das 2. Kapitel gewidmet. Die eigentliche Kontakt-
stelle, das wichtigste Einfallstor ist der Norden, d.h. der Mittellauf des
Euphrat mit Mari als Zentrum. Aus der Gegend Palmyra dringen die
Nomaden ins Fruchtland ein. Es ist ein stiindiger Vorgang iiber die Jahr-
tausende hinweg, und zwar meist eine friedliche Landnahme. In Zeiten
schwindender Staatsgewalt wird der Druck von der Wiiste her intensiver.
Die Sefhaftwerdung geht in verschiedenen Phasen vor sich.

Syrien ist das Thema des 3. Kapitels. Moscati denkt an den geogra-
phischen und nicht an den politischen Bereich, also die Lénder Syrien,
Libanon, Jordanien und Israel. Hier ist die Situation i{ihnlich wie in Meso-
potamien. In beiden Gebieten stoflen die Semiten auf volksfremde Ein-
wohner. Die gegenseitige Beeinflussung fiihrt zu einer neuen Kultur. Der
Verfasser setzt sich in historischer Reihenfolge mit den einzelnen erfal-
baren, semitischen Einwanderungswellen auseinander, so dal} wir auf knap-
pestem Raum eine Geschichte Vorderasiens vor uns haben. Das gebotene
sprachliche, historische und kulturelle Material ist sehr reichhaltig. Die
Darlegungen Moscatis sind oft eigenwillig und reich an wertvollen Ge-
danken, ja sogar auf den ersten Blick voéllig neuartig, so wenn er z. B.
(S.133) schreibt, die Einteilung der semitischen Sprachen miisse in folgen-
der Weise neu gestaltet werden: mesopotamische, syrische und arabische
Sprachen. Diese scheinbar neue geographische Einteilung ist aber sachlich
genau die alte, nur mit neuer Nomenklatur: Mesopotamisch = friither Ost-
semitisch, Syrisch = Nordwestsemitisch und Arabisch =Siidwestsemitisch.



Rezensionen 483

Auf die Unterteilungen verzichtet er, wodurch er besonders im Nordwest-
semitischen schwierigen Problemen aus dem Wege gehen kann.

Im 4. Kapitel befallt sich Moscati mit Arabien, d. h. mit dem Ursprungs-
land der semitischen Nomaden. Auch hier gibt es ein Dréingen in die frucht-
baren Randgebiete: Palmyra, Petra, Higaz, Jemen, Hadramaut, Oman,
durch die die alten hochwichtigen Karawanenstraflen fithrten. Im Unter-
schied zu den Siedlungsgebieten in Mesopotamien und Syrien kommen die
semitischen Nomaden in diesen Randgebieten nicht in Linder mit volks-
fremdem Substrat, sondern in urspriinglich semitisches Gebiet. Wenn man
in Arabien dem Fehlen einer Substratwirkung auch durchaus zustimmen
kann, so darf doch gerade in den oben erwahnten Siedlungsgebieten lings
der groflen Handelsstraflen nicht iibersehen werden, dafl auf diesen Han-
delswegen nicht nur Waren und Erzeugnisse fremder Lander transportiert
wurden, sondern daBl mit den Waren und ihren Namen auch fremdes Ge-
dankengut, Gesittung usw. in die arabischen Lénder einstrémte. Nicht nur
durch Substratwirkung, sondern auch durch Verkehr und Handel kann die
Figenart eines Volkes bis hin zur Sprache tiefgehend beeinflullit werden.
Frei von fremden Einfliissen konnte man wohl nur das auch behandelte
innerarabische Konigreich der Kinditen nennen. Von hier aus gesehen
wire auch die Kolonisation von Aethiopien fiir das Anliegen Moscatis
nicht unbedeutend gewesen.

Dem Verfasser sei fiir seine bedeutende Darstellung der vorderasia-
tischen Geschichte, vom Gesichtspunkt der Landnahme und Sefhaftwerdung
der nomadisierenden Semiten Innerarabiens aus betrachtet, bestens ge-
dankt. Die Lektiire seines Buches ist mit grolem Gewinn verbunden, und
seine Anregungen und Gedanken auch bei anderer Meinung sehr bedeutend.

Basel und Ziirich. Benedikt Hartmann.

Albert E. Riithy, Probleme der Bibeliibersetzung. Berner Rektoratsrede.
Bern, Paul Haupt, 1959. 26 S.

Der Alttestamentler der Berner christkatholischen Fakultdt fithrt in
solid wissenschaftlicher, doch allgemeinversténdlicher und unterhaltender
Weise in die Schwierigkeiten der Bibeliibersetzung ein. Zuerst behandelt
er, seine Rede mit Beispielen wiirzend, die Bedeutung genauer Erfassung
der Realia sowie die Fragwiirdigkeit sogenannter <konkordanter» Uber-
setzungen. Hierauf priift er eine Reihe bezeichnender hebréischer Begriffe
(tohu wabohu, tehom, paronomastische Verbindungen mit der Wurzel $m,
nefe§, hesed, kabod) und geht deren Wiedergabe in deutschen Ubersetzun-
gen nach (namentlich derjenigen von Buber-Rosenzweig). Das Biichlein
schildert anschaulich die Miihseligkeit einer Verdeutschung der Schrift;
man ahnt etwas vom Ausmal der Aufgabe beim Ubersetzen in eine noch
kaum von der Welt der Bibel beriihrte Sprache Asiens oder Afrikas.

Lausanne. Carl A. Keller.

George A.F.Knight, A Christian Theology of the Old Testament. London,
SCM Press, 1959. 383 S. 30 s.

Dies ist fraglos die bedeutendste alttestamentliche Theologie der letz-

ten Jahre — trotz einiger formaler Mingel. «Christlichy ist das Buch inso-



484 Rezensionen

fern, als gelegentlich (S. 213 ff. 349 ff.) anhangsweise Ausblicke ins Neue
Testament eroffnet werden; im iibrigen ist die Behandlung streng auf das
Alte beschrinkt.

In vier Teilen wird die Glaubens- und Gedankenwelt Israels entfaltet.
Der 1. Teil, «Gotty, scheint mir von allen der wichtigste. Im Anschlufl an
A.R. Johnson wird hier Gott verstanden als «Kollektivpersionlichkeit,
eine Vorstellung, die ohne allen Zweifel das alttestamentliche Bild von
Gott grundlegend bestimmt. Das «Ebenbild Gottes» in Gen.1, 26 ff. meint
den Menschen in seiner eigenartigen Existenz als Individuum und Kollek-
tivam zugleich, eine Deutung, die sich mit derjenigen von K. Barth trifft,
auch wenn dieser nicht genannt wird. Vom Begriff der «Kollektivpersin-
lichkeits Gottes aus erkldren sich auch die Lehre von den Engeln (dieselbe
ins rechte Licht gestellt zu haben, ist ein weiteres Verdienst Knights) und
vom Geist. — Nachdem der 2. Teil die Lehre von der Schépfung und vom
Menschen behandelt hat, wendet sich der 3. dem Volke Gottes zu. Auch hier
ist der Ansatzpunkt wichtig: das Exodus-Erlebnis, das Israel den Anstofl
gab zu seinem Sein und zu seinem Selbstverstindnis. Das letztere wird
dann anhand der bezeichnendsten Begriffe (Weinstock, Sohn Gottes,
Mensch, Braut usw.) im einzelnen analysiert. — Der 4. Teil endlich bringt
das alttestamentliche Geschichtsverstindnis in weitem Rahmen von Gen. 3
bis zur Eschatologie. Hervorzuheben wire etwa der Versuch, die Geschichte
Israels zu deuten in Analogie zum Leben des Menschen, von der Geburt
(Erzviiter und Auszug aus Aegypten), iiber die Hochzeit (Sinaibund) bis
zum Tod (Fxil), wobei das Wunder der Neukonstituierung nach dem Exil
besonders deutlich hervortritt.

Knights bedeutendes Buch erscheint fiir die alttestamentliche Theolo-
gie der Zukunft wegweisend. Zu bemiingeln wiire andererseits die Uber-
lastung des 4. Teiles mit Dingen, die anderswohin gehéren oder auch
bereits Gesagtes wiederholen (S.224 f.; ¢f. 1801.); ferner die Behauptung,
zur Zeit Dt.-Jesajas habe sich in Babylonien die Lehre Zarathustras aus-
gebreitet und sei vom Propheten widerlegt worden (S.136), oder auch die
iiberholte Erklirung des Namens Jerusalem als «yerush-shalom» (8S. 251,
306) — um nicht dem Arger iiber das wiederholte «post eventu» (sic) Luft
zu machen. Zu den Mingeln ziihle ich auch den Millbrauch mit dem Begriff
¢pictorial language»: neben einem ganzen Kapitel zidhle ich mindestens
34 Stellen, an welchen dieser Begriff zur Debatte steht. Zwar weill der
Verfasser genau, dall sich die «bildhaften Ausdriicke» des A.T. nicht in
abstrakte Formeln iibersetzen lassen; aber ist nicht gerade deshalb der
Begriff iiberhaupt unniitz? Worum geht es denn in der Theologie, wenn
nicht genau um das, was der <bhildhafte Ausdruck» sagt?

Lausanne. Carl A. Keller.

William Sanford LaSor, Bibliography of the Dead Sea Scrolls 1948-1957. =
Fuller Library Bulletin 31. = Fuller Theological Seminary Biblio-

graphical Series, 2. Pasadena, Cal., Fuller Theological Seminary, 1958.
92 8. $3.50.



Rezensionen 485

Die immer wachsende Qumranliteratur 148t sich ohne bibliographische
Hilfsmittel nicht bewiltigen. LaSor hat durch seine Bibliographie der
ersten zehn Jahre allen Forschern einen groflen Dienst getan. Hier ist
die ungeheure Fiille genau verzeichnet und wegen der thematischen An-
ordnung bequem zuginglich. Wenn die kurz vorher gedruckte Bibliogra-
phie von Christoph Burchard in einigen Punkten sogar noch ausfiihrlicher
war!, so ist sie nicht thematisch geordnet und liBt infolgedessen die
LaSorsche Arbeit keineswegs unnétig erscheinen.

Basel. Bo Reicke.

Wort und Dienst. Jahrbuch der Theologischen Schule Bethel, N.I., 6. Fest-
schrift fiir Wilhelm Brandt zum 65. Geburtstag, hrsg. von C.Maurer.
Bethel, Verlagshandlung der Anstalt, 1959. 216 S. DM 11.50.

Dieses Jahrbuch ist als Festschrift dem verdienten Lehrer und lang-
jihrigen Leiter der theologischen Schule Bethel, Wilhelm Brandt, ge-
widmet. Ein Grullwort der westfilischen Kirche von Prises Dr. Ernst
Wilm eroffnet den Band. Es folgen Aufsitze gegenwirtiger und friitherer
Dozenten der theologischen Schule. .

Alfred Adam versucht eine neue Deutung der lobsingenden Iingel des
Isenheimer Altars («Maria mit dem Kind») zu geben. Er sieht Zusammen-
hinge mit mittelalterlichen Vorstellungen, wie sie in den «Offenbarungen
der hl. Birgitta» erscheinen, und deutet die Engel als die vier Elementar-
geister. — Das musikalische Opfer J. S. Bachs versteht Adalbert Schiitz
aus der Auseinandersetzung Bachs mit dem modernen, aufklirerischen,
nicht mehr der Kirche dienstbaren Geist und seinen musikalischen Aus-
drucksformen, der von Friedrich II. verkérpert wird, dem «das musikali-
sche Opfer» gewidmet ist.

Die theologischen Untersuchungen erdffnet Johannes Fichtner mit
einer instruktiven Studie iiber Probleme der Bibelverdeutschung, darge-
stellt an Martin Bubers Ubersetzung und der Revision der Lutherbibel.
Fichtner zeigt die treibenden Motive der Ubersetzungsarbeit Bubers (und
Rosenzweigs), die das Formgeheimnis des biblischen Stils mit seiner
ganzen Fremdheit wahren méchte und das Hebriiische ganz in den deut-
schen Raum heriiberzunehmen versucht. Dem steht Luther gegeniiber mit
seinem Willen, bei aller strengen Bindung an den Urtext die Bibel in die
Sprach- und Vorstellungswelt seiner Leser zu iibertragen. Fichtner be-
richtet sodann von seinen Irfahrungen als Mitarbeiter an der Revision
von Luthers A.T. — Ein Vortrag von Helmut Frey «Zur Sinndeutung des
Leidens im A.T.» fiithrt zu den verschiedenen Grundmotiven, die das A.T.
mit dem Leidensgedanken verbindet, und behandelt die Probleme: Ver-
geltung, Zuriistung des Gottesmenschen, Plan Gottes mit Gemeinde und
Welt, Leid als Stellvertretung. Frey weist auf die Bindung alles Leidens-
verstindnisses im A.T. an Gott und seinen Erlésungswillen. — Hans-
Joachim Stoebe weist nach, daBl die iibliche Ubersetzung von Micha 6, 8

1 C. Burchard, Bibliographie zu den Handschriften vom Toten Meer. =
Zeitschr. f. d. altt. Wiss. Beih. 76 (1957). XV + 118 8.



486 Rezensionen

(hasnea’ = «demiitig sein») dem vollen Bedeutungsumfang des Wortes
nicht gerecht wird. Er mochte fiir Micha 6, 8 die in der Weisheitsliteratur
geldufige Bedeutungsnuance fiir die Wurzel sn‘ <«einsichtig, verstidndnis-
voll, klug sein» festhalten. Die Verbindung mit dem Weisheitsdenken
¢reicht aber nicht dazu aus, um diesen Vers zwingend Micha abzusprechens.
Seine Deutung sieht Stoebe bestiitigt durch die gedanklich verwandte
Stelle Hos. 6, 6 und verschiedene Stellen in der Sektenschrift von Qumran.

Gerhard Friedrich untersucht die rechte Gestalt der Verkiindigung in
der Kirche Christi heute. Ausgehend von der Besprechung der mannig-
fachen Verben fiir «Verkiindigen» im N.T., der neutestamentlichen Aus-
sagen iiber die Verkiindiger (Apostel, Propheten, Evangelisten, Lehrer),
die Angesprochenen, die Sprache und das Anschauungsmaterial der Ur-
christenheit und die Formen der urchristlichen Verkiindigung, fragt
Friedrich nach der Bedeutung des neutestamentlichen Tatbestandes fiir die
Verkiindigung der heutigen Kirche. Er legt seinen Finger mit Recht auf
die selbstverschuldete Armut des heutigen Gottesdienstes, dem die Iiille
der verheillenen Gaben fehlt. — Heinrich Greeven schreibt iiber die «Gei-
stesgaben bei Paulus» und untersucht besonders die Frage, ob in den ilte-
ren Paulusbriefen schon mit dem Vorhandensein von «Altesten» in den
Gemeinden (nach der Vermutung von Michaelis) gerechnet wird, vor allem,
ob 1. Kor. 12, 28 kyberneseis das Altestenamt meint. Greeven glaubt nicht,
dal} die paulinischen Gemeinden eine «stetige Gemeindeleitung» hatten; die
starke Erfahrung der Geistgegenwart habe die einzige kontinuierliche
Leitung dargestellt. So kann er auch in den «Leitungens nicht eine Mehr-
zahl von besonderen Amtstrigern erkennen. Die paulinischen proistamenoi
versteht Greeven als «Gemeindeglieder, die als Propheten oder Lehrer
Ansehen genossen». Thre Autoritit griindet sich auf das in ihnen redende
Pneuma. Paulus hat in 1. Kor. 12 gar nicht die Absicht, einzelne bestimmte
Gruppen von Geisttrigern zu unterscheiden, sondern gegeniiber der eng-
herzigen Glossolaliebegeisterung der Korinther die ganze Vielfalt der
Gaben des im Geist gegenwértigen Herrn zu preisen. — Helmut Krimer
spiirt der Worthedeutung von mysteria nach. Der verbale Ausgangspunkt
bezeichnet etwas als unaussprechbar, das auch nicht ausgesprochen werden
darf. — Interessante und zum Teil diskutable Thesen stellt Willi Marxsen
in seinen Uberlegungen «Der Exeget als Theologe» auf. Er stellt vor die
Alternative, entweder auf die traditionelle Lehre von der Schrift (Kanoni-
zitit des N.T.) zu verzichten oder die romischen Konsequenzen zu ziehen.
Eine Losung der Probleme versucht Marxsen auf dem Boden der von der
Formgeschichte erarbeiteten Resultate. Die Verbindlichkeit der Anrede des
N.T. ist begriindet in dem Geschehen, das im N.T. bezeugt wird. So muf}
jeder auszulegende Text an der Norm, Jesus, gepriift werden. Jesus aber
wird fiir uns nur durch das Medium der gliubigen Gemeinde erkennbar. —
Christian Maurer untersucht die Eheauffassung des Paulus auf Grund von
1. Kor. 6, 12 bis 7, 7. Er zeigt, daB «die Forderung der nach aullen hin exklu-
siven und nach innen hin intensiv-konkreten Ehe» auf Gen.2, 24 beruht,
dessen Interpretation in ihren entscheidenden Grundziigen nicht auf ji-
dische Tradition, sondern auf Jesus zuriickgeht. <Danach ist der Mensch



Rezensionen 487

durch Gottes Hand bestimmt zu einer in der Leiblichkeit begriindeten, aber
nur durch personale Treue gewéhrleisteten Gemeinschaft.» Das deckt den
engsten Zusammenhang der IEhe als mia sarx mit dem Bekenntnis zum
heis kyrios auf, dem einen Herrn, der den Anspruch der Ausschliellichkeit
und Vollgeniigsamkeit erhebt. Die libertinistische Héresie in Korinth hat
sich mit ihrer Christologie, Anthropologie und Ethik vom einen Kyrios
gelést, der «in der Einheit des Irdischen und Erhohten die menschliche
Leiblichkeit bejaht und damit die Sexualitit in die Verantwortung des
ganzen Menschen hineinbindet.»

Ein seelsorgerliches Wort in die durch die Teilung Deutschlands ver-
ursachte Not hinein spricht Herbert Girgensohn: «Recht auf Heimaty. —
Zwei Aufsitze behandeln Fragen des Diakonissendienstes: Robert Frick
steuert eine kurze ausgezeichnete evangelische Begriindung des Diakonis-
senamtes bei, und Theodor Kuefiner unterzieht einige Diakonissengeliibde
einer kritischen Priifung.

Basel. Mathias Rissi.

Martin Dibelius, Jesus. 3. Aufl,, mit einem Nachtrag von Werner Georg
Kiimmel. = Sammlung Go6schen, 1130. Berlin, W. de Gruyter & Co., 1960.
140 S. DM 3.60.

Nachdem es lange in der deutschen Forschung allein dastand, erscheint
Dibelius’ bekanntes Biichlein von 1939 jetzt in unveriinderter Neuauflage,
zur rechten Zeit, um an dem neuen Gespriich iiber den historischen Jesus
teilnehmen zu koénnen. Die prignante Zusammenfassung der wissenschaft-
lichen Ergebnisse und der fast feierliche Stil der Darstellung sichern die-
sem Buche seine Bedeutsamkeit als gemeinverstindliche Einfithrung noch
heute, aber auch den Neutestamentlern gibt es Anlall zu grundsitzlicher
Besinnung. Denn es scheint doch so, dafl der Formengeschichtler Dibelius
heute in die Reihe derer, die ein ¢ Leben Jesu’ im dlteren Sinn bieten» 1,
zu stehen kommt. Anders als Bultmann trennt er streng zwischen wissen-
schaftlicher IForschung und christlichem Glauben, wobei der Historie die
wichtige I'unktion zukommt, das Objekt des Glaubens oder Argernisses
klar vor Augen zu stellen. s liefe sich zwar iiber manche Einzelheiten
der Ausfithrungen rein historisch noch disputieren; z. B. scheint Dibelius’
grundsitzliches Vertrauen zu den Quellen (Kap.2) unvereinbar mit sei-
ner Skepsis gegeniiber Jesu Selbstzeugnis (Kap.7) — denn zu Jesu Bot-
schaft als «<Drohung, Verheillung, Forderung» hinzu kommt doch auch ein
personlicher Anspruch, der klarer herausgestellt werden sollte. Aber die
Berechtigung der Methode an sich ist immer noch zu bejahen, und mancher
junge Theologe kann bei Dibelius die schéne und verantwortungsvolle Auf-
gabe der neutestamentlichen Forschung kennenlernen.

! So Kiimmel im neugestalteten Literaturverzeichnis, S.134. Er fiihrt
in dieser Reihe an: Goguel, Klausner, Grundmann, Stauffer und Blinzler
(Der Prozel Jesu, 1955). Dagegen werden als «Gesamtdarstellungen neue-
rer Arty die Jesusbiicher von Bultmann und Bornkamm und der Artikel
Conzelmanns in der neuen Auflage der Rel. in Gesch. u. Geg. genannt,

32



488 Rezensionen

Um die wichtigen Funde der letzten Jahre zu beriicksichtigen, be-
spricht W. G. Kiimmel in seinem Nachtrag kurz das Thomasevangelium
und die Qumrantexte. Als Berichtigung der ersten sensationellen Behaup-
tungen mogen diese zehn Seiten einem breiteren Publikum gute Dienste
erweisen; sie sind aber viel zu vorsichtig gehalten, um sonst von Interesse
sein zu konnen.

Princeton, New Jersey. Lloyd Gaston.

Bertil Gartner, Die rdtselhaften Termini Nazorder und Iskariot. = Horae
Soederblomianae 4. Uppsala, C. W. K. Gleerup, 1957. 68 S.

Bertil Giirtner, John 6 and the Jewish Passover. Coniectanea neotestamen-
tica 17. Uppsala, C. W. K. Gleerup, 1959. 52 S.

Da der Ausdruck NoZwpoiog gerne in christologischen Zusammenhin-
gen auftritt und an die Ebed-Jahwe-Vorstellung erinnert, ist der Begriff
nach Gértner vom hebr. Part. Pass. 98] «der Bewahrte» zu verstehen:
¢«Jesus ist ‘der’ fiir den messianischen Auftrag ‘Bewahrte’, seine Anhinger
sind ‘die Bewahrten’.» Den Gebrauch des Begriffs in dieser messianischen
Bedeutung sucht der Verfasser nachzuweisen, indem er die Linien iiber
das rabbinische Judentum zu den sektentheologischen Aussagen von Qum-
ran und zu den Mandidern zieht. In solchen oder #hnlichen Gruppen diirfte
der Begriff «Nazorider» daheim gewesen und wohl iiber Johannes den
Tédufer ins Urchristentum gelangt sein. Fiir die Art allerdings, wie Mat-
thdus den Begriff verstanden haben will, schlieft Giirtner mit Recht die
Beziehung zu den Sekten aus.

Den Zunamen des Judas «Ischariot» leitet Gértner von €p®w her und
versteht ihn als aram. R:ﬁizwx mit "Aleph protesticum 1. Iskariot heilit
dann soviel wie «der Falsche», «der Betriigery. Den so verstandenen Na-
men in einen bestimmten heilsgeschichtlichen Zusammenhang einzuordnen,
ist das Ziel der zweiten Studie Gértners. Er zeigt darum einen Zusammen-
hang der Judasiiberlieferung mit Ps. 41 und 55 auf. In andern als christ-
lichen Kreisen scheinen diese Psalmen eine ihnliche Rolle gespielt zu
haben, z. B. in der Tradition iiber Ahitofel (2. Sam. 15—17). Die Urkirche
hat die rdtselhafte Tat des Judas vor allem unter dem Gesichtspunkt der
Schrifterfiillung betrachtet. Das Motiv zur Tat diirfte weniger in der
Geldgier als in der enttiuschten messianischen Hoffnung (Matth. und
Mark.) und in der Anstiftung durch den Satan (Luk. und Joh.) gesehen
worden sein.

In seiner dritten Studie findet Gartner nach ausfiihrlichen Vergleichen
zwischen Joh. 6 und den synoptischen Parallelen (Mark. 6, 30 bis 8, 31 par.)
einerseits und der jiidischen Passahiiberlieferung andererseits einen ge-
schichtlichen Hintergrund zu Joh. 6 und sucht von da her die Bedeutung
des letztes Mahles Jesu (das mit Joh. tatsichlich auf den 14. Nisan zu
legen wiire) zu beleuchten.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

1 Vgl. Ch. C. Torrey, The Name <«Iscarioty, Harv. Theol. Rev. 36
(1943), S.52 ff.



Rezensionen 489

David E. Holwerda, The Holy Spirit and Eschatology in the Gospel of John.
A Critique of Rudolf Bultmann’s Present Eschatology. Kampen, J. H. Kok,
1959. XIII + 141 pp. FI 5.90.

This dissertation was submitted for the doctorate in theology of the
Free University of Amsterdam. The author begins by considering the part
played by the Holy Spirit in the Fourth Gospel in relation to the departure
of Jesus, the work of Jesus and the return of Jesus. A study of John 7 : 39
(“the Spirit was not yet, because Jesus was not yet glorified”) leads him
to examine what is meant by Jesus’ being glorified; it is an experience,
he concludes, which is completed by Jesus’ return to the Father (doxa-
zesthai = hypsousthai = hypagein). The promise of John 7:39 (and of
16 : 7, ete.) cannot therefore be fulfilled in the insufflation of 20 : 22, for
Jesus had not as yet returned to the IFather. (Some attention might have
been paid here to the view that his ascension to the Father followed im-
mediately on John 20 :17—a view which some expositors base on the
contrast between his forbidding Mary Magdalene to touch him in 20 :17
and his inviting Thomas to do so in v.27.)

Holwerda maintains the forensic force of the title parakletos given
to the Holy Spirit in John 14 : 16, etec., and finds forensic significance in
the Spirit’s activities of elenxis and martyria. Similarly he suggests that
the use of orphanos in 14 :18 falls into the same pattern, since orphanoi
indeed are those with no one to maintain their cause at law.

‘While the promised coming of the Spirit is a parousia of Jesus,
Holwerda denies that it is for John the parousia of Jesus, and takes issue
with those theologians who find authority in John for their doctrine of
“realized” or “inaugurated” eschatology. But his principal concern is
with Rudolf Bultmann and his “present eschatology”—for thus Holwerda
describes Bultmann’s view that the eschaton is present in the moment of
the existential encounter.

‘While Bultmann’s biblical exegesis frequently appears to be dominated
by his presuppositions, on whose validity the correctness of his exegesis
depends (so that some, like Karl Barth, think it impossible to carry on
an exegetical discussion with him), Holwerda points out that his exegesis
of the Fourth Gospel forms the basis of his whole theology, and is
characterized throughout by a “Pathos der Ubereinstimmung” with the
Evangelist. It is to a large extent his interpretation of John that supplies
the presuppositions with which he undertakes the exegesis of other New
Testament writers. Holwerda therefore does not find in Bultmann’s pre-
suppositions any obstacle to a fruitful critique of his interpretation of
Johannine eschatology.

His critique is directed especially at Bultmann’s interpretation of
John 14-16, the chapters where Johannine eschatology is found most ex-
plicitly, and first and foremost at his interpretation of 16 : 7 (“if I go
not away, the Paraclete will not come unto you”), which Bultmann takes
as setting forth the fundamental relation of the disciples to Jesus as
Revealer, and as emphasizing that the revelation must retain its character
of futurity if it is to remain revelation. For Holwerda, John 16 : 7 in the



490 Rezensionen

context of the Fourth Gospel as a whole implies that the resurrection of
Jesus, as an objective historical event, must precede the coming of the
Spirit; but in Bultmann’s demythologizing interpretation, the resurrection
of Jesus, the coming of the Spirit, and the parousia are identical, being
alternative mythological presentations of the existential encounter. Hol-
werda insists that Bultmann’s interpretation lacks exegetical foundation
and fails to do justice to John’s history-of-salvation perspective, which
demands an interval between Jesus’ resurrection and parousia during
which the “other sheep” are brought in, during which too the disciples
experience persecution but receive in the gift of the Spirit the assurance
that the victory already won by Jesus is the anticipation of the victory to
be manifested in fullness at his final parousia.
Manchester. F.F. Bruce.

Giinther Bornkamm, Studien zu Antike und Urchristentum. Gesammelte Auf-
sitze, 2. = Beitr. zur ev. Theologie 28. Miinchen, Kaiser-Verlag, 1959.
260 S.

Die vorliegende Sammlung von Aufsidtzen und Vortrigen des Heidel-
berger Neutestamentlers reiht sich an den ersten Sammelband von Paulus-
studien «Das Ende des Gesetzes» (21958).

Von den zwolf Beitrigen des neuen Bandes befassen sich vier mit
Paulus, nimlich «Gesetz und Natur» (S.93—118) mit Rém.2, 14—16;
«Glaube und Vernunft bei Paulusy (S.119—137) mit den entsprechenden
Stellen aus Rém. und 1.—2. Kor.; «Herrenmahl und Kirche bei Paulus»
(S.138—176) mit 1. Kor.10, 1—22; 11, 17—34; endlich «Zum Verstindnis
des Christus-Hymnuss (S.177—187) mit Phil. 2, 6—11. Die Untersuchun-
gen zu Rom. 2 und Phil. 2 sind Neuverdffentlichungen, die beiden andern
Studien Neubearbeitungen. — Heute wird weitgehend bestritten, dafll Pau-
lus in den Sitzen Rom. 2, 14—16 vom antiken lex naturae-Gedanken einen
positiven Gebrauch macht. In Auseinandersetzung mit O. Michel, F. Fliik-
kiger und B. Reicke zeigt der Verfasser aus dem weitern und engern Zu-
sammenhang des Textes die Vernichtung des Selbstruhmes vor Gott als
Ziel der Darlegung. Die heilsgeschichtliche Vorrangstellung der Juden
bewirkt gerade, dall sie auch zuerst von Gottes Zorn getroffen werden.
Zu 2, 14 ff. gilt es, 2, 6 und 11 im Blick zu behalten: Gott vergilt jedem
nach seinen Werken und richtet ohne Ansehen der Person. Nicht die
Frage nach der LErrettung des Nichtjuden, sondern die gerichtliche Ver-
antwortung der Juden ist Skopus. Das yap in 2, 14 schliefit begriindend
an 2, 11 f, und nicht direkt an V.13 an. V. 14a meint mit véuog die Tora,
das pridikative voupog von 14b aber bereitet die entscheidende Schwierig-
keit. Hier ist die Ubersetzung «sie sind sich selber ein Gesetzy falsch.
Paulus kennt keine Autonomie des Heiden. Nicht aus seinem Wesen, sei-
ner Geschépflichkeit oder Religiositdt, nicht aus seiner Natur empféngt,
bzw. ist sich der Heide Gesetz. Vor Gott giiltiges Gegetz ist fiir Paulus
immer offenbart (wo und wie, wird nicht gesagt). So sind die Heiden ver-
antwortlich, um gerichtet zu werden. Sind es schon die Heiden, wieviel
mehr aber nun die Juden! Heidengebote und Judentora fiihren beide zum



Rezensionen 491

Gericht, nicht zum Erwédhlungstriumph. Freilich: die Zusammenordnung
von @uaig/vouog ist der vulgir-stoischen Ethik, ihrem Lex naturalis entnom-
men. Paulus empfindet aber hier kein Problem, problematisch ist ihm viel-
mehr der Erwihlungsstolz der Torabesitzer., — Kinen verwandten Duktus
zeigt auch die Darlegung iiber «Glaube und Vernunfty. Auch hier erscheint
die Theologie des hellenistischen Judentums als unmittelbarer Nahrboden.
Diirfen wir Bornkamms Beitrige als Studien zu einem filligen, aber noch
nicht geschriebenen Paulusbuch iiber das Christuskerygma im Verhiltnis
zur hellenistisch-jiidischen Theologie des Apostels werten? Von hier aus
bekdmen die Sinndeutungen der Einsetzungsworte vom besonderen ekkle-
siologischen owua-Begriff des Paulus her besonderes Gewicht. Mit E. Lohse
gegen G. Walther, J. Jeremias und D. M. MacKinnon zeigen sie fiir den
Verfasser keinen Zusammenhang mit dem jiidischen Passahlamm. Uber-
lieferungsgeschichtlich bilden Markus und Paulus zwei verwandte Typen,
die sich lediglich durch das Mal ihrer Semitismen und Hellenismen und
durch ihre liturgische Stilisierung unterscheiden. Die Ubernahme der
hellenistischen Totengedichtnis-Mahlanamnese geschieht formal, ist aber
inhaltlich heilsgeschichtlich in Jesu Tod verankert. — Dasselbe Schema:
formale Verwurzelung im hellenistischen Judentum, materiale Bindung
an das Kerygma, beobachten wir in der Studie iiber das Christuslied. Die
alttestamentliche Imagolehre wie die Gottesknechtvorstellung haben nach
Bornkamm mit Phil. 2 nichts zu schaffen, weil sie «die schlechthinnige Be-
sonderheity und die «radikale Solidaritity des Inkarnierten beeintrichti-
gen wiirden. Das sind freilich keine exegetischen, sondern dogmatische
Erwigungen.! Die Polaritit des Mensch-Knechtseins ist gnostisch-kosmi-
sche Terminologie, durch den Gehorsamsakt des Kreuzestodes aber keryg-
matisch gefiillt. Auch bei der Deutung des Inthronisationsgedankens in
der zweiten Hilfte des Liedes erlaubt die gedringte Form der Studie wohl
geistvolle Anregung, die religionsgeschichtliche und traditionsgeschicht-
liche Beziehung aber wird nicht weiter erhellt. Wenn das Lied «vom Han-
deln Gottes an Christus, an der Welt und ihren Michten» im «kosmisch-
eschatologischen Geschehen der Inthronisation» redet, so empfindet Born-
kamm, wie aus seinem SchlulBiteil hervorgeht, mit Recht selber die Schwie-
rigkeit, welche heute Kerygma und Entmythologisierung der kritischen
Forschung als ein echtes Problem stellen.

Zu den Untersuchungen iiber Paulus treten drei weitere fachliche
Einzelbeitrige: «Der Lohngedanke im N.T.» (S.69—92), «<Das Bekenntnis
im Hebrderbriefy (S.188—203) und «Die Komposition der apokalyptischen
Visionen in der Offenbarung Johannisy (8. 204—222). — Die Indienstnahme
des Menschen und die Erwartung des gottlichen Gerichtes werden als die
beiden Grundmotive des neutestamentlichen Lohngedankens, nur ungenii-
gend auf einige formgeschichtlich nicht niaher differenzierte synoptische

1 Zur Auseinandersetzung mit E. Schweizer miiliten auch die Aufsitze
iiber die Préexistenz, Ev. Theol. 19 (1959), S. 65 ff., iiber Discipleship, N.T.-
Stud. 2 (1955), S. 2 ff. und iiber den Menschensohn, Zeitschr. neut. Wiss. 50
(1959), S.185 ff., herangezogen werden.



492 Rezensionen

Belegstellen abgestiitzt, postuliert. Der Versuch seiner Entfaltung durch-
eilt die Vorgeschichte des Begriffs im alttestamentlichen Raum vom alt-
israelitischen Vergeltungsgedanken iiber die deuteronomische Geschichts-
schreibung und die prophetische Predigt zu Hiob, um im spiten Judentum
«endgiiltig seine verderbliche Wendungs festzustellen und in Jesu Ver-
kiindigung von Gottes kommenden und schon anbrechenden Gottesherr-
schaft die paradoxe Lésung zu finden. Mit einem bloflen Hinweis auf Biller-
beck (1928) und Wichmann (1930) ist die allmihlich sattsam bekannte
Apostrophierung des Spitjudentums jedoch nicht zu begriinden. Ehrlich
hat neulich in seiner Replik der Polemik Herbert Brauns einige Beispiele
aus der vielgestaltigen Talmud- und Midraschtradition zusammengestellt,
die eine weit sorgfiltigere und gerechtere Beurteilung nahelegen.? Kine
weit grofere Sorgfalt in der exegetischen Analyse von Matth.-Texten zeigt
Bornkamm in seinen neulichen Aufsiitzen iiber «Die Sturmstillung» und die
«Enderwartung und Kirches (jetzt in: «Uberlieferung und Auslegung im
Matth.-Evang.», 1959), als er es nun hier in der Heranziehung des Gleich-
nisses vom Weltgericht Matth. 25, 31 ff. und in der breiten Diskussion und
Interpretation des Gleichnisses von den Arbeitern im Weinberg Matth. 20,
1ff. tut. Von einer verfeinerten Erfassung der Matthiischen Konzeption
aus ist wirklich zu fragen, ob Bornkamm mit Berufung auf Bultmann
Matth. 25, 31 ff. nicht gerade auf den Kopf stellt und den Skopus des Evan-
gelisten verkennt, der in seiner ganzen Komposition immer wieder durch-
bricht: eleos als das vom Jesusjiinger geforderte neue Tun. Noch dringen-
der wird unsere I'rage bei der Darlegung von Matth. 20, 1 ff. Gegeniiber
der katholischen Auslegung wird das Gleichnis als eine synoptische Illu-
stration fiir den articulus stantis et cadentis ecclesiae, fiir die Rechtferti-
gung sola gratia, verstanden. Alle Anerkennung fiir den Eifer um das
paulinisch-lutherische Dogma, aber die Liebe macht blind. Die matthédische
Intention geht in anderer Richtung. Matthius braucht das Gleichnis zur
Klirung seines sich ihm gebieterisch aufdringenden Problems: der heils-
und offenbarungsgeschichtlichen Kinordnung der neuen, im synagogalen
Bann stehenden Jesusgemeinde. Dieser Sachverhalt ist durchaus nicht
paradox und ist es auch bei Paulus trotz Phil. 2, 12 ff. nicht, sobald die
Entfaltung nicht mehr in den Kategorien der Rechtfertigungslehre, sondern
in der konsequent und existentiell vollzogenen Naherwartung des Paulus
in den Griff genommen wiirde. — Hebr. 3, 1; 4, 14 und 10, 19 ff. erkennt
Bornkamm als ein festgeformtes Taufbekenntnis der Gemeinde. Dies
schlielit aber auch ein zweites Verstindnis nicht aus, indem er im An-
schlufl an E. Kisemann Hebr. 13, 15 als kultischen Lobpreis, und zwar als
hymnisches Bekenntnis im Zusammenhang mit dem Herrenmahl und in
Frontstellung gegen die gnostische Erlésungs- und Erléservorstellung, be-
stimmt. — Die Komposition der apokalyptischen Visionen versteht der
Verfasser dahin, dafl er die Posaunen-, Schalen- und Siegelvisionen als Ent-
faltung des Siebensiegelbuches Apk.6, 1 (bzw. 5, 1) versteht, das in 8,
2 bis 22, 6 seinen Inhalt preisgibt. S. 206 findet sich zur bessern Ubersicht

2 K. L. Ehrlich, Christ.-jiid. Forum 22 (1960), S. 5.



Rezensionen 493

eine Synopse der Posaunen- und der Schalenvisionen &, 2 ff. und 15, 1 ff,,
S. 207 eine solche der Lammvisionen 14, 1 ff. und 19, 1 ff. Letztere zeigen
nicht blofle Parallelen, sondern einen heilsgeschichtlichen Fortschritt:
Kap. 19 enthiillt, was Kap. 14 andeutet. Jerusalem und die beiden Zeugen
im Zwischenstiick 10, 1 bis 11, 14 weisen auf die Geschichte der Kirche; ab
11, 1 ist die Heilsgeschichte in den Ablauf der Gesichte hineingezeichnet.
Die Siegelvisionen umreillen in Verkiirzung den ganzen Inhalt des Buches
von 5,1; im Anschlufl an Deillmann wird dieses als eine Art Doppelurkunde
und nicht mit Roller als eine Schulurkunde verstanden.

Die fiinf verbleibenden Aufséitze sind schon frither gedruckte und
allgemeinverstindlich gehaltene Vortrige: «<Mensch und Gott in der grie-
chischen Antike» (S.9—46), «Das Gottesgericht in der Geschichtes (S. 47
bis 68), «Gotteswort und Menschenwort im N.T.» (S.223—236), «Die Bibel
auf Breitwand» (S. 237—244), endlich «Jean Paul’s Rede des toten Christus,
mit einem Nachworty (S.245—252), Hervorzuheben ist die schone Dar-
legung iiber Gott und Mensch in der Antike. In Bultmann’scher Grund-
haltung geht der Verfasser in Freimut der I'rage nach, die wir als Doppel-
erben der griechischen und christlichen Geisteskultur zu stellen haben,
und fithrt den Leser von Aischylos und Homer iiber Euripides, Sokrates,
Plato, die Stoa zur Orphik und den Mysterien, weiter zur Gnosis und zur
Apotheose im Kaiserkult. — Der Aufsatz iiber das Gottesgericht sucht im
Zusammenbruch des nationalsozialistischen Deutschlands nach einer theo-
logisch legitimen Orientierung. Elementare Betroffenheit durch die Kata-
strophe sei eine natiirliche Méglichkeit der Gotteserfahrung. Der biblisch
orientierte Glaube aber wisse, dall Gottes Offenbarung aller Geschichte
vorangehe, die IFrage nach Gottes Gericht und Gerechtigkeit zur Frage
nach dem heilsgeschichtlichen Kairos werde und so zur Begegnung mit
Christus fithre. — Der Vortrag iiber «Gotteswort und Menschenwort> am
Kirchentag 1957 in Essen versucht das fundamentalistische MiBverstindnis
festgefahrener Rechtglaubigkeit aufzuzeigen. Es gilt, wie an Joh. 4 expli-
ziert wird, «in Christus dem Herrn und in der Menschlichkeit des gittlichen
Wortes das Geheimnis seiner Gnade» zu finden. Mit dieser christologischen
Begegnungstherapie aber ist natiirlich die intellektuelle Sachfrage nicht
beantwortet. Die christologische Scheinlésung eines echten Problems diirfte
im Blick auf die Ansprechbarkeit des modernen, in einer atheistischen
Welt miindig gewordenen Menschen nicht ganz ungefihrlich sein.

Goldach, Kt. St. Gallen. Victor Hasler.

P. Benoit, 0. P., Les Epitres de Saint Paul aux Philippiens, a Philémon, aux
Colossiens, aux Ephésiens. 3e éd. Paris, Les Editions du Cerf, 1959. 108 S.
M.-E. Boismard, O.P., L’Apocalypse. 3¢ éd. Paris, ebd., 1959.
Wieder sind zwei Einzelhefte des Nouveau Testament der Ecole Bi-
blique de Jérusalem, auf das schon verschiedentlich hingewiesen worden

ist1, neu aufgelegt worden.
Der Besprechung und Einfithrung in die einzelnen Briefe ist eine

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S.2191f.; 16 (1960), S. 224 ff.



494 Rezensionen

Gesamteinleitung zu den Gefangenschaftsbriefen vorangestellt, die fiir
Kol., Eph. und Phlm. Rom als Gefangenschaftsort vorzieht, fiir Phil. aber
eher an Ephesus denken méchte. — Die Apokalypse besteht nach Boismard
weiterhin aus zwei urspriinglich selbstdndigen, sich gegenseitig ergiin-
zenden Versionen des gleichen Autors.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

Origéne, Entretien avec Héraclide. Texte, introduction, traduction et notes
de Jean Scherer. = Sources chrétiennes 67. Paris, Editions du Cerf,
1960. 132 S. NF 9.60.

Das Gespriich mit Heraclides ist erst seit verhéltnisméBig kurzer Zeit
bekannt. Der Text ist erst vor zwanzig Jahren in Agypten entdeckt wor-
den und ist darum in keiner Origenesausgabe enthalten. Iis handelt sich
um das Stenogramm einer &ffentlichen Unterredung, die Origenes mit
Heraclides, einem haeretischen Bischof, zu fithren hatte. Der Text ist von
besonderer Bedeutung, weil hier eine Seite des Origenes sichtbar wird,
die uns vorher nicht in demselben Mafle bekannt gewesen war. Er tritt
nicht in erster Linie als der wissenschaftliche Theologe vor uns, sondern
als Mann der Kirche in offizieller Funktion. Die erste Ausgabe des Textes
erschien 1949 und ist heute vergriffen. Um so dankbarer ist man, dal
er nun in den Sources chrétiennes zuginglich ist.

Herblingen, Kt.Schaffhausen. Lukas Vischer.

Joseph Chambon, Was ist Kirchengeschichte? Mapstibe und Einsichten. Got-
tingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1957. 164 S.

Chambon mochte feste Malstibe des Glaubens an die Geschichte der
Kirche legen und von da aus die nitigen Einsichten erlangen. Fiir ihn
ist keine menschliche Geschichtstheorie, sei sie vom Idealismus, vom Rea-
lismus, vom Existentialismus geleitet, fiir die Erkenntnis und Beurteilung
kirchengeschichtlicher Ereignisse mallgebend, sondern allein Gottes Wort,
wie er es in der autoritativ aufgefaliten Heiligen Schrift findet. Zu die-
sem Hauptschliissel der Erkenntnis gesellen sich kleinere Nebenschliissel,
Besinnungen iiber die Vollmacht, iiber Form und Inhalt, iiber Typologie,
Niedergangsphénomene, iiber Kunst in der Kirchengeschichte. Die Ab-
schnitte, die um solche Spezialthemen gruppiert sind, werden abgeschlos-
sen durch einen Riickblick: Kirchengeschichte als Quelle des Leides und
als grofle Freude.

Es sind also an sich Themen, die auch in «Weltgeschichtlichen Be-
trachtungens vorkommen. Das Kigenartige dieser kirchengeschichtlichen
Meditationen ist das Vorzeichen: die Gemeinde Jesu Christi innerhalb der
Weltgeschichte, die in keinem selbsteigenen Volkstum génzlich aufgehende,
auf die Herrschaft Gottes in Christus ausgerichtete Gemeinde. Kirchen-
geschichte wird dadurch zu einer Geschichte des Reiches Gottes auf Erden
und damit zu einem Anlall zur demiitigen Siindenerkenntnis wie zur gliu-
bigen Hoffnung.

Soweit mochte man dem Verfasser zustimmen. Er versteht es, zu
jedem Problemkreis aus einem reichen Wissen, das iiber die engere Theo-



Rezensionen 495

logie hinausgeht und von guter Belesenheit in der Weltliteratur zeugt,
viele interessante Beispiele beizubringen.

Und doch kann eine wissenschaftliche Geschichtsschreibung des Werk-
leins nicht recht froh werden. Die bewulite, entschlossene Beschrinkung
auf einen orthodox-calvinischen Gemeindebegriff, die entschiedene Kon-
zentration auf die weithin als wortlich inspiriert aufgefafite Bibel geben
der Schrift trotz aller Offenheit fiir die Vielseitigkeit der Geschichte einen
merkwiirdig engen Rahmen. Das Rankenwerk vieler Zitate aus der Litera-
tur, das schon die fritheren Werke Chambons {iber den franzésischen Pro-
testantismus und iiber den Puritanismus kennzeichnet, wirkt manchmal
spielerisch und kann nicht dartiber hinwegtiuschen, dafl hier keine wahr-
haft befreiende, die Gesamtbewegung der Kirchengeschichte aufnehmende
Anschauung herrscht. Es geht nicht an, alles von den Mafistiben der re-
formierten Lehre aus zu beurteilen. Kirchengeschichte kann wohl iiber-
haupt nicht nach solchen feststehenden Malstiben und Schliisseln ein-
sichtig gemacht werden. Kirchengeschichtschreibung ist jedesmal ein neues
Wagnis, ein neues Glaubenszeugnis, eine neue Erkenntnis, in der ein
Forscher bereit sein muf}, umzulernen und neu zu bekennen. So gibt das
Biichlein nicht eigentlich Antwort auf die Frage «Was ist Kirchenge-
schichte?», sondern es bietet einige interessante, lehrreiche und fromme
Meditationen iiber das Geschichtliche unter dem Gesichtspunkt der refor-
mierten Glaubenslehre.

St. Margrethen, Kt. St. Gallen. Ernst Gerhard Riisch.

Gerd Heinz-Mohr, Unitas Christiana. Studien zur Gesellschaftsidee des Niko-
laus von Kues. Trier, Paulinus Verlag, 1958. 424 S. DM 19.80.

Es handelt sich um eine sehr fleilige Arbeit, in der die Soziallehren
des beriihmten Kardinals aus Kues an der Mosel im Rahmen der mittel-
alterlichen Lehrentwicklung liebevoll geschildert werden. Da dem Werk
auch ein gutes Register beigegeben ist, kann man sich iiber die Stellung
eines Augustin, Thomas, Bonaventura, Occam, Marsilius von Padua u. a. zu
den jeweiligen Sozialproblemen sehr schon orientieren, zumal in einem
108 Seiten starken Anhang die Belege dargeboten werden. Der Verfasser
zeigt, wie Nikolaus vom Konziliarismus zum Papalismus iiberging. Wih-
rend der Konziliarist den Akzent darauf gelegt hatte, dall Pipste geirrt
haben, betont der Papalist Nikolaus, dafl Konzilien viel 6fter geirrt haben
als Papste. Jetzt ist ein Trend auf die Lehre von der Unfehlbarkeit hin
unverkennbar. Ebenso wird die augustinische und thomistische Auslegung
von Matth. 16, 16, daBl Christus der Fels sei, langsam aufgegeben (S.107)
und dafiir immer stirker der Vorrang des Petrus vor den iibrigen Aposteln
betont.

Fragezeichen mull man als Protestant zum historischen Exkurs iiber
die Entwicklung der Primatslehre bis zum Jahre 1450 setzen, weil Ire-
naeus, Tertullian und Cyprian ohne weiteres fiir die Primatslehre in An-
spruch genommen werden, wihrend sie doch in Wirklichkeit sehr umstrit-
ten sind. Eigenartig ist auch die stidndige Aburteilung des Occamschen
Nominalismus als «unheilvoll> (S.136), «laizistischy (S.240) und <auf-



496 Rezensionen

lésend» (S.260). Solche Urteile sind doch eigentlich nur da méglich, wo
man auf den thomistischen Standpunkt eingeschworen ist. Mull dann nicht
auch die Reformation in dieser Weise abgewertet werden, da ja Luther
Occam seinen <lieben Meister» genannt hat? Es liegt in dieser Linie, wenn
Melanchthon ganz nahe an Erasmus geriickt wird (S.263) und beide dann
als Vorlaufer der Aufklirung bezeichnet werden. Man versteht sehr wohl
— nach dem Erlebnis des Kirchenkampfes im Dritten Reich —, wenn die
staatskirchlichen Theorien des Marsilius von Padua im «Defensor pacis»
mit Verve abgelehnt werden (S. 254 ff.), aber andererseits wird die Zwei-
schwertertheorie Bonifaz’ VIII. verharmlost (S.250). Allen Anhiingern
einer christologischen Begriindung des Rechts wird die wiederholte Fest-
stellung Freude machen (8. 183, 235 u. 6.), dall Cusanus alle seine Sozial-
lehren christologisch motiviert, was bei ihm allerdings ein christliches
Naturrecht nicht aus-, sondern einschlielit. Einige Druckfehler sind stehen-
geblieben (S. 284 nomines statt homines; S.340 Anm. 325 hane statt hanc).
Bedenklicher ist, dall «transzendentals anstelle von «transzendents ge-
braucht wird (S.227{.), ein Fehler, dessen sich auch O. von Gierke schul-
dig gemacht hat (Zitat auf S. 387, Anm. 23).

Das Werk, mit finanzieller Unterstiitzung des Bischofs von Trier in
einem katholischen Verlag erschienen, stellt die Frage, ob der Studienleiter
der Evangelischen Akademie Loccum vollends auf die Linie Asmussen-
Lackmann-Baumann einschwenken oder sich von deren Primatslehre di-
stanzieren wird.

Freiburgi. Br. Wilhelm August Schulze.

Fritz Blanke, Aus der Welt der Reformation. Finf Aufsditze. Mit einer Liste
der Verdffentlichungen des Verfassers. Ziirich, Zwingli Verlag, 1960.
112 p.

A Toccasion de ses soixante ans, le professeur de Zurich a dressé la
liste de ses 290 publications. Liste impressionnante qui contient des re-
cherches savantes sur Luther, J. G. Hamann, Zwingli, Calvin et 1’anabap-
tisme ; qui nous montre, d’autre part, 'homme d’église soucieux de faire
part, sous une forme accessible & tous, des legons de l'histoire.

Parmi les travaux antérieurement publiés, M. Blanke a fait choix de
cing traités qu’il a réunis en un volume : Deux sont consacrés & Zwingli :
Zwinglis Urteile iiber sich selbst, Calvins Urteile iiber Zwingli ; deux autres a
I'anabaptisme : Das Reich der Wiedertdufer zu Miinster 1534—35, et Tdufer-
tum und Reformation ; le dernier traite un sujet plus rarement abordé :
Reformation und Alkoholismus.

Le jugement que Zwingli porte sur lui-méme est empreint d'une modes-
tie (je suis un paysan qui écris mal, dont les livres seront oubliés), démentie
par certains élans de fierté (Rome, qui connait ma voix, craint que ses
champions ne se mesurent & moi), dominée par I'assurance d’'avoir obéi &
une vocation. Calvin, qui n’a pas connu personnellement Zwingli, parle du
théologien avec une prudence qui rappelle celle de Bucer ; I'un et l'autre
ont souci de ne pas effaroucher Luther mais ils savent bien qu’en théo-
logie eucharistique, leur position est, au fond, celle de Zwingli. Aprés la



Rezensionen 497

mort de Luther et la conclusion du Consensus Tigurinus, Calvin n'en fait
plus mystére. Quant & la personne de Zwingli, Calvin en a toujours parlé
avec grand respect et il aurait souscrit, sans doute, au témoignage de
Farel : «Vale, strenuum Christi pectus, et perge te eum praestare, quem
imitari pietate, fide ac sancta doctrina non pigeat, quae nobis preceris
adessey (Herminjard, II. No 197).

Parlant des anabaptistes, M. Blanke ne cache pas sa sympathie pour
ces précurseurs des églises libres. Il les distingue nettement des spiritua-
listes. Ceux-ci ont pour chefs : Carlstadt, Miinzer, S. Frank, Schwenkfeld, et
regoivent leur inspiration immédiatement du Saint-Esprit, tandis que les
anabaptistes zurichois sont biblicistes. Ces distinctions, faites jadis par
E. Troeltsch, M. Blanke les reprend & son compte. Nous ne sommes pourtant
pas convaincu que le probléme soit définitivement tranché. Les deux sources
d’inspiration : Bible — Esprit, sont hautement prisées par les uns et les
autres. Les spiritualistes ne dédaignent pas de s’appuyer sur des textes, et
il arrive que des anabaptistes brilent des Bibles. Ce qui parait bien établi,
c’est la naissance & Zollikon, et & Zurich, dés 1524, de conventicules ol se
pratique le second baptéme. Or, aussitot, ces anabaptistes se sentent
étroitement apparentés aux spiritualistes de 1I’Allemagne du Sud ; dés la
fin de 1524, Grebel et Mantz entrent en correspondance avec Miinzer, des
hommes comme Jean Denk et Hubmaier, qui sont disciples de Miinzer, de-
viennent les porte-paroles de I'anabaptisme. C’est que le baptéme des adultes
— lauteur I'a clairement montré — n’est qu'une conséquence de cette
doctrine d'une Eglise pure, professante, séparée du monde, qui est celle des
spiritualistes comme des anabaptistes.

Comment cette Kglise pure a-t-elle pu devenir & Munster la Jérusalem
du roi Jean de Leyde ? Le probléme n’est pas élucidé mais il est évident que
les récits de I’Ancien-Testament, I'eschatologie et surtout les inspirations
de l'esprit (la minuscule s'impose) ont joué la un réle déterminant.

«Die Frage Tiufertum und Reformation mufl neu gestellt werden»,
dit M. Blanke. Nul mieux que lui ne saurait traiter ce probléme ; et puisque
notre généreux collégue a plus de plaisir & donner les cadeaux d’anniver-
saire qu’a les recevoir, nous espérons qu'il nous fera bientot celui d’une
histoire de 'anabaptisme.

Neuchadtel. Jean-Daniel Burger.

R. J. Lovy, Les origines de la Réforme frangaise. Meaux 1518-1546. Paris,
Librairie protestante, 1959. 252 pp.

On sait toute I'importance du « groupe de Meaux » dans l'histoire des
débuts de la Réforme francaise. Néanmoins, aucune cuvre d’ensemble ne
I'avait encore étudié. M. Lovy a entrepris de combler cette lacune. Il a ras-
semblé de trés nombreux faits qui permettent de suivre en détail I'his-
toire du mouvement de Meaux, depuis les premiers essais de réforme tentés
par Briconnet et ses amis jusqu’d la dispersion de 1'église évangélique
constituée par les ouvriers de la ville aprés la soumission de I'évéque aux
autorités. Bien des pages retiennent l'attention : par exemple, les trois
chansons saisies en 1525 et qui sont, d’aprés M. Lovy, «le premier témoi-



498 Rezensionen

gnage de chansons francaises écrites et chantées par des partisans de la
Réforme » (p. 149).

Toutefois I’abondance méme de ces détails améne parfois dans I'exposé
une certaine confusion et nuit & la clarté de l'ensemble. L’auteur s’est
appliqué & donner un récit complet des événements. Sans en nier l'intérét,
on aurait aimé qu’il insistat davantage sur les idées des membres du
« cénacle » de Meaux et leur consacrat des développements plus abondants.
Mais sans doute cette briéveté convenait-elle aux desseins de l'auteur,
soucieux de faciliter la lecture de son ouvrage & un large public, comme
le montre I'absence a peu preés totale de notes et de références.

Quant au fond, M. Lovy s’attache a faire ressortir linfluence pré-
pondérante de Luther sur les débuts de la Réforme francaise. Reprise sous
de nombreuses formes, cette idée centrale recoit d'importants développe-
ments. It certes, il ne saurait étre question de nier l'importance de l'in-
fluence du luthéranisme qu’ont établie, par exemple, les travaux de Moore.
Peut-on cependant affirmer que la Réforme francaise, dans une premiére
phase, s’est rattachée au luthéranisme ? N'est-ce pas méconnaitre facheuse-
ment toutes les autres influences qui se sont exercées sur elle ? Le danger
d'une telle systématisation apparait nettement quand elle aboutit (p.202)
4 ne relever dans la « Sommaire et bréve déclaration» de FFarel que les
traits luthériens alors que tant d’autres pages y sont bien éloignées des
idées du réformateur allemand.

Sainte-Marie-aux-Mines (Haut-Rhin). Jean Roth.

Werner Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin. = Forschun-
gen zur Kirchen- und Dogmengeschichte, 7. Gottingen, Vandenhoeck und
Ruprecht, 1957. 348 S. DM 26.—.

Die weittragendsten Entscheidungen in der Theologie sind in der Alten
Kirche gefallen. Dies ist eine Einsicht, die sich dem Forscher der Refor-
mationstheologie je mehr und mehr aufdringt. So trifft Krusche sicher
schon formal den Kern des von ihm untersuchten Problems, indem er die
«trinititstheologische Grundlegungy zum Ausgangspunkt seiner Arbeit
macht. Dal in der Reformation die Akzente dabei anders, bei Calvin (und
den Schweizern) gern zum «leichten Modalisieren» (S.10) hin gesetzt wer-
den, wird man sicher auch der Tatsache zuschreiben miissen, dal} die
Reformatoren mit einem auch nur scheinbaren Tritheismus der im Mittel-
alter wuchernden Heiligenverehrung als einem praktischen Polytheismus
keinen Vorschub meinten leisten zu diirfen. Calvins Lehre vom kosmischen
Ausmal} der Geistwirkung, der der Verfasser das zweite Kapitel widmet,
bleibt durch ihre trinitidtstheologische Verankerung vor dem MiBverstind-
nis einer dualistisch-platonischen Deutung bewahrt. Ahnlich wird man es
auch fir das bei der imago dei beginnende Wirken des Geistes am und im
Menschen sagen miissen: «Gott, der in der ewigen Gemeinschaft des Vaters
mit dem Sohn durch den Heiligen Geist in sich selbst Genugsame, der
Schopfung Unbediirftige, wollte ein Geschiopf, das ihm verstehend folge»
(S.501.).

In seiner Darstellung der Lehre vom Verlust der Geistbegabung geht



Rezensionen 499

Krusche mit den Calvinforschern sehr stark ins Gericht, die zum iiber-
wiegenden Teil behauptet haben, es sei Calvins Meinung gewesen, das Bild
Gottes wire nicht ganz, sondern nur beinahe vernichtet worden: «Nicht nur
partikulare Funktionen sind durch den Fall betroffen, sondern der Mensch
in seiner ganzen Existenz. Hier sind nur Totalurteile am Platzes (S.58).
Dag betrifft die Blindheit der Vernunft (8. 67 ff.), um welchen Punkt es in
dem Buch zu einer interessanten Auseinandersetzung mit Gloede kommt;
dann aber auch die Versklavung des Willens (S.89ff.). Dem entspricht,
daB Krusche die interessante Deutung Bavincks und Abraham Kuypers
von Calvins beriithmter Lehre der gratia generalis sehr einzuschrinken
sich gezwungen sieht (8.97 ff.). Sorgfiltig begriindet er darum auch, dall
die Geistesgaben fiir Wissenschaft und Kunst, fiir die weltlichen Amter
und die Tugenden allgemein trinitétstheologisch richtig eingeordnet wer-
den. Krusche mochte sogar der Vermutung Raum geben, dafi Calvin die
von ihm gelehrte Verteilung der Gaben des Geistes an Unglaubige streng
christologisch gemeint habe: «Calvins Lehre von den natiirlichen Gaben
des Heiligen Geistes wiire also nicht ein humanistischer Rest, sondern
lediglich eine pneumatologische Konsequenz der neutestamentlichen Aus-
sagen von Jesus Christus als dem Haupt der Schépfung» (S.124). Krusche
riumt jedoch ein, dall sich dafiir keine Anhaltspunkte finden. Hier wird
eine allgemeine Gefahr dieses sonst ausgezeichneten Buches sichtbar: die
Versuchung der Interpretation eines Reformatoren von den Voraussetzun-
gen moderner Theologie.

Den breitesten Raum seines Buches gewihrt der Verfasser dem Kapi-
tel iiber den Heiligen Geist und die Kirche. Zutreffend eingesetzt wird
wieder mit der Liehre vom filioque als trinitdtstheologischem Fundament.
Hier findet sich iibrigens eine sehr beachtliche, fast scholastisch anmutende
Begriindung des so stark umstrittenen Extra-Calvinisticum. Dieser Hinter-
grund wird auch in den Kapiteln iiber das Verhiltnis des Geistes zum
erhthten und erniedrigten Christus immer wieder sichtbar, weil <«das
eigentiimliche Werk des Heiligen Geistes paradoxerweise nicht in einem
eigenen Wirken besteht, sondern darin, das Werk des Vaters und des
Sohnes zur Wirkung zu bringens (S. 152).

Wirkliches Licht, so scheint mir, hat Krusche in das bislang so un-
durchsichtige Gestriipp der verschiedenartigsten Darstellungen von Cal-
vins Schrift- und Inspirationslehre gebracht. Calvin ist weder der «Ur-
heber der altprotestantischen Inspirationstheorie» noch der «Vater der
wissenschaftlichen Bibelkritik» (S.161). Es geht bei ihm vielmehr um die
Inspiration der biblischen Zeugen (S.161ff.) und um die pneumatische
Einheit der Heiligen Schrift (S.184 ff.). Zum letzteren darf angemerkt
werden, dafl die hier dargestellten Gedankenginge Calvins, besonders so-
weit sie foderaltheologischer Art sind, sich sehr stark der von Zwingli
und Bullinger entwickelten Schriftlehre anschliefen. Wie in vielen ande-
ren Lehrstiicken wird man auch hier Calvin nicht so sehr als den theo-
logischen Bahnbrecher, sondern eher als den dogmatischen Vollender der
reformatorischen (und altkirehlichen) Theologie betrachten miissen.

Der dritte Teil des Buches bringt die Lehre vom Heiligen Geist und



500 Rezensionen

der Heilsmitteilung. Die zwischen Wittenberg und Ziirich nie recht aus-
geglichene Meinung iiber das Verhiltnis von Wort und Geist wird von
Calvin genial korrigiert, indem er das verbum externum mit dem Heiligen
Geist in unlosbarer Verbundenheit sieht, wobei er weder der Trennung von
Wort und Geist noch der orthodox-lutherischen Lehre von der Wort-
immanenz des Geistes irgendeine Konzession macht. Ich méchte den Ver-
fasser fragen, ob er in diesem wie auch in dem folgenden Kapitel iiber die
Erwihlung sich nicht zu eifrig um den Konsens mit der Theologie Luthers
bemiiht hat. Warum sollte man nicht gerade an diesem Punkt einmal die
groflartige, tatsichlich vorhandene Originalitat Calvins preisen?

Sehr schin sind die Ausfithrungen iiber die doppelte Gnade der Recht-
fertigung und Heiligung bei Calvin, wihrend das Kapitel iiber die eigent-
liche Eschatologie keine grundsitzlich neuen Irkenntnisse vermittelt.

Im letzten Kapitel iiber die Kirche zerstort Krusche dankenswerter-
weise die schier unausrottbare Legende, dafl Calvin «die Kirchenzucht als
ein wesensnotwendiges Merkmal der Kirche» angesehen habe (8. 306).
«Die Meinung, dafl Calvin eine bestimmte Verfassung zu den Kennzeichen
der Kirche gerechnet habe, ist ganz einfach falsch» (S. 306).

Es ist ein fithlbarer Mangel des Buches, dal der Abschnitt iiber das
Verhiiltnis von Geist und Sakramenten fehlt. Der Verfasser meinte, dieser
Iragekomplex bediirfe einer eingehenderen Untersuchung, als es im Rah-
men der vorliegenden Arbeit hitte geschehen konnen. Trotzdem bleibt
die Liicke.

Man legt das Buch mit grofem Gewinn neuer Erkenntnis der Theologie
Calvins aus der Hand. Es ist mit fast 2000 Belegstellen aus dem Gesamt-
werk eine iiberaus fleilige und griindliche Arbeit. Ob Calvin an allen

Stellen von seinen Voraussetzungen aus gedeutet wurde, mull als Frage
zuriickbleiben.

Freren, Kreis Lingen. Joachim Staedtke.

Peter Kawerau, Amerika und die orientalischen Kirchen. Ursprung und An-
fang der amerikanischen Mission unter den Nationalkirchen Westasiens. =
Arbeiten zur Kirchengeschichte, 31. Berlin, Walter de Gruyter & Co.,
1958. XI + 772 S. 5 Karten und 28 Abbildungen. DM 48 —.

Der Untertitel enthilt bereits das Hauptproblem, das dieses Stiick
amerikanisch-orientalischer Kirchengeschichte dem Theologen stellt: In-
wiefern kann von einer amerikanischen Mission «unter den Nationalkirchen
Westasiens» gesprochen werden? Mission im landldufigen Sinn meint doch
Evangelisationsarbeit unter Heiden oder Mohammedanern, aber nicht
unter Christen. Freilich kennen wir den Begriff der inneren Mission, und
heute ist die Arbeit der Kirchen in Europa mehr und mehr Missionsarbeit
unter den Entkirchlichten, die in ein postchristliches Zeitalter eingetreten
zu sein scheinen. Das Fernziel der amerikanischen Mission war die Ge-
winnung der Mohammedaner fiir den christlichen Glauben. Die verantwort-
liche Missionsleitung und die von ihr entsandten Missionare erkannten aber
bald, dafl das unentbehrliche Zwischenglied zwischen den amerikanischen



Rezensionen 501

Christen und den Mohammedanern die Kirchen des Nahen Ostens darstell-
ten. Man konnte nicht an ihnen vorbeimissionieren. Da diese Kirchen aber
in einem Formalismus erstarrt waren, stellte sich als dringlichste Aufgabe,
sie zu einem lebendigen Christenglauben zu erwecken. Die amerikanischen
Missionare sahen sich gerade zu dieser Aufgabe berufen.

Diese Erweckung zustande zu bringen, schlugen sie teils einen kon-
gregationalistischen, teils einen episkopalen Weg ein. Die kongregationa-
listische amerikanische Mission setzte sich zum Ziel, unter Hintanstellung
aller konfessionellen Differenzen einzelne Glieder der orientalischen Kir-
chen fiir den protestantischen Glauben zu gewinnen und wenn moglich in
protestantischen Gemeinden zu sammeln. Sie erreichten auf diesem Wege
aber gerade nicht den erstrebten Zusammenschlufl aller Christen als Vor-
aussetzung einer in Angriff zu nehmenden Mohammedanermission, sondern
die Exkommunikation der gewonnenen Christen von seiten der orienta-
lischen Mutterkirchen. Man scheiterte in der Aufgabe, die man sich ge-
stellt hatte.

Den episkopalen Weg schlug die Protestant Episcopal Church ein,
deren ideenreicher und etwas eigenwilliger Missionsbischof Southgate die
orientalischen Kirchen durch verlebendigte Liturgie zu einer die wahre
Apostolizitit darstellenden lebendigen Union mit den anglikanischen Kir-
chen des Westens bringen wollte. Auch er hat nichts erreicht, weil zur
unldsbaren Problematik seiner Aufgabe der von #dulleren Umstinden ab-
hingige labile Charakter hinzutrat, der ihn seine Pldane kaleidoskopartig
wechseln lieff. Die amerikanische Mission war auf beiden Wegen nicht zu
ihrem Ziel gekommen. Das nachdenkliche Ergebnis dieser kirchengeschicht-
lichen Fehlentwicklung war aber eine weiterfithrende Einsicht: hatte man
urspriinglich die erneuerungsbediirftigen Kirchen des Nahen Ostens vor
Augen gesehen, die zu reformieren man sich berufen fiihlte, so entdeckte
man am Ende des halbgegliickten und doch in vielen Teilen miBgliickten
Versuchs den fragwiirdigen Zustand der Heimatkirchen: zuerst miissen die
eigenen Kirchen in der Heimat erneuert werden, bevor man die Aufgabe
der Weltmission an die Hand zu nehmen sich anschicken konnte. Nicht
andere zu bekehren, sondern sich selber zum Gebet in der Heimat zu
sammeln, das stellte sich jetzt als die dringlichste Aufgabe heraus.

Nachdem wir so das Ergebnis der amerikanischen Mission vorweg kurz
zur Darstellung gebracht haben, miissen wir nach den Motiven fragen, die
diese Mission ausgelost haben. In seinen ersten zwei Kapiteln stellt Kawe-
rau die erweckungstheologischen Voraussetzungen dar, die von den beiden
amerikanischen Theologen Jonathan Edwards und Samuel Hopkins aus-
gingen. Man darf Edwards (und nicht etwa Carey) mit Fug und Recht den
Vater der britisch-amerikanischen Weltmission nennen. Seine Theologie
ist dadurch gekennzeichnet, daf} sie geographisch den amerikanischen Kon-
tinent und psychologisch das Herz des bekehrten Menschen, den Ort der
neu geschenkten Lichtnatur, als das eigentliche und vorldufig wichtigste
Ziel der Heilsgeschichte ansah: «Die Sonne geht im (amerikanischen)
Westen auf!> Die Zentrierung der Heilsgegenwart im erweckten Amerika
wird durch den Miflerfolg der Mission allerdings in Frage gestellt.



502 Rezensionen

Die calvinistischen Wurzeln dieser Neuenglandtheologie !, deren klas-
sischer Vertreter Edwards war, zeigen sich darin, dal die Freiheit des
Gehorsams aufs stirkste unterstrichen wurde: ? der 6ffentliche Bekenntnis-
schwur der Erweckten, der die Taufe erst wirksam macht (der Covenant),
der Zusammenschlufl zum Concert of Prayer — die geschichtliche Keim-
zelle der heute noch in Missionskreisen iiblichen Montagabendgebetsver-
versammlungen — und die ganze missionarische Aktivitiat, mit der man in
Erwartung des Milleniums beim erhofften Zusammenbruch der beiden
Reiche Satans (der Papstkirche und des Islam) durchaus aktiv mithelfen
wollte, lassen den tertius usus legis erkennen, in dem man der empfan-
genen Begnadigung gegeniiber sich dankbar erweisen wollte.

Samuel Hopkins, der praktisch noch unmittelbarer gewirkt hat als
Edwards, hat nicht nur den lobenswerten Kampf gegen die Negersklaverei
gefiihrt, nicht nur der Siinde der selfishness gegeniiber als Missionsmotiv
die disinterested benevolence proklamiert, sondern eine sehr bedenkliche
Hamartologie vorgetragen, in der er sich nicht scheut, Gott zum Mitver-
ursacher der Siinde zu machen.® Dann konnte es allerdings nicht aushlei-
ben, dafl nach den Fehlschligen im Nahen Osten die amerikanischen Theo-
logen, falls sie im Hopkinsianismus verharrten, sich nicht zu grundsitz-
licher Umkehr gerade in der Frage der Zentrierung alles Ieilsgeschehens
rufen lieflen, sondern in fast chthonisch bedingtem und dann doch auch theo-
logisch unhaltbar begriindetem Optimismus die unheilvollen Entwicklun-
gen im Osten sich zum Guten wenden lieflen und in erneuerten Revival-
erscheinungen wieder auf altem Wege das Heil erwarteten. Dabei hiitte
man doch schmerzlich genug nach der praktischen Auswirkung dieser
optimistischen Erweckungstheologie die Einsicht bekommen miissen, wie
wenig gerade der gehorsame Mensch in allen seinen wohlgemeinten Taten
der Herr der Kirchengeschichte ist. Durch einen solchen Denkzettel, wie
ihn die amerikanische Mission erhielt, hitte sie doch eigentlich erkennen
miissen, dafl das Zentrum der Heilsgeschichte weder der amerikanische
Kontinent noch das bekehrte Herz des Menschen, sondern Jerusalem bleibt,
zum Zeichen dafiir, dall der Missionar der Triger eines Heiles ist, das
er gerade nur ankiindigen kann. Das Ergebnis dieses Stiickes amerika-
nischer Missionsgeschichte fithrt die Kirche heute dazu, zu bedenken, daf
sie gerade die Erneuerung erstorbener Kirchen nicht zuwege bringen und
dal sie erst recht die Bekehrung der Mohammedaner nicht als ihre Lei-
stung erwarten kann, wie sehr sie auch gerade heute vielleicht in neuer
Methodik zur Mohammedanermission gerufen ist.

Iis bleibt uns noch {ibrig, den #&uflleren Rahmen des groBangelegten
Werkes zu rithmen. Das Literaturverzeichnis enthélt 717 Titel. Thm ist ein
Register von 36 Seiten beigefiigt. Eine Liste von Regenten und Patriarchen
im Nahen Osten in der Periode von 1800 bis 1850 gibt einen Eindruck von

1 K.S. Latourette, A History of the Expansion of Christianity, 3 (1939),
S. 231.

2 Dr. Stowe, Jonathan Edwards, Realenzykl. 5 (1898), S. 174.

3 L. Brendel, Samuel Hopkins, ebd. 8 (1900), S. 352, 58 {.



Rezensionen 503

der Vielfiltigkeit kirchlicher Gebilde im Nahen Osten. Unter den 298 pro-
testantischen Missionaren, die in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
ihren Weg in den Nahen Orient gefunden haben, befinden sich 23 ehemalige
Basler Missionszéglinge, iiber die in den Personalakten der Basler Mis-
sion interessante Details aufzutreiben sind. *

Basel. Werner Bieder.

Peter Meinhold, Goethe zur Geschichte des Christentums. (Deutsche Klassik
und Christentum.) Freiburg und Miinchen, Verlag Karl Alber, 1958.
VII + 281 S.

Nachdem R.H. Griitzmacher 1950 eine beachtenswerte Studie iiber
¢Die Religionen in der Anschauung Goethes»y veroffentlichte, die unser
Wissen um die religionsgeschichtlichen Kenntnisse und Interessen des
Frankfurters erheblich vermehrte, folgt hier fast ein Jahrzehnt spiiter
eine Monographie von ganz eigener Art.

Der Kieler Kirchen- und Dogmenhistoriker hat sich die umfangreiche
Aufgabe gestellt, den Komplex «Deutsche Klassik und Christentum» in
mehreren Publikationen zu durchdringen. Die erste Schrift dieser ge-
planten Reihe fiihrt die Betrachtung an Goethe durch. Wer darum weil,
wieviel Unangemessenes, Tendenzitses und Halbwahres gerade von Theo-
logen iiber Goethe geschrieben wurde, wird auch an dieses Werk nur mit
Vorsicht herangehen. Dem kundigen Leser fillt aber bald auf, dall er es
mit einer dulerst exakten Arbeit zu tun bekommt, die methodisch streng
und sachlich sauber ihr Thema verfolgt und in der Verbindung von gene-
tischer und problemgeschichtlicher Betrachtung zu iiberzeugenden Lirgeb-
nissen gelangt, die unser bisheriges Goethe-Bild nicht nur quantitativ,
sondern vor allem auch qualitativ bereichern.

Meinhold setzt bei der Bekanntschaft Goethes mit den Schriften Gott-
fried Arnolds ein und weist auf Grund peinlich genauer Quellenstudien
den fundamentalen Einfluff dieses vielumstrittenen Theologen und Ge-
schichtskritikers auf das junge Genie nach. So sehr Goethe diese Beein-
flussungen im Laufe der Zeit modifizierte und teilweise iiber sie hinaus-
wuchs, so haben sie doch seine Kritik am Christentum elementar vorbe-
reitet und permanent geprégt. Goethes stiirmisch-prometheische Jugend-
werke erscheinen von daher ebenso verstindlich wie seine im Geiste des
Humanismus vorgetragene Spitreligiositit, die sich jenseits alles empi-
rischen Grof-Kirchentums verwirklichen will.

Das inhaltsschwere Buch macht einem die Lektiire zu einem geistigen
Engagement, weil es scharfes Mitdenken fordert. Aber es liflt um diesen
Preis Goethes Verhiiltnis zur Geschichte des Christentums und viele damit
zusammenhédngende Ilinzelprobleme in einer Plastizitit vor uns entstehen,
die man in aller fritheren Goethe-Literatur iiber diesen Gegenstand ver-
geblich suchen wird. Die zukiinftige Goetheforschung, gerade soweit sie
von Theologen betrieben nach der religiosen Gestalt des gribten deut-
schen Klassikers fragt, darf an Meinholds Leistung nicht vorbeigehen.

4 Niheres dariiber im Ev. Miss.-Mag. 1960, S. 85—88.

33



504 Rezensionen

Denn letztere erweist sich besonders auch dadurch als hochst fruchtbar,
daB sie bisher nicht viéllig gekliarte Fragen aufwirft, wie etwa die nach
Goethes Verhiltnis zu Herrnhut, nach dem Mall und der Form seiner Be-
einflussung durch den Frankfurter Pietismus und nach dem Umfang sei-
ner Bekanntschaft mit der zeitgenossischen Hochschul-Theologie.

Man bedauert nur, dafl den komprimierten Ausfithrungen kein Per-
sonen- und Sachregister folgt, das bei wiederholter Lektiire und eiligem
Nachblattern ein schnelleres Orientieren ermoglichen wiirde.

Tiibingen. Gotthold Miiller.

Franklin H. Littell & Hans Hermann Walz, Welikirchenlexikon. Handbuch
der Okumene, im Auftrag des Deutschen Evangelischen Kirchentages heraus-
gegeben. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1960. 1758 Sp.

Auf ein <Handbuch der Okumene» ist lange gewartet worden, und das
Weltkirchenlexikon fiillt in der erdriickenden Flut der L.exika eine wirk-
liche Liicke. Die Thematik des Lexikons scheint allerdings zu weit ge-
spannt. Es finden sich viele allgemeine Artikel, die man normalerweise in
einem solchen Werk nicht suchen wiirde, etwa iiber Dogmatik, Gnade,
Mittelalter, Siinde und Schuld, Wissenschaft und Zeit, ganz gleich, wie
gut oder schlecht sie geschrieben sind. Dafiir mochte man gerne {iiber
manche Personlichkeit der Okumenischen Bewegung mehr hiren, etwa
iiber den Herausgeber F. H. Littell oder den Bischof L. Newhigin. Der Vor-
teil aber, den das Weltkirchenlexikon durch seine thematische Breite er-
reicht, ist seine Eignung als selbstindiges Lexikon in der Hand des mit-
arbeitenden und interessierten Gemeindegliedes. In diesem Sinne kann es
sehr empfohlen werden.

Die Ausstattung des Lexikons ist glinzend. Auf den Deckelseiten fin-
den sich belehrende Karten. Innen sind gute Bildtafeln aus dem Bereich
der Okumene und schine Kunsttafeln unter weltweitem Aspekt dankens-
werterweise beigegeben. Die einzelnen Artikel haben ausfiihrliche Litera-
turverzeichnisse und brauchbare Verweise auf andere Artikel, und am
SchluBl findet sich ein umfangreiches Register; dadurch wird die Weiter-
arbeit sehr erleichtert. Das Mitarbeiterverzeichnis 146t die Leistung der
Herausgeber noch héher erscheinen, denn Fachleute aus aller Welt und
aller Konfessionen haben zur Gestaltung des Lexikons beigetragen. Es ist
unmoglich, dal dabei ein einheitliches Bild erscheint. Man kann von einem
ersten Weltkirchenlexikon nicht verlangen, eine Einheit und Einheitlich-
keit zu reprisentieren, die es in der Okumenischen Bewegung selbst fak-
tisch noch nicht gibt. So ist die Vielfalt der Gedanken und Positionen
selbst ein Ausdruck unserer heutigen Situation. Es gibt auch Leser, die
der Ansicht sind, dafl die einzelnen Verfasser zu stark ihre eigene Position
sprechen lassen und nach einem Prinzip ausgewdihlt seien, das eine unsach-
gemiille Irenik zum Ausdruck kommen lasse. Wir mochten das Lexikon
diesem Vorwurf gegeniiber in Schutz nehmen. Es wird sich bei einem
Lexikon nie vermeiden lassen, dafl der einzelne Mitarbeiter sein Anliegen
wahrzunehmen versucht. Das Weltkirchenlexikon will auch nicht nur ein



Rezensionen 505

Nachschlagewerk sein, sondern selber ein mutiger Schritt vorwirts im
Sinne der Einigung der Kirchen.
Bonn. Klaus-Martin Beckmann.

Der Auftrag der Kirche in der modernen Welt. Festgabe zum siebzigsten Ge-
burtstag von Emil Brunner. Zirich/Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1959. 380 S.

Dall von dem Lebenswerk K. Brunners zahlreiche fruchtbare und wert-
volle Anregungen ausgegangen sind, erfidhrt eine erneute Bestéitigung
durch die vorliegende Festschrift, die 27 Beitrige in sich vereinigt. Zu
den Autoren zihlen nicht nur Theologen, sondern auch Philosophen, Pid-
agogen, Arzte, Politiker und Redakteure. Von den Beitridgen, die nach
Sachgruppen geordnet sind (Auftrag, Staat, Gesellschaft, Kirche, Mission
und Vilkerwelt) und eigentlich alle IErwdhnung verdienten, kann hier
nur eine Auswahl Beriicksichtigung finden.

Eine ebenso interessante wie tiefgriindige Analyse liefert der Ziiricher
Systematiker G. Ibeling in seinem Awufsatz «Elementare Besinnung auf
verantwortliches Reden von Gotty. Der Basler Philosoph H. Barth schreibt
iiber die «Christliche Existenz in ihrer Berufung zur Philosophie». Bei
G. W. Lochers Reflexionen «Angst vor dem Dogma?» hitte man die
Akzente vielleicht etwas anders setzen kiénnen. Ist das liberale Nein zum
Dogma und die Dogmenfeindschaft wirklich noch ein Kennzeichen unserer
Zeit? Stehen nicht protestantische Kirche und Theologie heute eher in
der Gefahr einer Flucht ins Dogma und in den Dogmenglauben? Mit einem
sehr ernsten Problem beschiftigt sich Nationalrat P. Diirrenmatt in seinen
Ausfithrungen «Uber christliche und politische Existenz in dieser Zeit».
Hier verdienen vor allem die klaren und sachlichen Thesen iiber die Stel-
lung des Christen zum Kommunismus Beachtung. «Entkirchlichung —
Entchristlichung» ist das Thema des holldndischen Theologen W. Banning,
der sich im Anschlull an Bonhoeffers Gedanken von der wachsenden «Miin-
digkeit der Welty fiir die verantwortliche Gesellschaft einsetzt, die von
der klerikalen Bevormundung befreit ist. An «Unsere Verantwortlichkeit
gegeniiber der Schopfungs mahnt F.Blanke; iiber «Méglichkeiten und
Grenzen der Seelsorge» schreibt Th. Bovet. In einem instruktiven Aufsatz
unterrichtet H. Kraemer iiber die bedrohte Lage der Jungen Kirchen und
die Krisis der Mission in den selbstiindig gewordenen Staaten Afrikas und
Asiens. Ein nuanciertes Bild iiber die vielfdltigen dkumenischen Bestre-
bungen und Entwicklungen, die iiberwiegend auf Zustimmung, mancher-
orts aber auch auf kritische Zuriickhaltung oder gar offene Ablehnung
stofen, zeichnet Bischof F. Sigg in seinem Beitrag «Oekumene als Weg
und Ziel».

Verdienstvoll ist die Aufstellung der Bibliographie E.Brunners, die
bis zum Jahre 1959 reicht und einen Uberblick iiber das reiche Schaffen
des Ziiricher Theologen gewihrt. Den Abschlull der gehaltvollen Fest-
schrift bildet eine Liste iiber die grolle Schar der Gratulanten.

Lund, Schweden. Gottfried Hornig.



506 Rezensionen

Hendrik Kraemer, Religion und christlicher Glaube. = Theologie der Oeku-
mene, 8. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1959. 453 S. Ln. DM 19.80.

Da es sich um die Ubersetzung des englischen Originals <Religion and
the Christian Faith» handelt, so kann ich mich mit der Besprechung kurz
fassen. Das Buch besteht aus sechs Teilen: Studium der Religion (I), eine
Untersuchung iiber das indische religiose Denken (II), theologische Ver-
suche zur Behandlung des Problems der Religion und der Religionen (III),
die Bibel und das Problem der Religion und der Religionen (IV), der christ-
liche Dialog mit der Religion und den Religionen (V), Gegenwartsfragen
des christlichen Glaubens (VI).

Das Hauptanliegen Kraemers ist es, herauszuarbeiten, dafl der Mensch,
obwohl er in und mit seiner Religion gegen Gott rebelliert, doch schon mit
seinen religiosen LebensduBlerungen kundgibt, dall er sich in der Hand
Gottes befindet. Der Verfasser ist dabei der Meinung, dialektischer zu sein
als Karl Barth, den er in dieser Hinsicht weiterfithren will. s wird aber
nicht recht einleuchtend, inwiefern Kraemer mit seinen Ausfiithrungen etwa
iiber den Satz aus der 4. Missionsthese Barths hinausweist: «Mission ist
wiirdelos und aussichtslos, wenn sie nicht... gleichzeitig in aufrichtigem
Respekt und in ebenso aufrichtiger Respektlosigkeit gegeniiber der soge-
nannten Religion getrieben wird.» !

Das Buch ist nicht leicht zu lesen. Zum Teil kommt das daher, dal}, wie
Kraemer selber im Vorwort zugeben mul, sein Stil das laute Denken wider-
spiegelt. Teilweise mag der Grund darin liegen, dall Kraemer oft nur er-
ortert und mit Problemen ringt, ohne fertige Losungen zu bieten oder
Thesen vorzutragen. Diese theologische Epoche, die bescheiden anmuten
konnte, steht in einer gewissen Spannung zur frischen Kritiklust, die der
alte, vielbelesene und vielgereiste Kdmpe nicht lassen kann. Man meint
Kraemer als glinzenden Debatter und Diskussionsleiter in Bossey vor sich
zu sehen, wie er die Probleme hin und her erwigt und mit den Lernwilligen
aus vielen Léindern die Klingen kreuzt. Von einem gedruckten Buch erwar-
tet man abér mehr. So begriilenswert es ist, wenn wir im Zeitalter der
Oekumene Miinner mit solech umfassendem Wissen in philosophischer, theo-
logischer und religionswissenschaftlicher Hinsicht haben, so schade ist es,
dafl dieses Wissen nicht mit geballterer Kraft, mit weniger Redseligkeit
und mit dem Wagemut des Thetikers an den Mann gebracht wird.

Was wir von Kraemer aber jedenfalls lernen konnen, das ist sein
Appell, mit ganz anderem Ernst und mit neuer Ehrfurcht den Religionen zu
begegnen, gerade weil wir wissen, dall Jesus Christus die Antwort auf alle
Religionen ist.

Basel. Werner Bieder.

Vittorio Subilia, Il problema del male. Torre Pellice, Libreria editrice
Claudiana, 1959. 86 S.

In dieser interessanten systematischen Studie versucht Subilia, von
der Botschaft der Bibel her das Wesen des Bdsen und des Ubels zu skiz-

1 Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 2 (1959), S. 1004.



Rezensionen 507

zieren. Bei der Kiirze der Darstellung bleiben natiirlich manche Detail-
fragen unbeantwortet, aber die Arbeit gibt eine sehr klare und wertvolle
Einfiihrung in die Hauptprobleme des untersuchten Stoffes.

Der Verfasser geht aus von der fundamentalen These: il male non pud
essere da Dio, ma nulla esiste che non sia da Dio. Er lenkt zunichst
den Blick auf die wesentlichen Grundkonzeptionen des religitsen und
philosophischen Nachdenkens iiber das Problem des Bosen (il dualismo,
la. negazione del male, la negazione del bene, la libertd come sorgente
del male) und zeigt dann, dall diese Entwiirfe dem biblischen Gottesver-
stindnis nicht v6llig gerecht werden. Im Anschlufl an Karl Barths christo-
logisch-eschatologische Sicht (Die kirchliche Dogmatik, III, 3) entfaltet
Subilia darauf in einer hilfreichen, streng auf die Geschichte Jesu be-
zogenen Untersuchung seine Gedanken iiber das irrationale Wesen des
Bésen und der durch das Bose betroffenen menschlichen und kosmischen
Existenz.

Basel. Mathias Rissi.

Eduard Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge. 2., unveréinderte Auflage.
Zollikon, Evangelischer Verlag A.G., 1957. 311 S. Fr. 18.80.

Die Besonderheit dieses weithin bekannten Seelsorge-Buches liegt wohl
in drei Eigenschaften:

1. Es handelt sich wirklich um die Lehre von der Seelsorge. Man
kénnte den Titel auch mit «Theologie der Seelsorge» geben (vgl., was
S. 142 iiber den dltern Blumhardt als Theologen der Seelsorge gesagt ist).
Es wird das daf und das warum der Seelsorge erortert. Das wie bleibt im
Hintergrund, ja diese Frage wird bisweilen sogar klar abgewiesen (z.B.
S.111: «es kann in dieser Sache keine Technik geben»; S.139: «keine ins
einzelne gehende Regelny). Mag der Praktiker im Gedridnge seiner Auf-
gaben, wenn er zu Thurneysens Seelsorge-Buch greift, das als eine
Schwiche empfinden — auf jeden Fall ist es der dringlichere Dienst an
den Dienern der Kirche. Dall die Linie in die ganz schlichte praktische
Anweisung nicht da und dort in hilfreicher Weise noch etwas weiter
gezogen werden konnte, soll damit nicht gesagt sein. Aber wir haben das,
was Thurneysen in so hervorragend klarer und iiberlegter Weise bietet,
die Fundamentlegung fiir jedes Kapitel der Seelsorge in griindlicher bi-
blisch-systematischer Denkarbeit, weit niétiger; nur auf diesem Grunde
ist ein zielsicheres und fruchtbares kirchliches Handeln moglich. Wesent-
licher als die Aufhellung durch praktische Hinweise scheint uns auch
die Art und Weise, wie der Verfasser durch eine ausgezeichnete histori-
sche TMundierung (auch in Auseinandersetzung mit #lterer Literatur)
seiner Lehre Profil zu geben weil.

2. Die christologisch-soteriologische Zentrierung der Seelsorge, wie
Thurneysen sie in iiberzeugender Weise durchfiihrt, diirfte das Kriterium
Nummer eins fiir alle kiinftigen Darstellungen dieses Stoffes sein (vgl. vor
allem §8). Wir fragen uns, ob nicht gerade von da her die Auseinander-
setzung mit der von Frank Buchmann ausgehenden Bewegung heute etwas
modifiziert werden miilite (S. 149 ff.).



508 Rezensionen

3. Mit der eben genannten Sicht hingt es letzten Endes zusammen,
wenn die Seelsorge bei Thurneysen aus dem Bereich des nur persdnlichen
Verhiltnisses des Pfarrers zu seinen einzelnen Gemeindegliedern heraus-
gehoben und in den grofien Rahmen seines Handelns am ganzen Leibe
Christi hineingestellt wird. Erst von da her bekommt die Seelsorge als
die personliche Verkiindigung des der ganzen Gemeinde geltenden Wortes
ihr volles Gewicht (vgl. bes. §2). Und wenn auch hier eine Frage erlaubt
ist, so wire es die, ob man auf dieser Linie so weit gehen diirfe, dal
man ganz generell fiir das seelsorgerliche Gesprich fordert, beide Partner
miilten ¢«von der Predigt und vom Sakrament herkommen» (S.95{.). Dann
wiirde ja das «missionarische» Gesprich — eine Form der Seelsorge, die
doch wohl immer hiufiger wird und hiblisch begriindet sein diirfte (vgl.
das «Beispiel» Joh.4, das Thurneysen S.106 anfiithrt) — auBlerhalb der
Seelsorge fallen. Aber die Predigt an die Heiden ist doch schliefilich auch
rechtméBige Predigt. Wieso die Seelsorge am Heiden nicht? Ungeachtet
dieser Frage nimmt der Leser dankbar aus Thurneysens Buch die neue
Erkenntnis entgegen, dali die Seelsorge grundsitzlich als eine Lebens-
funktion der Gemeinde getdtigt werden mull und letztlich nichts als die
Gemeinde im Auge haben darf.

Weinfelden, Kt. Thurgau. Markus Jenny.

Xavier Tilliette, Karl Jaspers. Théorie de la vérité — Métaphysique des
chiffres — Foi philosophique. = Théologie. Itudes publiées sous la
direction de la Faculté de Théologie S.J. de Lyon-Fourviére, 44. Paris,
Editions Montaigne, 1960. 235 S.

Tilliettes Buch ist so reich und vielschichtig, dafl eine theologische
Rezension sich auf das religios Relevante darin beschrinken muf.

Besonders aufschlulBireich fiir den Theologen ist Kapitel X: «Die reli-
givse Wahrheits>. Die Beziehung von Philosophie und Religion ist ein
Sonderfall der Kommunikation, ein ritterlicher Kampf Glaube gegen
Glaube. Die philosophische Wahrheit, Wahrheit der philosophischen Exi-
stenz, wiirde sich selbst zerstéren, wenn sie nicht die Wahrheit der reli-
giosen Existenz anerkennen wiirde. Man mull die andere Wahrheit als die
Wahrheit des andern sehen. Und doch spricht Jaspers nur aus dem Zen-
trum seiner eigenen philosophischen Ungliubigkeit. Was der Philosoph
nicht versteht und woran er scheitert und was dennoch eine unbestreit-
bare existentielle Wahrheit ist, bezeichnet die Grenze seiner eigenen
philosophischen Wahrheit. Das trennt die Haltung Jaspers’ von der Hegels
grundsitzlich. Die Religion ist ein undurchdringliches Ritsel. Aber wenn
die Religion objektive Gestalt annimmt, verliert sie ihre Wahrheit in den
Augen des Philosophen. Philogsophie und Religion sind alternative Mog-
lichkeiten fiir das Individuum, und jede fordert den ganzen Menschen.
Glaubenslosigkeit als Bruch mit der Transzendenz ist Unphilosophie.
Jaspers strebt nach der Dichtigkeit und Warme der Religion. Die ewige
Wahrheit der biblischen Religion ist Teil der philosophischen Aneignung.
Aber zugleich ist die Religion der Gegner, den die Philosophie braucht, um
ihrer selbst als autonom bewuflt zu werden. Sie wiirde ihren Ursprung ver-



Rezensionen 509

leugnen, wenn sie zur Geborgenheit der religiosen Existenz zuriickkehrte.
Philosophie ist Freiheit, an sich selbst ausgeliefert. Niemand kann ihr
Risiko und Last der Welt und der Transzendenz abnehmen. Das gldubige
sacrificium intellectus ist eine Zerstérung ihrer Freiheit und Wiirde. Der
Agnostizismus und das Paradox Kierkegaards kann auch als Grenzsitua-
tion fiir den Philosophen nicht zugegeben werden. Vernunft und Wissen
diirfen auch in der Grenzsituation nie aufgegeben werden. Innerhalb der
konkreten Religionen und Kirchen ist der Liberalismus genauso verhing-
nisvoll wie die Orthodoxie. Es gibt keinen gemeinsamen Boden fiir Ver-
nunft und Offenbarung. Eine philosophische, rationale, sikularisierte Reli-
gion ist ein Unding. Daran muflte auch Schellings «Philosophie der Offen-
barung» scheitern.

Die Rolle der Theologie beschrinkt sich nur auf die Infragestellung
der Philosophie. Das Paradox des Christentums scheitert fiir Jaspers an
den Realitiiten des Daseins. Die Rationalisierung des Irrationalen in der
Theologie fiihrt zur Verunreinigung und zum Verlust der Vernunft. Mytho-
logie, Theologie und Philosophie lassen sich nicht wie in Lessings Parabel
von den drei Ringen aufeinander reduzieren und vereinigen. Das Verstehen
des Unverstehbaren der Dogmen ist eine Grenze, die nie iiberschritten
werden kann. Die Philosophie kann nicht Ruhe finden im Absurden der
Dogmen. Die Offenbarung darf nicht mit der Philosophie des Umgreifen-
den rechnen. Die Philosophie ist kein Ort der Erklirung des religivsen
Glaubens im Sinne Schellings. Doch scheint es Tilliette, dall die Philoso-
phie der Vernunft sich nicht deckt mit Jaspers’ existentieller Entscheidung.

Vom katholischen Standpunkt des Verfassers wird geltend gemacht,
dall Jaspers die gigantische Arbeit des christlichen Denkens ignoriere.
Das Christentum habe nicht die Absurditit, sondern die I'6rderung der
durch den Glauben erleuchteten Vernunft zum Ziele. Man kann nicht die
Wahrheiten des Glaubens, wie etwa die Inkarnation, unter die Chiffren
der Weltgeheimnisse rechnen. Die Inkarnation eréffnet eine neue Dimen-
sion der Geschichte. Das Bewulitsein der historischen Existenz ist seitdem
ein christliches Bewulitsein. Der «philosophische Glaube» lebt nur auf
Kosten des religiésen Glaubens. Jaspers’ kritische Untersuchungen von
der Philosophie des Umgreifenden her (die Hauptgedanken seines «Philo-
sophischen Glaubens» werden in dieser Besprechung als bekannt voraus-
gesetzt) notigen uns zu einer schirferen Fassung des Begriffs «religitser
Glaubey. Darin beruht der historische Auftrag seines philosophischen
Affronts gegen den religiosen Glauben. Es liegt etwas Tragisches iiber
diesem Affront des Philosophen. Die Philosophie will die Bedingungen des
Glaubens diktieren und iiberschreitet damit im bewundernswerten Suchen
nach den Urspriingen ihre Grenzen. Jaspers schlielit sich vom religitsen
Glauben aus, nur um den religiésen Glauben vom philosophischen Glau-
ben auszuschlieBen. Meines Erachtens merkt Jaspers dies nicht, weil er
selber niemals in der Ixistenzentscheidung des religitsen Glaubens ge-
standen hat.

Eine ausfiihrliche Erorterung der «Metaphysik der Chiffrens und von
daher eine erneute Uberpriifung der Literatur um die Debatte Jaspers-



510 Rezensionen

Bultmann schlieBt sich an. Indem die Jasperssche Philosophie ihr Unge-
niigen sichtbar werden laBt, gibt sie zugleich den Beweis ihrer Frucht-
barkeit.

Der Anhang <«Glaube und Dialektik» kann seiner Uberschrift nicht
ganz gerecht werden, solange nicht klar die verschiedenen theologischen
Dialektiken entsprechend den Arten des religitsen Paradox unterschieden
werden (supplementéires, komplementires Paradox, anthropologisches,
christologisches und Paradox des Siindenbewulitseins sowie die spezifi-
schen Paradoxe und Dialektiken des Neuen Testaments und die Stellung
der wichtigsten Dogmatiken der Gegenwart dazu).! Erst dann ld8t sich
das Problem «Philosophischer und religitser Glaube» durch die morpholo-
gische Unterscheidung ihrer Denkstrukturen auf eine neue Basis stellen.
Die vorliegende Arbeit von Tilliette hat dazu in der genauen Analyse
Jaspersschen Denkens wertvolle Voraussetzungen geschaffen.

Berlin. Liselotte Richter.

Wilhelm Weischedel, Wirklichkeit und Wirklichkeiten. Aufsditze und Vor-
trige. Berlin, Walter de Gruyter Verlag, 1960. 286 S.

Das Stichwort von der «neuen Wirklichkeity fordert heute die Ver-
treter der verschiedensten Disziplinen zu einem Gesprich heraus, in dem
sich weite Horizonte erdffnen. Die in diesem Band gesammelten Vortrige
und Aufsitze geben einen gehaltvollen Beitrag eines Philosophierenden zu
diesem Gesprich.

Ein 1. Teil enthilt eine geschichtliche Besinnung. Weischedel fordert
in «Weg und Irrweg im abendlindischen Denken» (S.3—19) ein Festhalten
an einer abendlindischen «Mitte» zwischen der Freiheit, an einem «lichten-
den Weltentwurfs zu schaffen, und der Freiheit zur Offenheit gegeniiber
den Anrufen aus der Tiefe. Im Beitrag «Der Abgrund der Endlichkeit und
die Grenze der Philosophie. Versuch einer philosophischen Auslegung der
‘Pensées’ des Blaise Pascaly (S.20—68) setzt sich der Verfasser mit dem
Begriff der «Betroffenheit vor dem Abgrunds im Werk von Pascal ausein-
ander. Kin weiterer Beitrag ist Voltaire und der Aufklirung und ihrem
Verhiltnis zur Geschichte gewidmet (S.69—85): Ist die Aufklirung wirk-
lich so ungeschichtlich, wie man zu sagen pflegt, so wird hier gefragt.2
Um das «Erspiiren eines neuen metaphysischen Ganges» geht es schliel3-
lich in den Ausfithrungen «Die Zeit der urspriinglichen Erfahrungen. Zum
Denken zwischen den beiden Weltkriegen» (S.86—102). — Dieser Beitrag
fithrt iber zum 2. Teil, der, von verschiedenen Gesichtspunkten aus, recht
eigentlich um das Thema einer heutigen philosophischen Theologie kreist.
Der Hauptbeitrag ist hier «Gibt es eine philosophische Theologie» (Seite

1 H. Schroer, Die Denkformen der Paradoxalitit als theologisches
Problem (1960).

2 Vielleicht wire heute eine etwas weniger flache Sicht der Aufkli-
rung méglich, wenn sich die Thesen von W. Philipp, Das Werden der Auf-
klirung (1957), durchsetzten. Der oben angefithrte Aufsatz von 1948
konnte sich freilich noch nicht mit dieser Forschungssicht auseinander-
setzen.



Rezensionen 511

142—152). Priludierend und fiir den Theologen sehr bewegend wird auf-
gerufen, den Hereinbruch der heutigen Entwirklichung und Entfremdung
der Welt vom Seinsgrund (bis hin zum «Tode Gottes») nicht zu bejammern,
sondern als Schicksal auf sich zu nehmen; die damit verbundene Selbst-
auslegung des modernen Menschen kann nicht mehr riickgingig gemacht
werden. Diese neue Wirklichkeit dringt nach Auffassung des Verfassers
Philosophie und Theologie gemeinsam zu einer neuen Exegese des Be-
griffs des «Deus absconditusy. Die Wirklichkeit ist heute «entgleitende»
Wirklichkeit. Sie deutet aber auf ein Vorgehendes, das ein Sichhalten zwi-
schen Sein und Nichts ermoglicht. Und sie deutet auf einen Gott, der den
Menschen so in ein fragendes Wesen bringt (S.149ff.). — Der 3. und
4. Teil schaut von der Umkreisung der «Wirklichkeits auf «Wirklichkei-
ten», z. B. auf die bildende Kunst, Musik, Gewissen, Menschenbild, Recht,
Atomprobleme usw. Wir greifen die Stichworte der «bildenden Kunst» und
der «Atomprobleme» heraus. Der Verfasser hat ein gutes Sensorium dafiir,
daBl Kunst heute weder im verldfilichen Kosmos verwurzelt ist, noch in
der fernen Welt der Ideen; Wirklichkeit, an der sich die Kunst heute
orientieren mul, ist die gefihrdete und doch noch gehaltene Welt vor dem
Hintergrund des Nichts (S. 184). Kunst ist eine der wesentlichen Weisen,
wie sich der Mensch seine Welt auslegt und deutet (S.190). So vermag
der Philosophierende z.B. das Fremdartige und Schockierende der mo-
dernen Kunst zu wiirdigen und er braucht durchaus nicht das Schlagwort
vom «Verlust der Mitte» (Sedlmayr) aufzunehmen (S.193). Der Sinn der
gegenwirtigen Kunst wiire in ihrer «Macht zur Entriickung» zu sehen,
die den Betrachter aus dem gewohnten Dasein reiflt, um ihn und seine
Weltsicht zu wandeln (S.197f.). Die Freiheit, den Anruf aus der Tiefe
zu vernehmen, deutet auf Zukunftsmdéglichkeiten der gegenwirtigen Kunst:
«Ihr grofBles kiinftiges Thema wird sein: das Absolute im Ernst seines
weltbildenden Spielsy (S.201). Und schliellich ein Hinweis auf das Stich-
wort «Atomproblemey, hier z. T. erértert an der konkreten Frage der Auf-
riistung der Bundesrepublik. Im Bewufitsein um die Grofien der Risiken
wird doch ein Nein zur atomaren Aufriistung gefordert. Die Versuchung,
den politischen Gegner einfach unter den Begriff des Riubers zu sub-
sumieren, wird aufgewiesen und in ihrer Problematik gezeigt (S.2811.).
Es wird aufgerufen, bis zum eindeutigen Beweis des Gegenteils, den an-
dern als «einen moglichen Gesprichspartner» zu verstehen und gerade so
das Gut des abendldndischen Denkens zu bewahren; denn im Dialog
<. ..gewinnt und bewahrt der Mensch seine Menschlichkeity (S.283). Ein
Teil der Schuld an der heutigen Verhirtung der Fronten zwischen Ost
und West ist fiir uns gerade in dieser Verleugnung des abendlindischen
Wesens zu suchen!

Dem Rezensenten driingen sich zu der Fiille von Gesichtspunkten drei
Bemerkungen auf. 1. Zum Stichwort vom «verborgenen Gott>: Es wire
wohl verfehlt, die Zusammenschau dieses Begriffs mit dem der neuen
Wirklichkeit unter Hinweis auf «deutschen Tiefsinn» zu karikieren. Trotz-
dem ist zu sagen, dall andernorts kaum so viele Konsequenzen dieses Frag-
mals gesichtet werden. Wer diesen Begriff iiberdenkt, den iiberfillt tat-



512 Rezensionen

sichlich eine Fiille von Gesichten. Als Theologe wiirde man es z. B. als
sinnvoll empfinden, die schonen Ausfithrungen von Karl Barth iiber die
Wirklichkeit Gottes mit der neuen Wirklichkeit zu konfrontieren.! Viel-
leicht wiirde der Theologe an den Philosophen die Riickfrage stellen, was
fiir ihn die Zusammenschau des verborgenen mit dem sich offenbarenden
Gott bedeutet, eine Zusammenschau, zu der der Theologe durch die Be-
sinnung auf das Kreuz Christi gendtigt wird. Es ist freilich auch fiir
die theologische Sicht oft noch durchaus unerledigt, was das fiir diese
oder jene konkrete Wirklichkeit bedeutet. Hier empfindet der Theologe
die philosophische Arbeit als hilfreich und anregend. — 2. Zum Stichwort
von der «modernen Kunst»: s ist vom Selbstverstindnis der modernen
Kunst her richtig, daB das Schlagwort von Sedlmayr vom <«Verlust der
Mitte» kritisiert wird. Sachliche Begegnung mufl} ja hier vom Selbstver-
stindnis ausgehen, um nicht zu vergewaltigen. Hier wird deutlich, dal}
Sedlmayr schon im Ansatz irrt. Gegen Weischedel méchte der Theologe,
von einer biblischen Besinnung iiber das Thema Kunst her, terminologisch
und auch sachlich schiarfer unterscheiden: das Thema der Kunst koénnte
nach biblischer Auffassung nicht das Absolute selber sein, sondern nur
der Versuch, im Bereich des Menschlichen auf das sich offenbarende Abso-
lute eine adidquate Antwort zu geben. Biblisch gesehen eignet der Kunst
nicht ein direkter Offenbarungscharakter, sondern sie ist im Bereich des
Humanen Antwort auf Offenbarung. — 3. Zum Stichwort der <«Atom-
probleme»: Der Philosoph liefert hier den interessanten Beweis, dal man
von abendldndischen Traditionen her, die z. B. ein Karl Barth im politi-
schen Gesprich gelegentlich als fragwiirdig empfindet, doch zu &hnlichen
Resultaten gerade wie Barth kommen kann. Dariiber miillte man weiter
nachdenken.
Biel, Kt. Bern., Kurt Liithi.

Walter Kiinneth, Moderne Wirtschaft — christliche Existenz. Eine Einfiihrung
in die Hauptprobleme einer christlichen Wirtschaftsethik. = Theologie und
Gemeinde, 2. Miinchen, Claudius Verlag, 1959. 82 S. DM 5.80.

Man fragt sich ernstlich nach der Lektiire dieser Broschiire, wem sie
eigentlich hilfreich sein kann, denn es finden sich darin kaum Ansitze, die
iiber die lutherischen Anschauungen des 19. Jahrhunderts hinausgehen.

Die Wirtschaft wird einfach zu einer «Erhaltungsordnung» deklariert,
die uns «als Gelinder bis zum Weltendes (S.82) dienen soll. Diese Aner-
kennung der «Eigengesetzlichkeity der Wirtschaft bedeutet aber bei Kiin-
neth, dall er sich — wie die Kirche des 19. Jahrhunderts — einer Unter-
nehmerideologie hingibt, wie sie Gott sei Dank die besten unserer Wirt-
schaftsfithrer schon iiberwunden haben. Die ganze Schrift wirkt in Sprache
und Gedankenfithrung wie ein theologisches Gutachten der Arbeitgeber-
verbiinde. Nicht zufillig ist der «Nordbayrische Textilbriefy die am haufig-
sten zitierte Quelle. So kann man etwa von dem Ethos der Aktionire lesen,
die <«auf sofortigen personlichen Genull und privaten Verbrauch der

t K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IT, 1 (1940), S. 288 ff.



Rezensionen 513

Gdiiter ... verzichten» (S.34), oder von der Personhaftigkeit der «Streik-
brecher», die nicht der Vermassung anheimfallen (S.27).

Alle Phinomene der Wirtschaft sind fiir Kiinneth aber theologisch
letztlich irrelevant, weil es sich ja nur um das «Weltreichs ((S. 41) handelt,
so daB «konkrete I'ragen offen bleiben miissen» (8. 81) und das «christliche
Ethos in Konfrontation mit der Wirtschaft nur in der Lage (ist), zu jedem
System immer zugleich beides, ndmlich ein Ja und ein Nein (also jein!),
zu sprechen» (S.41). So kommt es, dall die theologische Tragweite von
ethischen Fragestellungen wie die nach dem Ifigentum oder auch nach dem
Wetthewerb gar nicht in den Blick kommt. Der Wetthewerb wird als «not-
wendig, berechtigt und sinnvolly einfach akzeptiert (S.22). Das Kigentum
gilt als «materielle Reprisentation personlichen Daseins» (8. 33), und «die
Ungleichheit der Giiterverteilung in der Menschheit» ist als <eine Schick-
salssetzung nach Gottes Willeny anzusehen (S.32—35), der durch kein
«vordergriindiges soziales Ausgleichsstrebens entgegengetreten werden
dart (S. 36).

Entscheidend ist, dal Kiinneth iiber den einzelnen mit seinem <«Ge-
wissen» und seiner «christlichen IKxistenz» und seinem «Nichsten» theo-
logisch nicht hinauskommt, da fiir ihn die Okonomie des Wirtschaftslebens
als Instrument der grollen Oikonomia Gottes mit dieser Welt gar nicht
existiert. Er interpretiert die Wirtschaftssysteme nur in ihrer historischen
Gestalt, wobei er das 6stliche System ablehnt und das westliche anerkennt.
Aber das ist uns in unserem Jahrhundert keine Hilfe mehr.

Hilfreich ist die Arbeit von Kiinneth nur insofern, als sie uns mit
letzter Intensitiit vor die Frage stellt, wo sich in unserer Theologie iiber-
haupt die Ansitze finden, um unser aller I.eben — nicht nur die sog.
«christliche Existenz» — in der Industriegesellschaft — nicht nur in der
«modernen Wirtschafts — wirklich theologisch-6konomisch zu durchdenken
und wie wir als Glieder der Gesellschaft und der Kirche Gott loben kiénnen.
‘Wenn uns das nicht besser gelingt als einem Kardinal Wyszynski oder
einem Kardinal Suhard, dann ist unsere KExistenzberechtigung als pro-
testantische Kirche nur noch schwer zu erkennen.

Kriftel, Taunus. Holger Samson.

Stefan Wyszynski, Kardinal: Der Christ und die Arbeit. Mit einem Geleit-
wort von Kard. Dr. Franz Konig. Aus dem Polnischen iibertragen von
Gerda Hagenau. Wien, Verlag Herder, 1959, 192 S. DM 11.20.

Man meint die Schrift eines alten Kirchenvaters vor sich zu haben,
wenn man dieses Buch liest. Das liegt nicht nur an dem héaufig verwende-
ten pluralis majestaticum, hier wird wirklich mit Vollmacht gesprochen.
Eine solche Kenntnis der modernen Arbeitswelt (S.92 ff.), verbunden mit
einer theologischen Durchdringung des Phinomens der Arbeit im Rahmen
der schopferischen Okonomie Gottes, ist bei uns nur selten zu finden.

Um so mehr ist es zu bedauern, dafl der Verfasser iiber den individua-
listischen Aspekt der Arbeit nicht wesentlich hinauskommt. Letzten Endes
geht es doch nur um die «edle Gesinnung» (S.142), um die «innere Norm»
(S.149) jedes einzelnen, der teil hat am Werk der Schopfung. Und wieder-



514 Rezensionen

um ist es der einzelne, dem die Verpflichtung zu den ‘Kardinaltugenden’
auferlegt wird, der mit seinem erworbenen «Privateigentum» (S.48) dem
Néchsten dienen und den Vorgesetzten und Kollegen ein guter Mitarbeiter
sein soll (S. 166 ff.).

Aber gerade diese Prévalenz der <inneren Ordnungs (S.153) gibt dem
Ganzen oft einen etwas unrealistischen Ton. Wenn etwa von der Gefahr
der <«Materialisierung» unserer korperlichen Arbeit (S.109) gesprochen
wird, die uns gerade in ihrem Ubermaf} zur «<Demut vor Gotty (S.105) fiih-
ren soll, oder wenn von der Arbeit <aus Liebe zu Gotty (S.70) die Rede ist,
so wird das auch der ‘christlichste’ IFabrikarbeiter kaum nachvollziehen
konnen, solange die dullere Ordnung, die Arbeitsorganisation, die hier auch
gelegentlich erwiahnt ist (S.95), nicht zur Diskussion gestellt wird. An-
dernfalls bleibt jede Weisung nur belastendes Gesetz.

Wenn es aber unternommen wiirde, die Organisation der Arbeit — und
der Wirtschaft tiberhaupt — an der groBen ‘Organisation’ Gottes in der
Schopfung zu orientieren, wie es Wyszynski im Ansatz gelungen ist, dann
kénnte tatséchlich auch mitten in der Welt der Industrie von der Arbeit
die Rede sein als einer «Antwort... auf den Anruf der Liebe, durch den
uns Gott auf ungewohnlich ehrende Weise zur Mitarbeit an seinem schép-
ferischen Werk eingeladen hat» (S.189).

Kriftel, Taunus. Holger Samson.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 13, 1 (1960): W. A. Visser 't Hooft,
The Una Sancta and the Local Church (2-13); H. d’Espine, The Roéle of the
World Council of Churches in Regard to Unity (14-23); S.F.Bayne, Re-
sponsible Parenthood and the Population Problems (24-35). Evangelisches
Missions-Magazin 104, 3 (1960) : J. Margull, Die Erneuerung der Kirche im
Vollzug ihrer Sendung (97-108). Internationale kirchliche Zeitschrift 50, 3
(1960) : O. Gilg, Die Seelsorgebedeutung Ignaz Heinrich von Wessenbergs
(129-149); U. Kiiry, Heiliger Geist, Kirche und Amt, IT (150-157). Judaica
16, 3 (1960) : J. Jocz, The Connection between the Old and the New Testa-
ment (129-144); E. Zingg, Das Schuld- und Vollstreckungsrecht (Obliga-
tionen- und Exekutionsrecht) nach Moses (156-171); G. Jasper, Die Juden-
frage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre (1950
bis 1958), II (172-188). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 116, 19
(1960) : A. de Quervain, Das Gebet in der Einheit und um die Einheit des
Glaubens (290-293). 20: O. Cullmann, Das Thomasevangelium und seine
Bedeutung fiir die Erforschung der kanonischen Evangelien (306-310).
Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 16, 3 (1960): B. Biermann, Fray



	Rezensionen

