Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 6

Artikel: Zur theologischen Bedeutung der Sakramente
Autor: Suss, Théobald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur theologischen Bedeutung der Sakramente.

Jesus sagt im Evangelium: «Wahrlich, wahrlich, ich sage
dir: Es sei denn, dal jemand geboren werde aus Wasser und
Geist, so kann er nicht in das Reich Gottes kommen»; und:
«Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Werdet ihr nicht essen
von dem Fleisch des Menschensohns und trinken sein Blut, so
habt ihr kein Leben in euchy (Joh.3, 5 und 6, 53). Klar und
scharf spricht hier das Neue Testament die Heilsnotwendigkeit
der beiden Sakramente aus. Demgemill betont die Confessio
Augustana, zum mindesten in bezug auf das eine derselben:
«Von der Tauf wird gelehret, daf} sie nétig sei, und dafl dadurch
Gnad angeboten werde» (Augsb. Konf. Art. [X). Wenn dem
so ist, so ergibt sich, daB die Kirche auf die Sakramente nicht
verzichten kann.

1.

Die reformatorische Christenheit findet die Heilsnotwen-
digkeit des Sakraments in der Heiligen Schrift bezeugt und hat
sich in ihren Bekenntnissen dieses Stiick der Offenbarung an-
geeignet. Sie hat es aber nicht vermochi, diese Heilsnotwendig-
keit in befriedigender Weise theologisch zu begriinden und
einsichtig zu machen. Die Schwierigkeit ergibt sich daraus,
dafll an Stelle der Sakramente das Wort als das entscheidende
Gnadenmittel getreten ist, und dall man nicht ersehen kann,
inwiefern neben dem Wort noch ein anderes Gnadenmittel
notig wire. «Idem effectus est verbi et ritus», sagt Melanchthon
in der Apologie (XIIIL, 5), was in der amtlichen Ubersetzung
so lautet: «Das Wort und &dulerlich Zeichen wirken einerlei
im Herzen.» Wenn nun das Wort schon das ganze Heil wirkt,
so scheint die Zuordnung des Sakraments zum Wort als zwei-
tes Gnadenmittel ein Akt unverstidndlicher Willkiir des offen-
barenden Gottes zu sein.

Es ist unbefriedigend, wenn die reformierte Orthodoxie fiir
das Sakrament eine Necessitas praecepti lehrt und die Necessi-
tas medii abstreitet. Sie will damit sagen, dall Gott es nun ein-
mal so gewollt hat, und dal der Gldaubige das anzunehmen hat,
obwohl man nicht verstehen kann, wozu es eigentlich notig ist



T. SiiB, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 47

und zu welchem Zweck man es braucht. Psychologische und
soziologische Erwigungen kénnen hierbei aus der Verlegen-
heit helfen und, wie die heutige Praxis etwa der evangelischen
Kirchen in Frankreich zeigt, dahin fithren, daBl reformierte Ge-
meinden den lutherischen gegeniiber in der Erneuerung des sa-
kramentalen Lebens weit voraus sind. Aber man weill doch
nicht recht, ob es dabei um wirklich Géttliches geht oder um
etwas blol Menschliches.

Im Unterschied dazu behauptet der lutherische Theologe,
dall das Sakrament zu der Necessitas praecepti hinzu auch eine
Necessitas medii besitzt. Durch die Taufe, so fithrten wir oben
aus der Augustana an, wird Gnade angeboten. Aber man gibt
zu, dafl es genau dasselbe Angebot ist, das auch im Wort er-
geht. Zur Aneignung dieser Gnade im Sakrament ist auch der-
selbe Glaube nétig, mit dem schon das Wort angeeignet wird;
so lehrt ausdriicklich die Augsburgische Konfession im 13. Ar-
tikel. Warum dann das eine neben dem andern? Man sagt, im
Sakrament werde die Gnade ganz besonders dem Einzelnen
angeboten, oder dargeboten und zugeeignet. Unzweifelhaft ist
das eine zutreffende Beobachtung; aber einen wirklichen Un-
terschied begriindet sie nicht, denn schlielllich ergeht ja auch
schon die Predigt des Evangeliums nicht blofl an alle als Ge-
samtheit, sondern auch an die Einzelnen in der Gesamtheit als
Einzelne. Andererseits scheint durch die Betonung der Zu-
eignung der Gnade an den Einzelnen im Sakrament eine andere
Seite desselben verlorenzugehen, die im Neuen Testament kraf-
tig unterstrichen ist: seine Bedeutung fiir das Gemeinschafts-
leben, wie sie etwa Paulus ausspricht: «Wir sind alle durch
einen Geist zu einem Leibe getaufty, 1. Kor. 12, 13; und: «Ein
Brot ist’s, so sind wir viele Ein Leiby, 1. Kor. 10, 17. So ist
denn auch die lutherische Theologie der Verlegenheit ausge-
setzt, und sie hat Auswege gesucht, die, meinte man, ihrer Art
gemill waren. Wahrend das Wort, sagte man, sich an den Men-
schen als Geistwesen wendet, gehe ihn das Sakrament von
seiner Naturseite her an, oder es wirke in die Tiefen des Un-
terbewuliten hinein, um den Glauben im tiefsten und innersten
Grund des menschlichen Wesens zu verankern, oder sein
Zweck sei, auch den Leib zu heiligen und zum Heil oder zur
Auferstehung vorzubereiten. Aber dagegen mull man einwen-

31



472 T. Siif3, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

den, daB solche Gedankenginge kaum im Schriftzeugnis be-
griindet sind, eine Tatsache, die sich darin spiegelt, daB} solche
naturphilosophischen Sakramentsspekulationen es bisher noch
nicht zu einer einheitlichen, anerkannten und {iberzeugend wir-
kenden Gestalt gebracht haben. Andererseits, insofern man
diese Gedankenginge auf ihre berechtigten Bestandteile unter-
sucht, wire zweierlei zu sagen: erstens wiirde sich zeigen, da}
genau dasselbe auch vom Wort gilt; zweitens wird zu fragen
sein, ob solche richtigen Erkenntnisse nicht genau auf dasselbe
herauskémen, was andere in einfacherer Weise mit psycholo-
gischen Erwigungen ausdriicken.

Die evangelisch-theologische Besinnung auf das Verhilinis
des Worts einerseits und des Sakraments andererseits zum
Menschen und seiner Natur hat nicht dazu gefiihrt, einen Un-
terschied von Wort und Sakrament herauszustellen und in die-
sem Unterschied die Notwendigkeit des Sakramentes neben dem
Wort fiir das IHeil des Menschen und das Leben der Kirche zu
begriinden. Es ist wohl auch gar nicht méglich, in dieser Weise
die gestellte Aufgabe zu losen, denn es ist gerade das Wort
Gottes, das den Menschen, mehr noch als andere Stimmen und
Wirklichkeiten es tun, als Ganzheit und Einheit anredet und
durch solche Anrede auch zu einer in sich geschlossenen
Ganzheit und Einheit macht. Darum ist nicht recht zu ver-
stehen, wieso das Wort Gottes einen ganzen Teil des Menschen
sollte unberiicksichtigt lassen und aus diesem Grund im Sakra-
ment eine Krginzung suchen miillte.

2.

Alles, was man vom Sakrament Besonderes auszusagen
sucht, gilt auch vom Wort, wenn man es auf seinen festen
Kern hin untersucht. Deshalb sollte es erlaubt sein, auch ei-
nen andern Weg zu versuchen. Statt nach dem verschiedenen
Verhiltnis von Wort und Sakrament zum Menschen zu fragen,
wollen wir sie nach der Verschiedenheit ihres Wesens ver-
gleichen. Sowie wir aber diese Frage stellen, tritt in Sicht,
daffi wir evangelischen Theologen zwar manches vom Wort
Gottes wissen und auf dieser Seite zunichst keine Schwierig-
keit empfinden, dall uns aber das Wesen des Sakraments dun-



T. Siif3, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 473

kel, ritselhaft und unverstindlich erscheint. Was gegeniiber
dem Wort das Sakrament ist, und wie das Sakrament sich in
unsere ganz und gar vom Wort bestimmte evangelische Reli-
gion hineinfiigt, das macht uns Schwierigkeiten. Aber eben
diese Frage ist zu stellen, und erst durch ihre Beantwortung
wird sich in klarer und deutlicher Weise ergeben, dafl das
Sakrament neben dem Wort in einer bestimmten Weise eigenen
Wesens ist, und dall in diesem seinem eigenen Wesen seine
Notwendigkeit fiir das Heil des Menschen und seine Unent-
behrlichkeit fiir das Lieben der Kirche begriindet sind.

Wir stellen das Ergebnis unserer Untersuchung in folgen-
den zwei Sétzen hin:

1. Das Sakrament ist selber Gottes Wort und nichts anderes als das.

2. Das sakramentale Wort Gottes unterscheidet sich vom verkiindig-
ten Wort Gottes dadurch, dal es zu seinem Inhalt zwar den gesamten Inhalt
der Verkiindigung, aber in einer besonders abgewandelten Form hat.

Der erste dieser Sitze steht auch bei Bultmann, der aus
bestimmten AuBerungen des Apostels Paulus schliefit, dafl
«das Sakrament des Herrenmahls wie das der Taufe der Wort-
verkiindigung eingeordnet ist und im Grunde nur einen beson-
dern Modus desselben darstellt>.! Unser zweiter Satz fiihrt
iiber Bultmann hinaus.

In beiden Sitzen gehen wir aber entschieden iiber den theo-
logischen Standpunkt der Reformation hinaus. Diese trat mit
augustinischen Hilfsmitteln an die Losung des Problems des
Sakraments heran. Sie sagte: «Accedat verbuin ad elementum
et fit sacramentum.» Sie unterschied also Wort und Element,
oder nach einer andern Formel Sache und Zeichen. So ord-
nete sie sich zur Ergriindung des Wesens des Sakraments der
iiber tausendjéhrigen Tradition der christlichen Kirche ein. Das
erkliart dann wohl auch den Miflerfolg der reformatorischen
Sakramentslehre. Eine von vornherein falsch gestelite Frage
148t sich nicht richtig 16sen. Genau wie in der gesamten kirch-
lichen Tradition werden von der Reformation die sakramen-
talen Elemente, Wasser, Brot und Wein, in einer besondern
Weise betont, Diese Elemente sind geradezu selber das Sakra-
ment. So definiert Luther im Kleinen Katechismus die Sakra-

1 R. Bultmann, Theologie des N.T. (31958), S. 309.



474 T. Sii, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

mente ausgehend von ihren materiellen Bestandteilen. Gewil}
weill man in der Reformation auch, dafl die Sakramente Riten,
Handlungen sind; aber das fiihrt nur dazu, den Ritus in den
Dienst des Elements zu stellen. Das Element ist hier nicht ein
fiir die rituelle Handlung zwar unentbehrlicher, aber nicht
weiter betonter Bestandteil des Sakraments. Es ist vielmehr
die Hauptsache, und die rituelle Handlung hat den Zweck, das
Element an den Menschen heranzubringen, es ihm, wie man
gern sagte, zu applizieren. So konnte Heinrich Schmid die An-
schauung der lutherischen Orthodoxie folgendermafien zu-
sammenfassen: Im Sakrament sei ein dulleres und sichtbares
Element, welches in heiliger Handlung an den Menschen ge-
bracht wird, der Tridger des Heiligen Geistes.? Diese Voran-
nahme der reformatorischen oder mindestens lutherischen Sa-
kramentslehre ist nirgendwo in der Heiligen Schrift begriindet.
Es handelt sich um eine kirchliche Tradition, die vermutlich
hellenistischen Ursprungs ist.

Versteht man dagegen von vornherein das Sakrament als
eine Handlung, so riickt der Satz, dall es nichts anderes als
Wort ist, in greifbare Nédhe. Denn eine Handlung kann so gut
wie das Wort Ausdrucksmittel fiir das innere Leben des Gei-
stes sein, fiir Gedanken, Gefiihl oder Willen, und dadurch unter
einen erweiterten Begriff des Wortes fallen.

Albert Schweitzer hat einen vom hellenistischen zu unter-
scheidenden Sakramentsbegriff aufgestellt, den er als das «escha-
tologischey Sakrament bezeichnet.? Er findet Spuren desselben
im Prophetismus, dann taucht es voll entwickelt im Licht der
Geschichte auf, bei Johannes dem Téufer, bei Jesus und Pau-
lus, in der Urkirche. Es ist im Unterschied zum hellenistischen
ein Sakrament, das in Zeit und Geschichte lebt. Es sichert ein
zukiinftiges, in der noch ausstehenden Heilsgeschichte erst zu
verwirklichendes Heil zu. Fragen wir iiber Schweitzer hinaus-
gehend, worin denn das Wesen dieses eschatologischen Sakra-
ments bestehen mag, so ergibt sich von selbst die Antwort:
Die Kraft, die in der prophetischen und apokalyptischen Reli-

2 H. Schmid, Die Dogmatik der Evangelisch-lutherischen Kirche (1843),
7. Aufl. (1893), S.382.
3 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S.222—225.

251—253.



T. Siif3, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 475

gion die Heilsgeschichte in Bewegung erhilt, ist das Wort
Gottes. Dieses mul} es auch sein, das in der Gestalt des eschato-
logischen Sakraments zukiinftiges Heil jetzt schon den von
Gott Ausersehenen zusichert. Schweitzers paradoxer Begriff
ist noch kaum von der exegetischen und von der systematischen
Theologie ernstlich erwogen worden. Kr bietet einen vom hel-
lenistischen durchaus verschiedenen Ausgangspunkt fiir das
Verstindnis des christlichen Sakraments und fiihrt gerades-
wegs zu dem Ziel, das Wesen des Sakraments im Wort wieder-
zufinden.

Aber solche Erwégungen allgemeiner Natur sind hier nicht
entscheidend. Wir miissen die beiden Sakramente der Kirche,
Taufe und Abendmahl, jedes fiir sich betrachten. Bei wichti-
gen Aussagen des Neuen Testaments {iber die Taufe und das
Abendmahl hat unsere Forschung einzusetzen, um das Wort-
wesen der Sakramente deutlich zu machen und zugleich den
vom verkiindigten Wort unterschiedenen besondern Inhalt des
im Sakrament ergehenden Gotteswortes festzustellen.

Was die Taufe betrifft, handelt es sich um die Paulusstellen
iiber die Christusgemeinschaft des Getauften, hinsichtlich des
Abendmahls um die Einsetzungsworte «Das ist mein Leiby.
In beiden Fallen wollen wir unsere Auffassung kurz angeben.

3.

Fiir Paulus in Rém. 6, 1—11 ist der Getaufie 1. iiberhaupt
ein Gestorbener, 2. ein der Siinde Weggestorbener. Beide Aus-
sagen sind mit hochstem Ernst als Wirklichkeitsaussagen zu
verstehen. 1. Der paulinische Tauftod ist als wirklicher Tod
ernst zu nehmen. So allein erklirt sich die Tatsache, dal Pau-
lus lange Zeit und in allem Ernst fiir sich und viele Gldubige
damit rechnete, dafl man nicht mehr werde sterben miissen.
Auch mul in irgendeiner Weise der Tod des Siinders verwirk-
licht sein, denn anders kann das Recht der Siinde und des
'Todes auf den Menschen nicht aufgehoben werden. Unsere Stell-
vertretung durch Christus am Kreuz ist blutiger Ernst: wir
sind dort mitgekreuzigt worden, wirklich und sozusagen buch-
stablich mitgestorben. 2. In der Aussage {iber das Wegsterben von
der Siinde griindet die paulinische Ethik. So ernst die paulinische



476 T. Siif, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

Mahnung gemeint ist, Phil. 2,12, dall der glaubige Christ mit
Ifurcht und Zittern schaffen soll, daf er selig werde, so ernst
ist auch der Satz gemeint, Rom. 6, 11, dafl wir in Christus schon
jetzt durch die Taufe der Siinde gestorben und fiir sie tot
sind. Was wir der Wirklichkeit dessen, dall wir der Siinde ge-
storben sind, abbrechen, das brechen wir der Ernsthaftigkeit
des guten Kampfes des Glaubens ab. Dall das paulinische Den-
ken uns mit so ungeheurer Gewalt in den sittlichen Kamptf
hineinwirft, das liegt nicht daran, dall (wie es im systemati-
schen Zusammenhang des lutherischen Denkens schlielilich
herauskommt) in uns noch Siinde vorhanden ist, sondern dar-
an, dafl wir mit Christo durch die Taufe schon jetzt, und zwar
ganz und radikal, der Siinde gestorben sind.

Aber wie konnen denn nun solche ungeheuerlichen Sitze
ilberhaupt einen Sinn haben? Eins ist sicher: in unserer
irdischen Welt und Weltzeit, in dem jetzt und noch geltenden
Sein des vergehenden Aons sind solche Sitze total unsinnig.
Gibt es einen die jetzige Welt und die neue, kommende Heils-
welt gemeinsam umfassenden Seinsbegriff, so sind solche Siitze
sinnlos. Aber Paulus verkiindigt ja das Heil als neue Schop-
fung, den Getauften als neue Kreatur schon jetzt. Ist «neue
Schopfungs so ernst gemeint wie die erste Schépfung, so be-
griindet sie nicht blof einen neuen Leib und ein neues Leben
und eine neue Welt, sondern ein ganz anderes und neues Sein.
Schopfung setzt Sein, in Gen. 1 wie in 2. Kor. 5, 17.

Das aber, was in der Schopfung das Sein setzt, ist das Wort
Gottes. Iis mull also ein Gotteswort geben, das den Christen
in seiner persdnlichen Existenz betrifft und in das neue Sein
versetzt; dieses Gotteswort ist nach Rom. 6, 1—11 die Taufe.

4.

Unsere Historiker wollen die Situation genau rekonstruieren,
in der Jesus das Abendmahl einsetzte, Matth. 26, 26—29 par.;
1. Kor. 11, 23—25. Sie meinen, auf Grund ihrer Kenntnis der
Situation bestimmen zu kénnen, was Jesus dort hat sagen miis-
sen. Wenn das gelten sollte, dann hétte sich Gott als Herr der
Geschichte den Mann ersparen konnen, der Geschichte macht.
Er hétte sich vielmehr damit begniigen diirfen, den Historiker



T.Siif, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 477

zu erschaffen, der die Situationen studiert und daraus ableitet,
wie es weiterzugehen habe. Also angenommen, dal wir die Si-
tuation Jesu beim letzten Mahl genau und richtig kennen, so
konnten wir doch daraus bestenfalls ableiten, was nach unserer
eigenen Einsicht und Meinung der Held der Geschichte in jener
Situation tun sollte. Jesus aber hat in seiner Situation getan,
was wir nie ersonnen hiitten. Er teilte Brot aus und sagte:
«Nehmet, esset, das ist mein Leib.y Das ist, was wir wissen,
und in unserer historischen Theologie haben wir uns darum
zu bemiihen, zu verstehen, was es fiir einen Sinn haben kann.
Und wenn man es schon zwei Jahrtausende lang vergeblich
versucht hat und weil}, wie schwer es ist, so haben wir doch
kein Recht, an diesen Worten Jesu voriiberzugehen, als wiiren
sie nicht da, und nach eigenem Gutdiinken die Situation zu
deuten. Ks bleibt nicht anderes iibrig, als noch einmal zu die-
sen Worten zuriickzukehren,

Die Redeform der Einsetzungsworte ist mit Luther unter
Beachtung des Wortlautes streng philologisch aufzuhellen.
Luthers wortliches Verstindnis entspricht aber nicht dem wirk-
lichen Wortlaut. Nach ihm wére es der Bericht von einem un-
erhorten Wunder. Wunderberichte aber enthalten durchweg
die Feststellung, dall das Wunder tatséichlich eintrat. Es miillite
also etwa heillen: «Und als die Jiinger afllen, war tatsidchlich
der Leib Christi im Brot.» Andererseits liaft sich die Redeform
der Synekdoche hier nicht anwenden, denn diese setzt einen
vorhandenen und gegebenen Tathestand voraus, etwa wenn
ich ein Glas anbiete und dazu sage: «Nimm und trink, das ist
Apfelmost.» In den Einsetzungsworten dagegen wird das Bei-
einander von Brot und Wein, wie es auch zu verstehen sei, nicht
vorausgesetzt, sondern allererst gesetzt und geschaffen. Nie-
mals ist das bei einer Synekdoche der Fall. Also haben die
Einsetzungsworte einen andern Sinn,

Die Geschichte der philologischen Bemithung um die Ein-
setzungsworte ist dabei zu beachten. Aus ihr lernen wir zum
Beispiel, daff Lutheraner wie Brenz im 16., Sasse im 20. Jahr-
hundert zugeben, dafl ein «isty manchmal trotz allem den
Sinn von «bedeutety hat, etwa in den Auslegungen von Gleich-
nissen: «Der Same ist das Wort Gottes.» Die hiergegen von
andern erhobenen Einwinde sind genau und in einer aus-



478 T. Sif, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

schlieflich sachlichen Weise zu priifen, und die philologische
Behauptung der genannten Theologen ist eingehend zu recht-
fertigen. Die Frage ist zu stellen, wieso denn in gewissen Fil-
len die Kopula etwas anderes als Wesen und Sein ausdriicken
kann. Die Antwort lautet: solche Séitze haben ihren Sinn nicht
fiir sich allein, sondern durch ihren Ort in einem ganzen
literarischen Zusammenhang, der unter dem Gesichtspunkt
steht, dal} ein Gleichnis gedeutet wird.

In den Einsetzungsworten liegt aber nicht die geringste
Andeutung eines Gleichnisses vor. Daraus ist der SchluBl zu
ziehen, dal, so wenig wie Luthers angeblich wortliches, auch
seiner Gegner figiirliches Verstindnis gelten kann.

Wie aber manchmal ein <«isty den Sinn von «bedeutety an-
nehmen kann, und zwar vermége des gréfleren Zusammenhangs
einer literarischen Einheit, so mag in andern Idllen ein an-
derer Sinn eintreten, wiederum vermdge eines bestimmten Ge-
samtsinnes einer literarischen Einheit. Die bei Brenz und Sasse
vorliegende Annahme, daf} es sich um ein Dilemma handle, und
daf} die Nichtanwendbarkeit von Zwinglis «bedeutety auf die
Einsetzungsworte der zwingende Beweis fiir die notwendige
Geltung von Luthers wortlicher Auslegung sei, ist als unbe-
weisbare und willkiirliche Behauptung abzulehnen.

Bei der Auslegung der Einsetzungsworte sind nun die ein-
zelnen Stilicke des Einsetzungsberichtes nicht voneinander zu
isolieren. Es ist nicht einerseits Brot da und andererseits ein
das Brot deutendes Wort, oder einerseits ein Tun und anderer-
seits wieder das Deutewort. Austeilen und Wort gehéren zusam-
men und bilden eine Einheit, Das Tun ist nicht selbstindig und
eigenen Sinnes, sondern empfingt seinen Sinn erst vom be-
gleitenden Wort. Ebenso umgekehrt bekommt das Wort seinen
Sinn erst von der es umklammernden Handlung her. Das ist
wiederum ein Grund, warum Luthers Verstindnis nicht wirk-
lich wortlich ist: das gesprochene Wort geniigt sich hier eben
nicht, das Tun, Austeilen, Nehmen und Essen gehort dazu,
erst das Ganze macht den Sinn der Einsetzungsworte aus.

Jesus teilt also Brot aus: aber es geht ihm nicht darum,
Brot auszuteilen. Die Einsetzungsworte besagen, dafl bei die-
sem Austeilen das Brot der Stellvertreter dessen ist, was Jesus
eigentlich austeilt, seines Leibes. Also nicht das Brot abstrakt



T.Sip, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 479

und fiir sich genommen ist der Leib, sondern das Austeilen
des Brotes ist das Austeilen des Leibes. Es ist dieses aber ver-
moge des Wortes Jesu, néimlich nicht der fiir sich genommenen
Einsetzungsworte, sondern vermoge des Gesamtwortes, das die
Gesamthandlung des Abendmahls eigentlich ist.

Vermoge des Wortes Jesu — und das heillit vermége der
Allmacht des Wortes dessen, der wahrer Gott und wahrer
Mensch in unlésbarer Einheit der Person ist — miissen wir
die Austeilung des Brotes als die Austeilung des Leibes ver-
stehen, ohne die rdumliche Gegenwart des Leibes im Brot als
Bedingung zu fordern. Denn die Auslegung der Abendmahls-
worte gibt diese rdumliche Gegenwart nicht. Auch ist die Vor-
stellung einer solchen Gegenwart nur ein Erzeugnis des an der
vorhandenen, zum vergehenden Aon gehdrenden Raumwelt ge-
bildeten menschlichen Verstandes; zusétzliche Mysterien sind
aber ungiiltig.

Damit haben wir auch hier dasselbe Ergebnis erreicht wie
vorhin bei der Taufe: auch das Abendmahl ist Wort Jesu
Christi, Wort Gottes, das uns den Leib und das Blut Christi
zur Gemeinschaft zuspricht.

5.

Das Sakrament ist Wort, und zwar, wie wir bei der Taufe
hervorheben konnten, schopferisches Gotteswort, Wort der
Neuschopfung zur Teilnahme am neuen Aeon des ewigen
Heils. Damit ist auch die Antwort auf die letzte Frage vorbe-
reitet: Welches ist denn der besondere Inhalt des sakramentalen
Gotteswortes? Die Antwort lautet: der gesamte Inhalt des
Evangeliums.

Hier aber wird nicht das Evangelium dem Iinzelnen noch
einmal in besonders eindringlicher Weise nahegebracht und
ihm personlich zugesagt. Iis geht um mehr als das und ist so-
gar umgekehrt: der Einzelne wird im Sakrament in das IEvan-
gelium hineingesprochen und, wie das Neue Testament sagt, fiir
das Evangelium versiegelt.

Man muf die neutestamentliche Rede vom «Siegely recht
verstehen. Die Reformation verwendet den Begriff hiufig,
und nicht selten fiihrt sie die Stellen an, wie diese in der



480 T. Sii3, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

Schrift lauten. Aber immer wieder fallt sie in die ihrem Denken
allein zugéngliche Vorstellungsform zuriick: das Evangelium,
die Rechtfertigung, die Gnade, der Bund werden dem Kinzelnen
zugesiegelt. Im Neuen Testament wird aber nicht die Gnade tiir
den Menschen, sondern der Mensch fiir die Gnade versiegelt.
Dies also ist die besondere Abwandlung des Wortes der Ver-
kiindigung im schopferischen Wort des Sakraments: das ganze
Evangelium gehort in dieses hinein, aber eigentliches Objekt
des sakramentalen Gotteswortes ist nicht das Evangelium, son-
dern der Mensch selbst und personlich. Uber ihn ergeht hier
der gottliche Spruch: «Dir sind deine Siinden vergeben; stehe
auf und wandle in einem neuen Leben!s Der Mensch selber
mit seiner Person und ganzem Leben wird hier in Gottes Wort
gefalit und mit Gottes Gebot verbunden.

Dieses schopferische Gotteswort, das im Sakrament an den
Gldaubigen ergeht und ihn personlich in seiner Subjektivitit
zum Gegenstand des Wortes und des Glaubens macht, ist, wie
wir bei Paulus sahen, der wahre Grund des guten Kampfes
des Glaubens, also der wahre Grund des christlichen Lebens.
In dieser Bedeutung kann das Sakrament durch nichts anderes
ersetzt werden. Darin ist seine Notwendigkeit fiir das Heil des
Christen und fiir das Leben der Kirche begriindet.

Paris. Théobald Siiss.



	Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

