
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 6

Artikel: Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

Autor: Süss, Théobald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur theologischen Bedeutung der Sakramente.

Jesus sagt im Evangelium: «Wahrlich, wahrlich, ich sage
dir: Es sei denn, daß jemand geboren werde aus Wasser und
Geist, so kann er nicht in das Reich Gottes kommen»; und:
«Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Werdet ihr nicht essen

von dem Fleisch des Menschensohns und trinken sein Blut, so
habt ihr kein Leben in euch» (Joh. 3, 5 und 6, 53). Klar und
scharf spricht hier das Neue Testament die Heilsnotwendigkeit
der beiden Sakramente aus. Demgemäß betont die Confessio
Augustana, zum mindesten in bezug auf das eine derselben:
«Von der Tauf wird gelehret, daß sie nötig sei, und daß dadurch
Gnad angeboten werde» (Augsb. Konf. Art. IX). Wenn dem

so ist, so ergibt sich, daß die Kirche auf die Sakramente nicht
verzichten kann.

1.

Die reformatorische Christenheit findet die Heilsnotwendigkeit

des Sakraments in der Heiligen Schrift bezeugt und hat
sich in ihren Bekenntnissen dieses Stück der Offenbarung
angeeignet. Sie hat es aber nicht vermocht, diese Heilsnotwendigkeit

in befriedigender Weise theologisch zu begründen und
einsichtig zu machen. Die Schwierigkeit ergibt sich daraus,
daß an Stelle der Sakramente das Wort als das entscheidende
Gnadenmittel getreten ist, und daß man nicht ersehen kann,
inwiefern neben dem Wort noch ein anderes Gnadenmittel
nötig wäre. «Idem effectus est verbi et ritus», sagt Melanchthon
in der Apologie (XIII, 5), was in der amtlichen Übersetzung
so lautet: «Das Wort und äußerlich Zeichen wirken einerlei
im Herzen.» Wenn nun das Wort schon das ganze Heil wirkt,
so scheint die Zuordnung des Sakraments zum Wort als zweites

Gnadenmittel ein Akt unverständlicher Willkür des
offenbarenden Gottes zu sein.

Es ist unbefriedigend, wenn die reformierte Orthodoxie für
das Sakrament eine Nécessitas praecepti lehrt und die Nécessitas

medii abstreitet. Sie will damit sagen, daß Gott es nun
einmal so gewollt hat, und daß der Gläubige das anzunehmen hat,
obwohl man nicht verstehen kann, wozu es eigentlich nötig ist



T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 471

und zu welchem Zweck man es braucht. Psychologische und
soziologische Erwägungen können hierbei aus der Verlegenheit

helfen und, wie die heutige Praxis etwa der evangelischen
Kirchen in Frankreich zeigt, dahin führen, daß reformierte
Gemeinden den lutherischen gegenüber in der Erneuerung des
sakramentalen Lebens weit voraus sind. Aber man weiß doch
nicht recht, ob es dabei um wirklich Göttliches geht oder um
etwas bloß Menschliches.

Im Unterschied dazu behauptet der lutherische Theologe,
daß das Sakrament zu der Nécessitas praecepti hinzu auch eine
Nécessitas medii besitzt. Durch die Taufe, so führten wir oben
aus der Augustana an, wird Gnade angeboten. Aber man gibt
zu, daß es genau dasselbe Angebot ist, das auch im Wort
ergeht. Zur Aneignung dieser Gnade im Sakrament ist auch
derselbe Glaube nötig, mit dem schon das Wort angeeignet wird;
so lehrt ausdrücklich die Augsburgische Konfession im 13.
Artikel. Warum dann das eine neben dem andern? Man sagt, im
Sakrament werde die Gnade ganz besonders dem Einzelnen
angeboten, oder dargeboten und zugeeignet. Unzweifelhaft ist
das eine zutreffende Beobachtung; aber einen wirklichen
Unterschied begründet sie nicht, denn schließlich ergeht ja auch
schon die Predigt des Evangeliums nicht bloß an alle als
Gesamtheit, sondern auch an die Einzelnen in der Gesamtheit als
Einzelne. Andererseits scheint durch die Betonung der
Zueignung der Gnade an den Einzelnen im Sakrament eine andere
Seite desselben verlorenzugehen, die im Neuen Testament kräftig

unterstrichen ist: seine Bedeutung für das Gemeinschaftsleben,

wie sie etwa Paulus ausspricht: «Wir sind alle durch
einen Geist zu einem Leibe getauft», 1. Kor. 12, 13; und: «Ein
Brot ist's, so sind wir viele Ein Leib», 1. Kor. 10, 17. So ist
denn auch die lutherische Theologie der Verlegenheit ausgesetzt,

und sie hat Auswege gesucht, die, meinte man, ihrer Art
gemäß Avären. Während das Wort, sagte man, sich an den
Menschen als Geistwesen wendet, gehe ihn das Sakrament von
seiner Naturseite her an, oder es wirke in die Tiefen des
Unterbewußten hinein, um den Glauben im tiefsten und innersten
Grund des menschlichen Wesens zu verankern, oder sein
Zweck sei, auch den Leib zu heiligen und zum Heil oder zur
Auferstehung vorzubereiten. Aber dagegen muß man einwen-

31



472 T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

den, daß solche Gedankengänge kaum im Schriftzeugnis
begründet sind, eine Tatsache, die sich darin spiegelt, daß solche
naturphilosophischen Sakramentsspekulationen es bisher noch
nicht zu einer einheitlichen, anerkannten und überzeugend
wirkenden Gestalt gebracht haben. Andererseits, insofern man
diese Gedankengänge auf ihre berechtigten Bestandteile untersucht,

wäre zweierlei zu sagen: erstens würde sich zeigen, daß

genau dasselbe auch vom Wort gilt; zweitens wird zu fragen
sein, ob solche richtigen Erkenntnisse nicht genau auf dasselbe
herauskämen, was andere in einfacherer Weise mit psychologischen

Erwägungen ausdrücken.
Die evangelisch-theologische Besinnung auf das Verhältnis

des Worts einerseits und des Sakraments andererseits zum
Menschen und seiner Natur hat nicht dazu geführt, einen
Unterschied von Wort und Sakrament herauszustellen und in
diesem Unterschied die Notwendigkeit des Sakramentes neben dem
Wort für das Heil des Menschen und das Leben der Kirche zu
begründen. Es ist wohl auch gar nicht möglich, in dieser Weise
die gestellte Aufgabe zu lösen, denn es ist gerade das Wort
Gottes, das den Menschen, mehr noch als andere Stimmen und
Wirklichkeiten es tun, als Ganzheit und Einheit anredet und
durch solche Anrede auch zu einer in sich geschlossenen
Ganzheit und Einheit macht. Darum ist nicht recht zu
verstehen, wieso das Wort Gottes einen ganzen Teil des Menschen
sollte unberücksichtigt lassen und aus diesem Grund im Sakrament

eine Ergänzung suchen müßte.

2.

Alles, was man vom Sakrament Besonderes auszusagen
sucht, gilt auch vom Wort, wenn man es auf seinen festen
Kern hin untersucht. Deshalb sollte es erlaubt sein, auch
einen andern Weg zu versuchen. Statt nach dem verschiedenen
Verhältnis von Wort und Sakrament zum Menschen zu fragen,
wollen wir sie nach der Verschiedenheit ihres Wesens
vergleichen. Sowie wir aber diese Frage stellen, tritt in Sicht,
daß wir evangelischen Theologen zwar manches vom Wort
Gottes wissen und auf dieser Seite zunächst keine Schwierigkeit

empfinden, daß uns aber das Wesen des Sakraments dun-



T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 473

kel, rätselhaft und unverständlich erscheint. Was gegenüber
dem Wort das Sakrament ist, und wie das Sakrament sich in
unsere ganz und gar vom Wort bestimmte evangelische Religion

hineinfügt, das macht uns Schwierigkeiten. Aber eben
diese Frage ist zu stellen, und erst durch ihre Beantwortung
wird sich in klarer und deutlicher Weise ergeben, daß das
Sakrament neben dem Wort in einer bestimmten Weise eigenen
Wesens ist, und daß in diesem seinem eigenen Wesen seine
Notwendigkeit für das Heil des Menschen und seine Unent-
behrlichkeit für das Leben der Kirche begründet sind.

Wir stellen das Ergebnis unserer Untersuchung in folgenden

zwei Sätzen hin:
1. Das Sakrament ist selber Gottes Wort und nichts anderes als das.
2. Das sakramentale Wort Gottes unterscheidet sich vom verkündigten

Wort Gottes dadurch, daß es zu seinem Inhalt zwar den gesamten Inhalt
der Verkündigung, aber in einer besonders abgewandelten Form hat.

Der erste dieser Sätze steht auch bei Bultmann, der aus
bestimmten Äußerungen des Apostels Paulus schließt, daß
«das Sakrament des Herrenmahls wie das der Taufe der
Wortverkündigung eingeordnet ist und im Grunde nur einen besondern

Modus desselben darstellt».1 Unser zweiter Satz führt
über Bultmann hinaus.

In beiden Sätzen gehen wir aber entschieden über den
theologischen Standpunkt der Reformation hinaus. Diese trat mit
augustinischen Hilfsmitteln an die Lösung des Problems des
Sakraments heran. Sie sagte: «Accédât verbum ad elementum
et fit sacramentum.» Sie unterschied also Wort und Element,
oder nach einer andern Formel Sache und Zeichen. So
ordnete sie sich zur Ergründung des Wesens des Sakraments der
über tausendjährigen Tradition der christlichen Kirche ein. Das
erklärt dann wohl auch den Mißerfolg der reformatorischen
Sakramentslehre. Eine von vornherein falsch gestellte Frage
läßt sich nicht richtig lösen. Genau wie in der gesamten
kirchlichen Tradition werden von der Reformation die sakramentalen

Elemente, Wasser, Brot und Wein, in einer besondern
Weise betont. Diese Elemente sind geradezu selber das Sakrament.

So definiert Luther im Kleinen Katechismus die Sakra-

1 R. Bultmann, Theologie des N.T. (31958), S. 309.



474 T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

mente ausgehend von ihren materiellen Bestandteilen. Gewiß
weiß man in der Reformation auch, daß die Sakramente Riten,
Handlungen sind; aber das führt nur dazu, den Ritus in den
Dienst des Elements zu stellen. Das Element ist hier nicht ein
für die rituelle Handlung zwar unentbehrlicher, aber nicht
weiter betonter Bestandteil des Sakraments. Es ist vielmehr
die Hauptsache, und die rituelle Handlung hat den Zweck, das
Element an den Menschen heranzubringen, es ihm, wie man
gern sagte, zu applizieren. So konnte Heinrich Schmid die
Anschauung der lutherischen Orthodoxie folgendermaßen
zusammenfassen: Im Sakrament sei ein äußeres und sichtbares
Element, welches in heiliger Handlung an den Menschen
gebracht wird, der Träger des Heiligen Geistes.2 Diese Voran-
nahme der reformatorischen oder mindestens lutherischen
Sakramentslehre ist nirgendwo in der Heiligen Schrift begründet.
Es handelt sich um eine kirchliche Tradition, die vermutlich
hellenistischen Ursprungs ist.

Versteht man dagegen von vornherein das Sakrament als
eine Handlung, so rückt der Satz, daß es nichts anderes als
Wort ist, in greifbare Nähe. Denn eine Handlung kann so gut
wie das Wort Ausdrucksmittel für das innere Leben des Geistes

sein, für Gedanken, Gefühl oder Willen, und dadurch unter
einen erweiterten Begriff des Wortes fallen.

Albert Schweitzer hat einen vom hellenistischen zu
unterscheidenden Sakramentsbegriff aufgestellt, den er als das «escha-

tologische» Sakrament bezeichnet.3 Er findet Spuren desselben
im Prophetismus, dann taucht es voll entwickelt im Licht der
Geschichte auf, bei Johannes dem Täufer, bei Jesus und Paulus,

in der Urkirche. Es ist im Unterschied zum hellenistischen
ein Sakrament, das in Zeit und Geschichte lebt. Es sichert ein
zukünftiges, in der noch ausstehenden Heilsgeschichte erst zu
verwirklichendes Heil zu. Fragen wir über Schweitzer
hinausgehend, worin denn das Wesen dieses eschatologischen Sakraments

bestehen mag, so ergibt sich von selbst die Antwort:
Die Kraft, die in der prophetischen und apokalyptischen Reli-

2 H. Schmid, Die Dogmatik der Evangelisch-lutherischen Kirche (1843),
7. Aufl. (1893), S. 382.

3 A.Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus (1930), S. 222—225.
251—253.



T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 475

gion die Heilsgeschichte in Bewegung erhält, ist das Wort
Gottes. Dieses muß es auch sein, das in der Gestalt des eschato-
logischen Sakraments zukünftiges Heil jetzt schon den von
Gott Ausersehenen zusichert. Schweitzers paradoxer Begriff
ist noch kaum von der exegetischen und von der systematischen
Theologie ernstlich erwogen worden. Er bietet einen vom
hellenistischen durchaus verschiedenen Ausgangspunkt für das
Verständnis des christlichen Sakraments und führt gerades-

wegs zu dem Ziel, das Wesen des Sakraments im Wort
wiederzufinden.

Aber solche Erwägungen allgemeiner Natur sind hier nicht
entscheidend. Wir müssen die beiden Sakramente der Kirche,
Taufe und Abendmahl, jedes für sich betrachten. Bei wichtigen

Aussagen des Neuen Testaments über die Taufe und das
Abendmahl hat unsere Forschung einzusetzen, um das
Wortwesen der Sakramente deutlich zu machen und zugleich den

vom verkündigten Wort unterschiedenen besondern Inhalt des

im Sakrament ergehenden Gotteswortes festzustellen.
Was die Taufe betrifft, handelt es sich um die Paulusstellen

über die Christusgemeinschaft des Getauften, hinsichtlich des

Abendmahls um die Einsetzungsworte «Das ist mein Leib».
In beiden Fällen wollen wir unsere Auffassung kurz angeben.

3.

Für Paulus in Rom. 6, 1—11 ist der Getaufte 1. überhaupt
ein Gestorbener, 2. ein der Sünde Weggestorbener. Beide
Aussagen sind mit höchstem Ernst als Wirklichkeitsaussagen zu
verstehen. 1. Der paulinische Tauftod ist als wirklicher Tod
ernst zu nehmen. So allein erklärt sich die Tatsache, daß Paulus

lange Zeit und in allem Ernst für sich und viele Gläubige
damit rechnete, daß man nicht mehr werde sterben müssen.
Auch muß in irgendeiner Weise der Tod des Sünders verwirklicht

sein, denn anders kann das Recht der Sünde und des
Todes auf den Menschen nicht aufgehoben werden. Unsere
Stellvertretung durch Christus am Kreuz ist blutiger Ernst: wir
sind dort mitgekreuzigt worden, wirklich und sozusagen
buchstäblich mitgestorben. 2. In der Aussage über das Wegsterben von
der Sünde gründet die paulinische Ethik. So ernst die paulinische



476 T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

Mahnung gemeint ist, Phil. 2,12, daß der gläubige Christ mit
Furcht und Zittern schaffen soll, daß er selig werde, so ernst
ist auch der Satz gemeint, Rom. 6, 11, daß wir in Christus schon
jetzt durch die Taufe der Sünde gestorben und für sie tot
sind. Was wir der Wirklichkeit dessen, daß wir der Sünde
gestorben sind, abbrechen, das brechen wir der Ernsthaftigkeit
des guten Kampfes des Glaubens ab. Daß das paulinische Denken

uns mit so ungeheurer Gewalt in den sittlichen Kampf
hineinwirft, das liegt nicht daran, daß (wie es im systematischen

Zusammenhang des lutherischen Denkens schließlich
herauskommt) in uns noch Sünde vorhanden ist, sondern daran,

daß wir mit Christo durch die Taufe schon jetzt, und zwar
ganz und radikal, der Sünde gestorben sind.

Aber wie können denn nun solche ungeheuerlichen Sätze
überhaupt einen Sinn haben? Eins ist sicher: in unserer
irdischen Welt und Weltzeit, in dem jetzt und noch geltenden
Sein des vergehenden Äons sind solche Sätze total unsinnig.
Gibt es einen die jetzige Welt und die neue, kommende Heilswelt

gemeinsam umfassenden Seinsbegriff, so sind solche Sätze
sinnlos. Aber Paulus verkündigt ja das Heil als neue Schöpfung,

den Getauften als neue Kreatur schon jetzt. Ist «neue
Schöpfung» so ernst gemeint wie die erste Schöpfung, so
begründet sie nicht bloß einen neuen Leib und ein neues Leben
und eine neue Welt, sondern ein ganz anderes und neues Sein.
Schöpfung setzt Sein, in Gen. 1 wie in 2. Kor. 5, 17.

Das aber, was in der Schöpfung das Sein setzt, ist das Wort
Gottes. Es muß also ein Gotteswort geben, das den Christen
in seiner persönlichen Existenz betrifft und in das neue Sein
versetzt; dieses Gotteswort ist nach Rom. 6, 1—11 die Taufe.

4.

Unsere Historiker wollen die Situation genau rekonstruieren,
in der Jesus das Abendmahl einsetzte, Matth. 26, 26—29 par.;
1. Kor. 11, 23—25. Sie meinen, auf Grund ihrer Kenntnis der
Situation bestimmen zu können, was Jesus dort hat sagen müssen.

Wenn das gelten sollte, dann hätte sich Gott als Herr der
Geschichte den Mann ersparen können, der Geschichte macht.
Er hätte sich vielmehr damit begnügen dürfen, den Historiker



T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 477

zu erschaffen, der die Situationen studiert und daraus ableitet,
wie es weiterzugehen habe. Also angenommen, daß wir die
Situation Jesu beim letzten Mahl genau und richtig kennen, so
könnten wir doch daraus bestenfalls ableiten, was nach unserer
eigenen Einsicht und Meinung der Held der Geschichte in jener
Situation tun sollte. Jesus aber hat in seiner Situation getan,
was wir nie ersonnen hätten. Er teilte Brot aus und sagte:
«Nehmet, esset, das ist mein Leib.» Das ist, was wir wissen,
und in unserer historischen Theologie haben wir uns darum
zu bemühen, zu verstehen, was es für einen Sinn haben kann.
Und wenn man es schon zwei Jahrtausende lang vergeblich
versucht hat und weiß, wie schwer es ist, so haben wir doch
kein Recht, an diesen Worten Jesu vorüberzugehen, als wären
sie nicht da, und nach eigenem Gutdünken die Situation zu
deuten. Es bleibt nicht anderes übrig, als noch einmal zu diesen

Worten zurückzukehren.
Die Redeform der Einsetzungsworte ist mit Luther unter

Beachtung des Wortlautes streng philologisch aufzuhellen.
Luthers wörtliches Verständnis entspricht aber nicht dem
wirklichen Wortlaut. Nach ihm wäre es der Bericht von einem
unerhörten Wunder. Wunderberichte aber enthalten durchweg
die Feststellung, daß das Wunder tatsächlich eintrat. Es müßte
also etwa heißen: «Und als die Jünger aßen, war tatsächlich
der Leib Christi im Brot.» Andererseits läßt sich die Redeform
der Synekdoche hier nicht anwenden, denn diese setzt einen
vorhandenen und gegebenen Tatbestand voraus, etwa wenn
ich ein Glas anbiete und dazu sage: «Nimm und trink, das ist
Apfelmost.» In den Einsetzungsworten dagegen wird das
Beieinander von Brot und Wein, wie es auch zu verstehen sei, nicht
vorausgesetzt, sondern allererst gesetzt und geschaffen.
Niemals ist das bei einer Synekdoche der Fall. Also haben die
Einsetzungsworte einen andern Sinn.

Die Geschichte der philologischen Bemühung um die
Einsetzungsworte ist dabei zu beachten. Aus ihr lernen wir zum
Beispiel, daß Lutheraner wie Brenz im 16., Sasse im 20.
Jahrhundert zugeben, daß ein «ist» manchmal trotz allem den
Sinn von «bedeutet» hat, etwa in den Auslegungen von
Gleichnissen: «Der Same ist das Wort Gottes.» Die hiergegen von
andern erhobenen Einwände sind genau und in einer aus-



478 T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

schließlich sachlichen Weise zu prüfen, und die philologische
Behauptung der genannten Theologen ist eingehend zu
rechtfertigen. Die Frage ist zu stellen, wieso denn in gewissen Fällen

die Kopula etwas anderes als Wesen und Sein ausdrücken
kann. Die Antwort lautet: solche Sätze haben ihren Sinn nicht
für sich allein, sondern durch ihren Ort in einem ganzen
literarischen Zusammenhang, der unter dem Gesichtspunkt
steht, daß ein Gleichnis gedeutet wird.

In den Einsetzungsworten liegt aber nicht die geringste
Andeutung eines Gleichnisses vor. Daraus ist der Schluß zu
ziehen, daß, so wenig wie Luthers angeblich wörtliches, auch
seiner Gegner figürliches Verständnis gelten kann.

Wie aber manchmal ein «ist» den Sinn von «bedeutet»
annehmen kann, und zwar vermöge des größeren Zusammenhangs
einer literarischen Einheit, so mag in andern Fällen ein
anderer Sinn eintreten, wiederum vermöge eines bestimmten
Gesamtsinnes einer literarischen Einheit. Die bei Brenz und Sasse

vorliegende Annahme, daß es sich um ein Dilemma handle, und
daß die Nichtanwendbarkeit von Zwingiis «bedeutet» auf die
Einsetzungsworte der zwingende Beweis für die notwendige
Geltung von Luthers wörtlicher Auslegung sei, ist als
unbeweisbare und willkürliche Behauptung abzulehnen.

Bei der Auslegung der Einsetzungsworte sind nun die
einzelnen Stücke des Einsetzungsberichtes nicht voneinander zu
isolieren. Es ist nicht einerseits Brot da und andererseits ein
das Brot deutendes Wort, oder einerseits ein Tun und andererseits

wieder das Deutewort. Austeilen und Wort gehören zusammen

und bilden eine Einheit. Das Tun ist nicht selbständig und
eigenen Sinnes, sondern empfängt seinen Sinn erst vom
begleitenden Wort. Ebenso umgekehrt bekommt das Wort seinen
Sinn erst von der es umklammernden Handlung her. Das ist
wiederum ein Grund, warum Luthers Verständnis nicht wirklich

wörtlich ist: das gesprochene Wort genügt sich hier eben

nicht, das Tun, Austeilen, Nehmen und Essen gehört dazu,
erst das Ganze macht den Sinn der Einsetzungsworte aus.

Jesus teilt also Brot aus: aber es geht ihm nicht darum,
Brot auszuteilen. Die Einsetzungsworte besagen, daß bei
diesem Austeilen das Brot der Stellvertreter dessen ist, was Jesus
eigentlich austeilt, seines Leibes. Also nicht das Brot abstrakt



T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente 479

und für sich genommen ist der Leib, sondern das Austeilen
des Brotes ist das Austeilen des Leibes. Es ist dieses aber
vermöge des Wortes Jesu, nämlich nicht der für sich genommenen
Einsetzungsworte, sondern vermöge des Gesamtwortes, das die
Gesamthandlung des Abendmahls eigentlich ist.

Vermöge des Wortes Jesu — und das heißt vermöge der
Allmacht des Wortes dessen, der wahrer Gott und wahrer
Mensch in unlösbarer Einheit der Person ist — müssen wir
die Austeilung des Brotes als die Austeilung des Leibes
verstehen, ohne die räumliche Gegenwart des Leibes im Brot als
Bedingung zu fordern. Denn die Auslegung der Abendmahlsworte

gibt diese räumliche Gegenwart nicht. Auch ist die
Vorstellung einer solchen Gegenwart nur ein Erzeugnis des an der
vorhandenen, zum vergehenden Äon gehörenden Raumwelt
gebildeten menschlichen Verstandes; zusätzliche Mysterien sind
aber ungültig.

Damit haben wir auch hier dasselbe Ergebnis erreicht wie
vorhin bei der Taufe: auch das Abendmahl ist Wort Jesu
Christi, Wort Gottes, das uns den Leib und das Blut Christi
zur Gemeinschaft zuspricht.

5.

Das Sakrament ist Wort, und zwar, wie wir bei der Taufe
hervorheben konnten, schöpferisches Gotteswort, Wort der
Neuschöpfung zur Teilnahme am neuen Aeon des ewigen
Heils. Damit ist auch die Antwort auf die letzte Frage vorbereitet:

Welches ist denn der besondere Inhalt des sakramentalen
Gotteswortes? Die Antwort lautet: der gesamte Inhalt des

Evangeliums.
Hier aber wird nicht das Evangelium dem Einzelnen noch

einmal in besonders eindringlicher Weise nahegebracht und
ihm persönlich zugesagt. Es geht um mehr als das und ist
sogar umgekehrt: der Einzelne wird im Sakrament in das
Evangelium hineingesprochen und, wie das Neue Testament sagt, für
das Evangelium versiegelt.

Man muß die neutestamentliche Rede vom «Siegel» recht
verstehen. Die Reformation verwendet den Begriff häufig,
und nicht selten führt sie die Stellen an, wie diese in der



480 T. Süß, Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

Schrift lauten. Aber immer wieder fällt sie in die ihrem Denken
allein zugängliche Vorstellungsform zurück: das Evangelium,
die Rechtfertigung, die Gnade, der Bund werden dem Einzelnen
zugesiegelt. Im Neuen Testament wird aber nicht die Gnade für
den Menschen, sondern der Mensch für die Gnade versiegelt.
Dies also ist die besondere Abwandlung des Wortes der
Verkündigung im schöpferischen Wort des Sakraments: das ganze
Evangelium gehört in dieses hinein, aber eigentliches Objekt
des sakramentalen Gotteswortes ist nicht das Evangelium,
sondern der Mensch selbst und persönlich. Über ihn ergeht hier
der göttliche Spruch: «Dir sind deine Sünden vergehen; stehe
auf und wandle in einem neuen Leben!» Der Mensch selber
mit seiner Person und ganzem Leben wird hier in Gottes Wort
gefaßt und mit Gottes Gebot verbunden.

Dieses schöpferische Gotteswort, das im Sakrament an den

Gläubigen ergeht und ihn persönlich in seiner Subjektivität
zum Gegenstand des Wortes und des Glaubens macht, ist, wie
wir bei Paulus sahen, der wahre Grund des guten Kampfes
des Glaubens, also der wahre Grund des christlichen Lebens.
In dieser Bedeutung kann das Sakrament durch nichts anderes
ersetzt werden. Darin ist seine Notwendigkeit für das Heil des

Christen und für das Leben der Kirche begründet.

Paris. Théobald Süss.


	Zur theologischen Bedeutung der Sakramente

