
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 6

Artikel: Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

Autor: Stamm, Johann Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 16 Heft 6 November-Dezember 1960

Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie
des Jesaja.1

l.
Die Immanuel-Weissagung bildet das Mittelstück von Jesaja

Kapitel|7.
a) Dieses Kapitel enthält am Anfang (Ys. 1) eine nicht zum

ursprünglichen Bestand des Textes gehörende Notiz 2 über die
geschichtliche Situation, d. h. den Feldzug, welchen Rezin von
Damaskus und Pekah von Israel im Jahre 733 v. Chr. gegen
Jerusalem unternahmen.3 Dabei ging es ihnen, wie die Fortsetzung
(Vs. 6) lehrt, nicht darum, die Stadt zu erobern; sie sollte
vielmehr durch eine Belagerung dahin gebracht werden, den
regierenden und ihren Plänen sich nicht fügenden König Ahas zu
beseitigen, damit an seiner Stelle ein Aramäer, Sohn des Tabel, die
Macht übernehmen könnte. Dieser hätte Jerusalem der
anti-assyrischen Koalition zuführen müssen, die sich gebildet hatte,
nachdem Tiglat-Pilesar III im Jahre 734 in seinen Eroberungen
nach Philistäa vorgedrungen war.

b) An die erwähnte geschichtliche Einleitung schließt sich in
Vs. 2—9 eine prophetische Mahnrede an. In ihr tritt Jesaja, be-

1 Ein um die Anmerkungen erweiterter Vortrag, der am 8. 2.1960 vor
der Theologischen Fachschaft der Universität Basel gehalten wurde. — Die
früheren Arbeiten des Schreibenden zum Gegenstand werden in folgender
Weise abgekürzt: Im. I La prophétie d'Emmanuel: Rev. de théol. et de

phil. 132 (1944), S. 97—123 (Seitenzahlen des Separatums in Klammern);
Im. II Die Immanuel-Weissagung. Ein Gespräch mit E. Hammershaimb :

Vet. Test. 4 (1954), S. 20—33; Im. III Neuere Arbeiten zum Immanuel-
Problem: Zeitschr. altt. Wiss. 68 (1956), S. 46—53.

2 Der sekundäre, von 2. Kön. 16, 5 abhängige Charakter von Jes. 7, 1

ergibt sich daraus, daß der Vers inhaltlich dem Folgenden vorgreift.
Vielleicht gehören jedoch die ersten Worte: «Und es geschah in den Tagen des
Ahas» zum ursprünglichen Bestand der Erzählung, so daß sie direkt mit
Vs. 2 zu verbinden wären, vgl. G. Fohrer in Zeitschr. altt. Wiss. 66 (1954),
S. 230.

3 Zur geschichtlichen Situation vgl. M. Noth, Geschichte Israels2 (1954),
S. 34 f.; E. Würthwein, Jesaja 7, 1—9. Ein Beitrag zu dem Thema Prophétie
und Politik: Festschr. f. Karl Heim (1954), S. 47 f.

29



440 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

gleitet von seinem Knaben Schear-Jaschub, dem die Wasserversorgung

der belagerten Stadt4 prüfenden König entgegen, indem
er ihn auffordert, sich in acht zu nehmen, ruhig und furchtlos
zu sein; denn die so bedrohlich auftretenden Gegner sind
ungefährlich — zwei rauchende Stummeln von Feuerbränden (Vs.
4) —, und ihr Plan wird nicht zustande kommen. Diese kühne
Zusage wird begründet mit den Worten (Vs. 7—9) :

Es kommt nicht zustande und wird nicht geschehen.
Denn das Haupt von Aram ist Damaskus,
Und das Haupt von Damaskus ist Rezin. 5

Das Haupt von Ephraim ist Samaria,
Und das Haupt von Samaria der Sohn Remaljas.
Wenn ihr nicht glaubt, so werdet ihr keinen Bestand haben.

c) An diese Worte schließt sich im Text (Vs. 10—17) als dessen

dritter Teil die Immanuel-Weissagung an, die wohl nicht
mehr beim Oberen Teich, sondern an einem anderen Standort,
vermutlich im Jerusalemer Palast, spielt. In ihr bietet der Prophet

zur Bekräftigung seiner Zusage dem König ein Zeichen an.
Da dieser ablehnt, setzt ihm Jesaja selber ein solches: Die nahe
Geburt eines Kindes, dem die als 'almä bezeichnete Mutter den
Namen Immanuel gibt. Vor der Zeit, da der Knabe zwischen Gut
und Böse unterscheiden kann, d. i. im Alter von höchstens etwa
drei Jahren 6, wird das Gebiet der beiden feindlichen Könige ver-

4 Über die Lage des Treffpunktes im südlichen Tyropoion-Tal, d. h. im
Südwesten der Davidstadt, L. H. Vincent & A. M. Steve, Jérusalem de l'Ancien

Testament, 1 (1954), S. 289 ff.; 2—3 (1956), S. 645 f.; H.W.Wolff,
Immanuel (Biblische Studien 23) (1959), S. 13.

5 Vs. 8b, «Noch 65 Jahre, und Ephraim wird zertrümmert, daß es kein
Volk mehr ist», gilt weithin und mit Recht als Glosse. Zum geschichtlichen
Hintergrund derselben W.Rudolph, Esra und Nehemia (1949), S. 33.

6 Daß die Unterscheidungsfähigkeit von Gut und Böse auf das
erwähnte Alter führt, scheint mir im Blick auf den allgemeinen Sinn, den der
Ausdruck «Gut und Böse» im Alten Testament hat, nach wie vor
wahrscheinlich zu sein, Im. I S. 113 Anm. 2 (S. 17 Anm. 2). Diese Einsicht wird
dadurch nicht geändert, daß in der «Règle de Congrégation» (IQ Sa) Kol. I
Z. 10 f. (Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, 1955, S. 109 und 112) die Fähigkeit,

zwischen Gut und Böse zu unterscheiden, mit dem im Alter von 20

Jahren erreichten Recht zur Ehe verbunden ist. Hier ist der Ausdruck auf
das sexuelle Gebiet eingeschränkt, was sich im Alten Testament so noch
nicht findet. Der Versuch von G. W. Buchanan, The Old Testament Meaning
of the Knowledge of Good and Evil: Journ. of Bibl. Lit. 75 (1956), S. 114

bis 120, auch schon für das Alte Testament bei der Fähigkeit, zwischen Gut



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 441

ödet sein, aber auch über Juda werden Tage kommen, wie sie seit
dem Unglück der Reichstrennung nach dem Tode Salomos nicht
mehr waren.

d) Den Beschluß des Kapitels machen (Ys. 18—25) vier, die
kommende Not des Landes ankündigende Drohworte (18/19; 20;
21/22; 23/25).

Von den soeben skizzierten vier Teilen haben wir a) (Ys. 1)
und d) (Vs. 18—25) im weiteren nicht mehr zu berücksichtigen,
so daß als Gegenstand unserer Arbeit noch die beiden mittleren
Abschnitte h) und c) (Vs. 2—9 und 10—17) übrigbleiben.

2.

Was das Stück b), die Mahnrede, anlangt, so sind in den letzten

Jahren im Verständnis wesentliche Fortschritte erzielt worden,

die vor allem auf dem Gebiet der heute so erfolgreich geübten

Traditionsgeschichte liegen.7 Von Rad hat erkannt8, daß

und Böse zu unterscheiden, ein Alter von 20 Jahren wahrscheinlich zu
machen, kann nicht als geglückt gelten. Gerade die von Buchanan besonders
herangezogenen Stellen Deut. 1, 39 und Jes. 7,14—16 sprechen entschieden
dagegen.

7 Das geschichtliche Verständnis förderte der Beitrag von A. Alt,
Menschen ohne Namen: Arch. Orientälni 18 (1950), S. 9—24, Kl. Sehr., 3

(1959), S. 198—213. Als Menschen solcher Art, d. h. ohne Namen, erscheinen
in Jes. 7 der Tabel-Sohn (Vs. 6) und der Remalja-Sohn (Vs. 9). Sie werden
so als (abhängige) Dienstleute des Königs gekennzeichnet; denn in Palästina

und Syrien findet sich seit alters die Sitte, solche als «Sohn des X»
aufzuführen. Auf die Stellung des Pekah im Dienste des Königs führt auch
der ihm 2. Kön. 15, 25 gegebene Titel säliS, wonach er wahrscheinlich der
dritte Mann auf dem Streitwagen seines Vorgängers Pekahja war, den er
ermordete. Bei dem Sohn des Tabel bleibt offen, wo er seine Tätigkeit
ausgeübt hat, ob am Hof von Damaskus, von Samaria oder gar, was Alt nicht
ausschließen möchte, am Hof von Jerusalem. — Auf Grund eines zwischen
732 und 722 geschriebenen assyrischen Briefes, der 1952 in Nimrud gefunden

wurde, darf man annehmen, daß Tabel der Name einer Landschaft im
Norden von Ammon und Gilead gewesen ist. Tabel würde dabei für Bët-
Tabel stehen, und das alttestamentliche «Sohn des Tabel» (Ben Tabel)
würde «Mann aus Tabel» bedeuten, vgl. dazu W. F. Albright, Bull. Am.
Schools of Or. Res. 140 (1955), S. 9—11; E.Vogt, Bibl. 37 (1956), S. 263 f.

8 G. von Rad, Der Heilige Krieg im alten Israel (1951), S. 56 ff. ; auch
E. Jenni, Die politischen Voraussagen der Propheten (1956), S. 75 f.; anders
A. Weiser, Theol. Wort. z. N.T., 6 (1959), S. 189 Anm. 122.



442 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

die Worte, mit denen der Prophet den König zur Ruhe und
Furchtlosigkeit ermahnt, nicht frei aus der Situation heraus
gestaltete Äußerungen sind. Vielmehr gehören sie in den Bereich
des heiligen Krieges hinein, dessen Gedankenwelt Jesaja in der
Not des Syrisch-Ephraimitischen Krieges aktualisiert. In der
damit gewiesenen Richtung ist Würthwein weiter geschritten.9
Ihm bietet sich die Tradition, aus der Jesaja in seinem Auftreten
vor Ahas schöpft, dreischichtig dar. Es ist die Tradition vom
heiligen Krieg, mit der die Gattung der «Kriegsansprache»
zusammenhängt, deren der Prophet sich bedient (Vs. 2—9).10 Es
ist weiter die Überlieferung des Israel-Bundes, aus der heraus
Jesaja mit der Mahnung: «Hüte dich!» (Vs. 4) den König vom
geplanten und nach 2. Kön. 16 dann auch verwirklichten
Hilfegesuch an Assur abzubringen sucht. Da ein solches ohne Reverenz

vor den heidnischen Göttern nicht möglich und also mit
religiösen Konzessionen verbunden war, bedeutet es einen
Treubruch gegenüber dem Bund, in dem Israel zu Jahwe steht.11
Drittens findet Würthwein die Überlieferung vom Davidshund,
die ihren Niederschlag in der Nathans-Weissagung von 2. Sam. 7

gefunden hat. Als ältestes Gut enthält sie die Zusage an David
(Vs. 16): «Dein Haus und dein Königtum sollen auf immer vor
mir 12 Bestand haben (na1man), dein Thron soll bis in Ewigkeit
feststehen.» Das entscheidende Stichwort «Bestand haben»
(nä'man) ist in der Zusage des Jesaja aufgenommen (Vs. 9 b):
«Wenn ihr nicht glaubt, so werdet ihr keinen Bestand haben.» 13

Man darf somit wirklich behaupten, daß die Verse Jes. 7, 7—9

von der Tatsache des Davidsbundes her zu verstehen sind. «Sie
aktualisieren angesichts einer ausdrücklich gegen das Königshaus

gerichteten Bedrohung die alte Zusage von dessen
Bestand.» 14 Doch gibt es für Jesaja diesen nicht ohne Glauben, d.h.
nicht ohne, daß der davidische König der empfangenen Verheißung

gemäß handelt. In seinem Tun muß sich erweisen, oh er
0 Würthwein (A. 3).

10 Ebd., S. 52, macht Würthwein besonders auf die Berührungen mit
Deut. 20, 2—4 aufmerksam.

11 Würthwein (A. 3), S. 54—58.
12 Lies «vor mir» statt des im Hebräischen überlieferten «vor dir».
13 So Würthwein (A. 3), S. 58 ff., auch W. Vischer, Die Immanuel-Botschaft

im Rahmen des königlichen Zionsfestes (1955), S. 16 ff.
14 Würthwein (A. 3), S. 61.



J. J.Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 443

den verheißenden Herrn «als glaubwürdig und die Verheißung
als zuverlässig ansieht, womit der Bund erst eine Realität wird
in seinem Leben.» 15

Ist einmal der Rückgriff auf den Davidsbund erkannt, so
erscheint es auch nicht als unwahrscheinlich, daß das pyramidal
ansteigende Gefüge von Vs. 7—9 seine im gegenwärtigen Text
verlorene Spitze nicht, wie man gelegentlich annahm 16, in Jahwe,

sondern im «Haus» bzw. «Sohn Davids» habe.17 Der Schluß
würde danach lauten:

Das Haupt von Juda ist Jerusalem,
Und Jerusalems Haupt der Sohn Davids.

Ist das richtig, so wird deutlich, in welchem Maß Jesaja den
Ahas nicht nur angeredet, sondern ihn an seine Würde erinnert
und auf sie gleichsam verpflichtet hat; den König, dem er
sogleich zum rechten Entscheid noch helfen will, indem er ihm die
Möglichkeit eines bestätigenden Zeichens gewährt.

3.

Damit sind wir zu c), zur Immanuel-Perikope selber, gekommen.

Sie hat nicht weniger als das vorangehende Stück die
Wissenschaft in jüngster Zeit beschäftigt, aber allen Bemühungen
zum Trotz sind keine so eindeutigen und durchschlagenden
Ergebnisse gewonnen worden.

Noch immer besteht eine Vielfalt von Meinungen. Wie schwierig und
uneinheitlich die Forschungslage nach wie vor ist, zeigt sich schon äußerlich

darin, daß der ursprüngliche Bestand des Textes umstritten bleibt
und einzelne Verse oder Versteile — namentlich Vs. 15 und das Ende von
Vs. 16 — als nicht ursprünglich erklärt werden.18 Der abschließende Vs. 17

15 Ebd., S. 62.
16 So H.Ewald, Die Propheten des Alten Bundes, 1 (21867), S. 334 und

0. Procksch, Jesaja I (1930), S. 116.
17 So Würthwein (A. 3), S. 60 f., und Vischer (A. 13), S. 18.
18 Vs. 15 wird jetzt gestrichen von N. K. Gottwakl, Immanuel as the

prophet's son: Vet. Test. 8 (1958), S. 36—47, ebd. S. 40 Anm. 2, und von Wolff
(A. 4), S. 7 und 39; das Ende von Vs. 16 streichen C.A.Keller, Das Wort
Oth als Offenbarungszeichen Gottes (1946), S. 108, und G. Fohrer, Zeitschr.
altt. Wiss. 68 (1956), S. 55 f., und Das Buch Jesaja I (Zürcher Bibelkomm.),
1960, S. 100. — Ältere Vertreter dieser Auffassungen in Im. I S. 108 (12)
Anm. 2 und S. 107 (11) Anm. 5.



444 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

mit seiner Androhung schlimmer Tage, wie sie seit der Reichstrennung
nicht mehr waren, wird zwar dem Jesaja nicht geradezu abgesprochen,
aber noch immer gelegentlich von der Immanuel-Perikope abgetrennt und
an das folgende Drohwort herangeschoben.19 Der Unsicherheit in der
Beurteilung des Textes entspricht, wie zu erwarten, die Uneinigkeit gegenüber

dem Inhalt. Die alten Fragen, wer Immanuel sei und worin das mit
ihm verbundene Zeichen eigentlich bestehe, gehen weiter. Die Antworten
sind weit überwiegend die, welche seit dem Altertum gegeben wurden, d. h.
noch immer wird Immanuel bei Katholiken und Protestanten gerne mit dem
Messias gleichgesetzt20, findet man in ihm den späteren König Hiskia21
oder einen Sohn des Propheten. 22 Schließlich wurden auch die allegorische
Deutung — 'almä symbolisiert Israel, und ihr Sohn ist das neue, künftige
Volk23 — und ferner die Meinung erneuert, es sei mit Immanuel nicht ein
bestimmtes einzelnes Kind gemeint, sondern eine Mehrzahl solcher. «Jesaja
gibt Ahas als Zeichen, daß jetzt die jungen Frauen schwanger werden und
Söhne gebären und Anlaß haben, diese Söhne Immanuel zu nennen.» 24 Neu
gegenüber früher ist eigentlich nur der Verzicht auf alle die bisherigen
Vorschläge in der Meinung, es handle sich bei Mutter und Kind um
Gestalten rein visionärer Schau, und darum seien beide mit einem Geheimnis

19 So N. Palmarini, Emmanuelis prophetia et bellum syro-ephraimiti-
cum: Verb. Dom. 31 (1953), S. 321—324, ebd. S. 327; zu älteren Vertretern
vgl. Im. I S. 108 (12) Anm. 3.

20 So J. Coppens, La Prophétie d'Emmanuel: L'Attente du Messie (1954),
S. 39—50; vgl. Im. III; J. Hempel, Worte der Propheten (1949), S. 127.128 f.;
V. Herntrich, Der Prophet Jesaja. Kap. 1—12 (1950), S. 131; Palmarini (A.
19); H. Groß, Weltherrschaft als religiöse Idee im Alten Testament (1953),
S. 80 f.; Vischer (A. 13), S. 46 f.; II. Junker, Ursprung und Grundzüge des

Messiasbildes bei Isaias: Vet. Test. Suppl. 4 (1957), S, 181—196; W. Eichrodt,
Theologie des Alten Testaments, 1 (61957), S. 326 f., und Der Heilige in
Israel (Jesaja 1—12), 1960, S. 90 f.

21 So M. Buber, Der Glaube der Propheten (1950), S. 200 ff. ; E. Ham-
mershaimb, The Immanuel-Sign: Studia Theol. 3 (1951), S. 124—142; S. Mo-

winckel, He That Cometh (1956), S. HO—118; J. Lindblom, A Study on the
Immanuel Section in Isaiah (1958), S. 18 f., 24, auf S. 19 Anm. 3 noch weitere
Anhänger dieser Meinung (vgl. meine Besprechung in Vet. Test. 9,1959, S.

331—333).
22 So Gottwald (A. 18) ; C. Kühl, Israels Propheten (1956), S. 67; E.

Rohland, Die Bedeutung der Erwählungstraditionen Israels für die
Eschatologie der alttestamentlichen Propheten (Diss, theol. Heidelberg, 1956),
S. 170 Anm. 2, und der Schreibende in seinen eingangs genannten Arbeiten
(namentlich Im. I).

23 So L. G. Rignell, Das Immanuelzeichen: Studia theol. 11 (1957), S. 99

bis 119, ebd. S, 111—115.
24 So L. Koehler, Zum Verständnis von Jes. 7,14: Zeitschr. altt. Wiss. 67

(1955), S. 48-50, auch Fohrer, ebd. 68 (1956), S. 54—56 und in Theol. Rundschau

20 (1952), S. 225, ferner Jesaja I (A. 18), S. 102 f.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 445

umgeben, mindestens für die Hörer und wahrscheinlich auch für den

Propheten selber.25
So begreiflich und vielleicht gar verlockend ein derartiger Verzicht

auf eine Deutung ist, so wenig vermag er doch zu überzeugen. Denn wie
sollte Jesaja ein Zeichen haben setzen können, ohne über dessen Inhalt
Bescheid zu wissen? Zudem war es ein Zeichen für den König und darum
notwendig von anderer Art als das, was ein Prophet visionär zu schauen
vermochte. 26

Die allegorische Deutung kommt, weil zu künstlich und
abstrakt, nicht in Frage. Ebensowenig überzeugt die kollektivistische,

da sie den rein singularisch-individualisierenden Wortlaut
der Ankündigung von des Immanuel Geburt und auch die Tradition,

nach der jene formuliert ist, gegen sich hat.27 Heute erfreut
sich die Gleichsetzung des Immanuel mit Hiskia einer gewissen
Beliebtheit. Wir müssen sie dennoch ablehnen 2S, und zwar vor
allem aus einfachen chronologischen Erwägungen heraus, die
man merkwürdigerweise immer neu bagatellisiert oder
überhaupt mißachtet: Hiskia bestieg den Thron nach 2. Kön. 18, 2 im
Alter von 25 Jahren. Dabei ist unsicher, ob das 725 oder 715 v.
Chr. geschah.29 Im ersteren Falle wäre der junge König zur Zeit
des Syrisch-Ephraimitischen Krieges 17und im letzteren? Jahre
alt gewesen, was beides nicht paßt. Zudem ist höchst
unwahrscheinlich, daß Jesaja es der ihm kaum wohlgesinnten Königin
zugemutet hätte, das von ihr erwartete Kind mit dem Zeichennamen

Immanuel zu benennen.
Von den zuvor erwähnten Deutungen sind jetzt nur noch

zwei übrig, nämlich die Gleichsetzung des Immanuel mit dem

25 So Wolff (A. 4), S. 33—35. Seine Ansicht ist vorbereitet durch G. Delling

in Theol. Wort. z. N.T. 5 (1954), S. 830, und H. Schmidt, Die großen
Propheten2 (1923), S. 73.

26 Dieser Satz richtet sich gegen die Behauptung von Wolff (A. 4),
S. 33, die Gestalt des Immanuel sei für Jesaja kaum anders sichtbar gewesen

«als der pfeifende oder Haare scherende Jahwe in Jes. 7, 18. 20 ihm
sichtbar ist».

27 Das Letztere versuche ich in Auseinandersetzung mit Koehler (A. 24)
in Im. III S. 50—53 zu zeigen.

28 Vgl. dazu auch Wolff (A. 4), S. 29, und Vischer (A. 13), S, 52.
29 Für 725 votiert J. Begrich, Die Chronologie der Könige von Israel

und Juda (1929), S, 128.155 (auch RGG2, 3, 1929, Sp. 444), für 715 Albright
in Bull. Am. Schools of Or. Res. 100 (1945), S. 22. Albright hat die Stelle
2. Kön. 18,13 für sich, die den Sanherib-Zug des Jahres 701 nach Palästina
ins 14. Jahr des Hiskia setzt; zum Problem vgl. noch Im. I S. 115 (19).



446 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

Messias und die mit einem Sohn des Propheten Jesaja. Für beide
Ansichten lassen sich Gründe beibringen. Wer in Immanuel den
Messias sieht, kann sich darauf berufen, daß Jesaja eine
Messiaserwartung hatte. Den nicht zu bestreitenden Zeugnissen
dafür in 9, 1—6 und 11, 1—9 läßt sich die Immanuel-Weissagung
einfügen, indem man annimmt, diese gelte der Zeit vor der
Geburt des Messias, 9,1—6 habe die Frist unmittelbar danach zum
Inhalt, und in 11, 1—9 sei der Messias als Herrscher gezeichnet.30

Den Messfas-Charakter des Immanuel fand und findet man
weiter 31 in der Bezeichnung seiner Mutter als 'almä angedeutet
und außerdem in der Ernährung mit Milch und Honig, d. h. der
Paradiesesspeise, deren er sich im Alter von etwa drei Jahren
erfreuen werde. Von diesen drei Gründen ist der erstgenannte
der schwerwiegendste: Da Jesaja den Messias erwartete und
dem in hohen Bildern Ausdruck gab, liegt es nahe, auch in den
geheimnisvollen Immanuel-Worten ein solches zu sehen, und
dies um so mehr, als bereits die Septuaginta, wenn sie 'almä
durch parthénos 32 wiedergibt, und vollends das Neue Testament
(Matth. 1, 22 f.) den Immanuel als endzeitliche Heilbringerge-
stalt verstanden haben. Freilich kann gegenüber dem parthénos
der Septuaginta die Frage nicht unterdrückt werden, oh es wirklich

ans Licht bringe, was Jesaja andeuten wollte, wenn er die
Mutter des Immanuel eine 'almä nannte. Es ist das möglich, aber
deswegen nicht sicher, weil 'almä einen weiteren Sinn hat als
das speziell die Jungfrau bezeichnende betülä. Anhand der wenigen

hebräischen Belege, mit denen im ganzen die ugaritischen
übereinstimmen 33, läßt sich behaupten, 'almä bezeichne im
allgemeinen das junge, zur Ehe reife Mädchen; gelegentlich kann
einerseits aber auch eine Jungfrau so genannt werden (Gen. 24,
43; Ex. 2, 8) und andererseits eine jüngere verheiratete Frau
(Spr. 30, 19).34 Daß dies im letzteren Fall nur bis zur Geburt

30 So F. Delitzsch, Commentar über das Buch Jesaia (41889), S. 143, und
jetzt Coppens (A. 20), S. 48.

31 Vgl. die Anm. 20 genannte Literatur.
32 Vgl. dazu Im. I S. 109 f. (13 f.) und Im. III S. 51.
33 Zu den ugaritischen Belegen vgl. A. van Selms, Marriage and Family

Life in Ugaritic Literature (1954), S. 38 f. 108 f.
34 Für den weiteren Sinn im Ugaritischen läßt sich darauf hinweisen,

daß im Keret-Epos einmal glmt (— hebr. 'almä) in Parallele mit dem Wort



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 447

des ersten Kindes sollte möglich gewesen sein 35, ist eine Vermutung,

die sich durch keinen alttestamentlichen oder ugaritischen
Beleg stützen läßt.

Milch und Honig sind oft sehr sicher als Paradiesesspeise
ausgegeben worden30, und ohne Zweifel haben sie diese Qualität
in der griechischen Mythologie und mitunter in der nachalttesta-
mentlichen jüdischen Literatur.37 Im Alten Testament selber
sind sie dagegen nichts anderes als Gaben des palästinischen
Kulturlandes, deren Israel sich freut. In keinem der Messias-
Texte erscheinen sie als ein besonderes Stück des endzeitlichen
Segens. Was sich somit im Alten Testament sonst nicht findet,
wird man für Jes. 7, 15 nicht leichthin annehmen wollen. —
Soviel zunächst zur messianischen Interpretation!

Für die profane, wonach 'almä die Frau und Immanuel ein
Sohn des Propheten gewesen, läßt sich geltend machen, daß wir
in Schear-Jaschub und Maher-Schalal Chasch-Bas bereits zwei
seiner Söhne mit Namen kennen, deren Inhalt vom Auftrag ihres
Vaters her geprägt ist; ihnen würde sich Immanuel leicht als
dritter Sohn, mit einem ebenfalls prophetischen Namen, einreihen.

Dazu kommt, daß zwischen der Ankündigung der Geburt
des Immanuel in Jes. 7, 14 und derjenigen des Maher-Schalal
Chasch-Bas in 8, 1—4 eine unverkennbare Parallelität besteht:
Hier wie dort ist von der Mutter des Knaben nur in
indirektfeierlicher Weise die Rede, indem sie 7, 14 hä'almä «die junge
Frau» und 8, 8 hannebi'ä «die Prophetin» genannt wird. Plier
wie dort ist die Geburt des Kindes mit einem Ausblick auf die
Zerstörung von Damaskus und Samaria verbunden. Das
geschieht 7,16 mit den Worten: «Denn ehe der Knabe versteht, das
Böse zu verwerfen und das Gute zu wählen, wird das Gebiet38
verödet sein, vor dessen beiden Königen dir graut.» Und 8, 4 lautet:

«Denn ehe der Knabe Vater und Mutter sagen kann, wird

für «Frau» ('att) auftritt; auch darauf, daß der Bote des Baal mit Namen
«Gapn wa Ugar» als bn glmt bezeichnet wird, vgl. C. Gordon, Ugaritic
Manual, III, Nr. 1483 und J.Gray, The Legacy of Canaan (1957), S. 45

Anm. 4.
35 So Koehler (A. 24), S. 50, und Lindblom (A. 21), S. 18.
36 Vgl. Im. I S, 113 f. (17 f.).
37 Im. I S. 113 (17) Anm. 4.
38 Zu dem im Blick auf die Vs. 16 genannten «zwei Könige» auffallenden

Singular von 'ädämä «Gebiet» vgl. Im. I S. 117 (21) Anm. 2.



448 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

man den Reichtum von Damaskus und die Beute Samarias vor
dem König von Assyrien einhertragen.» Beide Ankündigungen
zielen auf das gleiche Ereignis; von dem benannten Kind
abgesehen, unterscheiden sie sich voneinander einmal dadurch, daß

in 7, 10—17 der Prophet sich allein ans Königshaus wendet,
während er in 8, 1—4 öffentlich spricht. Er macht also nunmehr
allgemein bekannt, was er zunächst nur dem König gesagt hatte.
Ein weiterer Unterschied besteht zum andern im Termin, der
die jeweilige Ankündigung vom visierten Ereignis trennt: In
7, 10—17, wo die Fähigkeit, zwischen Gut und Böse zu
unterscheiden, eine Rolle spielt, ist, wie schon erwähnt (oben S. 440),
an eine Zeitspanne von etwa drei Jahren gedacht; hei 8, 1—4 —
«denn ehe der Knabe Vater und Mutter sagen kann» — geht es

um eine Frist von einem bis anderthalb Jahren.

Vielleicht hat man, wie neuerdings ausgeführt wurde 39, ein Recht, aus
der alten jesajanischen Denkschrift, die von 6, 1 bis 8, 18 gereicht haben
dürfte, über 8,1—4 hinaus auch noch den Schluß ins Auge zu fassen. Er
lautet: «Siehe, ich und die Kinder, die Jahwe mir gegeben hat, wir sind
Zeichen und Vorbedeutungen in Israel von Jahwe der Heerscharen, der auf
dem Berge Zion wohnt.» Nach diesem Schluß könnte die ganze Denkschrift
geradezu ein «Buch der Zeichen» genannt werden. Zeichen sind die Kinder,
die in Kapitel 7 und 8, also im Hauptteil jener Schrift, auftreten. Sollte es

bei der Bedeutung, die ihnen offenbar zukommt, nicht naheliegen, ihnen
auch Immanuel zuzuzählen? Und käme man rein im Blick auf den Text
überhaupt auf einen anderen Gedanken, wenn man nicht die alte messia-
nische Exegese vor sich hätte?

Aber eben, man hat die messianische Interpretation vor sich,
und sie wiegt so schwer, daß im ganzen nur wenige sich von ihr
emanzipieren und noch weniger die in Frage stehende profane
Deutung annehmen. Auch wer, wie der Schreibende, letztere
für die richtige hält, sieht sich doch veranlaßt, immer neu zu
prüfen und nach neuen Gesichtspunkten Ausschau zu halten,
welche eine Klärung im einen oder anderen Sinn herbeiführen
können.

4.

Solche aufklärende Gesichtspunkte glauben wir zu finden,
wenn einmal versucht wird, die Immanuel-Perikope mit der
Eschatologie des Jesaja zu konfrontieren, ein Bemühen, zu dem

39 So Gottwald (A. 18), S. 37.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 449

wir den Anstoß erhielten von der ausgezeichneten Heidelberger
Dissertation von Edzard Rohland.40

Trotz der Gerichtsankündigung über Damaskus und das
israelitische Nordreich steht in der Immanuel-Perikope Juda mit
seinem Königshaus im Mittelpunkt. Das bedeutet für unser
Problem, daß die Eschatologie des Jesaja nur soweit berücksichtigt
werden muß, als sie sich mit Juda und Jerusalem beschäftigt. Im
Anschluß an Rohland wird dabei zwischen der Zions- und der
DarfJs-Tradition unterschieden. Obwohl die letztere wegen der
sie darbietenden Messias-Texte für uns die sehr viel wichtigere
ist, soll doch die erstere nicht übergangen werden.

Die Zions-Tradition hat Jerusalem zum Inhalt, dem in die
weitere Zukunft hinein Dauer und ein neuer Anfang zugesichert
wird. Das wird beschrieben in verschiedenen Aussagen oder
Bildern: Es ist die Wiederherstellung der guten Verhältnisse
der Anfangszeit (1, 21—26), die Wallfahrt der Völker zum
Zion (2, 2—5), die plötzliche Rettung der von einem Völkersturm

schwer bedrängten Stadt (17, 12—14; 29, 6—8) 41 und die
im Gründungseckstein symbolisierte Schaffung eines neuen
Gottesvolkes (24, 14—18).42 Aber zu dem Neuen, Kommenden,
welches Jesaja erwartet, führt kein direkter Weg. Es ist nicht
die Fortsetzung irdischer Verhältnisse, da es deren Abbruch im
Gericht voraussetzt. Mit Ausnahme des Orakels von der
Völkerwallfahrt (2, 2—5) ist es allen andern zugehörigen Texten
eigen, daß sie zuerst vom Abbruch des Alten reden. Dieser
geschieht so, daß Jahwe selber eingreift und seiner Stadt den
Schutz entzieht, um sie von allem zu befreien, was in ihr morsch
und verdorben geworden ist. Und erst danach, inmitten äußerster

Bedrängnis, kommt die von Jahwe selber heraufgeführte
Wende. Was das zum Gericht reif gewordene Heute mit dem neu
zu gestaltenden Morgen verbindet, ist eigentlich nur der Herr
seiher, der von seinem Volk und der von ihm erwählten Stadt
nicht läßt. Als Zeichen und Unterpfand dafür gibt es in Juda den
Rest, von dem Jesaja spricht, ohne seinen Bestand genau zu
umgrenzen. 43 Doch haben wir der damit berührten Frage nicht wei-

40 Oben, A. 22.
41 Zur Abtrennung von Jes. 29, 6—8 vom Vorangehenden vgl. Rohland

(A. 22), S. 166 f. 42 Rohland, S. 147 ff.
43 Vgl. dazu W.E.Müller, Die Vorstellung vom Rest im Alten Testament

(Diss, theol. Leipz. 1939), S. 54 ff.



450 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

ter nachzugehen; für unseren Zusammenhang ist jetzt allein
wichtig, die Struktur der erwähnten Zionstexte scharf zu erfassen,

d. h. zu erkennen, in welchem Maß in ihnen sachlich und
zeitlich das Gericht voransteht. Dieses ist der Durchgang zur
Wende, die das Ziel ist, zu dem aber allein der Weg durch tiefste
Erniedrigung führt.

Die gleiche Struktur weisen nun auch die zur Davids-Tradition

gehörenden Messiastexte auf. Ihr Thema ist das Messiasreich

als Herrschaft von Frieden und Recht, wobei letzteres im
alttestamentlichen Sinn vor allem soziale Gerechtigkeit und
Hilfe gegenüber den Schwachen meint.44 Jene Herrschaft bringt
die Not der Geschichtswelt zu Ende. Zeichen derselben sind in
9, 1—6 das Dunkel, in dem das Volk sich befindet, und die
Gewalt samt den Mitteln, die sie mit Stab, Schuh und Mantel
symbolisieren (9, 3 f.). Bei 11, 1—9 weisen die Eingangsworte: «Ein
Reis wird hervorgehen aus dem Stumpf Isais und ein Schoß aus
seinen Wurzeln aufsprießen» 45 auf die dem Messiasreich
vorausgehende Not hin, ist doch nach dem Wortlaut «ein Strafgericht

vorausgesetzt, das zunächst das Haus Davids auf seinen
Ausgangspunkt zurückführen sollte».40 Nicht anders ist die
Sicht bei Micha (5,1—5), indem auch hier mit einem Neuanfang
der Dynastie gerechnet ist und einer Not des Volkes bis zur Zeit,
da der messianische Herrscher geboren wird und danach
Verbannte heimkehren.47

Nach dem, was zur Messiaserwartung bei Jesaja und Micha
soeben auszuführen war, fühlen wir uns berechtigt, zu behaupten,

daß auch in der Immanuel-Perikope die Not der dann durch
kein weiteres Gericht mehr abgelösten Friedenszeit vorausgehen

müßte, wenn jene zu Recht messianisch aufgefaßt wurde. Dabei

könnte der Hinweis auf die dem Messiasreich vorausgehende
Not allenfalls wegbleiben, ohne daß deswegen der messianische
Charakter 'der Perikope in Frage gestellt werden dürfte. Mit
diesem keineswegs zu vereinen wäre aber, wenn nach dem Auf-

44 Vgl. dazu Verf. bei J. J. Stamm-H. Bietenhard, Der Weltfriede im
Lichte der Bibel (1959), S. 28 ff. 35 ff.

45 Zum letzten Wort vgl. die Angaben in der Biblia Hebraica ed.

Kittel3.
48 So Bohland (A. 22), S. 240.
47 Ebd., S. 243 ff.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 451

treten des Immanuel und der an ihn geknüpften Glückszeit noch
mit einem später eintretenden Gericht gerechnet würde.

Der letztgenannten Schwierigkeit entgehen alle die älteren48 und neueren

49 Exegeten, welche in der Immanuel-Perikope nur Heil angekündigt
finden, was ihnen dadurch möglich wird, daß sie entweder Ys. 17 ausschalten

50 oder ihn in heilvollem Sinn verstehen, als ob er nicht so schwere,
sondern so glückliche Tage, wie sie seit der Reichstrennung nicht mehr

waren, ankündigte.51 Diese Auffassung scheitert jedoch an dem seit alters
als Drohung verstandenen Wortlaut von Vs. 17 52, an dem eindeutig unheilvollen

lâkën «darum» von Ys. 14 53 und am ganzen Zusammenhang, in dem
das Immanuel-Stück sich befindet.

In der vorausgehenden Mahnrede (Vs. 2—9) hatte Jesaja
dem König die Rettung Jerusalems aus der Bedrohung von Norden

zugesagt, insbesondere in den Worten (Vs. 7): «Es kommt
nicht zustande und wird nicht geschehen.» Sie bleiben, wie Vs.
16 zeigt54, in Kraft, auch nachdem sich der König geweigert hat,
ein Zeichen zu fordern (Vs. 12). Die Weigerung bewirkt jedoch,
daß das vom Propheten gesetzte Zeichen nunmehr nicht nur
Heil, sondern auch Gericht ankündigt. Das letztere ist der
Inhalt von Vs. 17: «(Aber) Jahwe wird bringen über dich, dein
Volk und das Haus deines Vaters Tage, wie sie nicht mehr
waren, seit Ephraim von Juda abgefallen ist.»

Nun verschließt sich die Mehrzahl der die messianische Deutung
vertretenden Ausleger der Einsicht nicht, daß es hier sowohl um Bewahrung
als auch um Drohung und Gericht geht. Man spricht in diesem Zusammenhang

von der Polarität des Immanuel-Zeichens : Dieses künde als Befreiung
dem Volk das nahe Messiasreich an, aber zugleich dem König Ahas das

Ende, indem er durch den Messias als den neuen, wahren Davididen ersetzt
werde.55 Damit ist, so müssen wir betonen, die klare zeitliche Ordnung des

48 Vgl. Im. I S, 108 (12).
49 Hammersbaimb (A. 21) ; Lindblom (A. 21), S. 16 f. 26 f.
50 Vgl. dazu oben Anm. 19.
51 So Hammershaimb (A. 21) und Lindblom (A. 21).
52 Vgl. Im. II S. 32.
63 Vgl. Im. II S. 31.
64 Er lautet: «Denn ehe der Knabe weiß, das Böse zu verwerfen und das

Gute zu wählen, wird das Gebiet verlassen sein, vor dessen beiden Königen
dir graut.»

65 So jetzt besonders Vischer (A. 13), S. 20 ff. 46 f. und Herntrich (A. 20),
S. 133 f.; ältere Vertreter dieser Auffassung sind genannt in Im. I S. 107

(11) Anm. 3.



452 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

Geschehens, wie der Text sie bietet, mißachtet. Diese ist so deutlich, daß

wir uns nicht bei der gerade zur Immanuel-Perikope gegebenen Auskunft
beruhigen können: «Die prophetisch verkürzte Perspektive, die Gegenwärtiges,

Nahzukünftiges, Eschatologisches in eins schaut, macht bei solchen
Stellen ein zeitlich aufgegliedertes Verständnis schwer.» 56 Tatsächlich
jedoch redet der Text in Vs. 16 zunächst von der Verödung des Gebiets der
beiden Jerusalem befehdenden Könige, was die Befreiung der Stadt in sich
schließt, und danach erst nennt er das auch Juda und seine Dynastie
treffende Gericht (Vs. 17). Die Erwartung eines solchen ist von der Berufung
her (6,11—12) 57 ein fester Bestandteil von des Jesaja frühester Verkündigung,

wie die Stellen 7,18 ff.; 8,5—8; 8,11—15 zeigen. Wenn der Prophet
trotzdem in 7, 2—9 und 7,16 das Scheitern des feindlichen Unternehmens
ankündigt, so kann das nur eine vorübergehende und das spätere Gericht
nicht aufhebende Rettung sein.

Vorübergehende Rettung und künftig folgende Not: wie weit
ist man da von der einer späteren Phase von Jesaja's Wirken
angehörenden Messiaserwartung entfernt!58 Kennt doch diese
gerade umgekehrt zuerst die vorübergehende Erniedrigung
Israels im Gericht, auf die dann die dauernde Rettung folgt.

5.

Gegen die messianische Deutung spricht wohl auch die
Herkunft des Immanuel-Namens. Schon lange hat man vermutet59,
dieser stelle einen alten, im Kult gehrauchten Ruf dar. Nun hat
Rohland in seiner zuvor erwähnten Dissertation wahrscheinlich
gemacht, daß die Immanuel-Formel in den Bereich der Zionstra-
dition gehöre, die von der Davidstradition ganz unabhängig
sei.60 Ist das richtig, so wird es in der Tat noch schwieriger,
Jes. 7, 14 messianisch zu deuten.

Wer daran festhält, möge schließlich noch die Probleme
bedenken, die ihm dann der für den Text zentrale Begriff des
Zeichens stellt. Der Messias kann nämlich kein Zeichen sein für das
Kommende, da er dieses in seiner Fülle ist. Auf ihn angewendet,

56 So Groß (A. 20), S. 81.
57 Vgl. E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung: Theol.

Zeitschr. 15 (1959), S. 321—339, ebd. S. 330 ff.
58 Die Messiaserwartung hat als dunklen Hintergrund wohl die Ankündigung

des Untergangs von Assur neben sich, vgl. Groß (A. 20), S. 138—141.
59 Vgl. Im. I S. 121 (25).
60 Vgl. Rohland (A. 22), S. 121 f. und S. 170 Anm. 2.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 453

müßte das Wort Zeichen entweder ironisch gebraucht sein 61

oder abgeblaßt und uneigentlich im Sinne von Wunder.62 Beides
ist jedoch unwahrscheinlich, vor allem deshalb, weil Jesaja mit
dem Zeichen, das er (Vs. 14) selber setzt, nur das Angebot eines
solchen wiederholt, das er soeben (Vs. 11) gemacht hat.63 Bis
zum ausdrücklichen Beweis des Gegenteils wird man daran
festhalten müssen erstens, daß das Wort Zeichen in den beiden
genannten Versen denselben Sinn hat, und zweitens, daß dieser
dem entspricht, was sich sonst aus dem Alten Testament zum
Begriff des Zeichens erkennen läßt. Wenn man dabei als besonders
eindeutige Beispiele das Zeichen des Gideon (Ri. 6, 33 ff.) und
das des jungen Saul (1. Sam. 10,1 ff.) berücksichtigt, so läßt sich
sagen: Das Zeichen bildet die Brücke zwischen einer auf die
Zukunft gerichteten Ankündigung und ihrer durch eine Zeitspanne
davon getrennten Verwirklichung. Wenn das zeitlich vor der
Verwirklichung liegende Zeichen eintrifft, ist das die Garantie
dafür, daß auch das weitere, in der Ankündigung genannte
Ereignis sich realisieren wird.

Das muß auf die Immanuel-Perikope angewendet werden,
und zwar, soweit ich sehe, in folgender Weise: Diese endet in
Vs. 17 mit einer schweren Drohung gegen Juda. Dem großen,
durch die Assyrer heraufzuführenden Gericht geht aber die
Bewahrung Jerusalems im Syrisch-Ephraimitischen Krieg voraus,
und zu beidem steht der Immanuel-Name in Beziehung.

Wenn Jesaja inmitten der Belagerung diesen Heilsnamen
geben läßt, so verheißt er damit zunächst die baldige Rettung der
Stadt, wie er das (Vs. 16) mit dem Hinweis auf die innerhalb von
drei Jahren zu erwartende Verödung der Feindesländer
veranschaulicht. Das ist jedoch für Ahas und sein Volk keine reine
Frohbotschaft, sondern gleichsam nur ein heller Punkt innerhalb

eines großen Schattens, der ebenfalls und vor allem bei dieser

Namengebung angekündigt wird. Das Aufleuchten des hellen

Punktes muß sogar Zeichen und Anzeichen dafür sein, daß
der Schatten als von Gott her wohl verdientes Gericht auf
Jerusalem herabfallen wird. Der alte, ehrwürdige Heilsname Immanuel

erscheint somit in doppelter Bedeutung: Wie ihm gemäß,

61 So K. Budde, Jesaja's Erleben (1928), S. 51.
62 So Lindblom (A. 21), S. 17.
63 Vgl. dazu besonders Keller (A. 18), S. 107.



454 J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

zeigt er Rettung an, um dann umzuschlagen ins Gegenteil, indem
er Gerichtszeichen wird.

Das Zeichen besteht somit ganz im Namen und der zu seinem
heilsverheißenden Inhalt nicht passenden Situation. Wenn
Jesaja in ihm in der Not die Rettung vorwegnimmt, so bewährt er
darin seine prophetische Vollmacht nicht weniger als in dem für
das Ganze nicht sehr wichtigen Umstand, daß er die Geburt
gerade eines Knaben im voraus weiß und ankündigt.64

Wie einer auch immer die Immanuel-Perikope versteht, so
wird er zugeben müssen, daß in ihr Immanuel weithin passiv
bleibt. Nur der Name ist wichtig und der Umstand, daß sein Träger

im Alter von drei Jahren Milch und Honig ißt, d. h. die
Produkte der Landschaft, die den Bewohnern der von der Belagerung

befreiten Stadt dann wieder zugänglich sind.05 Im Hinblick
auf beides ist von einer passiven Rolle des Immanuel zu
sprechen, die ihn deutlich vom Messias unterscheidet, der als Held
und Richter gezeichnet ist. Mit Recht wurde festgestellt, daß
Immanuel die Tat Gottes nicht ausführt, sondern sie nur erwartet.

06

Für uns ist das ein letzter Hinweis darauf, daß Immanuel
eben nicht mit dem Messias gleichgesetzt werden kann. Er ist
ein Sohn des Jesaja, eine schlichte Tatsache, die eine spätere
Zeit deswegen verkannte, weil sie im Zusammenhang mit
hellenistischen Heilbringervorstellungen67 in Milch und Honig
Paradiesesspeise und in 'almä die Gestalt einer Jungfrau sah.
Einen ersten Niederschlag der Umdeutung ins Messianische
haben wir in dem nicht ursprünglichen Immanuel-Namen von
Jes. 8, 8 b, während dieser in 8, 10 als Satz bzw. Ruf gebraucht
ist.

*

64 Vgl. dazu Im. I S. 116 (20).
65 So auch schon Im. I S. 119 (23), was von Rohland (A. 22), S. 170

Anm. 2, übernommen wurde.
66 So Gottwald (A. 22), S. 38.
67 Vgl. dazu u. a. R. Kittel, Die hellenistische Mysterienreligion und das

Alte Testament (1924), S. 1 ff.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 455

Uns muß selbstverständlich der ursprüngliche Sinn des Textes

wichtiger sein als ein späteres Verständnis desselben, auch
dann, wenn zuzugehen ist, daß der Ursinn ihn weiter vom Neuen
Testament abrückt als die spätere Interpretation. Aber ist die
genuin alttestamentlich erklärte Immanuel-Perikope dem Neuen
Testament wirklich ganz fern? Wir meinen das nicht, wie zum
Schluß noch kurz angedeutet sei: Bei Jesaja ist es der Name
Immanuel allein, der Rettung verbürgt, am Träger des Namens
liegt wenig. Jesus ist dagegen Immanuel, und er ist nicht nur
Zeichen für die Rettung, sondern diese selber. Und weil er sie
ist, ist damit nicht nur ein vorübergehendes Heil angekündigt,
dessen Eintreffen ein späteres Unheil ansagt, sondern eine
Rettung, die ewigen Bestand hat. Auch und gerade als Prophetensohn

darf Immanuel als Typos auf das neutestamentliche
Geschehen hin verstanden werden; schattenhaft ist in ihm vorgeprägt,

was in Jesus ans Licht kommt.

Bern. Johann Jakob Stamm.

30


	Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

