Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 6

Artikel: Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja
Autor: Stamm, Johann Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878744

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 16 Heft 6 November-Dezember 1960

Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie
des Jesaja.’

1.

Die Immanuel-Weissagung bildet das Mittelstiick von Jesaja
Kapitel,7.

a) Dieses Kapitel enthilt am Anfang (Vs.1) eine nicht zum
urspriinglichen Bestand des Textes gehorende Notiz ? {iber die
geschichtliche Situation, d.h. den Feldzug, welchen Rezin von
Damaskus und Pekah von Israel im Jahre 733 v. Chr. gegen Je-
rusalem unternahmen. ® Dabei ging es ihnen, wie die Fortsetzung
(Vs. 6) lehrt, nicht darum, die Stadt zu erobern; sie sollte viel-
mehr durch eine Belagerung dahin gebracht werden, den regie-
renden und ihren Plédnen sich nicht fiigenden K6nig Ahas zu be-
seitigen, damit an seiner Stelle ein Araméer, Sohn des Tabel, die
Macht iibernehmen konnte. Dieser hiitte Jerusalem der anti-as-
syrischen Koalition zufithren miissen, die sich gebildet hatte,
nachdem Tiglat-Pilesar III im Jahre 734 in seinen Eroberungen
nach Philistia vorgedrungen war.

b) An die erwihnte geschichtliche Einleitung schliefit sich in
Vs. 2—9 eine prophetische Mahnrede an. In ihr tritt Jesaja, be-

1 Kin um die Anmerkungen erweiterter Vortrag, der am 8. 2. 1960 vor
der Theologischen Fachschaft der Universitit Basel gehalten wurde. — Die
fritheren Arbeiten des Schreibenden zum Gegenstand werden in folgender
Weise abgekiirzt: Im.I = La prophétie d’Emmanuel: Rev. de théol. et de
phil. 132 (1944), S. 97—123 (Seitenzahlen des Separatums in Klammern);
Im. Il = Die Immanuel-Weissagung. Iin Gespréich mit E. Hammershaimb:
Vet. Test. 4 (1954), S. 20—33; Im.III = Neuere Arbeiten zum Immanuel-
Problem: Zeitschr. altt. Wiss. 68 (1956), S. 46—53.

2 Der sekundire, von 2. Kon. 16, 5 abhéingige Charakter von Jes. 7, 1
ergibt sich daraus, dafl der Vers inhaltlich dem Folgenden vorgreift. Viel-
leicht gehoren jedoch die ersten Worte: «Und es geschah in den Tagen des
Ahas» zum urspriinglichen Bestand der Erzihlung, so dal sie direkt mit
Vs.2 zu verbinden wiiren, vgl. G. Fohrer in Zeitschr. altt. Wiss. 66 (1954),
S. 230.

3 Zur geschichtlichen Situation vgl. M. Noth, Geschichte Israels® (1954),
S.341.; E. Wirthwein, Jesaja 7, 1—9. Ein Beitrag zu dem Thema Prophetie
und Politik: Festschr. f. Karl Heim (1954), S.47 1.

29



440 J.J.Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

gleitet von seinem Knaben Schear-Jaschub, dem die Wasserver-
sorgung der belagerten Stadt * priifenden Konig entgegen, indem
er ihn auffordert, sich in acht zu nehmen, ruhig und furchtlos
zu sein; denn die so bedrohlich auftretenden Gegner sind unge-
fihrlich — zwei rauchende Stummeln von Feuerbrinden (Vs.
4) —, und ihr Plan wird nicht zustande kommen. Diese kiithne
Zusage wird begriindet mit den Worten (Vs. 7—9):

Es kommt nicht zustande und wird nicht geschehen.

Denn das Haupt von Aram ist Damaskus,

Und das Haupt von Damaskus ist Rezin. 5

Das Haupt von Ephraim ist Samaria,

Und das Haupt von Samaria der Sohn Remaljas.
Wenn ihr nicht glaubt, so werdet ihr keinen Bestand haben.

¢) An diese Worte schlieft sich im Text (Vs. 10—17) als des-
sen dritter Teil die Immanuel-Weissagung an, die wohl nicht
mehr beim Oberen Teich, sondern an einem anderen Standort,
vermutlich im Jerusalemer Palast, spielt. In ihr bietet der Pro-
phet zur Bekriftigung seiner Zusage dem Koénig ein Zeichen an.
Da dieser ablehnt, setzt ihm Jesaja selber ein solches: Die nahe
Geburt eines Kindes, dem die als ‘alma bezeichnete Mutter den
Namen Immanuel gibt. Vor der Zeit, da der Knabe zwischen Gut
und Bose unterscheiden kann, d. i. im Alter von héchstens etwa
drei Jahren ¢, wird das Gebiet der beiden feindlichen Kénige ver-

¢ Uber die Lage des Treffpunktes im siidlichen Tyropoion-Tal, d. h. im
Siidwesten der Davidstadt, L. H. Vincent & A. M. Steve, Jérusalem de I’An-
cien Testament, 1 (1954), S. 289 ff.; 2—3 (1956), S. 645 f.; H. W. Wolff, Im-
manuel (Biblische Studien 23) (1959), S.13.

5 Vs. 8b, «Noch 65 Jahre, und Ephraim wird zertriimmert, dafl es kein
Volk mehr ist», gilt weithin und mit Recht als Glosse. Zum geschichtlichen
Hintergrund derselben W. Rudolph, Esra und Nehemia (1949), S. 33.

¢ Dall die Unterscheidungsfihigkeit von Gut und Bise auf das er-
withnte Alter fiihrt, scheint mir im Blick auf den allgemeinen Sinn, den der
Ausdruck «Gut und Bése» im Alten Testament hat, nach wie vor wahr-
scheinlich zu sein, Im. I S.113 Anm. 2 (S.17 Anm. 2). Diese Einsicht wird
dadurch nicht gedndert, daf in der «Régle de Congrégation» (1Q Sa) Kol. I
Z.10 f. (Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, 1955, S. 109 und 112) die Fihig-
keit, zwischen Gut und Bése zu unterscheiden, mit dem im Alter von 20
Jahren erreichten Recht zur Ehe verbunden ist. Hier ist der Ausdruck auf
das sexuelle Gebiet eingeschriinkt, was sich im Alten Testament so noch
nicht findet. Der Versuch von G. W. Buchanan, The Old Testament Meaning
of the Knowledge of Good and Evil: Journ. of Bibl. Lit. 75 (1956), S.114
bis 120, auch schon fiir das Alte Testament bei der Fihigkeit, zwischen Gut



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 441

ddet sein, aber auch iiber Juda werden Tage kommen, wie sie seit
dem Ungliick der Reichstrennung nach dem Tode Salomos nicht
mehr waren.

d) Den Beschlull des Kapitels machen (Vs. 18—25) vier, die
kommende Not des Landes ankiindigende Drohworte (18/19; 20;
21/22- 23/25).

Von den soeben skizzierten vier Teilen haben wir a) (Vs. 1)
und d) (Vs.18—25) im weiteren nicht mehr zu beriicksichtigen,
so daf} als Gegenstand unserer Arbeit noch die beiden mittleren
Abschnitte b) und ¢) (Vs. 2—9 und 10—17) iibrigbleiben.

2.

Was das Stiick b), die Mahnrede, anlangt, so sind in den letz-
ten Jahren im Verstindnis wesentliche Fortschritte erzielt wor-
den, die vor allem auf dem Gebiet der heute so erfolgreich geiib-
ten Traditionsgeschichte liegen.” Von Rad hat erkannt®, dal

und Bése zu unterscheiden, ein Alter von 20 Jahren wahrscheinlich zu ma-
chen, kann nicht als gegliickt gelten. Gerade die von Buchanan besonders
herangezogenen Stellen Deut. 1,39 und Jes. 7,14—16 sprechen entschieden
dagegen.

7 Das geschichtliche Verstindnis forderte der Beitrag von A. Alt, Men-
schen ohne Namen: Arch. Orientialni 18 (1950), S. 9—24, = KI1. Schr., 3
(1959), S.198—213. Als Menschen solcher Art, d. h. ohne Namen, erscheinen
in Jes. 7 der Tabel-Sohn (Vs.6) und der Remalja-Sohn (Vs.9). Sie werden
so als (abhingige) Dienstleute des Konigs gekennzeichnet; denn in Pali-
stina und Syrien findet sich seit alters die Sitte, solche als «Sohn des X»
aufzufithren. Auf die Stellung des Pekah im Dienste des Konigs fiithrt auch
der ihm 2. Kon. 15,25 gegebene Titel $ali§, wonach er wahrscheinlich der
dritte Mann auf dem Streitwagen seines Vorgingers Pekahja war, den er
ermordete. Bei dem Sohn des Tabel bleibt offen, wo er seine Titigkeit aus-
geiibt hat, ob am Hof von Damaskus, von Samaria oder gar, was Alt nicht
ausschlieflen mochte, am Hof von Jerusalem. — Auf Grund eines zwischen
732 und 722 geschriebenen assyrischen Briefes, der 1952 in Nimrud gefun-
den wurde, darf man annehmen, dall Tabel der Name einer Landschaft im
Norden von Ammon und Gilead gewesen ist. Tabel wiirde dabei fiir Béat-
Tabel stehen, und das alttestamentliche «Sohn des Tabel» (Ben Tabel)
wiirde «Mann aus Tabel» bedeuten, vgl. dazu W.F. Albright, Bull. Am.
Schools of Or. Res. 140 (1955), S.9—11; E. Vogt, Bibl. 37 (1956), S. 263 {.

8 . von Rad, Der Heilige Krieg im alten Israel (1951), S.56 ff.; auch
E. Jenni, Die politischen Voraussagen der Propheten (1956), S. 75 f.; anders
A. Weiser, Theol. Wért. z. N.T.,6 (1959), S.189 Anm. 122.



442  J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

die Worte, mit denen der Prophet den Koénig zur Ruhe und
Furchtlosigkeit ermahnt, nicht frei aus der Situation heraus ge-
staltete Aullerungen sind. Vielmehr gehoren sie in den Bereich
des heiligen Krieges hinein, dessen Gedankenwelt Jesaja in der
Not des Syrisch-Ephraimitischen Krieges aktualisiert. In der da-
mit gewiesenen Richtung ist Wiirthwein weiter geschritten. ®
IThm bietet sich die Tradition, aus der Jesaja in seinem Auftreten
vor Ahags schopft, dreischichtig dar. Es ist die Tradition vom
heiligen Krieg, mit der die Gattung der «Kriegsanspraches zu-
sammenhéngt, deren der Prophet sich bedient (Vs, 2—9).* ks
ist weiter die Uberlieferung des Israel-Bundes, aus der heraus
Jesaja mit der Mahnung: «Hiite dich!s (Vs. 4) den Kénig vom
geplanten und nach 2. Kén. 16 dann auch verwirklichten Hilfe-
gesuch an Assur abzubringen sucht. Da ein solches ohne Reve-
renz vor den heidnischen Géttern nicht moglich und also mit
religiosen Konzessionen verbunden war, bedeutet es einen Treu-
bruch gegeniiber dem Bund, in dem Israel zu Jahwe steht.
Drittens findet Wiirthwein die Uberlieferung vom Davidsbund,
die ihren Niederschlag in der Nathans-Weissagung von 2. Sam. 7
gefunden hat. Als idltestes Gut enthiilt sie die Zusage an David
(Vs.16): «Dein Haus und dein Konigtum sollen auf immer vor
mir * Bestand haben (nd@man), dein Thron soll bis in Ewigkeit
feststehen.» Das entscheidende Stichwort «Bestand haben»
(nd@’'man) ist in der Zusage des Jesaja aufgenommen (Vs. 9b):
«Wenn ihr nicht glaubt, so werdet ihr keinen Bestand haben.» **
Man darf somit wirklich behaupten, daBl die Verse Jes. 7, 7—9
von der Tatsache des Davidsbundes her zu verstehen sind. «Sie
aktualisieren angesichts einer ausdriicklich gegen das Konigs-
haus gerichteten Bedrohung die alte Zusage von dessen Be-
stand.» * Doch gibt es fiir Jesaja diesen nicht ohne Glauben, d.h.
nicht ohne, dafl der davidische Ko6nig der empfangenen Verhei-
fung gemilB handelt. In seinem Tun muf sich erweisen, ob er

? Wiirthwein (A. 3).

10 Ebd., S.52, macht Wiirthwein besonders auf die Beriihrungen mit
Deut. 20, 2—4 aufmerksam.

11 Wiirthwein (A.3), S.54—58.

12 Tjes ¢vor mir» statt des im Hebriischen iiberlieferten «vor dir».

13 So Wiirthwein (A.3), S.58ff., auch W. Vischer, Die Immanuel-Bot-
schaft im Rahmen des koniglichen Zionsfestes (1955), S. 16 ff.

14 Wiirthwein (A.3), S.61.



J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 443

den verheillenden Herrn «als glaubwiirdig und die Verheilung
als zuverliissig ansieht, womit der Bund erst eine Realitit wird
in seinem Leben.» **

Ist einmal der Riickgriff auf den Davidsbund erkannt, so er-
scheint es auch nicht als unwahrscheinlich, dall das pyramidal
ansteigende Gefilige von Vs. 7—9 seine im gegenwiirtigen Text
verlorene Spitze nicht, wie man gelegentlich annahm *, in Jah-
we, sondern im «Haus» bzw. «Sohn Davidsy habe. " Der Schluf}
wiirde danach lauten:

Das Haupt von Juda ist Jerusalem,
Und Jerusalems Haupt der Sohn Davids.

Ist das richtig, so wird deutlich, in welchem Mafl Jesaja den
Ahas nicht nur angeredet, sondern ihn an seine Wiirde erinnert
und auf sie gleichsam verpflichtet hat; den Kénig, dem er so-
gleich zum rechten Entscheid noch helfen will, indem er ihm die
Moglichkeit eines bestiitigenden Zeichens gewihrt,

3.

Damit sind wir zu ¢), zur Immanuel-Perilope selber, gekom-
men. Sie hat nicht weniger als das vorangehende Stiick die Wis-
senschaft in jiingster Zeit beschéftigt, aber allen Bemiihungen
zum Trotz sind keine so eindeutigen und durchschlagenden Er-
gebnisse gewonnen worden.

Noch immer besteht eine Vielfalt von Meinungen. Wie schwierig und
uneinheitlich die Forschungslage nach wie vor ist, zeigt sich schon duller-
lich darin, dall der urspriingliche Bestand des Textes umstritten bleibt
und einzelne Verse oder Versteile — namentlich Vs. 15 und das Ende von
Vs. 16 — als nicht urspriinglich erklirt werden. 18 Der abschliefende Vs, 17

15 Ebd., S.62.

16 So H. Ewald, Die Propheten des Alten Bundes, 1 (21867), S. 334 und
O. Procksch, Jesaja I (1930), S. 116.

17 So Wiirthwein (A.3), S.60f, und Vischer (A.13), S.18.

18 Vg, 15 wird jetzt gestrichen von N. K. Gottwald, Immanuel as the
prophet’s son: Vet. Test. 8 (1958), S. 36—47, ebd. S. 40 Anm. 2, und von Wolff
(A.4), S.7 und 39; das Ende von Vs. 16 streichen C. A. Keller, Das Wort
Oth als Offenbarungszeichen Gottes (1946), S. 108, und G. Fohrer, Zeitschr.
altt. Wiss. 68 (1956), S. 55 f., und Das Buch Jesaja I (Ziircher Bibelkomm.),
1960, S.100. — Altere Vertreter dieser Auffassungen in Im.I S.108 (12)
Anm. 2 und S.107 (11) Anm. 5.



444  J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

mit seiner Androhung schlimmer Tage, wie sie seit der Reichstrennung
nicht mehr waren, wird zwar dem Jesaja nicht geradezu abgesprochen,
aber noch immer gelegentlich von der Immanuel-Perikope abgetrennt und
an das folgende Drohwort herangeschoben. ® Der Unsicherheit in der Be-
urteilung des Textes entspricht, wie zu erwarten, die Uneinigkeit gegen-
iiber dem Inhalt. Die alten Fragen, wer Immanuel sei und worin das mit
ihm verbundene Zeichen eigentlich bestehe, gehen weiter. Die Antworten
sind weit iiberwiegend die, welche seit dem Altertum gegeben wurden, d. h.
noch immer wird Immanuel bei Katholiken und Protestanten gerne mit dem
Messias gleichgesetzt 20, findet man in ihm den spiiteren Koénig Hiskia 2
oder einen Sohn des Propheten. 22 Schlielllich wurden auch die allegorische
Deutung — ‘alma symbolisiert Israel, und ihr Sohn ist das neue, kiinftige
Volk 2 — und ferner die Meinung erneuert, es sei mit Immanuel nicht ein
bestimmtes einzelnes Kind gemeint, sondern eine Mehrzahl solcher. «Jesaja
gibt Ahas als Zeichen, dal jetzt die jungen Frauen schwanger werden und
Sohne gebidren und Anlafl haben, diese Sohne Immanuel zu nennen.» 2¢ Neu
gegeniiber friiher ist eigentlich nur der Verzicht auf alle die bisherigen
Vorschlige in der Meinung, es handle sich bei Mutter und Kind um Ge-
stalten rein visiondrer Schau, und darum seien beide mit einem Geheimnis

19 Sp N. Palmarini, IX'mmanuelis prophetia et bellum syro-ephraimiti-
cum: Verb. Dom. 31 (1953), S.321—324, ebd. S.327; zu dlteren Vertretern
vgl. Im. T S.108 (12) Anm. 3.

20 Sp J. Coppens, La Prophétie d' Timmanuel: I’Attente du Messie (1954),
S. 39—50; vgl. Im. I1T; J. Hempel, Worte der Propheten (1949), S.127. 128 {;
V. Herntrich, Der Prophet Jesaja. Kap. 1—12 (1950), S.131; Palmarini (A.
19); H. GroB}, Weltherrschaft als religiose Idee im Alten Testament (1953),
S.80f.; Vischer (A.13), S.46 f.; H. Junker, Ursprung und Grundziige des
Messiasbildes bei Isaias: Vet. Test. Suppl. 4 (1957), S. 181—196; W. Lichrodt,
Theologie des Alten Testaments, 1 (51957), S. 326 f., und Der Heilige in
Israel (Jesaja 1—12), 1960, S. 90 f.

21 So M. Buber, Der Glaube der Propheten (1950), S. 200 ff.; Ii. ITam-
mershaimb, The Immanuel-Sign: Studia Theol. 3 (1951), S. 124—142; S. Mo-
winckel, He That Cometh (1956), S.110—118; J. Lindblom, A Study on the
Immanuel Section in Isaiah (1958), S. 18 f.,, 24, auf S. 19 Anm. 3 noch weitere
Anhinger dieser Meinung (vgl. meine Besprechung in Vet. Test. 9, 1959, S.
331—333).

22 So Gottwald (A.18); C.Kuhl, Israels Propheten (1956), S.67; L.
Rohland, Die Bedeutung der Erwihlungstraditionen Israels fiir die Escha-
tologie der alttestamentlichen Propheten (Diss. theol. Heidelberg, 1956),
S.170 Anm. 2, und der Schreibende in seinen eingangs genannten Arbeiten
(namentlich Im.I).

2 So L. G. Rignell, Das Immanuelzeichen: Studia theol. 11 (1957), S. 99
bis 119, ebd. S. 111—115.

24 So L. Koehler, Zum Verstindnis von Jes. 7, 14: Zeitschr. altt. Wiss. 67
(1955), S. 48-50, auch Fohrer, ebd. 68 (1956), S.54—56 und in Theol. Rund-
schau 20 (1952), S.225, ferner Jesaja I (A.18), S.102f.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 445

umgeben, mindestens fiir die Horer und wahrscheinlich auch fir den Pro-
pheten selber. 28

So begreiflich und vielleicht gar verlockend ein derartiger Verzicht
auf eine Deutung ist, so wenig vermag er doch zu iiberzeugen. Denn wie
sollte Jesaja ein Zeichen haben setzen koénnen, ohne iiber dessen Inhalt
Bescheid zu wissen? Zudem war es ein Zeichen fiir den Kénig und darum
notwendig von anderer Art als das, was ein Prophet visionir zu schauen
vermochte. 2¢

Die allegorische Deutung kommt, weil zu kiinstlich und ab-
strakt, nicht in Frage. Elbensowenig liberzeugt die kollektivisti-
sche, da sie den rein singularisch-individualisierenden Wortlaut
der Ankiindigung von des Immanuel Geburt und auch die Tradi-
tion, nach der jene formuliert ist, gegen sich hat. ** Heute erfreut
sich die Gleichsetzung des Immanuel mit Hiskia einer gewissen
Beliebtheit. Wir miissen sie dennoch ablehnen 2%, und zwar vor
allem aus einfachen chronologischen Erwigungen heraus, die
man merkwiirdigerweise immer neu bagatellisiert oder tiiber-
haupt miBachtet: Hiskia bestieg den Thron nach 2, Kon. 18, 2 im
Alter von 25 Jahren. Dabei ist unsicher, ob das 725 oder 715 v.
Chr. geschah. *° Im ersteren Ifalle wire der junge Konig zur Zeit
des Syrisch-Ephraimitischen Krieges 17und im letzteren 7 Jahre
alt gewesen, was beides nicht palit. Zudem ist héchst unwahr-
scheinlich, daB Jesaja es der ihm kaum wohlgesinnten K&nigin
zugemutet héitte, das von ihr erwartete Kind mit dem Zeichen-
namen Immanuel zu benennen.

Von den zuvor erwidhnten Deutungen sind jetzt nur noch
zwei iibrig, namlich die Gleichsetzung des Immanuel mit dem

2% So Wolff (A.4), S.33—35. Seine Ansicht ist vorbereitet durch G. Del-
ling in Theol. Wort. z. N.T. 5 (1954), S. 830, und H. Schmidt, Die groflen
Propheten® (1923), 8. 73.

26 Dieser Satz richtet sich gegen die Behauptung von Wolff (A. 4),
S. 33, die Gestalt des Immanuel sei fiir Jesaja kaum anders sichtbar gewe-
sen «als der pfeifende oder Haare scherende Jahwe in Jes. 7, 18. 20 ihm
sichtbar ist».

27 Das Letztere versuche ich in Auseinandersetzung mit Koehler (A. 24)
in Im. ITT S. 50—53 zu zeigen.

28 Vgl. dazu auch Wolff (A.4), S.29, und Vischer (A.13), S.52.

20 Fiir 725 votiert J. Begrich, Die Chronologie der Konige von Israel
und Juda (1929), S.128.155 (auch RGG?2, 3, 1929, Sp. 444), fir 715 Albright
in Bull. Am. Schools of Or. Res. 100 (1945), S.22. Albright hat die Stelle
2. Kén. 18,13 fiir sich, die den Sanherib-Zug des Jahres 701 nach Palistina
ins 14. Jahr des Hiskia setzt; zum Problem vgl. noch Im.I S.115 (19).



446  J.J.Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

Messias und die mit einem Sohn des Propheten Jesaja. Fiir beide
Ansichten lassen sich Griinde beibringen. Wer in Immanuel den
Messias sieht, kann sich darauf berufen, dafl Jesaja eine Mes-
siaserwartung hatte. Den nicht zu bestreitenden Zeugnissen da-
fiir in 9, 1—6 und 11, 1—9 146t sich die Immanuel-Weissagung
einfiigen, indem man annimmt, diese gelte der Zeit vor der Ge-
burt des Messias, 9, 1—6 habe die Frist unmittelbar danach zum
Inhalt, und in 11, 1—9 sei der Messias als Herrscher gezeich-
net.*

Den Messias-Charakter des Immanuel fand und findet man
weiter * in der Bezeichnung seiner Mutter als ‘alma angedeutet
und aullerdem in der Erndhrung mit Milch und Honig, d. h. der
Paradiesesspeise, deren er sich im Alter von etwa drei Jahren
erfreuen werde. Von diesen drei Griinden ist der erstgenannte
der schwerwiegendste: Da Jesaja den Messias erwartete und
dem in hohen Bildern Ausdruck gab, liegt es nahe, auch in den
geheimnisvollen Immanuel-Worten ein solches zu sehen, und
dies um so mehr, als bereits die Septuaginta, wenn sie ‘alma
durch parthénos ** wiedergibt, und vollends das Neue Testament
(Matth. 1,22 1f.) den Immanuel als endzeitliche Heilbringerge-
stalt verstanden haben. F'reilich kann gegeniiber dem parthénos
der Septuaginta die Frage nicht unterdriickt werden, ob es wirk-
lich ans Licht bringe, was Jesaja andeuten wollte, wenn er die
Mutter des Immanuel eine ‘alma nannte. Es ist das méglich, aber
deswegen nicht sicher, weil ‘alma einen weiteren Sinn hat als
das speziell die Jungfrau bezeichnende bétala. Anhand der weni-
gen hebriischen Belege, mit denen im ganzen die ugaritischen
tibereinstimmen *, 146t sich behaupten, ‘alma bezeichne im all-
gemeinen das junge, zur Ihe reife Midchen; gelegentlich kann
einerseits aber auch eine Jungfrau so genannt werden (Gen. 24,
43; Ex. 2, 8) und andererseits eine jlingere verheiratete Frau
(Spr. 30, 19). ** Dal dies im letzteren Fall nur bis zur Geburt

30 So F. Delitzsch, Commentar iiber das Buch Jesaia (41889), S. 143, und
jetzt Coppens (A.20), S.48.

1 Vgl. die Anm. 20 genannte Literatur.

32 Vgl. dazu Im. T S.109 f. (13 f.) und Im. ITI S. 51.

33 Zu den ugaritischen Belegen vgl. A. van Selms, Marriage and Family
Life in Ugaritic Literature (1954), S.38{. 108 {.

3 I'ir den weiteren Sinn im Ugaritischen 1408t sich darauf hinweisen,
dall im Keret-IEpos einmal glmt (= hebr. ‘alma) in Parallele mit dem Wort



J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 447

des ersten Kindes sollte moglich gewesen sein %, ist eine Vermu-
tung, die sich durch keinen alttestamentlichen oder ugaritischen
Beleg stiitzen 146t.

Milch und Honig sind oft sehr sicher als Paradiesesspeise
ausgegeben worden ®, und ohne Zweifel haben sie diese Qualitit
in der griechischen Mythologie und mitunter in der nachalttesta-
mentlichen jiidischen Literatur.® Im Alten Testament selber
sind sie dagegen nichts anderes als Gaben des palistinischen
Kulturlandes, deren Israel sich freut. In keinem der Messias-
Texte erscheinen sie als ein besonderes Stiick des endzeitlichen
Segens. Was sich somit im Alten Testament sonst nicht findet,
wird man fiir Jes. 7, 15 nicht leichthin annehmen wollen. — So-
viel zunéchst zur messianischen Interpretation!

Fiir die profane, wonach ‘alma die Frau und Immanuel ein
Sohn des Propheten gewesen, liafit sich geltend machen, dall wir
in Schear-Jaschub und Maher-Schalal Chasch-Bas bereits zwei
seiner S6hne mit Namen kennen, deren Inhalt vom Auftrag ihres
Vaters her gepriigt ist; ihnen wiirde sich Immanuel leicht als
dritter Sohn, mit einem ebenfalls prophetischen Namen, einrei-
hen. Dazu kommt, dafl zwischen der Ankiindigung der Geburt
des Immanuel in Jes. 7, 14 und derjenigen des Maher-Schalal
Chasch-Bas in 8, 1—4 eine unverkennbare Parallelitiit besteht:
Hier wie dort ist von der Mutter des Knaben nur in indirekt-
feierlicher Weise die Rede, indem sie 7, 14 ha‘alma «die junge
Fraus und 8, 3 hannébi’a «die Prophetiny genannt wird. Hier
wie dort ist die Geburt des Kindes mit einem Ausblick auf die
Zerstorung von Damaskus und Samaria verbunden. Das ge-
schieht 7, 16 mit den Worten: «Denn ehe der Knabe versteht, das
Bése zu verwerfen und das Gute zu wihlen, wird das Gebiet *
verddet sein, vor dessen beiden Kénigen dir graut.» Und 8, 4 lau-
tet: «Denn ehe der Knabe Vater und Mutter sagen kann, wird

fiir «<Frau» (att) auftritt; auch darauf, dall der Bote des Baal mit Namen
«Gapn wa Ugar» als bn ¢lmt bezeichnet wird, vgl. C. Gordon, Ugaritic
Manual, III, Nr.1483 und J. Gray, The Legacy of Canaan (1957), S.45
Anm. 4.

35 So Koehler (A.24), S.50, und Lindblom (A.21), S.18.

38 Vgl Im. I S. 113 1. (171.).

87 Im.I S.113 (17) Anm. 4.

38 Zu dem im Blick auf die Vs. 16 genannten «zwei Konige» auffallenden
Singular von 'ddama «Gebiety vgl. Im. I S.117 (21) Anm. 2.



448  J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

man den Reichtum von Damaskus und die Beute Samarias vor
dem Koénig von Assyrien einhertragen.» Beide Ankiindigungen
zielen auf das gleiche Ereignis; von dem benannten Kind abge-
sehen, unterscheiden sie sich voneinander einmal dadurch, daBl
in 7, 10—17 der Prophet sich allein ans Kénigshaus wendet,
wihrend er in 8, 1—4 6ffentlich spricht. Kir macht also nunmehr
allgemein bekannt, was er zunéchst nur dem Koénig gesagt hatte.
Ein weiterer Unterschied besteht zum andern im Termin, der
die jeweilige Ankiindigung vom visierten Ereignis trennt: In
7, 10—17, wo die Féhigkeit, zwischen Gut und Bose zu unter-
scheiden, eine Rolle spielt, ist, wie schon erwihnt (oben S. 440),
an eine Zeitspanne von etwa drei Jahren gedacht; bei 8, 1—4 —
«denn ehe der Knabe Vater und Mutter sagen kanny — geht es
um eine Frist von einem bis anderthalb Jahren.

Vielleicht hat man, wie neuerdings ausgefithrt wurde %, ein Recht, aus
der alten jesajanischen Denkschrift, die von 6, 1 bis 8, 18 gereicht haben
diirfte, iiber 8, 1—4 hinaus auch noch den Schlul} ins Auge zu fassen. Er
lautet: «Siehe, ich und die Kinder, die Jahwe mir gegeben hat, wir sind
Zeichen und Vorbedeutungen in Israel von Jahwe der Heerscharen, der auf
dem Berge Zion wohnt.» Nach diesem Schlull kénnte die ganze Denkschrift
geradezu ein «Buch der Zeichen» genannt werden. Zeichen sind die Kinder,
die in Kapitel 7 und 8, also im Hauptteil jener Schrift, auftreten. Sollte es
bei der Bedeutung, die ihnen offenbar zukommt, nicht naheliegen, ihnen
auch Immanuel zuzuzihlen? Und kime man rein im Blick auf den Text
iiberhaupt auf einen anderen Gedanken, wenn man nicht die alte messia-
nische Iixegese vor sich hitte?

Aber eben, man hat die messianische Interpretation vor sich,
und sie wiegt so schwer, dall im ganzen nur wenige sich von ihr
emanzipieren und noch weniger die in Frage stehende profane
Deutung annehmen. Auch wer, wie der Schreibende, letztere
fiir die richtige hiilt, sieht sich doch veranlaft, immer neu zu
priifen und nach neuen Gesichtspunkten Ausschau zu halten,
welche eine Klidrung im einen oder anderen Sinn herbeifithren
kénnen.

4,

Solche aufklirende Gesichtspunkte glauben wir zu finden,
wenn einmal versucht wird, die Immanuel-Perikope mit der
Eschatologie des Jesaja zu konfrontieren, ein Bemiihen, zu dem

3 So Gottwald (A.18), S.37.



J.J.Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 449

wir den Anstol erhielten von der ausgezeichneten Heidelberger
Dissertation von Edzard Rohland. *°

Trotz der Gerichtsankiindigung iiber Damaskus und das
israelitische Nordreich steht in der Immanuel-Perikope Juda mit
seinem Konigshaus im Mittelpunkt. Das bedeutet fiir unser Pro-
blem, daB die Eschatologie des Jesaja nur soweit beriicksichtigt
werden mub, als sie sich mit Juda und Jerusalem beschéftigt. Im
AnschluBl an Rohland wird dabei zwischen der Zions- und der
Davids-Tradition unterschieden. Obwohl die letztere wegen der
sie darbietenden Messias-Texte fiir uns die sehr viel wichtigere
ist, soll doch die erstere nicht iibergangen werden.

Die Zions-Tradition hat Jerusalem zum Inhalt, dem in die
weitere Zukunft hinein Dauer und ein neuer Anfang zugesichert
wird. Das wird beschrieben in verschiedenen Aussagen oder
Bildern: Es ist die Wiederherstellung der guten Verhéltnisse
der Anfangszeit (1, 21—26), die Wallfahrt der Voélker zum
Zion (2, 2—5), die plotzliche Rettung der von einem Vdlker-
sturm schwer bedréingten Stadt (17, 12—14; 29, 6—8) *! und die
im Griindungseckstein symbolisierte Schaffung eines neuen
Gottesvolkes (24, 14—18).** Aber zu dem Neuen, Kommenden,
welches Jesaja erwartet, fithrt kein direkter Weg. Es ist nicht
die Fortsetzung irdischer Verhaltnisse, da es deren Abbruch im
Gericht voraussetzt. Mit Ausnahme des Orakels von der Vilker-
wallfahrt (2, 2—5) ist es allen andern zugehorigen Texten
eigen, dafl sie zuerst vom Abbruch des Alten reden. Dieser ge-
schieht so, dall Jahwe selber eingreift und seiner Stadt den
Schutz entzieht, um sie von allem zu befreien, was in ihr morsch
und verdorben geworden ist. Und erst danach, inmitten duller-
ster Bedringnis, kommt die von Jahwe selber heraufgefiihrte
Wende. Was das zum Gericht reif gewordene Heute mit dem neu
zu gestaltenden Morgen verbindet, ist eigentlich nur der Herr
selber, der von seinem Volk und der von ihm erwéhlten Stadt
nicht laBt. Als Zeichen und Unterpfand dafiir gibt es in Juda den
Rest, von dem Jesaja spricht, ohne seinen Bestand genau zu um-
grenzen. ** Doch haben wir der damit beriihrten Frage nicht wei-

40 Oben, A.22.

41 Zur Abtrennung von Jes. 29, 6—8 vom Vorangehenden vgl. Rohland
(A.22), S.166 1. 42 Rohland, S. 147 ff.

$ Vegl. dazu W. Li. Miiller, Die Vorstellung vom Rest im Alten Testa-
ment (Diss. theol. Leipz. 1939), S. 54 ff.



450  J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

ter nachzugehen; fiir unseren Zusammenhang ist jetzt allein
wichtig, die Struktur der erwidhnten Zionstexte scharf zu erfas-
sen, d. h. zu erkennen, in welchem Maf in ihnen sachlich und
zeitlich das Gericht voransteht. Dieses ist der Durchgang zur
Wende, die das Ziel ist, zu dem aber allein der Weg durch tiefste
Frniedrigung fiihrt.

Die gleiche Struktur weisen nun auch die zur Davids-Tradi-
tion gehorenden Messiastexte auf. Ihr Thema ist das Messias-
reich als Herrschaft von Frieden und Recht, wobei letzteres im
alttestamentlichen Sinn vor allem soziale Gerechtigkeit und
Hilfe gegeniiber den Schwachen meint. ** Jene Herrschaft bringt
die Not der Geschichtswelt zu Ende. Zeichen derselben sind in
9, 1—6 das Dunkel, in dem das Volk sich befindet, und die Ge-
walt samt den Mitteln, die sie mit Stab, Schuh und Mantel sym-
bolisieren (9, 3 £.). Bei 11, 1—9 weisen die Eingangsworte: «Ein
Reis wird hervorgehen aus dem Stumpf Isais und ein Schof} aus
seinen Wurzeln aufspriefen» * auf die dem Messiasreich vor-
ausgehende Not hin, ist doch nach dem Wortlaut «ein Strafge-
richt vorausgesetzt, das zunichst das Haus Davids auf seinen
Ausgangspunkt zuriickfiihren solltey.* Nicht anders ist die
Sicht bei Micha (5, 1—5), indem auch hier mit einem Neuanfang
der Dynastie gerechnet ist und einer Not des Volkes bis zur Zeit,
da der messianische Herrscher geboren wird und danach Ver-
bannte heimkehren, *

Nach dem, was zur Messiaserwartung bei Jesaja und Micha
soeben auszufithren war, fithlen wir uns berechtigt, zu behaup-
ten, dafl auch in der Immanuel-Perikope die Not der dann durch
kein weiteres Gericht mehr abgelosten Friedenszeit vorausge-
hen miilite, wenn jene zu Recht messianisch aufgefalit wurde. Da-
bei kénnte der Hinweis auf die dem Messiasreich vorausgehende
Not allenfalls wegbleiben, ohne dafl deswegen der messianische
Charakter der Perikope in Frage gestellt werden diirfte. Mit
diesem keineswegs zu vereinen wire aber, wenn nach dem Auf-

4 Vgl dazu Verf. bei J.J.Stamm-H. Bietenhard, Der Weltfriede im
Lichte der Bibel (1959), S. 28 ff. 35 {f.

4 Zum letzten Wort vgl. die Angaben in der Biblia Hebraica ed.
Kittels.

48 So Rohland (A.22), S.240.

47 Ebd., S. 243 ff.



J.J. Stamimn, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 451

treten des Immanuel und der an ihn gekniipften Gliickszeit noch
mit einem spiter eintretenden Gericht gerechnet wiirde.

Der letztgenannten Schwierigkeit entgehen alle die dlteren 48 und neue-
ren 4 Exegeten, welche in der Immanuel-Perikope nur Heil angekiindigt
finden, was ihnen dadurch méglich wird, daB sie entweder Vs. 17 ausschal-
ten 5® oder ihn in heilvollem Sinn verstehen, als ob er nicht so schwere,
sondern so gliickliche Tage, wie sie seit der Reichstrennung nicht mehr
waren, ankiindigte. 3 Diese Auffassung scheitert jedoch an dem seit alters
als Drohung verstandenen Wortlaut von Vs. 17 %2, an dem eindeutig unheil-
vollen lakén «darumy von Vs.14 % und am ganzen Zusammenhang, in dem
das Immanuel-Stiick sich befindet.

In der vorausgehenden Mahnrede (Vs. 2—9) hatte Jesaja
dem Ko6nig die Rettung Jerusalems aus der Bedrohung von Nor-
den zugesagt, insbesondere in den Worten (Vs. 7): «Ks kommt
nicht zustande und wird nicht geschehen.» Sie bleiben, wie Vs,
16 zeigt %%, in Kraft, auch nachdem sich der Konig geweigert hat,
ein Zeichen zu fordern (Vs. 12). Die Weigerung bewirkt jedoch,
dafl das vom Propheten gesetzte Zeichen nunmehr nicht nur
Heil, sondern auch Gericht ankiindigt. Das letztere ist der In-
halt von Vs. 17: «(Aber) Jahwe wird bringen iiber dich, dein
Volk und das Haus deines Vaters Tage, wie sie nicht mehr wa-
ren, seit Ephraim von Juda abgefallen ist.»

Nun verschlielt sich die Mehrzahl der die messianische Deutung ver-
tretenden Ausleger der Einsicht nicht, dall es hier sowohl um Bewahrung
als auch um Drohung und Gericht geht. Man spricht in diesem Zusammen-
hang von der Polaritiit des Immanuel-Zeichens: Dieses kiinde als Befreiung
dem Volk das nahe Messiasreich an, aber zugleich dem Kénig Ahas das
Ende, indem er durch den Messias als den neuen, wahren Davididen ersetzt
werde. 55 Damit ist, so miissen wir betonen, die klare zeitliche Ordnung des

48 Vgl. Im. I S.108 (12).

49 Mammersbaimb (A. 21); Lindblom (A.21), S.16f. 26 f.

5 Vgl. dazu oben Anm. 19.

51 So Hammershaimb (A. 21) und Lindblom (A. 21).

52 Vel. Im. IT S. 32.

5 Vgl Im. IT S. 31.

5¢ Er lautet: «Denn ehe der Knabe weil}, das Bése zu verwerfen und das
Gute zu wihlen, wird das Gebiet verlassen sein, vor dessen beiden Konigen
dir graut.»

5 So jetzt besonders Vischer (A.13), S.20ff. 46 f. und Herntrich (A. 20),
S.133 f.; dltere Vertreter dieser Auffassung sind genannt in Im.I S. 107
(11) Anm. 3.



452  J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

Geschehens, wie der Text sie bietet, miBachtet. Diese ist so deutlich, dal}
wir uns nicht bei der gerade zur Immanuel-Perikope gegebenen Auskunft
beruhigen kénnen: «Die prophetisch verkiirzte Perspektive, die Gegenwiir-
tiges, Nahzukiinftiges, Eschatologisches in eins schaut, macht bei solchen
Stellen ein zeitlich aufgegliedertes Verstéindnis schwer.» 5 Tatsdchlich je-
doch redet der Text in Vs. 16 zunichst von der Verddung des Gebiets der
beiden Jerusalem befehdenden Kionige, was die Befreiung der Stadt in sich
schlief}t, und danach erst nennt er das auch Juda und seine Dynastie tref-
fende Gericht (Vs.17). Die Erwartung eines solchen ist von der Berufung
her (6,11—12) 57 ein fester Bestandteil von des Jesaja friithester Verkiindi-
gung, wie die Stellen 7,18 ff.; 8, 5—8; 8 11—15 zeigen. Wenn der Prophet
trotzdem in 7,2—9 und 7,16 das Scheitern des feindlichen Unternehmens
ankiindigt, so kann das nur eine voriibergehende und das spéatere Gericht
nicht aufhebende Rettung sein.

Voriibergehende Rettung und kiinftig folgende Not: wie weit
ist man da von der einer spiteren Phase von Jesaja’s Wirken
angehorenden Messiaserwartung entfernt! *®* Kennt doch diese
gerade umgekehrt zuerst die voriibergehende Erniedrigung Is-
raels im Gericht, auf die dann die dauernde Rettung folgt.

5.

Gegen die messianische Deutung spricht wohl auch die Her-
kunft des Immanuel-Namens. Schon lange hat man vermutet *,
dieser stelle einen alten, im Kult gebrauchten Ruf dar. Nun hat
Rohland in seiner zuvor erwihnten Dissertation wahrscheinlich
gemacht, dall die Immanuel-Formel in den Bereich der Zionstra-
dition gehore, die von der Davidstradition ganz unabhingig
sei. ® Ist das richtig, so wird es in der Tat noch schwieriger,
Jes. 7, 14 messianisch zu deuten.

Wer daran festhélt, mége schliefilich noch die Probleme be-
denken, die ihm dann der fiir den Text zentrale Begriff des Zei-
chens stellt. Der Messias kann ndmlich kein Zeichen sein fiir das
Kommende, da er dieses in seiner F1ille ist. Auf ihn angewendet,

5 So Grofl (A.20), S.81.

57 Vgl. E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung: Theol.
Zeitschr. 15 (1959), S. 321—339, ebd. S. 330 ff.

%8 Die Messiaserwartung hat als dunklen Hintergrund wohl die Ankiin-
digung des Untergangs von Assur neben sich, vgl. Grol (A. 20), S. 138—141.

8 Vgl Im. I S.121 (25).

80 Vgl. Rohland (A.22), S.121{. und S. 170 Anm. 2.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 453

miilite das Wort Zeichen entweder ironisch gebraucht sein ®
oder abgeblafit und uneigentlich im Sinne von Wunder. * Beides
ist jedoch unwahrscheinlich, vor allem deshalb, weil Jesaja mit
dem Zeichen, das er (Vs. 14) selber setzt, nur das Angebot eines
solchen wiederholt, das er soeben (Vs. 11) gemacht hat. ® Bis
zum ausdriicklichen Beweis des Gegenteils wird man daran
festhalten miissen erstens, dall das Wort Zeichen in den beiden
genannten Versen denselben Sinn hat, und zweitens, dafl dieser
dem entspricht, was sich sonst aus dem Alten Testament zum Be-
griff des Zeichens erkennen lifit. Wenn man dabei als besonders
eindeutige Beispiele das Zeichen des Gideon (Ri. 6, 33 ff.) und
das des jungen Saul (1. Sam. 10, 1 ff.) beriicksichtigt, so lifit sich
sagen: Das Zeichen bildet die Briicke zwischen einer auf die Zu-
kunft gerichteten Ankiindigung und ihrer durch eine Zeitspanne
davon getrennten Verwirklichung. Wenn das zeitlich vor der
Verwirklichung liegende Zeichen eintrifft, ist das die Garantie
dafiir, daB auch das weitere, in der Ankiindigung genannte Er-
eignis sich realisieren wird.

Das mufl auf die Immanuel-Perikope angewendet werden,
und zwar, soweit ich sehe, in folgender Weise: Diese endet in
Vs. 17 mit einer schweren Drohung gegen Juda. Dem grofien,
durch die Assyrer heraufzufiihrenden Gericht geht aber die Be-
wahrung Jerusalems im Syrisch-Ephraimitischen Krieg voraus,
und zu beidem steht der Immanuel-Name in Beziehung.

Wenn Jesaja inmitten der Belagerung diesen Heilsnamen
geben 148t, so verheilit er damit zunéchst die baldige Rettung der
Stadt, wie er das (Vs. 16) mit dem Hinweis auf die innerhalb von
drei Jahren zu erwartende Verédung der Feindeslinder veran-
schaulicht. Das ist jedoch fiir Ahas und sein Volk keine reine
Frohbotschaft, sondern gleichsam nur ein heller Punkt inner-
halb eines groflen Schattens, der ebenfalls und vor allem bei die-
ser Namengebung angekiindigt wird. Das Aufleuchten des hel-
len Punktes mufl sogar Zeichen und Anzeichen dafiir sein, daf}
der Schatten als von Gott her wohl verdientes Gericht auf Jeru-
salem herabfallen wird. Der alte, ehrwiirdige Heilsname Imma-
nuel erscheint somit in doppelter Bedeutung: Wie ihm gemil,

81 So K. Budde, Jesaja’s Erleben (1928), S. 51.
62 So Lindblom (A.21), S.17.
8 Vgl. dazu besonders Keller (A. 18), S. 107.



454  J.J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

zeigt er Rettung an, um dann umzuschlagen ins Gegenteil, indem
er Gerichtszeichen wird.

Das Zeichen besteht somit ganz im Namen und der zu seinem
heilsverheiflenden Inhalt nicht passenden Situation. Wenn Je-
saja in ihm in der Not die Rettung vorwegnimmt, so bewihrt er
darin seine prophetische Vollmacht nicht weniger als in dem fiir
das Ganze nicht sehr wichtigen Umstand, dal} er die Geburt ge-
rade eines Knaben im voraus weill und ankiindigt. **

Wie einer auch immer die Immanuel-Perikope versteht, so
wird er zugeben miissen, daBl in ihr Immanuel weithin passiv
bleibt. Nur der Name ist wichtig und der Umstand, daf} sein Tri-
ger im Alter von drei Jahren Milch und Honig ift, d. h. die Pro-
dukte der Landschaft, die den Bewohnern der von der Belage-
rung befreiten Stadt dann wieder zugénglich sind. ** Im Hinblick
auf beides ist von einer passiven Rolle des Immanuel zu spre-
chen, die ihn deutlich vom Messias unterscheidet, der als Held
und Richter gezeichnet ist. Mit Recht wurde festgestellt, dafl Im-
manuel die Tat Gottes nicht ausfiihrt, sondern sie nur erwar-
teg, "

I'iir uns ist das ein letzter Hinweis darauf, daf Immanuel
eben nicht mit dem Messias gleichgesetzt werden kann. Er ist
ein Sohn des Jesaja, eine schlichte Tatsache, die eine spitere
Zeit deswegen verkannte, weil sie im Zusammenhang mit hel-
lenistischen Heilbringervorstellungen ® in Milech und Honig
Paradiesesspeise und in ‘alma die Gestalt einer Jungfrau sah.
Einen ersten Niederschlag der Umdeutung ins Messianische
haben wir in dem nicht urspriinglichen Immanuel-Namen von
Jes. 8, 8 b, wihrend dieser in 8, 10 als Satz bzw. Ruf gebraucht
ist.

8 Vgl dazu Im. T S.116 (20).

8% So auch schon Im.I S.119 (23), was von Rohland (A.22), S.170
Anm, 2, iibernommen wurde,.

86 So Gottwald (A.22), S. 38.

87 Vgl. dazu u. a. R. Kittel, Die hellenistische Mysterienreligion und das
Alte Testament (1924), S. 1 ff.



J. J. Stamm, Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja 455

Uns mubB selbstverstindlich der urspriingliche Sinn des Tex-
tes wichtiger sein als ein spiteres Verstindnis desselben, auch
dann, wenn zuzugeben ist, dall der Ursinn ihn weiter vom Neuen
Testament abriickt als die spétere Interpretation. Aber ist die
genuin alttestamentlich erkliarte Immanuel-Perikope dem Neuen
Testament wirklich ganz fern? Wir meinen das nicht, wie zum
Schlull noch kurz angedeutet sei: Bei Jesaja ist es der Name Im-
manuel allein, der Rettung verbiirgt, am Triger des Namens
liegt wenig. Jesus ist dagegen Immanuel, und er ist nicht nur
Zeichen fiir die Rettung, sondern diese selber. Und weil er sie
ist, ist damit nicht nur ein voriibergehendes Heil angekiindigt,
dessen Eintreffen ein spéteres Unheil ansagt, sondern eine Ret-
tung, die ewigen Bestand hat. Auch und gerade als Propheten-
sohn darf Immanuel als Typos auf das neutestamentliche Ge-
schehen hin verstanden werden; schattenhaft ist in ihm vorge-
pragt, was in Jesus ans Licht kommt.

Bern. Johann Jakob Stamm.

30



	Die Immanuel-Weissagung und die Eschatologie des Jesaja

