Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 16 (1960)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

412 Miszellen

Gerade Rom. 8 kann uns, wenn wir den paulinischen Naturmythos nicht auf
den einmaligen Fall Adams beziehen, sondern auf einen vorzeitlichen Fall
von Seelen oder Geistern, zu einer der tiefsten Erkenntnisse des christlichen
Glaubens fithren, dall die Welt, die Natur nicht «gefallen» ist, sondern von
Gott als Weg zur Erlésung gefallener Geister geschaffen wurde und mit
den heimgekehrten Geistern ebenfalls zu Gott heimkehren werde. Was nach
Rém. 8 Natur und Mensch verbindet, ist die gemeinsame Erlésungsbediirf-
tigkeit, aber die Natur wird nicht von ihren Siinden, sondern vom Leid der
Vergénglichkeit erlést werden. Die Entfremdung des Menschen ist Schuld
und Schicksal, die Entfremdung der Natur ist nur Schicksal, ein Schicksal,
das aber gerade auch dem siindigen Menschen «zum Besten dienen» soll,
sofern er Gott liebt und in der Liebe die «Knechtschaft des Willens» iiber-
windet und zu wesenhafter Freiheit, zur Freiheit der Kinder Gottes durch-
stolt. Erlosung der Natur bedeutet Befreiung von der Endlichkeit und dem
mit allem Endlichen verbundenen Leiden, Erlosung des Menschen bedeutet
Befreiung von der Siinde und der durch sie herbeigerufenen leidvollen Zer-
storung des wahren (essentiellen) Selbst.

Bremerhaven. Ernst Walter Schmidt.

Rezensionen.

Otto Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Agypten, Ugarit und Israel.
= Beihefte zur Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschaft, 78.
Berlin, Alfred Topelmann, 1959. 161 S.

Kaiser accounts for Egyptian and Ugaritic attitudes toward the sea, as
revealed in mythology, largely in terms of geography, and particularly of
weather. Egyptian literature through the Middle Kingdom almost never
casts the sea mythologically in a threatening role because its background is
Upper Egypt where direct contact with the sea and the perils of travel upon
it were unknown. Conversely, the sea at Ugarit (particularly in the myth
of the fight between Baal and Yam) is portrayed as a sinister element
because it was just that to the seafaring inhabitants of the Mediterranean
coastlands. Similarly in Egypt beginning with the New Kingdom the sea is
presented as an evil power. Kaiser sees this as the result both of contacts
with Canaanite mythology and of the Egyptians’ now having experienced
for themselves the terrors of travel on the high sea. In this geographical
interpretation he is doubtless correct, as least in as far as the type of myth
is concerned with which he deals. Classical attitudes toward the sea bear
this out.

Turning to the sea and related motifs in the Old Testament, to which
he devotes almost half his book, Kaiser discerns two main themes: in the
stories relating to the sea and rivers in the historical books, Canaanite and



Rezensionen 413

Babylonian mythical elements are apparent, but in each case they are so
adapted as to portray not the unity of the gods with the world, as in pagan
mythology, but rather the oneness and freedom of God over against his
created world. Thus they are a part of redemptive history. In the prophets
and the poetic literature, however, a different attitude toward mythological
materials appears, for here the myth of a primeval conflict between God and
a sea monster or monsters (Leviathan, Rahab) is presupposed. (Kaiser dis-
agrees with Gunkel that the background is the Tiamat story, finding it
rather in the Canaanite Baal-Yam myth.) He explains this difference in two
ways: (1) the covenant demanded Israel’s complete allegiance to Jahweh,
but did not rule out the tacit acceptance of the existence of other cosmic
powers (cf. Deut. 4:19); (2) the mythological allusions are used polemically
to show, e.g., that it was Jahweh and not Baal who had conquered Leviathan.
Without denying this in principle, one may ask whether the use of a mytho-
logical allusion necessarily implies that the myth itself is a part of the
writer’s structure of belief. As B. S. Childs has recently pointed out in con-
nection with a related problem, may it not be that the resort to mytho-
logical expression is an indication of Israel’s developed insight arising out
of the Exile?!

Perhaps because of the necessary limitations of a dissertation, Kaiser
does not treat another motif probably connected with the sea in the Old
Testament, that of death and the underworld, as seems to appear in such
passages as Deut. 30: 12f. (cf. Rom. 10: 6f.); 2 Sam. 22: 5f (cf. v. 16);
Job 38: 16 f.; Ps. 69: 15; Eze. 26: 191f. and perhaps even 2 Kings 2: 6 ff.

This is a painstaking study, well organized and clearly presented with
constant reference to pertinent literature. Kaiser is sensitive to the signific-
ance of the newer archaeological materials and does not fear to reserve
judgement when evidence is not definitive.

Berrien Springs, Michigan. Earle Hilgert.

Hans Walter Huppenbauer, Der Mensch zwischen zwei Welten. Der Dualismus
der Texte von Qumran (Héhle I) und der Damaskusfragmente. Ein Beitrag
zur Vorgeschichte des Evangeliums. = Abhandlungen zur Theologie des
Alten und Neuen Testaments, 34. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1959. 132 S.
Fr.18.—.

Die umstrittene Frage des Dualismus in den Qumranschriften ist von
H. W. Huppenbauer als Thema fiir seine der Basler Theologischen Fakultit
eingereichte Inaugural-Dissertation gewihlt worden. Das vorliegende Buch
ist eine teilweise gekiirzte Wiedergabe derselben. Nachdem kurz die ter-
minologischen und geschichtlichen Vorfragen gestreift worden sind, befallt
sich die Arbeit mit einer griindlichen Exegese der einschldgigen Abschnitte
in 1QS, 1Q8Sa, 1QSh, 1QpHab, CDC, 1QH, 1QM und in den Fragmenten aus
Ho6hle I sowie im Genesis-Apokryphon. Das letzte Kapitel bietet eine syste-
matische Zusammenfassung der Ergebnisse.

1 B.S. Childs in Journ. Bibl. Lit. 78 (1959), p. 198.



414 Rezensionen

Man kann sich nur freuen, dafl nun endlich die heikle Sache in einer
Monographie angefalit worden ist. Ich halte dafiir, dafl es dem Verfasser
gelungen ist, das Problem grundséitzlich richtig zu kldren. Die in den
Qumréanschriften aufweisbaren Dualismen bezeugen alle ein ethisches In-
teresse (S.103), und man kann kaum verneinen, dafl der kosmische, d. h.
der etwa mit dem parsistischen vergleichbare, Dualismus fiir die Qumréan-
gemeinde blof} insofern bedeutsam gewesen ist, als dieser praktisch-ethisch-
eschatologisch begriindet war. Der alttestamentliche Schopfer steht iiber
den der kreatiirlichen Welt eigenen Gegensitzen. Weiterhin sollte die Tat-
sache, dall Begriffe wie Wahrheit, Liige, Licht usw. in erster Linie ethische
Prigung haben, uns endgiiltig davor warnen, den Qumréanschriften zu
rasch gnostische Tendenzen zu unterschieben.

Die Studie Huppenbauers scheint mir zu bestitigen, dall wir angesichts
der Dualismen in der Qumranliteratur nicht auf auslindische Einfliisse
hinzuweisen brauchen. Dal} es solche Einfliisse gegeben hat, bleibt immer-
hin mébglich, lilt sich aber m. E. nicht oder kaum nachweisen. Die Reli-
gionsgeschichte zeigt, dafl eine starke Betonung der Pridestination nicht
Voraussetzung, sondern unmittelbare Folge einer starken Betonung der
gottlichen Gnade ist. s diirfte daher richtig sein, wenn der Verfasser S. 42
bemerkt, dafl der Dualismus der Qumréanschriften seinen Ausgang nicht
in irgendeinem Mythos, sondern in der lebendigen Situation der Gemeinde
nimmt.

Bei den der Einzelexegese vorangeschickten allgemeinen Bemerkungen
iiber die in Hohle I aufgefundenen Schriften habe ich dann und wann Frage-
zeichen gesetzt. Weil es sich-dabei im Zusammenhang dieser Studie nur
um Nebensidchliches handelt, unterlasse ich es, diese Punkte hier aufzufiih-
ren, sondern méchte lieber dem Verfasser fiir seine feine Arbeit nochmals
danken.

Noordlaren (Niederlande). Adam Simon van der Woude.

William G. Braude, The Midrash on Psalms, translated from the Hebrew and
Aramaic, 1—2. = Yale Judaica Series, XIII, 1—2. New Haven, Conn., Yale
University Press, 1959. XXXVI + 563; 630 S.

W. G. Braude, Rabbi der Congregation Sons of Israel and David, Pro-
vidence, Rhode Island, legt eine neue, auf dem hebriisch-aramédischen Urtext
fullende Ubersetzung des Midrasch zu den Psalmen vor. Eine eingehende
Einleitung von 36 Seiten, die sich auch mit Zeit und Ort der Abfassung
auseinandersetzt, erliutert an Hand von Beispielen die midraschische Art
der Bibelkommentierung ausgezeichnet. Der eigentliche Text (1, S.1 bis 2,
S. 388) gibt den Bibeltext in Kursiv wieder, so dall Bibeltext und eigent-
licher Midrasch gut voneinander abgehoben sind. Die Ubersetzung lehnt
sich, soweit moglich, wortlich an das hebriische Original an. Nur gewisse
immer wiederkehrende Eingangsformeln werden frei wiedergegeben.

In einem iiber hundertseitigen Kommentar (2, S.397—530) nimmt der
Ubersetzer zu sprachlichen und sachlichen Problemen eingehend Stellung
und beweist gute Vertrautheit mit der einschligigen Literatur. In einem



Rezensionen 415

Glossar (2, S.530—532) stellt Braude immer wiederkehrende Termini zu-
sammen und erklirt sie in knappen Worten.

Drei gut ausgearbeitete Indices sind besonders dankbar zu erwihnen,
da sie das Werk auch fiir den Nichtfachmann leichter zuginglich machen.
Stellennachweise aus Bibel und Mischna sowie ein Register im Midrasch
erwihnter jiidischer Gelehrter beinhalten die beiden ersten Indices. Der
dritte Index (2, S. 585—630), der Sachen und Namen bearbeitet, ist besonders
wertvoll und differenziert gestaltet und erleichtert das Nachschlagen
wesentlich.

Braude’s englische Ubersetzung des Midrasch zu den Psalmen ist eine
niitzliche Hilfe fiir eine bessere Kenntnis der Midraschliteratur in nicht-
jildischen Kreisen. Christliche Kommentatoren der Psalmen werden vor-
liegende Ausgabe fiir ihre Arbeit gerne und nutzbringend beiziehen.

Basel und Ziirich. Benedikt Hartmann.

J. van Goudoever, Biblical Calendars. Leiden, I5. J. Brill, 1959. XII + 295 S.
Gld. 21.—.

Ph. Carrington hatte in seinem 1952 erschienenen Buch «The Primitive
Christian Calendar, a study in the making of the Marcan Gospel» vor allem
auf Grund der Randnummern der neutestamentlichen codices A und B den
Versuch gemacht, die einzelnen Episoden des 6ffentlichen Wirkens Jesu,
die sich nach der Voraussetzung des Markusevangeliums alle innerhalb
eines Jahres abspielen, auf die verschiedenen Sonntage des Kirchenjahres
zu fixieren, an denen sie vorgelesen wurden. Goudoever nimmt diesen Ver-
such auf und fiihrt ihn der Intention Carringtons entsprechend weiter. Er
will nachweisen, dafl bereits dem Markusevangelium (und nicht erst der
Leseordnung der codices) ein liturgischer Kalender zugrunde lag, dem gemifi
z. B. die Speisung der 5000 auf Ostern, die der 4000 auf Pfingsten, die Verkli-
rung Jesu auf Mitte Sommer und sein Einzug in Jerusalem (verbunden mit
der Tempelreinigung) auf Laubhiitten entfielen. Den Grund zu dieser Koinzi-
denz glaubt Goudoever in der inneren Entsprechung der Motive des jeweili-
gen Festes und der ihm zugehoérigen I'estgeschichte erblicken zu kénnen.
Freilich wirft die Durchfithrung im einzelnen, die er im 3.Teil seines
Buches gibt, wohl mehr Fragen auf als sie beantwortet.

Thre eigentliche Bedeutung erlangt die Arbeit aber dadurch, dall Goud-
oever zur Fundierung seiner These in einem 1. Teil zu einer umfassenden
Studie der israelitisch-jiidischen Feste, deren Charakter und Kalenderord-
nung, ausholt. Er stellt das reichhaltige Material, das die biblischen und
nichtbiblischen jiidischen Schriften (besonders auch aus den Kreisen von
Qumran und von Samaria) zum Thema Feste und Kalender enthalten, zu-
sammen, ohne der Versuchung zu verfallen, die verwirrende Fiille der oft
widerspriichlichen Traditionen (etwa hinsichtlich der Ansetzung des Wo-
chenfestes) voreilig zu harmonisieren. In einem 2. Teil werden die Linien
von den alt- zu den neutestamentlichen Festen und Festzeiten ausgezogen:
etwa vom jiidischen Passah zum christlichen Osterfest (vor allem in seiner
quartadecimanischen Form), von der 50tdgigen jiidischen Erntezeit mit
ihrem besonders ausgezeichneten ersten und letzten Tag zur christlichen



416 Rezensionen

Pentecoste mit Ostern am Anfang und Pfingsten am Schluf. Neuartig in
diesem Zusammenhang ! mutet der Versuch Goudoevers an, das in verschie-
denen rabbinischen und samaritanischen Traditionen bezeugte Iest des
¢Meerdurchzugsy (Ex.14), das mit der Passahzeit in Verbindung stand und
offenbar meistens in der Nacht vor dem 1. Tag der 50tigigen Erntezeit ge-
feiert wurde (vgl. Philos Therapeuten), in den frithchristlichen Taufhand-
lungen wihrend der Osternacht wiederzuerkennen (S. 124 ff. 171 ff.). Auch
die These, dall das christliche Pfingstfest in seiner speziellen Bedeutung als
«I"est neuer Offenbarung» von qumranischer Seite her beeinflulit sei, hat
viel fiir sich (S.228 ff.).2 Andere Aspekte, die die Untersuchung zutage
fordert, sind ebenfalls iiberraschend und anregend.

Die Bedeutung der in ihrem zeitlichen Ablauf und Sinngehalt so ver-
schiedenen religitosen Feste fiir das gesamte Leben sowie fiir die miindliche
und schriftliche Tradition der Israeliten, Juden und Christen wird ja in der
neueren Forschung immer mehr betont. Goudoever hat das Verdienst, eine
umfangreiche Materialsammlung in zugénglicher Form geboten zu haben,
die fiir weitere Studien sehr niitzlich sein wird (auch die Register sind gut
zu gebrauchen).

Basel. Willy Rordorf.

Paul Johannes Du Plessis, Teleios. The Idea of Perfection in the New Testa-
ment (Diss. Kampen). Kampen, J. H. Kok N. V., 1959. 255 S. F1. 6.90.

Die biblischen Begriffe werden, und zwar auch in den letzten Jahren,
immer fleiBiger bearbeitet. Gerade «teleios», «vollkommen», kann das be-
leuchten. Anno 1954 legte der Norweger Torbjorn Osnes iiber diesen Begriff
eine 371 Seiten umfassende Doktorarbeit vor.! Und fiinf Jahre spiter er-
schien der Stidafrikaner Du Plessis mit dieser Abhandlung von 255 Seiten.
Osnes wird hier allerdings nicht verwertet, obschon seine norwegisch ge-
schriebene Darstellung auch eine englische Zusammenfassung hat.

Eingangs erinnert Du Plessis an Matth. 5, 48; 19, 21 und die rémisch-
katholische Lehre von den Consilia evangelica sowie an John Wesley und
mehrere Holiness Movements mit ihrer moralistischen Deutung des Voll-
kommenheitsbegriffes.

In der Untersuchung geht der Verfasser vom Hauptwort «telos» aus,
was ein fruchtbarer Gesichtspunkt ist. Nach einer Ubersicht iiber den Be-
griff in der griechischen Sprache und Philosophie wird die Septuaginta
behandelt. Hier wire es niitzlich gewesen, wenn der Verfasser die ent-
sprechenden hebriischen Vokabeln «tam» usw. griindlicher beriicksichtigt
hitte. Eine solche Hauptstelle wie Deut. 18, 13 wird nur im Vorbeigehen
erwihnt. Ferner vermiflt man einen detaillierten Durchgang des Ps. und der
Spr. Es hitte iiberhaupt betont werden miissen, daf die Septuaginta in dieser
Beziehung eine Neigung zum Moralisieren aufweist, ein beginnendes Stre-

1 Vgl. allerdings J. Daniélou in Rev. sc. rel. 33 (1946), S.402—30; G.
Kunze in Leiturgia 1 (1954), S.490f.

2 Vgl. G. Kretzschmar in Zeitschr. f. Ki.-gesch. 66 (1954), S. 232.

1 T. Osnes, Fullkommenhetstanken i Det nye testamente. En studie over
begrebet teleios. Diss. Oslo (1954).



Rezensionen 417

ben nach Verwisserung des im A.T. echt religitsen Begriffs. Wie der Ver-
fasser bemerkt, tritt dieser Zug im Spétjudentum und in der Qumran-
gemeinde hervor. Schon die Zugehorigkeit zur Qumrangemeinde verlangt
<ritual perfection» sowie auch «intensive nomistic observance» (S.115). Zur
IFrage nach gnostischen Elementen in den Qumrantexten schreibt Du Ples-
gis: «The perfect man of Qumran was no philosopher. He was a zealous
Jew> (ebd.).

Der wichtigste Teil der Untersuchung wird dem Begriff «teleios» in den
Evangelien, in den Paulusbriefen und im Hebrierbrief gewidmet. Hier be-
tont Du Plessis mit Recht die neue Lebenslage, die mit Christus und seinem
Werk erschaffen wurde und wodurch der Begriff «vollkommen» einen neuen
Sinn erhilt (S.167f.). «Thus perfection as perfect love is a notion cor-
responding to the absolute attachment to God of the O.T. but one truly
consummated and integrated by the teaching and in the Person of Jesus
Christ. I"ar from being a human or moral sentiment this perfection of love
is the most fundamental description of the new vocation and life called into
existence by faith and complete submission to his will» (S.173, zu Matth.
19, 21).

Du Plessis hat eine sehr anregende und lesenwerte Abhandlung ge-
schrieben und zeigt in verschiedenen Fragen ein reifes Urteil. Wiinschbar
gewesen wiaren ein Literaturverzeichnis und auch eine nihere Kenntnis
der einschlidgigen Literatur, u. a. der skandinavischen.

Géteborg, Schweden. Conny Edlund.

Heinrich Baltensweiler, Die Verkldrung Jesu. = Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments. Ziirich, Zwingli Verlag, 1959. 152 S.
Fr.18.—.

Le récit de la transfiguration de Jésus a fourni aux exégétes 1'occasion
de beaucoup d’hypothéses, d’ailleurs trés divergentes. Il paraissait difficile
de sortir le débat de l'orniére. L’auteur de cette monographie parait y avoir
cependant réussi, et de la fagon la plus heureuse. La simplicité de son argu-
mentation et le soin avec lequel il rend compte des détails des récits
inspirent la confiance.

D’abord il recherche 1'’événement originel, qu’il faut isoler de la facon
dont Marc I’a relaté. Dans Marc 9, 1-8, on constate deux centres de gravité
concurrents : Jésus, les disciples. Il faut isoler, comme relatifs & Jésus, les
versets 2-5, 7a, 8. La mention des huttes & construire situe I’événement dans
la période de la féte des tabernacles. Et «le sixiéme jour » doit étre le
sixiéme de la féte, précisément le jour le plus important, « le grand jour »
(Jean 7, 37). Jésus monte donec sur la montagne avec trois disciples seule-
ment. Nous le voyons dans cette compagnie restreinte, seul avec les trois,
dans un autre épisode, & Gethsémané. LA aussi les disciples assistent & un
événement qui les laisse complétement désemparés ; ils ne surent que dire
(Marc 14, 40). Jésus les avait pris pour les associer a4 son combat intérieur,
car il s’agissait pour lui, au moment supréme, d’accepter la voie de I’humi-
liation derniére, en répudiant I'idée d'un recours aux moyens de délivrance
préconisés par les tenants du messianisme politique.



418 Rezensionen

I1 s’agit du méme combat quand il monte sur la montagne élevée, que
Marc mentionne pour évoquer la montagne élevée du haut de laquelle le
diable montra & Jésus les puissances de ce monde qu’il mettait & sa dispo-
sition. La féte des tabernacles était un des moments ou la fiévre nationaliste
montait 4 son paroxysme ; elle avait été 1'objet d’'une interprétation mes-
sianique, eschatologique (Zach. 14, 16ss.). Jésus va-t-il entrer dans le jeu
du messianisme politique ? En fait, il se retire au moment critique. Que se
passa-t-il alors ?

Dans Mare, il n’est pas question d'un rayonnement, ni de la personne, ni
du vétement. Mais le vétement de Jésus apparait blanc. On sait la signifi-
cation symbolique et eschatologique du blanc et du vétement blanc. Cette
blancheur signale que Jésus est de 'ordre du monde céleste, au moment ot il
serait tenté de céder & l'attrait des royaumes de ce monde. Dieu lui donne
la certitude nécessaire pour surmonter la tentation, il lui atteste sa pré-
sence, il confirme sa vocation. L’apparition d'« Elie avec Moise » donne a la
scéne une dimension nouvelle. Elie avait bien été le prophéte qui avait
disposé du feu du ciel, mais il était aussi devenu le prophéte des voies non
violentes, 'homme de la paix et de la consolation.! Moise était également
I'homme doux de Nomb. 12, 3, qui a souffert et doit souffrir pour son peuple.

Voild atteint I’événement historique, auquel les disciples ont assisté
sans y rien comprendre. Mais déja Marc va, dans sa narration, donner aux
disciples une place centrale en indiquant que la voix qui se fait entendre
explique aux disciples la signification de ce qui se passe. Du drame propre
a Jésus, Marc fait un spectacle offert aux disciples pour leur édification.
C’est eux maintenant qui intéresseront le lecteur. C'est ce qu’ils ont &
apprendre que le lecteur devra apprendre & son tour, & savoir que Jésus
est le Messie, le Fils de Dieu. La signification de la scéne n’est pas faussée,
mais son orientation est autre. La voix du ciel dit la méme chose que
montrait la « transfiguration » (le mot ne convient d’ailleurs pas exactement
ici) ; mais elle le dit aux disciples. La peur qui saisit ces derniers est une
notation, non pas psychologique, mais théologique, I'indication qu’ils sont
en présence d'une révélation qui les dépasse. Par le contexte ou le récit est
placé par Mare, la figure du Messie est rapprochée de celle du Ressuscité.
L’interdiction de parler de ce qui s’est passé est bien le fait de Mare, mais
elle est selon I'esprit de cette scéne ol est enseignée une messianité si cachée
dans I’humilité qu’elle ne peut apparaitre qu’aux croyants.

Quant 4 Matthieu et Lue, ils ont accentué l'interprétation donnée par
Marc. La scéne se déroule devant les disciples et pour eux. C'est & eux qu’est
destiné le rayonnement du visage de Jésus. Plusieurs détails enrichissent
le tableau de traits psychologiques et dramatiques. La scéne devient une
épiphanie. Lue va jusqu’a parler de doxa. Les disciples n’appellent plus
Jésus Rabbouni, mais Kyrios dans Matthieu. Chez Luec, 'orientation didac-
tique est curieuse ; les disciples appellent Jésus Epistata ; la scéne montre
non seulement que les disciples sont instruits par ce qui se passe, mais
I’événement a aussi pour but d’instruire Jésus lui-méme, car Moise et Elie
s’entretiennent avec lui de sa mort. Luc a bien compris la scéne comme

1 P. Billerbeck, Kommentar, 4 (1928), pp. 769—779.



Rezensionen 419

relative au probléme de I’humiliation du Messie. Mais ce probléme, il l'a
présenté, a l'encontre de I’événement originel, non comme le drame in-
térieur d'une tentation surmontée par Jésus, mais comme une connaissance
donnée objectivement d’En Haut pour instruire Jésus et les disciples de ce
qu’est le plan de Dieu.

Telle est la marche de l'argumentation. On la trouvera soigneuse et
cohérente. Elle enracine de fagon trés heureuse la scéne de la transfigura-
tion dans la trame évangélique, dans I’histoire. L’auteur s’est abstenu
d’aborder le probléme de ce qu’a pu étre I’événement originel. Ses expres-
sions sont trés discrétes : « ein Handeln Gottes an Jesus selbst ». Jésus et
ses disciples ont fait une « Erlebnis », qui a fortifié Jésus. « Die Verwand-
lung Jesu besteht darin, daBl seine Kleider eine iiberirdische Weisse er-
halten...» Son appartenance au monde de Dieu est «sichtbar gemacht...»
¢ Sie wird ihm nicht nur zugesagt, nein, er spiirt sie am eigenen Leibe durch
ein gittliches Handeln » (pp. 88 et 89). L’auteur s’abstient de chercher ce
qu’a été le fait qu’il évoque ainsi, son genre et son degré d’objectivité. Nous
assistons en réalité & la mnaissance d’'un <«mythe ». L’auteur ne prononce
jamais le mot. Il a fait un travail littéraire assez consciencieux, pour qu’on
renonce ici & lui faire grief de ne pas avoir débordé le champ précis de sa
recherche.

Genéve. Franz J. Leenhardt.

Alv Kragerud, Der Lieblingsjiinger im Johannesevangelium. Ein exegetischer
Versuch. Oslo, Osloer Universitidtsverlag, 1959. 150 S.

Eine neue eindringende Studie zum Lieblingsjiingerproblem war lingst
fillig. Kragerud hat das Verdienst, dieses Problem wieder ein wenig mehr
in den Mittelpunkt des Interesses geriickt zu haben.

In einem ersten Teil wird dargelegt, dall simtliche 7 Lieblingsjiinger-
texte (Joh.1, 35—42; 13, 21—26; 18, 15—16; 19, 25—27; 20, 2—10; 21, 1—14;
21, 15—23) untrennbar zusammengehdren und wahrscheinlich auf denselben
Verfasser zuriickgehen, dall der Stoff kein Traditionsgut ist, sondern vom
Evangelisten vollig frei gestaltet wurde, und dall die Lieblingsjiingerszenen
irgendwie symbolisch gedeutet werden wollen. Der gemeinsame Grundzug
aller Texte sei die Korrelation zwischen dem Lieblingsjiinger und Petrus
Manche wertvolle exegetische Beobachtung wird angestellt.

Ein zweiter Teil beschiaftigt sich mit den bisherigen Liosungsversuchen.
Kragerud gelangt zu dem Ergebnis, dal man nicht bei der Identititsfrage
im gewdhnlichen Sinn (Zebedaide, Johannes Markus, Lazarus u.a.) den
Ausgangspunkt nehmen kénne. Grundlegend sei vielmehr die Frage nach
dem reprisentativen Sinn der Gestalt. Und zwar miisse man einsetzen mit
einer Untersuchung des repréisentativen Sinnes der Petrusgestalt. Nach dem
dritten Teil wire Petrus im 4. Evangelium Reprisentant des Gemeinde-
amtes, Dann miilte man in dem IL.deblingsjiinger den Reprisentanten des
Geistes sehen, wie der vierte Teil hervorhebt. Also wiirde das Gegeniiber
von Petrus und Lieblingsjiinger das grundlegende Verhéltnis zwischen Amt
und Geist widerspiegeln. Dabei wird richtig herausgearbeitet, daf} Petrus
im Gegeniiber zum Lieblingsjinger nicht herabgesetzt werden soll, das



420 Rezensionen

Amt also nicht abgewertet wird. Es gehe vielmehr um das rechte Verhiltnis
zwischen Amt und Geist, insofern nimlich das Amt nur vom Geist her
seine Giiltigkeit erhilt.

Der fiinfte bis achte Teil der Untersuchung dient der Konkretion der
bisherigen Analyse. Darnach wire der Lieblingsjiinger als Exponent einer
Verzweigung des nachapostolischen Wanderprophetismus zu verstehen. Das
Wesen dieses Wanderprophetismus wird gut herausgearbeitet und das
johanneische Schrifttum daraufhin untersucht.

Aufs Ganze gesehen, wird man der These Krageruds doch kritisch
gegeniiberstehen. Sie scheint mir zu sehr als Schreibtischarbeit konstruiert.
Es soll keineswegs bestritten werden, dal Gemeindeamt und Wanderpro-
phetismus de facto immer wieder in eine gewisse Rivalitidt zueinander ge-
treten sind. Dal indes diese Rivalitit durch den Verfasser des Evangeliums
in dem Gegeniiber von Petrus und dem Lieblingsjiinger auf einen reprisen-
tativen Nenner gebracht sein soll, und zwar so, dall dabei deutlich wird, daf}
das Amt nur vom Geist her seine Wiirde und Aufgabe empfingt, setzt doch
wohl Abstraktionen voraus, die nicht der ersten nachapostolischen Zeit ent-
stammen, sondern modern sind. Die Konkurrenz zwischen Petrus und dem
Lieblingsjiinger kann doch nur konkret verstanden werden.

Diesem Haupteinwand tritt ein zweiter zur Seite. Kragerud selber
stellt mit Recht immer wieder fest, dafl es in den Lieblingsjiingerstiicken
nicht um eine Herabsetzung des Petrus gehe. Dieser werde ja auch im
4. Evangelium ausdriicklich als Kephas ausgezeichnet, was denn auch im
Petrusbekenntnis und dem Kirchenkapitel 21 zum Ausdruck kommt. Dann
ist es aber eine unerlaubte Verallgemeinerung, das petrinische Amt «ganz
einfachy auf das «Gemeindeamts schlechthin zu interpretieren. Das Amt
des Petrus im 4. Evangelium ist eben gerade doch nicht ein allgemeines,
sondern ein besonderes. Immerhin ist es ein bleibendes Ergebnis der Arbeit
Krageruds, den repréisentativen Charakter der Lieblingsjiingerszenen ein
fiir allemal deutlich gemacht zu haben, wenngleich auch die Deutung dieser
reprisentativen Ziige offen bleiben mufl.

Lienen, Krs. Tecklenburg, Westfalen. Wilhelm Wilkens.

Hébert Roux, Les Epitres pastorales. Commentaire de I et Il Timothée et Tite.
Genéve & Paris, Labor et Fides, 1959. 195 S.

Wie es im Vorwort dieses Buches heilit, will es verstanden sein als ein
«populédrer», d. h, allgemeinverstindlicher Kommentar. Anlage und Umfang
der Arbeit tragen den damit gestellten Erfordernissen im allgemeinen
Rechnung. Es gibt nur selten Anmerkungen und wenige Literaturhinweise.
Auch religionsgeschichtliche Parallelen sind auf wenige beschrinkt. Die
Ubersetzung aus dem griechischen Text 148t sich fliissig lesen. In moderner,
verstindlicher Sprache gibt der Verfasser den Urtext gut wieder. Die Ein-
teilung folgt dem Nestle-Text und unterteilt diesen zum besseren Verstind-
nis noch mehrfach. Die alttestamentlichen Zitate im Text sind dankens-
werterweise durch Anfithrungsstriche hervorgehoben. Problematischer wird
es, wenn man die Ausdrucksweise und das sprachliche Bild betrachtet, das
sich dem Leser in der Auslegung des Verfassers bietet. Sicher kann man



Rezensionen 421

nicht sagen, daB der Verfasser die theologische Fachsprache wihlt und sich
in weitgehende theologische Einzelprobleme verliert. Es ist das Bemiihen
zu spiiren, eine allgemein verstindliche Ausdrucksweise zu wihlen. Es
soll nicht verkannt werden, dafl das eine der schwierigsten Aufgaben fiir
einen sogenannten allgemeinverstéindlichen Kommentar ist. Man sollte aber
dem Leser darin zur Hilfe kommen, daf man ihm keine zu komplizierten
und langen Sitze zumutet, in denen sich dann méglicherweise die Gedanken
noch sehr konzentrieren (vgl. z. B. S. 55 und 56 unten, S. 75 erster Absatz).
Es gibt eine Reihe von Ausdriicken, die allerdings fiir den theologisch nicht
gebildeten Leser unverstindlich bleiben miissen. Was soll man sich dar-
unter vorstellen, wenn es heilit, dem Gebet sei «eine erstaunliche und ganz
neue Dimension» gegeben? (8. 38; vgl. auch «kosmische Dimensiony, S. 58).
Die Ausfiihrungen zu den Dimonen (S. 69, zu 1. Tim. 4, 1—5) sind abstrakt
gehalten, wobei Begriffe wie Manichidismus und Dualismus nicht ohne
weiteres vorausgesetzt werden diirfen. In diesen Zusammenhang gehoren
Begriffe wie «christologisch» (S.102), «Kontinuitdt des Glaubensy (S.125),
«Doxologie» (S.104). Kirche als «das Objekt in Christus» (S. 184) 148t sich
ebenso schwer verstehen wie eine ¢«formale Katechetik» oder «neuer Aion»
(S.137) und der selbstverstindliche Gebrauch des Ausdrucks «Proselyten»
(S.192).

Die im ganzen knapp gehaltene Auslegung sieht von der Echtheitsfrage
vollig ab. Man sollte sich in einem allgemeinverstdndlichen Kommentar
sicher nicht ungebiihrlich lange dabei aufhalten, im Hin und Her der
Meinungen die Frage zu traktieren, ob Paulus nun der Verfasser selbst war
oder jemand seine Gedanken nachgeschrieben hat o. 4. Entscheidender als
diese Frage nach der Person des Briefschreibers ist die andere nach der
Gedankenwelt der Pastoralbriefe im Vergleich mit den sogenannten grofien
Paulusbriefen. Von der ungepriiften Voraussetzung aus, dall die zentral
theologischen Themen in den Pastoralen genau so zu finden sind wie in den
anderen Paulusbriefen, wird versucht, zu zeigen, dall die ethischen Aus-
sagen nur von der theologischen Grundlegung her zu verstehen sind. «Die
Realitidt des neuen Menschen, der Christus in seiner Humaniit ist, driickt
sich aus und manifestiert sich in ihrer (der Christen) eigenen Humanitét.»
Diese sind das «Volk Gottes»; nicht ein «corpus christianumy formiert sich,
sondern «Glieder am Leibe Christi» (S.59). Alle christliche Ethik hat ihre
Wurzel in der Lehre und Christologie (S.67; vgl. auch S.70: das falsche
Handeln beruht auf einer «fundamentalen Milachtung des Erlosungswerkes
Christi»). Jedes spiritualistische wie moralische Millverstindnis «christ-
licher Ethiky wird entschieden abgewehrt (S. 80). Bei der verhiltnismilig
ausfiihrlichen Behandlung der Sklavenfrage (S.91—94) wird der Versuch
christologischer Grundlegung unternommen: es geht nicht um eine neue
soziale Ordnung als Programm, sondern um «die Wirklichkeit des Glaubens
und die Herrschaft Christi, des Schopfers einer neuen Ordnung» (S. 94).

So wichtig diese Grundeinsicht iiber den richtigen Ort der ethischen
Aussage ist, setzt hier die Frage der methodischen Durchfiihrung in der
Interpretation ein. Auch die mehr dogmatischen Aussagen miissen als solche
entfaltet werden. Hier liegt eine Schwiche des Kommentars. Roux begniigt



422 Rezensionen

sich oft damit, dogmatische Formulierungen, z.T. einfach dem Text ent-
nommen, zu wiederholen oder durch Zitate meist aus den anderen Paulus-
briefen zu erliutern. Fin allgemeinverstindlicher Kommentar miilite fiir
seinen Leser etwas mehr entfalten, und das geschieht nicht durch mehr
Seiten — das ist sicher manchmal auch notwendig —, sondern durch ver-
stindliche Sprache. Formelhaftigkeit der Sprache in gewisser abstrakter
Begrifflichkeit kann dem Theologen vielleicht Zugang zum Gemeinten ver-
mitteln, dem theologisch nicht vorgebildeten Leser sicher nicht. Hier tut
sich zugleich eine andere Schwierigkeit auf: Ganz gleich, ob man Paulus
fiir den Verfasser der Pastoralbriefe hilt oder nicht, eine Aussage oder ein
bestimmter Begriff miiite je an seinem Ort (ganz gleich in welcher neutesta-
mentlichen Schrift) zunichst untersucht werden, bevor man sie zur gegen-
seitigen Erhellung zitiert. Zu 2. Tim. 2, 20 z. B. wird fiir den Begriff «Ge-
fal» (oxedog) auf 2. Kor.4, 7 zur Interpretation verwiesen. Wihrend im
2. Kor. aber gerade gesagt wird, dafl das Evangelium immer in schwacher
Gestalt («wir haben diesen Schatz nur in irdenen Gefallen») auch des Ver-
kiindigers vorhanden ist, damit sich Gottes Kraft um so iiberragender er-
weise, so fahrt V.21 in 2. Tim. 2 fort, dal man «ein Gefidll zur Ehre» nur
durch bestimmte Reinigung wird. Das ist doch etwas anderes. Eine ent-
sprechendere, wenn auch formale Parallele wire Rom. 9, 20, das direkter
auf Jer. 18 zuriickgeht und das Roux in diesem Zusammenhang auch zitiert.
s wird auf eine ganze Reihe von gleichen oder #hnlichen Stellen in den
anderen paulinischen Briefen verwiesen, aber diese Vergleiche bleiben
meist im Formalen stecken, wenn verschiedene Stellen so iiberhaupt ver-
gleichbar sind (s.o0.), weil Gefille und Intention in den iibrigen Paulinen
eine andere Richtung haben als in den Pastoralbriefen.

Hier liegt exegetisch ein weiterer kritischer Einwand. Es gilt zunichst
einmal zu erfassen, was hier in den Pastoralbriefen steht, und dann wird
ein Unterschied festzustellen sein, der ohne Scheu konstatiert werden muf.
In den Pastoralbriefen hat sich im allgemeinen zu dogmatischer Form ver-
festigt, was bei PPaulus auf dem Boden einer lebendigen theologischen Aus-
einandersetzung wiichst. Das hat gar nichts mit Unglaubwiirdigkeit des Ver-
fassers der Pastoralbriefe zu tun, der diese dogmatischen Formeln braucht
— aber den Unterschied sauber herauszuarbeiten, darauf kime allerdings
einiges an. Der Briefschreiber der Pastoralbriefe hat mit den bei ihm zu
gewisser dogmatischer Formelhaftigkeit erstarrten Glaubensaussagen ge-
will seine Botschaft so ausrichten wollen. Darin mull er gehdért werden.
Es mull aber zugleich beachtet werden, dal} ihn seine geschichtliche Situa-
tion nach seiner eigenen Meinung zwang, gegen schwirmerische Verfliich-
tigungen so dogmatisch verfestigt zu reden. Das unterscheidet ihn von den
anderen Paulusbriefen.

Roux versucht nun gleichsam in seiner Auslegung jene Lebendigkeit
herauszuholen, die Voraussetzung der hier so verfestigt erscheinenden
dogmatischen I'ormulierungen war. Das geschieht nicht in einer «erbau-
lichen» Sprache, wenn auch im ganzen fiir einen allgemeinverstéindlichen
Kommentar zu stark mit theologischer Begrifflichkeit gearbeitet wird (Ver-
such zur Freiheit jener Lebendigkeit, S. 176—178 u. 6.). Diese Lebendigkeit



Rezensionen 423

ist nicht zu gewinnen durch eine unmittelbare, geradlinige und damit
fragwiirdige Gleichsetzung bestimmter Begriffe und Passagen in den ande-
ren paulinischen Briefen — und das ist nicht nur eine methodische I'rage.
Bei Paulus wurzelt z. B. die Parinese, kurz gesagt, in der Spannung zwi-
schen Christologie und Eschatologie, in den Pastoralen liegt der Versuch
vor, die ethischen Aussagen in den verfestigten dogmatischen Formulie-
rungen (reiner, gesunder Lehre) zu verankern. Das ist ein Unterschied.
Dall die Pastoralbriefe damit an einem bestimmten geschichtlichen Ort
stehen, hétte deutlich werden miissen. Das hat seine praktische Kon-
sequenz: Wir kinnen das alles, was hier etwa an Pariinese geboten wird,
so unmittelbar nicht iibernehmen — so richtig manches im allgemeinen sein
mag — und tun es praktisch auch nicht. Warum aber dann gegeniiber dem
Leser so tun als ob? Mit der Beweisfithrung wie hier, mit Zitaten aus den
anderen Paulusbriefen, werden die geschichtliche Situation und die daraus
zu ziehenden Folgerungen nur verdeckt, wenn nicht gar in falschem Sinne
legalisiert. Ubrigens (nur am Rande): dicta probantia haben der Kirche
noch nie zum Leben verholfen.

Den religionsgeschichtlichen Ort bei bestimmten Problemen deutlicher
zu erhellen (S.69. 82. 179—180), das hiitte dem Verfasser gute Dienste ge-
leistet. Die zum Teil im N.T. v6llig neuen und aus der gehobenen Sprache
hellenistischer Grizitit stammenden Worte, der Zusammenhang mit Ge-
danken der Stoa und dem Hellenismus, die andere Situation der Gemeinden
in der Zeit aufkommender Sektenbildung, die Begegnung mit der geistigen
Bewegung der Gnosis — all das kann zwar explizit in einem allgemeinver-
stdndlichen Kommentar nicht behandelt werden, sollte aber zum besseren
Verstidndnis den ihm gebiihrenden Platz einnehmen. Auch von hierher hiitte
sich zeigen miissen, wie weit der eigentliche Briefcharakter stark zuriick-
tritt und bestimmte Anweisungen allgemeiner und umfassender Art in einer
fixierbaren geschichtlichen Situation gegeben werden.

Wir haben aus der Gesamtproblematik nur einiges herausgehoben, was
wichtig erschien. Der Kommentar von Roux ist ein beachtenswerter Ver-
such, der im einzelnen sicher manche Hilfe zum Verstindnis der Pastoral-
briefe gibt. Das wird man dankbar anerkennen, ohne deswegen die Augen
vor der Problematik sogenannter allgemeinverstéindlicher Kommentare zu
verschlieBen. Man sollte eine vermeintliche Allgemeinverstindlichkeit —
womoglich noch mit bekannten «frommen» Vokabeln — nicht auf Kosten der
Sache, die verhandelt werden muf}, zu erlangen versuchen — das wird dann
auch an der Sprache erkennbar. Es gilt in einem solchen Kommentar eine
vermehrte Ubersetzungsarbeit zu leisten, und das ist zugestandenermalen
sicher keine leichte Aufgabe.

Mainz. Siegfried Wibbing.

Gerhard Huber, Das Sein und das Absolute. Studien zur Geschichte der onto-
logischen Problematik in der spdtantiken Philosophie. = Studia philoso-
phica, Suppl. 6. Basel, Verlag fiir Recht u. Gesellschaft, 1955. XVI + 206 S.

Das Thema dieser Untersuchung ist eigentlich ein streng philosophie-
geschichtliches: die ontologische Problematik, wie sie bei Plotinos vor-

28



424 Rezensionen

liegt, und ihre Umgestaltung bei christlichen Autoren, vorbereitet bei
Marius Victorinus und durchgefiihrt bei Augustinus. Dieses Thema ist fiir
den Verfasser (der ein Schiiler Heinrich Barths und Karl Jaspers’ war und
jetzt als Professor in Ziirich lehrt) jedoch nicht nur von rein historischem
Interesse. In der Plotinschen Distinktion zwischen dem Sein (der Sphiire
des Erkennbaren) und dem Absoluten (dem Unerkennbaren, Transzenden-
ten) sieht er ndmlich eine Analogie zur modernen existenzphilosophischen
Unterscheidung zwischen einem unmittelbar erfallbaren Vorhandensein
und einem unergriindlichen Geworfensein. Nach einer einleitenden Dar-
stellung der «Seinsproblematik in der gegenwirtigen Philosophie» gliedert
der Verfasser sein Thema deshalb der betrichtlich grifieren Forschungs-
aufgabe ein, «die geschichtliche Herkunft der gegenwirtigen Seinsproble-
matik» zu schildern. Die Durchfiithrung dieses weiteren Programms wird
auch in einigen abschliefenden <Ausblickeny skizziert: Huber zieht hier
kiihne Linien von Augustinus iiber das Mittelalter, Spinoza und Leibniz bis
zu dem deutschen Idealismus (Kant, Hegel, Schelling).

Mein Haupteindruck ist, dal der Verfasser innerhalb seines eigent-
lichen, begrenzteren Forschungsgebietes (Plotinos, Victorinus, Augusti-
nus) eine Reihe von scharfsinnigen Analysen gebracht hat, durch welche
er iiber recht intrikate Probleme Klarheit schafft, dafl jedoch das Gesamt-
bild von Augustinus — besonders im Lichte der abschlieBenden «Ausblicke»
— einseitig ist, da wesentliche Faktoren unbeachtet bleiben.

Die allgemeinen Voraussetzungen fiir die Ausformung der neuplato-
nischen Ontologie und ihr Einverleiben in das christliche Denken ist schon
frither von vielen Forschern beleuchtet worden. Die Verbindung hat sich
positiv durch eine Gedankenverkniipfung von Plotins Absolutem oder
Einem mit dem christlichen Gottesbegriff, besonders der Person des Vaters,
ergeben, sowie der Geist oder das Intellekt via der Logos-Christologie mit
der Person des Sohnes assoziiert worden ist. Ein Hindernis fiir die voll-
stindige Assimilation lag hierbei jedoch in dem subordinatorischen Ver-
hidltnis zwischen dem Einen und dem Geist, welches bei Plotinos eine
radikale Distanz zwischen dem Absoluten und dem Sein bedeutet. Gegen
diese in arianische Richtung fiithrende Tendenz bestehen die christlichen
Denker auf der Lehre von der jede Subordination ausschliefenden Wesens-
einheit des Vaters und Sohnes und fiigen dadurch das Sein und das Abso-
lute zu einem absoluten Sein zusammen; hierbei beruft man sich (wie
schon der Jude Philo) auf die Ausdeutung des Gottesnamens in Ex. 3, 14:
«Ich bin der Seiende.»

Im zentralen Teil der Abhandlung analysiert Huber eingehend die
ontologischen und erkenntnistheoretischen Konsequenzen der Augustin-
schen Identifikation des Seins mit dem Absoluten (§ 24—28). Wiihrend das
Eine bei Plotinos absolute Einfachheit und Indifferenz, das Sein dagegen
durch seine Bestimmungen differenziert ist und die Vielheit der Ideen
umfafit, mull Augustinus notgedrungen auch innerhalb des Seins (das nun
selbst absolut geworden) jede Differenz und Vielheit aufheben. Dies ge-
schieht durch die Lehre, dall die gottlichen Wesenspridikate miteinander
ohne Unterschied identisch sind; wo sie in der Gotteserkenntnis des Men-



Rezensionen 425

schen als unterschiedlich erscheinen, beruht dieses auf der Unvollkommen-
heit des menschlichen Erkenntnisorganes. Die Lehre von der Identitdt der
gittlichen Wesenspridikate bringt auch die Lehre von der Identitit der
Ideen, ihrer Einheit in Gott, mit sich. Das Ergebnis ist, dafl das absolute
Sein des Augustinus eine Zwischenstellung zwischen dem Absoluten und
dem Sein bei Plotinos einnimmt, doch derart, dafl die Haupttendenz zufolge
der Aufhebung der Determinationsstruktur des Seins in <absoluter» Rich-
tung zeigt: «Die Unbestimmtheit des ‘Absoluten’ scheint Herr zu werden
itber die Bestimmtheit des ‘Seins’s (S.131). — «Das Intelligible an sich ist
zum Unbegreiflichen gewordens (S. 145).

Nach der Meinung des Verfassers ist Augustinus hiermit offenbar zu
einem Kant vor Kant geworden (die Distinktion Noumenon — Phainome-
non) — aber zugleich auch zu einem Hegel vor Hegel oder einem Schelling
vor Schelling. Wenn Augustinus durch seine Lehre von der Indifferenz des
Seins die christliche Vorstellung von der Einheit des Gotteswesens zu
bewahren sucht, vermag er ndmlich nicht auch gleichzeitig den Personen-
unterschieden und den Innertrinitarischen Relationen einen fafbaren onto-
logischen Ausdruck zu geben. Hier nimmt er statt dessen seine Zuflucht bei
Analogien von dem Gebiet der Seele, wodurch das Sein, an sich unbegreif-
lich, auf eine «Analogie zum Ich» reduziert wird. Hiermit ist bereits ein
Schritt getan in der Richtung zur idealistischen Aufhebung der Differenz
zwischen dem Absoluten und dem Ich und der daraus hervorgegangenen
Anschauung des <absoluten Seins als absolutes Subjekt».

Huber hiitte wohl ein angemesseneres Bild der Augustinschen Ontolo-
gie und Erkenntnistheorie erhalten, wenn er zwei IFaktoren stirker beach-
tet hiitte: teils die normative Funktion der christlichen Autoritit im Rah-
men des Augustinschen Denkens und ihre damit zusammenhingende er-
kenntnismilige Rolle, teils die wichtige Augustinsche Distinktion zwi-
schen dem absoluten Sein und dem erschaffenen Sein. Fiir die antiken
Philosophen — und noch fiir Plotinos — ist die Frage nach dem Sein eine
vernunftsimmanente Frage von allgemein erkenntnistheoretischer Art:
das Sein als Erkenntnisobjekt entspricht selbstverstindlich einem erkennt-
nisfadhigen Subjekt. Aber das in die Irkenntnistranszendenz geriickte
absolute Sein des Augustinus bedeutet keine Entwicklung dieser Problem-
stellung in skeptischer Richtung, vergleichbar mit Kants vom Skeptizis-
mus Humes veranlaliten Transzendieren des Noumenon. Weder die Identi-
fikation des Seins mit dem Absoluten noch dessen daher folgende Erkennt-
nistranszendenz ist das Resultat allgemeiner erkenntnistheoretischer Uber-
legungen. Beide sind vielmehr dadurch bedingt, dafl sich Augustinus aus
Treue zu der christlichen Autoritit Gott als «den Seienden» in trinita-
rischer Wesenseinheit denkt, der jedoch der vollen menschlichen Erkennt-
nis zufolge menschlicher Siinde entzogen ist. Diese dogmatisch bedingte
Transzendenz unterscheidet sich ferner auch insofern von jeder nur skep-
tisch bedingten Transzendenz, als sie fiir Augustinus nur den negativen
Hintergrund bildet fiir die Darstellung der mit der Offenbarung gegebe-
nen positiven Mdglichkeit zur Gotteserkenntnis. Wenn diese mit der christ-
lichen Autoritit gegebene und mit dem Glauben umfafite Erkenntnis als



426 Rezensionen

gleichzeitig wahre und zuverlissige und doch vorldufige und nur mittel-
bare Erkenntnis dargestellt wird, die stidndig iiber sich selbst hinaus nach
einem vollkommenen, unmittelbaren Gottesschauen strebt, so beruht auch
diese Doppelkeit auf der Gebundenheit des Augustinus an eine bestimmte
dogmatische Auffassung: die biblische Darstellung des Verhiltnisses zwi-
schen Glauben und Sehen. Diese Treue dem Bibelwort gegeniiber bringt
ihn iibrigens dazu, von den neunziger Jahren an jede Moglichkeit, wihrend
dieses Iirdenlebens zu einem unmittelbaren Schauen Gottes zu gelangen,
entschieden zu verneinen. Es ist deshalb m. E. unrichtig, wenn der Ver-
fasser im Anschlufl an J. Hessen in Augustins Darstellung der Gottes-
erkenntnis die Momente <mittelbare diskursive Gotteserkenntnis, unmittel-
bare intellektuelle Wahrheitsschau und unmittelbare mystische Gottes-
schau» unterscheidet (8.155). Nicht nur die diskursive Argumentation,
sondern auch das intellektuelle und mystische Schauen selbst — Huber
betont mit Recht gegen Hessen, dall sich die verschiedenen Momente in
Wirklichkeit nicht unterscheiden lassen — stehen némlich laut Augustins
ausdriicklichen Aussagen im Rahmen der mittelbaren Erkenntnis, solange
das FErdenleben wihrt. Hessens Theorie von dem unmittelbaren Schauen ist
bereits iiberzeugend zuriickgewiesen worden, u.a. von I Gilson und
. Cayré, an welche sich der Rezensent nach erneuter Uberpriifung der
von Hessen angefiihrten Belege in der Abhandlung «Beatitudo och Sapien-
tiay (1958) anschlieflit.

Es ist von entscheidender Bedeutung, zu heachten, dafl die Transzen-
dierung des Seins, die die unausweichliche Konsequenz der Auffassung
von Gott als Sein ist, bei Augustinus einzig und allein die Gotteserkenntnis
betrifft. Es ist deshalb irrefithrend, wenn der Verfasser in § 28 «das Er-
kenntnisproblem als Problem der Gotteserkenntnis» behandelt und dabei
anscheinend beansprucht, die Augustinsche Erkenntnisproblematik iiber-
haupt behandelt zu haben. Die Seinstranszendenz des Gottesbegriffes be-
deutet fiir Augustinus nicht, dall alles Sein transzendiert wird. Alles von
Gott Erschaffene besitzt sein eigenes Mal an Sein und damit eine Deter-
minationsstruktur, die es ihm mdéglich macht, vollig problemfrei als ein
Objekt zu erscheinen, welches in adidquater Weise dem Erkenntnisvermogen
des menschlichen Subjektes entspricht. Die Tatsdchlichkeit der gewdhn-
lichen menschlichen Erkenntnis wird nie in Frage gestellt — hier ist auch
nicht die geringste Andeutung einer Kluft zwischen dem Ding an sich und
der Erscheinung im Kantischen Sinn. Zwar gibt es bei Augustinus einen
Zusammenhang der gewohnlichen menschlichen Erkenntnis und der Gottes-
erkenntnis — aber dieser tritt nicht auf, solange man bei der Frage
nach der Tatsdchlichkeit der Erkenntnis bleibt, sondern erst wenn man
die Frage nach ihrem Ursprung stellt. Will man iiberhaupt wie Huber
von der existenzphilosophischen Unterscheidung zwischen Vorhandensein
und Geworfensein ausgehen und hierzu eine Entsprechung bei Augustinus
suchen — ein unter allen Umstinden abenteuerliches Unterfangen —, ist
es wohl naheliegender, diese nicht als eine Spannung innerhalb des abso-
luten Seins, sondern in dem Verhéltnis zwischen dem erschaffenen und
dem absoluten Sein zu suchen, so wie dieses beim Ubergang von der Frage



Rezensionen 427

nach der Tatsédchlichkeit der Erkenntnis zu der Frage nach ihrem Ur-
sprung in Erscheinung tritt.

Die Distinktion zwischen absolutem Sein und erschaffenem Sein ist
Augustins Weise, die christliche Lehre einer bestehenden Distanz zwi-
schen Gott und Mensch auszudriicken. Diese Distanz steht in keinem Wi-
derspruch zu dem Analogiegedanken, der fiir Augustinus ebenfalls auf
einer christlichen L.ehre beruht: dal der Mensch nach dem Bilde Gottes
geschaffen ist, ohne dal die Distanz deswegen aufgehoben wird. Ohne
von der normativen Funktion der christlichen Autoritit im Denken des
Augustinus abzusehen, kann man keine Linie von seiner Lehre iiber die
Indifferenz des absoluten Seins zu der Indifferenz des Idealismus in der
Beziehung zwischen dem Absoluten und dem Ich ziehen. Sieht man aber
von der Autoritit ab, entzieht man damit auch der Augustinschen In-
differenzlehre iiberhaupt den Grund. Das eine wie das andere — Indiffe-
renz des gottlichen Seins, Distanz zwischen Gott und Mensch — ist von
der Autoritit bedingt. Ohne die Autoritit fallt der ganze Augustinsche
Gedankenbau zusammen. Jeder Vergleich, der diese Tatsache nicht be-
achtet, ist in gewisser Hinsicht irrefiihrend.

Uppsala, Schweden. Ragnar Holte.

Johannes Stelzenberger, Conscientia bei Augustinus. Studie zur Geschichte der
Moraltheologie. Paderborn, Ferdinand Schoningh, 1959. 184 S. DM 14.—.

In sorgfiltiger Arbeit hat Johannes Stelzenberger die Conscientia-
Stellen im augustinischen Opus zusammengetragen und untersucht. Es fillt
auf, wie sporadisch der Begriff erscheint. In fritheren philosophischen Wer-
ken findet er sich selten, widhrend ihn die in ihrer Allegorese iiberquellenden
Enarrationen hiufig verwenden. Bedeutsam ist seine Prigung als anti-
donatistisches Kampfwort: Conscientia wird zum «Inneren als Basis des
Religiosen und Kirchlichen» (S.96), wobei jedoch die Taufe von der in-
dividuellen pura conscientia des Taufenden nicht abhingt (S. 107). So zieht
denn Stelzenberger das Fazit, aus Briefen und Predigten reichlich belegt,
dafB fiir Augustin Conscientia nicht lediglich moraltheologisch zu erfassen
ist, sondern in einer «neuen theologischen Schauy (S.176) als das auf Gott
bezogene Innere (S. 35 ff.). Diese These bedeutet einen wertvollen Beitrag
zur Augustin-Forschung.

‘Was mir bei der Arbeit jedoch fehlt, ist die kritische Durcharbeitung
dieser ausgezeichneten These. Stelzenberger bespricht zum Beispiel Rom. 2,
14—15, eine der von Augustin ofters zitierten ouveldnoig-Stellen des Neuen
Testamentes. Eir anerkennt durchaus, dall zwischen «Offenbarung» und dem
«Sprechen Gottes im Innern einzelner Menschen» zu unterscheiden ist
(S.118). Aber die kritische Analyse des augustinischen Materials von dieser
Erkenntnis her fehlt. <«Loquitur etiam Deus in bonorum malorumque
conscientiay: ein solches Zitat aus der 12. Predigt miillte unbedingt gegen-
itber Stoa auf der einen und biblischer Offenbarung auf der anderen Seite
scharf abgegrenzt werden. Indem Stelzenberger Sokrates, Seneca und Rom.
2, 14 im gleichen Atemzug zitiert (S. 116), zusammen mit Delitzsch, Thielicke
und Jaspers, ohne das grelle Dilemma Augustins zu beleuchten, verrét er,



428 Rezensionen

daB ihm der Konflikt zweier Welten bei Augustin doch nicht klar geworden
ist. Dies ist schade, denn Ansitze dazu sind vorhanden, wenn zum Beispiel
in der Einleitung zur <Riickbesinnung» die Diskrepanz zwischen antiker
«Standortkontrolles und christlicher «Gegeniiberstellung zum allwissen-
den Gotty» ausgezeichnet formuliert wird. Dieser Konflikt hitte in der
Zusammenfassung markanter aufgezeigt werden miissen.

Es ist natiirlich eine Versuchung, das synthetisch-augustinische Denken
zu adoptieren, und das ist zum grollen Teil in dieser Arbeit geschehen. Lex
naturalis und Offenbarung stehen einfach nebeneinander. s ist aufler-
ordentlich wichtig, dall die Forschung kritisch scheidet. Dann erst ver-
mogen gewisse Elemente dieses ritselhaft-synthetischen Werkes schéop-
ferische Beitriige zur theologischen Arbeit zu leisten. Ein Beispiel dafiir ist
Conscientia als Gotthezogenheit des Innern.

Evanston, Illinois. Samuel Lduchli.

Hans-Joachim Schoeps, Was ist und was will die Geistesgeschichte? Uber Theo-
rie und Praxis der Zeitgeistforschung. Gottingen, Musterschmidt Verlag,
1959. 134 S. DM 9.90.

Der bekannte Verfasser, Ordinarius fiir Religions- und Geistesge-
schichte in Erlangen und — zusammen mit IErnst Benz — Herausgeber der
Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, gibt in dieser Programm-
schrift einen Rechenschaftsbericht iiber das von ihm seit 12 Jahren vertre-
tene Fach «Geistesgeschichte». Is gilt, den «Zeitgeist und seine Wandlun-
geny darzustellen. Allgemeine Geschichte, Philosophie-, Kultur-, Literatur-,
Kirchen- und Politische Ideengeschichte sind Hilfswissenschaften fiir die
neue Disziplin. Schoeps schligt vor,dal} vor allem dltere Universitiatsstuden-
ten sich diesem Fach widmen, die schon in einer dieser Hilfswissenschaften
Full gefaBt haben. Schoeps, seine Freunde und Schiiler, seit dem 1. Juni
1958 zusammengeschlossen zur Gesellschaft fiir Geistesgeschichte, verspre-
chen sich von ihrem Fach vor allem eine Belebung des Unterrichts an
héheren Schulen; sie verlangen, dal} fiir Kandidaten des Lehramts Geistes-
geschichte im Austausch mit Philosophie Wahlfach werde. Auch an tech-
nischen Hochschulen und an den in manchen Teilen der Bundesrepublik
Deutschland im Aufbau befindlichen Hochschulen fiir Lehrerbildung werden
Lehrstiihle fiir Geistesgeschichte gefordert, zumal ja die Studenten dieser
Hochschulen erfahrungsgemill fiir die Spezialprobleme der Philosophie
sehr wenig Verstindnis aufbringen. Andererseits miisse ein Auseinander-
fallen in sich immer mehr spezialisierende Einzelwissenschaften verhin-
dert werden. Die Geistesgeschichte soll also ein studium universale neuer
Art darstellen.

Die Quellen fiir die Geistesgeschichte einer Epoche werden liebevoll
aufgezidhlt. Dem Theologen diirfte auffallen, welch grofle Bedeutung
Schoeps den zu Zehntausenden gedruckt vorliegenden Leichenpredigten
beimifit, auch Enzyklopédien und Lexika h#lt er fiir sehr ergiebig — in
einem Anhang wird die Wandlung der Begriffe sehr schén durch die ver-
schiedenen Auflagen des «Brockhaus» hindurch aufgezeigt. Biographien
und Autobiographien, Tagebiicher und Briefe, Zeitungen und Zeitschriften,



Rezensionen 429

bis hin zu den Witzblittern, Schulansprachen und Lehrbiicher, Parlaments-
debatten und politische Reden, Bilder, Photos und Filme sollen ausgewertet
werden. Fiirwahr ein gewaltiges Programm!

Ein weiterer Anhang gibt einen Aufrifl einer intendierten deutschen
Geistesgeschichte der Neuzeit, der in der Tat eine Zusammenfassung der
geschilderten Einzeldisziplinen sein will, ein grofer Wurf, zu dessen Be-
wiltigung man nur Gliick wiinschen kann. Die Einzelwissenschaften und
nicht zuletzt die Kirchengeschichte kénnen von diesem Projekt nur profi-
tieren, wie die inzwischen erschienenen Jahrginge der ZRGG mit ihren z. T.
ganz hervorragenden Arbeiten beweisen.

Auf zwei kleine Irrtiimer in Jahreszahlen sei hingewiesen: Die Ver-
brennung der Bannandrohungsbulle durch Luther erfolgte schon 1520 und
nicht 1521 (8. 36), und der Schmalkaldische Band wurde erst nach dem Augs-
burger Reichstag von 1530 geschlossen, also nicht im Dezember 1529 (8. 27).

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

John David Hughey, Die Baptisten. Einfiihrung in Lehre, Praxis und Ge-
schichte. Kassel, J. G. Oncken Verlag, 1959. 176 S. DM 4.—.

Die vorliegende Schrift ging hervor aus Vorlesungen am Okume-
nischen Institut in Bossey. Ihr Verfasser, Amerikaner und Dozent am inter-
nationalen theologischen Seminar in Riischlikon-Ziirich, gibt darin eine
Zusammenfassung baptistischer Lehre, Praxis und Geschichte.

Ziuerst werden die Grundsiitze des Baptismus dargelegt. Die Gemeinde
ist freier Zusammenschlufl der Christus-Glaubigen; nur die Glaubenstaufe
ist giiltig und wird durch Untertauchen vollzogen; die Einzelgemeinde ist
ganz unabhiingig, darum gibt es keine fiir alle Baptistengemeinden giiltige
Amterordnung. Der baptistische Gottesdienst ist sehr schlicht. Das Anliegen
der Evangelisation tritt stark hervor.

Hughey betont, dall die Baptisten nicht aus der kontinentalen Tdufer-
bewegung des 16. Jahrhunderts stammen, sondern ihren Ursprung im eng-
lischen Independentismus des frithen 17. Jahrhunderts haben, wobei aller-
dings mennonitische Einfliisse auf britische Exulanten in Holland méglich
sind, da dort zuerst (1609) unter jenen Fliichtlingen der Schritt zur Glau-
benstaufe bewullt getan wurde. Im Unterschied zu den Mennoniten nahmen
die Baptisten aber besonders in der Cromwell-Zeit aktiv an den politischen
und militdrischen Kédmpfen teil. Die von Wesley ausgehende Erweckung
fithrte dann im 18. Jahrhundert auch zu neuem I.eben bei den englischen
Baptisten. Die wegen der Pridestinationslehre unter ihnen aufgebrochene
theologische und kirchliche Spaltung (General und Particular Baptists)
wurde ilberwunden. Die Baptisten beteiligten sich durch William Carey
fiihrend am groflen Aufbruch zur Heidenmission. Im 19. Jahrhundert hatten
die englischen Baptisten eine Reihe von beriihmten Predigern, unter denen
besonders Spurgeon hervorragt. Auch in Nordamerika wurde der Baptismus
durch die revivals des 18. und 19. Jahrhunderts zu grofier Bliite empor-
getragen: das Postulat der Glaubenstaufe entsprach besonders deutlich der
vordringlichen Betonung der personlichen Entscheidung. Der Sezessions-
krieg fiihrte zur Spaltung auch der Baptisten. Unter den Negern bildeten



430 Rezensionen

sich zahlenmifBig starke baptistische Gemeinden, die sich aber zu eigenen,
von den Weillen getrennten Gemeinschaften und Biinden zusammenschlos-
sen. Im 19. Jahrhundert entstand auch in Deutschland (vor allem durch
Johann Georg Oncken) eine baptistische Freikirche. Ebenso erwuchsen in
RuBland weitverzweigte Baptistengemeinden. Wihrend viele baptistische
Kérperschaften Amerikas und Europas sich dem Weltkirchenrat ange-
schlossen haben, blieb ihm die stidrkste baptistische Gemeinschaft, die
Southern Baptist Convention, bis heute fern.

Als Anhang sind dem Band eine statistische Ubersicht iiber den heuti-
gen Stand der Baptisten in den verschiedenen Lindern sowie zwei formu-
lierte Bekenntnisschriften der deutschen Baptisten von 1847 und 1944 bei-
gegeben.

Worb, Kt. Bern. Andreas Lindt.

Karlfried Griinder, Figur und Geschichte. Johann Georg Hamanns «Biblische
Betrachtungen» als Ansatz einer Geschichtsphilosophie. = Symposion. Phi-
losophische Schriftenreihe, hrsg. von M. Miiller, B. Welte, L. Wolf, 3.
Freiburg/Miinchen, Alber, 1958. XI + 192 S. DM 13.80.

Im Jahre 1758 las in Liondon Johann Georg Hamann aus Konigsberg in
einer schweren inneren Krise die Bibel. Die Gedanken, die ihm bei der
Lektiire kamen, schrieb er sogleich nieder. So entstanden die «Biblischen
Betrachtungen». Sie waren nicht fiir die Veroffentlichung bestimmt. Erst in
Josef Nadlers «Historisch-kritischer Ausgabe» von Hamanns sdmtlichen
Werken, 1 (1949) sind sie vollstindig gedruckt worden.

Die bisherige Wertung dieser Londoner Aufzeichnungen war schwan-
kend. Rudolf Unger z. B. sah in ihnen den Keim, aus dem sich das ganze
Hamannsche Denken entwickelte.? Fiir E. Janssen Schoonhoven dagegen
sind die «Biblischen Betrachtungen» nur eine zwiespéltige, aus Bibelglau-
ben und Aufkldrungslehre gemischte Vorstufe zu den iibrigen Schriften
Hamanns. 2 Karlfried Griinder, der sich mit dem glinzenden Wurf einer
Geschichte der Hamanndeutungen eingefithrt hat, sieht, gleich Unger, in
den <Biblischen Betrachtungen» den Quellort von Hamanns Gedankenwelt. 3
Er liefert dafiir in seinem neuen Buche «Figur und Geschichte» zwei ent-
scheidende Deweisstiicke.

Griinder greift aus den <«Biblischen Betrachtungen» zwei Grundpro-
bleme heraus: die Kondeszendenz (Herablassung) Gottes und die typo-
logische (figurale) Schriftauslegung. Theologisech gesehen, besagt Gottes
Herunterlassung: Gott ist immer der Handelnde, sein Verhiltnis zur Welt
ist akthaft, der Grund der Herunterlassung ist die gottliche Liebe. In phi-
losophischer (ontologischer) Sicht bedeutet Gottes Herunterlassung: Die
‘Wirklichkeit hat das Geprige der Gegebenheit, des Geschehens, der End-
lichkeit und Geschichtlichkeit. Typologie heilit, theologisch interpretiert:
Die Heilsgeschichte hat einen weissagenden, das Christusereignis im vor-

t R. Unger, Hamann und die Aufklirung (21925).
2 1. Janssen Schoonhoven, Natur en genade bij J. G. Hamann (1945).
3 K. Griinder, in J. G. Hamanns Hauptschriften erklirt, 1 (1956).



Rezensionen 431

aus abbildenden Charakter. Das fiihrt, in philosophischer Interpretation,
auf die Sprache: Sprechen ist ein Abbilden.

Griinders Zielsetzung ist eine philosophische. Er will, das Anliegen
Erwin Metzkes aufnehmend ¢, die theologischen Aussagen des Magus auf
ihre philosophische Bedeutung hin untersuchen. Das ist nicht so gemeint,
als ob erst die philosophische Durchdringung imstande wire, den wahren
Gehalt der ¢Biblischen Betrachtungens zu erhellen. Griinder weil}, daf} sich
jede philosophische Auslegung eines Theologumenons dariiber im klaren
sein muf}, «dal sie etwas weglédft, und zwar im strengen Sinne das Wesent-
liche, Entscheidende» (S.83). Und doch schliefit theologisches Reden immer
auch ein bestimmtes Verstindnis der Welt und des Daseins ein, das sich
philosophisch-begrifflich erfassen ldft. Griinder behauptet nicht, da sich
Hamann schon zur Zeit der Niederschrift der «Biblischen Betrachtungen»
der philosophischen Ansitze, die in seiner Exegese steckten, bewullit war.
Aber diese Ansitze waren da, sie haben sich jedoch erst spiter entfaltet,
namlich, wie Griinder im Schluliteil (S.159—192) zeigt, in der Auseinander-
setzung mit Johann David Michaelis, in der Abgrenzung gegen Kant und
im Gesprich mit Herder.

Der Wandel, den Griinders Untersuchung fiir die Hamannforschung
bedeutet, wird beleuchtet durch einen Riickblick auf das Buch von P. Kon-
schel: «Der junge Hamann» (1915). Wihrend Konschel iiber die «Biblischen
Betrachtungen» mit deutlich negativer Betonung schreibt: «Typologie und
Allegorie feiern geradezu Orgien», unterscheidet Griinder sorgfiltig zwi-
schen typologischer und allegorischer Bibeldeutung und findet — mit
Recht — in der Typologie einen Wurzelgrund der Hamannschen Denk-
arbeit iiberhaupt. Auf zwei besonders wertvolle Abschnitte sei noch auf-
merksam gemacht, auf den Uberblick iiber das typologische Schriftver-
stindnis vom Neuen Testament bis zur Gegenwart (S.117—131) und auf
den erstmaligen Versuch einer Geschichte der Kondeszendenzidee (8. 28
bis S.74: Alte Kirche, Augustin, Bonaventura, Luther, altprotestantische
Dogmatik, englische Theologen vom 16. bis 18. Jahrhundert, deutsche Auf-
kldrungstheologie, spekulative Orthodoxie des 19. Jahrhunderts; besonders
eindrucksvoll ist die Darstellung der Kondeszendenz bei Christoph IFried-
rich Oetinger).

Ziirich. Fritz Blanke.

Klaus-Martin Beckmann, Der Begriff der Hdresie bei Schleiermacher. =
Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus, X, 16.
Miinchen, Christian Kaiser Verlag, 1959. 142S. DM 9.—.

Nicht ohne Liisternheit greift man heute in der orthodoxen Atmo-
sphiire unseres Liehrens und Predigens nach einer Arbeit iiber den Begriff
der Hiresie. Wenn es sich dabei noch um den «Héretikers Schleiermacher
handeln soll, so lifit das auf ein theologiegeschichtliches Gesprich zwi-
schen den Zeiten hoffen.

4 K. Metzke, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie des 8. Jahr-
hunderts (1934).



432 Rezensionen

Der Verfasser erspart es einem nicht, sich erst wieder einmal durch
den Entwurf der ganzen Schleiermacherschen Theologie mit seiner schwie-
rigen Diktion hindurchzubeillen. Es wird klar herausgearbeitet, dall es
sich bei Schleiermachers Bestimmung der Héresie um eine «Konstruktion»
handelt, die sich aus seinem theologischen System ergibt, und nicht um
eine historische Betrachtungsweise. Dabei kann der Verfasser nicht ver-
schweigen, dall sich Schleiermacher selber all der Ketzereien schuldig
gemacht hat, die in seiner Hiresie-Konstruktion auftauchen, wenn auch
seine Theologie «nur an das Hiretische streift> (S.70) oder nur <ebionit-
sche wie pelagianische Gefahreny (S.59) in sich birgt. Man wird diesem
Ergebnis der vorliegenden Untersuchung nicht widersprechen kénnen.

Doch ist es schade, dall Schleiermacher hier zu schnell zensiert und
so das Gesprich mit ihm zu frith abgebrochen wird. Allerdings wenn man

nur mit dem lutherischen Dogma der Rechtfertigungslehre — und die
besteht fiir den Verfasser in dem <«Gegensatz von Glaube und Werky
(S.56) — an Schleiermacher herantritt, so kann man ihm nicht anders

gerecht werden. Aber so gelingt es auch nicht, «die Schleiermachersche
Konstruktion der Héresie fiir heute fruchtbar zu machen» (S.15). Denn
die Ketzerei tritt heute gerade im Bereich der Ethik in Erscheinung.
Wenn wir mit Schleiermacher und Karl Barth die absolute Einheit von
Dogmatik und Ethik realisieren wollen, dann miissen wir uns fragen, ob
nicht etwa in unserem weltfremden und resignierenden Reden und Han-
deln als Gemeinde in der Welt ein Stiick Doketismus und Manichdismus
offenbar wird und ob nicht hinter allem Sanktionieren des volkskirch-
lichen Prinzips sich ein ebionitisches und pelagianisches Christentum ver-
birgt. Das miilite ja dann auch seine «dogmatischen Entsprechungen» (vgl.
S.115) in unserer scheinbar so orthodoxen und wenig aufregenden Lehre
haben. Von da her gesehen konnte ein Gespréich mit Schleiermacher mehr
als eine akademische Abhandlung sein.

Mainz-Kastel. Holger Samson.

Otto Karrer, Begegnung der Christen. Studien evangelischer und katholischer
Theologen, hrsg. von Maximilian Roesle und Oscar Cullmann. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, und Frankfurt am Main, Verlag Josef Knecht,
1959. 696 S. Fr. 30.80.

Die vorliegende Festschrift zum 70. Geburtstag von Otto Karrer ent-
hilt, neben Autobiographischem und einer umfassenden Bibliographie des
Geehrten, Beitrige je eines evangelischen und eines katholischen Theologen
zu folgenden Themen: Jesus und die Kirche, die Einheit der Kirche im
Neuen Testament, Schrift und Tradition, Glaube und Sakrament, geistliches
Amt und Gemeinde, Rechtfertigung und Heiligung, Petrus der Fels, das
Petrusamt in der Urkirche, Glaubensspaltung und Einheitsproblematik,
Augustana und Trienter Konzil in ékumenischer Sicht, Patriarch und
Bischof im neuen ostkirchlichen Recht (nur von katholischer Seite), die
empirische Spaltung und die aufgetragene Einheit, theologische Studien:
Stand und Hoffnungen, liturgische Erziehung, Maria als Bild der Gnade und



Rezensionen 433

Heiligkeit, die Reformation im Urteil der Reformatoren (nur von evange-
lischer Seite) und: neuere Einheitsbestrebungen.

Diese Sammlung von Beitriigen teils namhafter Fachgelehrter gewihrt
einen guten Einblick in die 6kumenische Arbeit und zeigt klar, worin man
theologisch miteinander iibereinstimmt und worin man voneinander ab-
weicht. Sie gibt dariiber hinaus zumal den Ort zu bedenken, von dem her
solche Erorterungen gefiihrt sind. Wihrend jenes in den einzelnen Studien
vielfidltig zum Scheinen kommt, bleibt jedoch dieses kaum beriihrt. Der
Entzug des Ortes der Erdrterung wiire indessen von Grund auf milverstan-
den, wollten wir ihn blofl als eine Nachlissigkeit der Beteiligten sehen.
Es kiindet sich darin vielmehr ein grundlegender Fehl an, nach dessen
Ursprung noch kaum gefragt ist und dessen Tragweite wir noch nicht
ermessen.

Dem unvoreingenommenen Blick kann aber schwerlich entgehen, dall
nur noch ein der jiingsten Theologiegeschichte Kundiger sich ein Bild da-
von machen kann, in welcher Zeit das Werk geschrieben ist, wihrend jeder
Uneingeweihte so gut wie vergeblich nach Spuren sucht, die etwas von den
grollen geschichtlichen Fragen der Gegenwart eroffnen. Und weit entfernt
davon, daBl Derartiges zu denken geben konnte, scheint es immer vordring-
licher einen Hinweis darauf abgeben zu miissen, dall es der Kirche wieder
vermehrt um ihre eigenste Sache gehe. Dall diese Sache dadurch speziali-
siertes Selbstgesprich vorziiglich iiber die eigene Vergangenheit wird,
scheint nicht zu beirren, sondern nur in unheilvoller Weise zu bestiitigen.

Einzig in den beiden Beitrigen zur Frage des Theologiestudiums regt
sich eine leise Beunruhigung im Hinblick auf den Stand der Kirche in der
Welt und lichten sich Ansétze zu einer Freiheit, die sich nichts vorzumachen
sucht. Es kommt zu Feststellungen, welche fruchthar werden kénnten. Da-
mit dies jedoch gelinge, miiite jene I'rage nach dem Fehl gerade hier stren-
ger ausgearbeitet sein; will sagen: es diirfte nicht bei Feststellungen blei-
ben und verbunden damit bei Vorschligen, auf welchem Wege dem und
diesem zu steuern wire — sondern not-wendend erdffnete sich erst die
schlichte Frage, woher das Festgestellte so zustande kam.

‘Wiirden aber die vorliegenden Fragen eingeholt in die Frage nach dem
Geschick, in welchem sie stehen, so zeigte sich auch rein theo-logisch ein
noch weitgehend Verborgenes: dal}, weil der Logos der Theo-logie von an-
her hier und dort derjenige der Metaphysik ist, man sich ndher steht, als
man ahnt. Und zugleich konnte die gemeinsame Sorge aufbrechen, ob die
bald wissend aufgenommene, bald unwissend vorausgesetzte metaphysische
Uberlieferung in Wahrheit die der Sache des urspriinglichen christlichen
Glaubens angemessene sei. Es mochte aber sein, daB vor dieser geschicht-
lichen Sorge viele historische Kontroversen und theologischen Probleme
eher in den Verzicht finden und so den Weg einer einfacheren Briiderlich-
keit bereiteten.

Basel und Bern. Walter Frei.,



	Rezensionen

