
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


412 Miszellen

Gerade Rom. 8 kann uns, wenn wir den paulinischen Naturmythos nicht auf
den einmaligen Fall Adams beziehen, sondern auf einen vorzeitlichen Fall
von Seelen oder Geistern, zu einer der tiefsten Erkenntnisse des christlichen
Glaubens führen, daß die Welt, die Natur nicht «gefallen» ist, sondern von
Gott als Weg zur Erlösung gefallener Geister geschaffen wurde und mit
den heimgekehrten Geistern ebenfalls zu Gott heimkehren werde. Was nach
Rom. 8 Natur und Mensch verbindet, ist die gemeinsame Erlösungsbedürftigkeit,

aber die Natur wird nicht von ihren Sünden, sondern vom Leid der
Vergänglichkeit erlöst werden. Die Entfremdung des Menschen ist Schuld
und Schicksal, die Entfremdung der Natur ist nur Schicksal, ein Schicksal,
das aber gerade auch dem sündigen Menschen «zum Besten dienen» soll,
sofern er Gott liebt und in der Liebe die «Knechtschaft des Willens»
überwindet und zu wesenhafter Freiheit, zur Freiheit der Kinder Gottes durchstößt.

Erlösung der Natur bedeutet Befreiung von der Endlichkeit und dem

mit allem Endlichen verbundenen Leiden, Erlösung des Menschen bedeutet
Befreiung von der Sünde und der durch sie herbeigerufenen leidvollen
Zerstörung des wahren (essentiellen) Selbst.

Bremerhaven. Ernst Walter Schmidt.

Rezensionen.

Otto Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Ägypten, Ugarit und Israel.
Beihefte zur Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft, 78.

Berlin, Alfred Töpelmann, 1959. 161 S.

Kaiser accounts for Egyptian and Ugaritic attitudes toward the sea, as
revealed in mythology, largely in terms of geography, and particularly of
weather. Egyptian literature through the Middle Kingdom almost never
casts the sea mythologically in a threatening role because its background is
Upper Egypt where direct contact with the sea and the perils of travel upon
it were unknown. Conversely, the sea at Ugarit (particularly in the myth
of the fight between Baal and Yam) is portrayed as a sinister element
because it was just that to the seafaring inhabitants of the Mediterranean
coastlands. Similarly in Egypt beginning with the New Kingdom the sea is
presented as an evil power. Kaiser sees this as the result both of contacts
with Canaanite mythology and of the Egyptians' now having experienced
for themselves the terrors of travel on the high sea. In this geographical
interpretation he is doubtless correct, as least in as far as the type of myth
is concerned with which he deals. Classical attitudes toward the sea bear
this out.

Turning to the sea and related motifs in the Old Testament, to which
he devotes almost half his book, Kaiser discerns two main themes: in the
stories relating to the sea and rivers in the historical books, Canaanite and



Rezensionen 413

Babylonian mythical elements are apparent, but in each case they are so

adapted as to portray not the unity of the gods with the world, as in pagan
mythology, but rather the oneness and freedom of God over against his
created world. Thus they are a part of redemptive history. In the prophets
and the poetic literature, however, a different attitude toward mythological
materials appears, for here the myth of a primeval conflict between God and
a sea monster or monsters (Leviathan, Rahab) is presupposed. (Kaiser
disagrees with Gunkel that the background is the Tiamat story, finding it
rather in the Canaanite Baal-Yam myth.) He explains this difference in two
ways: (1) the covenant demanded Israel's complete allegiance to Jahweh,
but did not rule out the tacit acceptance of the existence of other cosmic

powers (cf. Deut. 4:19) ; (2) the mythological allusions are used polemically
to show, e.g., that it was Jahweh and not Baal who had conquered Leviathan.
Without denying this in principle, one may ask whether the use of a mythological

allusion necessarily implies that the myth itself is a part of the
writer's structure of belief. As B. S. Childs has recently pointed out in
connection with a related problem, may it not be that the resort to mythological

expression is an indication of Israel's developed insight arising out
of the Exile? 1

Perhaps because of the necessary limitations of a dissertation, Kaiser
does not treat another motif probably connected with the sea in the Old
Testament, that of death and the underworld, as seems to appear in such

passages as Deut. 30: 12 f. (cf. Rom. 10: 6 f.); 2 Sam. 22: 5 f. (cf. v. 16);
Job 38: 16 f.; Ps. 69: 15; Eze. 26: 19 f. and perhaps even 2 Kings 2: 6 ff.

This is a painstaking study, well organized and clearly presented with
constant reference to pertinent literature. Kaiser is sensitive to the significance

of the newer archaeological materials and does not fear to reserve
judgement when evidence is not definitive.

Berrien Springs, Michigan. Earle Hilgert.

Hans Walter Huppenbauer, Der Mensch zwischen zwei Welten. Der Dualismus
der Texte von Qumran (Höhle l) und der Damaskusfragmente. Ein Beitrag
zur Vorgeschichte des Evangeliums. Abhandlungen zur Theologie des

Alten und Neuen Testaments, 34. Zürich, Zwingli-Verlag, 1959. 132 S.

Fr. 18.—.

Die umstrittene Frage des Dualismus in den Qumrânschriften ist von
H. W. Huppenbauer als Thema für seine der Basler Theologischen Fakultät
eingereichte Inaugural-Dissertation gewählt worden. Das vorliegende Buch
ist eine teilweise gekürzte Wiedergabe derselben. Nachdem kurz die
terminologischen und geschichtlichen Vorfragen gestreift worden sind, befaßt
sich die Arbeit mit einer gründlichen Exegese der einschlägigen Abschnitte
in 1QS, lQSa, lQSb, lQpHab, CDC, 1QH, 1QM und in den Fragmenten aus
Höhle I sowie im Genesis-Apokryphon. Das letzte Kapitel bietet eine
systematische Zusammenfassung der Ergebnisse.

1 B. S. Childs in Journ. Bibl. Lit. 78 (1959), p. 198.



414 Rezensionen

Man kann sich nur freuen, daß nun endlich die heikle Sache in einer
Monographie angefaßt worden ist. Ich halte dafür, daß es dem Verfasser
gelungen ist, das Problem grundsätzlich richtig zu klären. Die in den
Qumrânschriften aufweisbaren Dualismen bezeugen alle ein ethisches
Interesse (S. 103), und man kann kaum verneinen, daß der kosmische, d.h.
der etwa mit dem parsistischen vergleichbare, Dualismus für die Qumrân-
gemeinde bloß insofern bedeutsam gewesen ist, als dieser praktiseh-ethisch-
eschatologisch begründet war. Der alttestamentliche Schöpfer steht über
den der kreatürlichen Welt eigenen Gegensätzen. Weiterhin sollte die
Tatsache, daß Begriffe wie Wahrheit, Lüge, Licht usw. in erster Linie ethische
Prägung haben, uns endgültig davor warnen, den Qumrânschriften zu
rasch gnostische Tendenzen zu unterschieben.

Die Studie Huppenbauers scheint mir zu bestätigen, daß wir angesichts
der Dualismen in der Qumrânliteratur nicht auf ausländische Einflüsse
hinzuweisen brauchen. Daß es solche Einflüsse gegeben hat, bleibt immerhin

möglich, läßt sich aber m. E. nicht oder kaum nachweisen. Die
Religionsgeschichte zeigt, daß eine starke Betonung der Prädestination nicht
Voraussetzung, sondern unmittelbare Folge einer starken Betonung der
göttlichen Gnade ist. Es dürfte daher richtig sein, wenn der Verfasser S. 42

bemerkt, daß der Dualismus der Qumrânschriften seinen Ausgang nicht
in irgendeinem Mythos, sondern in der lebendigen Situation der Gemeinde
nimmt.

Bei den der Einzelexegese vorangeschickten allgemeinen Bemerkungen
über die in Höhle I aufgefundenen Schriften habe ich dann und wann
Fragezeichen gesetzt. Weil es sich dabei im Zusammenhang dieser Studie nur
um Nebensächliches handelt, unterlasse ich es, diese Punkte hier aufzuführen,

sondern möchte lieber dem Verfasser für seine feine Arbeit nochmals
danken.

Noordlaren (Niederlande). Adam Simon van der Woude.

William G. Braude, The Midrash on Psalms, translated from the Hebrew and
Aramaic, 1—2. Yale Judaica Series, XIII, 1—2. New Haven, Conn., Yale
University Press, 1959. XXXVI + 563; 630 S.

W. G. Braude, Rabbi der Congregation Sons of Israel and David,
Providence, Rhode Island, legt eine neue, auf dem hebräisch-aramäischen Urtext
fußende Übersetzung des Midrasch zu den Psalmen vor. Eine eingehende
Einleitung von 36 Seiten, die sich auch mit Zeit und Ort der Abfassung
auseinandersetzt, erläutert an Hand von Beispielen die midraschische Art
der Bibelkommentierung ausgezeichnet. Der eigentliche Text (1, S. 1 bis 2,

S. 388) gibt den Bibeltext in Kursiv wieder, so daß Bibeltext und eigentlicher

Midrasch gut voneinander abgehoben sind. Die Übersetzung lehnt
sich, soweit möglich, wörtlich an das hebräische Original an. Nur gewisse
immer wiederkehrende Eingangsformeln werden frei wiedergegeben.

In einem über hundertseitigen Kommentar (2, S. 397—530) nimmt der
Übersetzer zu sprachlichen und sachlichen Problemen eingehend Stellung
und beweist gute Vertrautheit mit der einschlägigen Literatur. In einem



Rezensionen 415

Glossar (2, S. 530—532) stellt Braude immer wiederkehrende Termini
zusammen und erklärt sie in knappen Worten.

Drei gut ausgearbeitete Indices sind besonders dankbar zu erwähnen,
da sie das Werk auch für den Nichtfachmann leichter zugänglich machen.
Stellennachweise aus Bibel und Mischna sowie ein Register im Midrasch
erwähnter jüdischer Gelehrter beinhalten die beiden ersten Indices. Der
dritte Index (2, S. 585—630), der Sachen und Namen bearbeitet, ist besonders
wertvoll und differenziert gestaltet und erleichtert das Nachschlagen
wesentlich.

Braude's englische Übersetzung des Midrasch zu den Psalmen ist eine
nützliche Hilfe für eine bessere Kenntnis der Midraschliteratur in
nichtjüdischen Kreisen. Christliche Kommentatoren der Psalmen werden
vorliegende Ausgabe für ihre Arbeit gerne und nutzbringend beiziehen.

Basel und Zürich. Benedikt Hartmann.

J. van Goudoevcr, Biblical Calendars. Leiden, E. J. Brill, 1959. XII + 295 S.

Gld. 21.—.

Ph. Carrington hatte in seinem 1952 erschienenen Buch «The Primitive
Christian Calendar, a study in the making of the Marcan Gospel» vor allem
auf Grund der Randnummern der neutestamentlichen codices A und B den
Versuch gemacht, die einzelnen Episoden des öffentlichen Wirkens Jesu,
die sich nach der Voraussetzung des Markusevangeliums alle innerhalb
eines Jahres abspielen, auf die verschiedenen Sonntage des Kirchenjahres
zu fixieren, an denen sie vorgelesen wurden. Goudoever nimmt diesen
Versuch auf und führt ihn der Intention Carringtons entsprechend weiter. Er
will nachweisen, daß bereits dem Markusevangelium (und nicht erst der
Leseordnung der codices) ein liturgischer Kalender zugrunde lag, dem gemäß
z. B. die Speisung der 5000 auf Ostern, die der 4000 auf Pfingsten, die Verklärung

Jesu auf Mitte Sommer und sein Einzug in Jerusalem (verbunden mit
der Tempelreinigung) auf Laubhütten entfielen. Den Grund zu dieser Koinzidenz

glaubt Goudoever in der inneren Entsprechung der Motive des jeweiligen

Festes und der ihm zugehörigen Festgeschichte erblicken zu können.
Freilich wirft die Durchführung im einzelnen, die er im 3. Teil seines
Buches gibt, wohl mehr Fragen auf als sie beantwortet.

Ihre eigentliche Bedeutung erlangt die Arbeit aber dadurch, daß Goudoever

zur Fundierung seiner These in einem 1. Teil zu einer umfassenden
Studie der israelitisch-jüdischen Feste, deren Charakter und Kalenderordnung,

ausholt. Er stellt das reichhaltige Material, das die biblischen und
nichtbiblischen jüdischen Schriften (besonders auch aus den Kreisen von
Qumran und von Samaria) zum Thema Feste und Kalender enthalten,
zusammen, ohne der Versuchung zu verfallen, die verwirrende Fülle der oft
widersprüchlichen Traditionen (etwa hinsichtlich der Ansetzung des

Wochenfestes) voreilig zu harmonisieren. In einem 2. Teil werden die Linien
von den alt- zu den neutestamentlichen Festen und Festzeiten ausgezogen:
etwa vom jüdischen Passah zum christlichen Osterfest (vor allem in seiner
quartadecimanischen Form), von der 50tägigen jüdischen Erntezeit mit
ihrem besonders ausgezeichneten ersten und letzten Tag zur christlichen



416 Rezensionen

Pentecoste mit Ostern am Anfang und Pfingsten am Schluß. Neuartig in
diesem Zusammenhang 1 mutet der Versuch Goudoevers an, das in verschiedenen

rabbinischen und samaritanischen Traditionen bezeugte Fest des

«Meerdurchzugs» (Ex. 14), das mit der Passahzeit in Verbindung stand und
offenbar meistens in der Nacht vor dem 1. Tag der 50tägigen Erntezeit
gefeiert wurde (vgl. Philos Therapeuten), in den frühchristlichen Taufhandlungen

während der Osternacht wiederzuerkennen (S. 124 ff. 171 ff.). Auch
die These, daß das christliche Pfingstfest in seiner speziellen Bedeutung als
«Fest neuer Offenbarung» von qumranischer Seite her beeinflußt sei, hat
viel für sich (S. 228 ff.). 2 Andere Aspekte, die die Untersuchung zutage
fördert, sind ebenfalls überraschend und anregend.

Die Bedeutung der in ihrem zeitlichen Ablauf und Sinngehalt so
verschiedenen religiösen Feste für das gesamte Leben sowie für die mündliche
und schriftliche Tradition der Israeliten, Juden und Christen wird ja in der
neueren Forschung immer mehr betont. Goudoever hat das Verdienst, eine
umfangreiche Materialsammlung in zugänglicher Form geboten zu haben,
die für weitere Studien sehr nützlich sein wird (auch die Register sind gut
zu gebrauchen).

Basel. Willy Rordorf.

Paul Johannes Du Plessis, Teleios. The Idea of Perfection in the New Testament

(Diss. Kampen). Kampen, J. H. Kok N. V., 1959. 255 S. Fl. 6.90.

Die biblischen Begriffe werden, und zwar auch in den letzten Jahren,
immer fleißiger bearbeitet. Gerade «teleios», «vollkommen», kann das
beleuchten. Anno 1954 legte der Norweger Torbjörn Osnes über diesen Begriff
eine 371 Seiten umfassende Doktorarbeit vor.1 Und fünf Jahre später
erschien der Südafrikaner Du Plessis mit dieser Abhandlung von 255 Seiten.
Osnes wird hier allerdings nicht verwertet, obschon seine norwegisch
geschriebene Darstellung auch eine englische Zusammenfassung hat.

Eingangs erinnert Du Plessis an Matth. 5, 48; 19, 21 und die
römischkatholische Lehre von den Consilia evangelica sowie an John Wesley und
mehrere Holiness Movements mit ihrer moralistischen Deutung des

Vollkommenheitsbegriffes.
In der Untersuchung geht der Verfasser vom Hauptwort «telos» aus,

was ein fruchtbarer Gesichtspunkt ist. Nach einer Übersicht über den
Begriff in der griechischen Sprache und Philosophie wird die Septuaginta
behandelt. Hier wäre es nützlich gewesen, wenn der Verfasser die
entsprechenden hebräischen Vokabeln «tarn» usw. gründlicher berücksichtigt
hätte. Eine solche Hauptstelle wie Deut. 18, 13 wird nur im Vorbeigehen
erwähnt. Ferner vermißt man einen detaillierten Durchgang des Ps. und der
Spr. Es hätte überhaupt betont werden müssen, daß die Septuaginta in dieser
Beziehung eine Neigung zum Moralisieren aufweist, ein beginnendes Stre-

1 Vgl. allerdings J. Daniélou in Rev. sc. rel. 33 (1946), S. 402—30; G.
Kunze in Leiturgia 1 (1954), S. 490 f.

2 Vgl. G. Kretzschmar in Zeitschr. f. Ki.-gesch. 66 (1954), S. 232.
1 T. Osnes, Fullkommenhetstanken i Det nye testamente. En Studie over

begrebet teleios. Diss. Oslo (1954).



Rezensionen 417

ben nach Verwässerung des im A.T. echt religiösen Begriffs. Wie der
Verfasser bemerkt, tritt dieser Zug im Spätjudentum und in der Qumran-
gemeinde hervor. Schon die Zugehörigkeit zur Qumrangemeinde verlangt
«ritual perfection» sowie auch «intensive nomistic observance» (S. 115). Zur
Frage nach gnostischen Elementen in den Qumrantexten schreibt Du Ples-
sis: «The perfect man of Qumran was no philosopher. He was a zealous
Jew» (ebd.).

Der wichtigste Teil der Untersuchung wird dem Begriff «teleios» in den

Evangelien, in den Paulusbriefen und im Hebräerbrief gewidmet. Hier
betont Du Plessis mit Recht die neue Lebenslage, die mit Christus und seinem
Werk erschaffen wurde und wodurch der Begriff «vollkommen» einen neuen
Sinn erhält (S. 167 f.). «Thus perfection as perfect love is a notion
corresponding to the absolute attachment to God of the O.T. but one truly
consummated and integrated by the teaching and in the Person of Jesus
Christ. Far from being a human or moral sentiment this perfection of love
is the most fundamental description of the new vocation and life called into
existence by faith and complete submission to his will» (S. 173, zu Matth.
19, 21).

Du Plessis hat eine sehr anregende und lesenwerte Abhandlung
geschrieben und zeigt in verschiedenen Fragen ein reifes Urteil. Wünschbar
gewesen wären ein Literaturverzeichnis und auch eine nähere Kenntnis
der einschlägigen Literatur, u. a. der skandinavischen.

Göteborg, Schweden. Conny Edlund.

Heinrich Baltensweiler, Die Verklärung Jesu. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments. Zürich, Zwingli Verlag, 1959. 152 S.

Fr. 18.—.

Le récit de la transfiguration de Jésus a fourni aux exégètes l'occasion
de beaucoup d'hypothèses, d'ailleurs très divergentes. Il paraissait difficile
de sortir le débat de l'ornière. L'auteur de cette monographie paraît y avoir
cependant réussi, et de la façon la plus heureuse. La simplicité de son
argumentation et le soin avec lequel il rend compte des détails des récits
inspirent la confiance.

D'abord il recherche l'événement originel, qu'il faut isoler de la façon
dont Marc l'a relaté. Dans Marc 9, 1-8, on constate deux centres de gravité
concurrents : Jésus, les disciples. Il faut isoler, comme relatifs à Jésus, les
versets 2-5, 7a, 8. La mention des huttes à construire situe l'événement dans
la période de la fête des tabernacles. Et « le sixième jour » doit être le
sixième de la fête, précisément le jour le plus important, « le grand jour »

(Jean 7, 37). Jésus monte donc sur la montagne avec trois disciples seulement.

Nous le voyons dans cette compagnie restreinte, seul avec les trois,
dans un autre épisode, à Gethsémané. Là aussi les disciples assistent à un
événement qui les laisse complètement désemparés ; ils ne surent que dire
(Marc 14, 40). Jésus les avait pris pour les associer à son combat intérieur,
car il s'agissait pour lui, au moment suprême, d'accepter la voie de l'humiliation

dernière, en répudiant l'idée d'un recours aux moyens de délivrance
préconisés par les tenants du messianisme politique.



418 Rezensionen

Il s'agit du même combat quand il monte sur la montagne élevée, que
Marc mentionne pour évoquer la montagne élevée du haut de laquelle le
diable montra à Jésus les puissances de ce monde qu'il mettait à sa
disposition. La fête des tabernacles était un des moments où la fièvre nationaliste
montait à son paroxysme ; elle avait été l'objet d'une interprétation
messianique, eschatologique (Zach. 14, 16 ss.). Jésus va-t-il entrer dans le jeu
du messianisme politique En fait, il se retire au moment critique. Que se

passa-t-il alors
Dans Marc, il n'est pas question d'un rayonnement, ni de la personne, ni

du vêtement. Mais le vêtement de Jésus apparaît blanc. On sait la signification

symbolique et eschatologique du blanc et du vêtement blanc. Cette
blancheur signale que Jésus est de l'ordre du monde céleste, au moment où il
serait tenté de céder à l'attrait des royaumes de ce monde. Dieu lui donne
la certitude nécessaire pour surmonter la tentation, il lui atteste sa
présence, il confirme sa vocation. L'apparition d'« Elie avec Moïse » donne à la
scène une dimension nouvelle. Elie avait bien été le prophète qui avait
disposé du feu du ciel, mais il était aussi devenu le prophète des voies non
violentes, l'homme de la paix et de la consolation.1 Moïse était également
l'homme doux de Nomb. 12, 3, qui a souffert et doit souffrir pour son peuple.

Voilà atteint l'événement historique, auquel les disciples ont assisté
sans y rien comprendre. Mais déjà Marc va, dans sa narration, donner aux
disciples une place centrale en indiquant que la voix qui se fait entendre
explique aux disciples la signification de ce qui se passe. Du drame propre
à Jésus, Marc fait un spectacle offert aux disciples pour leur édification.
C'est eux maintenant qui intéresseront le lecteur. C'est ce qu'ils ont à

apprendre que le lecteur devra apprendre à son tour, à savoir que Jésus
est le Messie, le Fils de Dieu. La signification de la scène n'est pas faussée,
mais son orientation est autre. La voix du ciel dit la même chose que
montrait la « transfiguration > (le mot ne convient d'ailleurs pas exactement
ici) ; mais elle le dit aux disciples. La peur qui saisit ces derniers est une
notation, non pas psychologique, mais théologique, l'indication qu'ils sont
en présence d'une révélation qui les dépasse. Par le contexte où le récit est
placé par Marc, la figure du Messie est rapprochée de celle du Ressuscité.
L'interdiction de parler de ce qui s'est passé est bien le fait de Marc, mais
elle est selon l'esprit de cette scène où est enseignée une messianité si cachée
dans l'humilité qu'elle ne peut apparaître qu'aux croyants.

Quant à Matthieu et Luc, ils ont accentué l'interprétation donnée par
Marc. La scène se déroule devant les disciples et pour eux. C'est à eux qu'est
destiné le rayonnement du visage de Jésus. Plusieurs détails enrichissent
le tableau de traits psychologiques et dramatiques. La scène devient une
épiphanie. Luc va jusqu'à parler de doxa. Les disciples n'appellent plus
Jésus Rabbouni, mais Kyrios dans Matthieu. Chez Luc, l'orientation didactique

est curieuse ; les disciples appellent Jésus Epistata ; la scène montre
non seulement que les disciples sont instruits par ce qui se passe, mais
l'événement a aussi pour but d'instruire Jésus lui-même, car Moïse et Elie
s'entretiennent avec lui de sa mort. Luc a bien compris la scène comme

1 P. Billerbeck, Kommentar, 4 (1928), pp. 769—779.



Rezensionen 419

relative au problème de l'humiliation du Messie. Mais ee problème, il l'a
présenté, à l'encontre de l'événement originel, non comme le drame
intérieur d'une tentation surmontée par Jésus, mais comme une connaissance
donnée objectivement d'En Haut pour instruire Jésus et les disciples de ce

qu'est le plan de Dieu.
Telle est la marche de l'argumentation. On la trouvera soigneuse et

cohérente. Elle enracine de façon très heureuse la scène de la transfiguration
dans la trame évangélique, dans l'histoire. L'auteur s'est abstenu

d'aborder le problème de ce qu'a pu être l'événement originel. Ses expressions

sont très discrètes : «ein Handeln Gottes an Jesus selbst». Jésus et
ses disciples ont fait une «Erlebnis», qui a fortifié Jésus. «Die Verwandlung

Jesu besteht darin, daß seine Kleider eine überirdische Weisse
erhalten...» Son appartenance au monde de Dieu est «sichtbar gemacht...»
« Sie wird ihm nicht nur zugesagt, nein, er spürt sie am eigenen Leibe durch
ein göttliches Handeln» (pp. 88 et 89). L'auteur s'abstient de chercher ce

qu'a été le fait qu'il évoque ainsi, son genre et son degré d'objectivité. Nous
assistons en réalité à la naissance d'un «mythe». L'auteur ne prononce
jamais le mot. Il a fait un travail littéraire assez consciencieux, pour qu'on
renonce ici à lui faire grief de ne pas avoir débordé le champ précis de sa
recherche.

Genève. Franz J. Leenhardt.

Alv Kragerud, Der Lieblingsjünger im Johannesevangelium. Ein exegetischer
Versuch. Oslo, Osloer Universitätsverlag, 1959. 150 S.

Eine neue eindringende Studie zum Lieblingsjüngerproblem war längst
fällig. Kragerud hat das Verdienst, dieses Problem wieder ein wenig mehr
in den Mittelpunkt des Interesses gerückt zu haben.

In einem ersten Teil wird dargelegt, daß sämtliche 7 Lieblingsjüngertexte

(Joh. 1, 35—42; 13, 21—26; 18, 15—16; 19, 25—27 ; 20, 2—10; 21, 1—14;
21, 15—23) untrennbar zusammengehören und wahrscheinlich auf denselben
Verfasser zurückgehen, daß der Stoff kein Traditionsgut ist, sondern vom
Evangelisten völlig frei gestaltet wurde, und daß die Lieblingsjüngerszenen
irgendwie symbolisch gedeutet werden wollen. Der gemeinsame Grundzug
aller Texte sei die Korrelation zwischen dem Lieblingsjünger und Petrus
Manche wertvolle exegetische Beobachtung wird angestellt.

Ein zweiter Teil beschäftigt sich mit den bisherigen Lösungsversuchen.
Kragerud gelangt zu dem Ergebnis, daß man nicht bei der Identitätsfrage
im gewöhnlichen Sinn (Zebedaide, Johannes Markus, Lazarus u.a.) den

Ausgangspunkt nehmen könne. Grundlegend sei vielmehr die Frage nach
dem repräsentativen Sinn der Gestalt. Und zwar müsse man einsetzen mit
einer Untersuchung des repräsentativen Sinnes der Petrusgestalt. Nach dem

dritten Teil wäre Petrus im 4. Evangelium Repräsentant des Gemeindeamtes.

Dann müßte man in dem Lieblingsjünger den Repräsentanten des

Geistes sehen, wie der vierte Teil hervorhebt. Also würde das Gegenüber
von Petrus und Lieblings jünger das grundlegende Verhältnis zwischen Amt
und Geist widerspiegeln. Dabei wird richtig herausgearbeitet, daß Petrus
im Gegenüber zum Lieblingsjünger nicht herabgesetzt werden soll, das



420 Rezensionen

Amt also nicht abgewertet wird. Es gehe vielmehr um das rechte Verhältnis
zwischen Amt und Geist, insofern nämlich das Amt nur vom Geist her
seine Gültigkeit erhält.

Der fünfte bis achte Teil der Untersuchung dient der Konkretion der
bisherigen Analyse. Darnach wäre der Lieblingsjünger als Exponent einer
Verzweigung des nachapostolischen Wanderprophetismus zu verstehen. Das
Wesen dieses Wanderprophetismus wird gut herausgearbeitet und das

johanneische Schrifttum daraufhin untersucht.
Aufs Ganze gesehen, wird man der These Krageruds doch kritisch

gegenüberstehen. Sie scheint mir zu sehr als Schreibtischarbeit konstruiert.
Es soll keineswegs bestritten werden, daß Gemeindeamt und Wanderprophetismus

de facto immer wieder in eine gewisse Rivalität zueinander
getreten sind. Daß indes diese Rivalität durch den Verfasser des Evangeliums
in dem Gegenüber von Petrus und dem Lieblings jünger auf einen repräsentativen

Nenner gebracht sein soll, und zwar so, daß dabei deutlich wird, daß
das Amt nur vom Geist her seine Würde und Aufgabe empfängt, setzt doch
wohl Abstraktionen voraus, die nicht der ersten nachapostolischen Zeit
entstammen, sondern modern sind. Die Konkurrenz zwischen Petrus und dem

Lieblingsjünger kann doch nur konkret verstanden werden.
Diesem Haupteinwand tritt ein zweiter zur Seite. Kragerud selber

stellt mit Recht immer wieder fest, daß es in den Lieblingsjüngerstücken
nicht um eine Herabsetzung des Petrus gehe. Dieser werde ja auch im
4. Evangelium ausdrücklich als Kephas ausgezeichnet, was denn auch im
Petrusbekenntnis und dem Kirchenkapitel 21 zum Ausdruck kommt. Dann
ist es aber eine unerlaubte Verallgemeinerung, das petrinische Amt «ganz
einfach» auf das «Gemeindeamt» schlechthin zu interpretieren. Das Amt
des Petrus im 4. Evangelium ist eben gerade doch nicht ein allgemeines,
sondern ein besonderes. Immerhin ist es ein bleibendes Ergebnis der Arbeit
Krageruds, den repräsentativen Charakter der Lieblingsjüngerszenen ein
für allemal deutlich gemacht zu haben, wenngleich auch die Deutung dieser
repräsentativen Züge offen bleiben muß.

Lienen, Krs. Tecklenburg, Westfalen. Wilhelm Wilkens.

Hébert Roux, Les Epîtres pastorales. Commentaire de I et 11 Timothée et Tite.
Genève & Paris, Labor et Fides, 1959. 195 S.

Wie es im Vorwort dieses Buches heißt, will es verstanden sein als ein
«populärer», d. h. allgemeinverständlicher Kommentar. Anlage und Umfang
der Arbeit tragen den damit gestellten Erfordernissen im allgemeinen
Rechnung. Es gibt nur selten Anmerkungen und wenige Literaturhinweise.
Auch religionsgeschichtliche Parallelen sind auf wenige beschränkt. Die
Ubersetzung aus dem griechischen Text läßt sich flüssig lesen. In moderner,
verständlicher Sprache gibt der Verfasser den Urtext gut wieder. Die
Einteilung folgt dem Nestle-Text und unterteilt diesen zum besseren Verständnis

noch mehrfach. Die alttestamentlichen Zitate im Text sind
dankenswerterweise durch Anführungsstriche hervorgehoben. Problematischer wird
es, wenn man die Ausdrucksweise und das sprachliche Bild betrachtet, das
sich dem Leser in der Auslegung des Verfassers bietet. Sicher kann man



Rezensionen 421

nicht sagen, daß der Verfasser die theologische Fachsprache wählt nnd sich
in weitgehende theologische Einzelprobleme verliert. Es ist das Bemühen
zu spüren, eine allgemein verständliche Ausdrucksweise zu wählen. Es
soll nicht verkannt werden, daß das eine der schwierigsten Aufgaben für
einen sogenannten allgemeinverständlichen Kommentar ist. Man sollte aber
dem Leser darin zur Hilfe kommen, daß man ihm keine zu komplizierten
und langen Sätze zumutet, in denen sich dann möglicherweise die Gedanken
noch sehr konzentrieren (vgl. z. B. S. 55 und 56 unten, S. 75 erster Absatz).
Es gibt eine Reihe von Ausdrücken, die allerdings für den theologisch nicht
gebildeten Leser unverständlich bleiben müssen. Was soll man sich
darunter vorstellen, wenn es heißt, dem Gebet sei «eine erstaunliche und ganz
neue Dimension» gegeben? (S. 38; vgl. auch «kosmische Dimension», S. 58).
Die Ausführungen zu den Dämonen (S. 69, zu 1. Tim. 4, 1—5) sind abstrakt
gehalten, wobei Begriffe wie Manichäismus und Dualismus nicht ohne
weiteres vorausgesetzt werden dürfen. In diesen Zusammenhang gehören
Begriffe wie «christologisch» (S. 102), «Kontinuität des Glaubens» (S. 125),
«Doxologie» (8.104). Kirche als «das Objekt in Christus» (S. 184) läßt sich
ebenso schwer verstehen wie eine «formale Katechetik» oder «neuer Aion»
(S. 137) und der selbstverständliche Gebrauch des Ausdrucks «Proselyten»
(S. 192).

Die im ganzen knapp gehaltene Auslegung sieht von der Echtheitsfrage
völlig ab. Man sollte sich in einem allgemeinverständlichen Kommentar
sicher nicht ungebührlich lange dabei aufhalten, im Hin und Her der
Meinungen die Frage zu traktieren, ob Paulus nun der Verfasser selbst war
oder jemand seine Gedanken nachgeschrieben hat o. ä. Entscheidender als
diese Frage nach der Person des Briefschreibers ist die andere nach der
Gedankenwelt der Pastoralbriefe im Vergleich mit den sogenannten großen
Paulusbriefen. Von der ungeprüften Voraussetzung aus, daß die zentral
theologischen Themen in den Pastoralen genau so zu finden sind wie in den
anderen Paulusbriefen, wird versucht, zu zeigen, daß die ethischen
Aussagen nur von der theologischen Grundlegung her zu verstehen sind. «Die
Realität des neuen Menschen, der Christus in seiner Humaniät ist, drückt
sich aus und manifestiert sich in ihrer (der Christen) eigenen Humanität.»
Diese sind das «Volk Gottes»; nicht ein «corpus christianum» formiert sich,
sondern «Glieder am Leibe Christi» (S. 59). Alle christliche Ethik hat ihre
Wurzel in der Lehre und Christologie (S. 67; vgl. auch S. 70: das falsche
Handeln beruht auf einer «fundamentalen Mißachtung des Erlösungswerkes
Christi»). Jedes spiritualistische wie moralische Mißverständnis «christlicher

Ethik» wird entschieden abgewehrt (S. 80). Bei der verhältnismäßig
ausführlichen Behandlung der Sklavenfrage (S. 91—94) wird der Versuch
christologischer Grundlegung unternommen: es geht nicht um eine neue
soziale Ordnung als Programm, sondern um «die Wirklichkeit des Glaubens
und die Herrschaft Christi, des Schöpfers einer neuen Ordnung» (S. 94).

So wichtig diese Grundeinsicht über den richtigen Ort der ethischen
Aussage ist, setzt hier die Frage der methodischen Durchführung in der
Interpretation ein. Auch die mehr dogmatischen Aussagen müssen als solche
entfaltet werden. Hier liegt eine Schwäche des Kommentars. Roux begnügt



422 Rezensionen

sich oft damit, dogmatische Formulierungen, z.T. einfach dem Text
entnommen, zu wiederholen oder durch Zitate meist aus den anderen Paulusbriefen

zu erläutern. Ein allgemeinverständlicher Kommentar müßte für
seinen Leser etwas mehr entfalten, und das geschieht nicht durch mehr
Seiten — das ist sicher manchmal auch notwendig —, sondern durch
verständliche Sprache. Formelhaftigkeit der Sprache in gewisser abstrakter
Begrifflichkeit kann dem Theologen vielleicht Zugang zum Gemeinten
vermitteln, dem theologisch nicht vorgebildeten Leser sicher nicht. Hier tut
sich zugleich eine andere Schwierigkeit auf: Ganz gleich, ob man Paulus
für den Verfasser der Pastoralbriefe hält oder nicht, eine Aussage oder ein
bestimmter Begriff müßte je an seinem Ort (ganz gleich in welcher neutesta-
mentlichen Schrift) zunächst untersucht werden, bevor man sie zur
gegenseitigen Erhellung zitiert. Zu 2. Tim. 2, 20 z. B. wird für den Begriff «Gefäß»

(okeûoç) auf 2. Kor. 4, 7 zur Interpretation verwiesen. Während im
2. Kor. aber gerade gesagt wird, daß das Evangelium immer in schwacher
Gestalt («wir haben diesen Schatz nur in irdenen Gefäßen») auch des

Verkündigers vorhanden ist, damit sich Gottes Kraft um so überragender
erweise, so fährt V. 21 in 2. Tim. 2 fort, daß man «ein Gefäß zur Ehre» nur
durch bestimmte Reinigung wird. Das ist doch etwas anderes. Eine
entsprechendere, wenn auch formale Parallele wäre Rom. 9, 20, das direkter
auf Jer. 18 zurückgeht und das Roux in diesem Zusammenhang auch zitiert.
Es wird auf eine ganze Reihe von gleichen oder ähnlichen Stellen in den
anderen paulinischen Briefen verwiesen, aber diese Vergleiche bleiben
meist im Formalen stecken, wenn verschiedene Stellen so überhaupt
vergleichbar sind (s.o.), weil Gefälle und Intention in den übrigen Paulinen
eine andere Richtung haben als in den Pastoralbriefen.

Hier liegt exegetisch ein weiterer kritischer Einwand. Es gilt zunächst
einmal zu erfassen, was hier in den Pastoralbriefen steht, und dann wird
ein Unterschied festzustellen sein, der ohne Scheu konstatiert werden muß.
In den Pastoralbriefen hat sich im allgemeinen zu dogmatischer Form
verfestigt, was bei Paulus auf dem Boden einer lebendigen theologischen
Auseinandersetzung wächst. Das hat gar nichts mit Unglaubwürdigkeit des
Verfassers der Pastoralbriefe zu tun, der diese dogmatischen Formeln braucht
— aber den Unterschied sauber herauszuarbeiten, darauf käme allerdings
einiges an. Der Briefschreiber der Pastoralbriefe hat mit den bei ihm zu
gewisser dogmatischer Formelhaftigkeit erstarrten Glaubensaussagen
gewiß seine Botschaft so ausrichten wollen. Darin muß er gehört werden.
Es muß aber zugleich beachtet werden, daß ihn seine geschichtliche Situation

nach seiner eigenen Meinung zwang, gegen schwärmerische Verflüchtigungen

so dogmatisch verfestigt zu reden. Das unterscheidet ihn von den
anderen Paulusbriefen.

Roux versucht nun gleichsam in seiner Auslegung jene Lebendigkeit
herauszuholen, die Voraussetzung der hier so verfestigt erscheinenden
dogmatischen Formulierungen war. Das geschieht nicht in einer «erbaulichen»

Sprache, wenn auch im ganzen für einen allgemeinverständlichen
Kommentar zu stark mit theologischer Begrifflichkeit gearbeitet wird (Versuch

zur Freiheit jener Lebendigkeit, S. 176—178 u. ö.). Diese Lebendigkeit



Rezensionen 423

ist nicht zu gewinnen durch eine unmittelbare, geradlinige und damit
fragwürdige Gleichsetzung bestimmter Begriffe und Passagen in den anderen

paulinischen Briefen — und das ist nicht nur eine methodische Frage.
Bei Paulus wurzelt z. B. die Paränese, kurz gesagt, in der Spannung
zwischen Christologie und Eschatologie, in den Pastoralen liegt der Versuch
vor, die ethischen Aussagen in den verfestigten dogmatischen Formulierungen

(reiner, gesunder Lehre) zu verankern. Das ist ein Unterschied.
Daß die Pastoralbriefe damit an einem bestimmten geschichtlichen Ort
stehen, hätte deutlich werden müssen. Das hat seine praktische
Konsequenz: Wir können das alles, was hier etwa an Paränese geboten wird,
so unmittelbar nicht übernehmen — so richtig manches im allgemeinen sein
mag — und tun es praktisch auch nicht. Warum aber dann gegenüber dem
Leser so tun als ob? Mit der Beweisführung wie hier, mit Zitaten aus den
anderen Paulusbriefen, werden die geschichtliche Situation und die daraus
zu ziehenden Folgerungen nur verdeckt, wenn nicht gar in falschem Sinne
legalisiert. Übrigens (nur am Rande) : dicta probantia haben der Kirche
noch nie zum Leben verholfen.

Den religionsgeschichtlichen Ort bei bestimmten Problemen deutlicher
zu erhellen (S. 69. 82. 179—180), das hätte dem Verfasser gute Dienste
geleistet. Die zum Teil im N.T. völlig neuen und aus der gehobenen Sprache
hellenistischer Gräzität stammenden Worte, der Zusammenhang mit
Gedanken der Stoa und dem Hellenismus, die andere Situation der Gemeinden
in der Zeit aufkommender Sektenbildung, die Begegnung mit der geistigen
Bewegung der Gnosis — all das kann zwar explizit in einem allgemeinverständlichen

Kommentar nicht behandelt werden, sollte aber zum besseren
Verständnis den ihm gebührenden Platz einnehmen. Auch von hierher hätte
sich zeigen müssen, wie weit der eigentliche Briefcharakter stark zurücktritt

und bestimmte Anweisungen allgemeiner und umfassender Art in einer
fixierbaren geschichtlichen Situation gegeben werden.

Wir haben aus der Gesamtproblematik nur einiges herausgehoben, was
wichtig erschien. Der Kommentar von Roux ist ein beachtenswerter
Versuch, der im einzelnen sicher manche Hilfe zum Verständnis der Pastoralbriefe

gibt. Das wird man dankbar anerkennen, ohne deswegen die Augen
vor der Problematik sogenannter allgemeinverständlicher Kommentare zu
verschließen. Man sollte eine vermeintliche Allgemeinverständlichkeit —
womöglich noch mit bekannten «frommen» Vokabeln — nicht auf Kosten der
Sache, die verhandelt werden muß, zu erlangen versuchen — das wird dann
auch an der Sprache erkennbar. Es gilt in einem solchen Kommentar eine
vermehrte Übersetzungsarbeit zu leisten, und das ist zugestandenermaßen
sicher keine leichte Aufgabe.

Mainz. Siegfried Wibbing.

Gerhard Huber, Das Sein und das Absolute. Studien zur Geschichte der onto-
logischen Problematik in der spätantiken Philosophie. Studia philoso-
phica, Suppl. 6. Basel, Verlag für Recht u. Gesellschaft, 1955. XVI + 206 S.

Das Thema dieser Untersuchung ist eigentlich ein streng
philosophiegeschichtliches: die ontologische Problematik, wie sie bei Plotinos vor-

28



424 Rezensionen

liegt, und ihre Umgestaltung bei christlichen Autoren, vorbereitet bei
Marius Yictorinus und durchgeführt bei Augustinus. Dieses Thema ist für
den Verfasser (der ein Schüler Heinrich Barths und Karl Jaspers' war und
jetzt als Professor in Zürich lehrt) jedoch nicht nur von rein historischem
Interesse. In der Plotinschen Distinktion zwischen dem Sein (der Sphäre
des Erkennbaren) und dem Absoluten (dem Unerkennbaren, Transzendenten)

sieht er nämlich eine Analogie zur modernen existenzphilosophischen
Unterscheidung zwischen einem unmittelbar erfaßbaren Vorhandensein
und einem unergründlichen Geworfensein. Nach einer einleitenden
Darstellung der «Seinsproblematik in der gegenwärtigen Philosophie» gliedert
der Verfasser sein Thema deshalb der beträchtlich größeren Forschungsaufgabe

ein, «die geschichtliche Herkunft der gegenwärtigen Seinsproblematik»

zu schildern. Die Durchführung dieses weiteren Programms wird
auch in einigen abschließenden «Ausblicken» skizziert: Huber zieht hier
kühne Linien von Augustinus über das Mittelalter, Spinoza und Leibniz bis
zu dem deutschen Idealismus (Kant, Hegel, Schelling).

Mein Haupteindruck ist, daß der Verfasser innerhalb seines eigentlichen,

begrenzteren Forschungsgebietes (Plotinos, Victorinus, Augustinus)

eine Reihe von scharfsinnigen Analysen gebracht hat, durch welche
er über recht intrikate Probleme Klarheit schafft, daß jedoch das Gesamtbild

von Augustinus — besonders im Lichte der abschließenden «Ausblicke»
— einseitig ist, da wesentliche Faktoren unbeachtet bleiben.

Die allgemeinen Voraussetzungen für die Ausformung der neuplatonischen

Ontologie und ihr Einverleiben in das christliche Denken ist schon
früher von vielen Forschern beleuchtet worden. Die Verbindung hat sich
positiv durch eine Gedankenverknüpfung von Plotins Absolutem oder
Einem mit dem christlichen Gottesbegriff, besonders der Person des Vaters,
ergeben, sowie der Geist oder das Intellekt via der Logos-Christologie mit
der Person des Sohnes assoziiert worden ist. Ein Hindernis für die
vollständige Assimilation lag hierbei jedoch in dem subordinatorischen
Verhältnis zwischen dem Einen und dem Geist, welches bei Plotinos eine
radikale Distanz zwischen dem Absoluten und dem Sein bedeutet. Gegen
diese in arianische Richtung führende Tendenz bestehen die christlichen
Denker auf der Lehre von der jede Subordination ausschließenden Wesenseinheit

des Vaters und Sohnes und fügen dadurch das Sein und das Absolute

zu einem absoluten Sein zusammen; hierbei beruft man sich (wie
schon der Jude Philo) auf die Ausdeutung des Gottesnamens in Ex. 3, 14:
«Ich bin der Seiende.»

Im zentralen Teil der Abhandlung analysiert Huber eingehend die
ontologischen und erkenntnistheoretischen Konsequenzen der Augustin-
schen Identifikation des Seins mit dem Absoluten (§24—28). Während das
Eine bei Plotinos absolute Einfachheit und Indifferenz, das Sein dagegen
durch seine Bestimmungen differenziert ist und die Vielheit der Ideen
umfaßt, muß Augustinus notgedrungen auch innerhalb des Seins (das nun
selbst absolut geworden) jede Differenz und Vielheit aufheben. Dies
geschieht durch die Lehre, daß die göttlichen Wesensprädikate miteinander
ohne Unterschied identisch sind; wo sie in der Gotteserkenntnis des Men-



Rezensionen 425

sehen als unterschiedlich erscheinen, beruht dieses auf der Unvollkommen-
heit des menschlichen Erkenntnisorganes. Die Lehre von der Identität der
göttlichen Wesensprädikate bringt auch die Lehre von der Identität der
Ideen, ihrer Einheit in Gott, mit sich. Das Ergebnis ist, daß das absolute
Sein des Augustinus eine Zwischenstellung zwischen dem Absoluten und
dem Sein bei Plotinos einnimmt, doch derart, daß die Haupttendenz zufolge
der Aufhebung der Determinationsstruktur des Seins in «absoluter» Richtung

zeigt: «Die Unbestimmtheit des 'Absoluten' scheint Herr zu werden
über die Bestimmtheit des 'Seins'» (S. 131). — «Das Intelligible an sich ist
zum Unbegreiflichen geworden» (S. 145).

Nach der Meinung des Verfassers ist Augustinus hiermit offenbar zu
einem Kant vor Kant geworden (die Distinktion Noumenon — Phainome-
non) — aber zugleich auch zu einem Hegel vor Hegel oder einem Schelling
vor Schelling. Wenn Augustinus durch seine Lehre von der Indifferenz des

Seins die christliche Vorstellung von der Einheit des Gotteswesens zu
bewahren sucht, vermag er nämlich nicht auch gleichzeitig den
Personenunterschieden und den Innertrinitarischen Relationen einen faßbaren onto-
logischen Ausdruck zu geben. Hier nimmt er statt dessen seine Zuflucht bei
Analogien von dem Gebiet der Seele, wodurch das Sein, an sich unbegreiflich,

auf eine «Analogie zum Ich» reduziert wird. Hiermit ist bereits ein
Schritt getan in der Richtung zur idealistischen Aufhebung der Differenz
zwischen dem Absoluten und dem Ich und der daraus hervorgegangenen
Anschauung des «absoluten Seins als absolutes Subjekt».

Huber hätte wohl ein angemesseneres Bild der Augustinschen Ontologie

und Erkenntnistheorie erhalten, wenn er zwei Faktoren stärker beachtet

hätte: teils die normative Funktion der christlichen Autorität im Rahmen

des Augustinschen Denkens und ihre damit zusammenhängende
erkenntnismäßige Rolle, teils die wichtige Augustinsche Distinktion
zwischen dem absoluten Sein und dem erschaffenen Sein. Für die antiken
Philosophen — und noch für Plotinos — ist die Frage nach dem Sein eine
vernunftsimmanente Frage von allgemein erkenntnistheoretischer Art:
das Sein als Erkenntnisobjekt entspricht selbstverständlich einem
erkenntnisfähigen Subjekt. Aber das in die Erkenntnistranszendenz gerückte
absolute Sein des Augustinus bedeutet keine Entwicklung dieser Problemstellung

in skeptischer Richtung, vergleichbar mit Kants vom Skeptizismus

Humes veranlaßten Transzendieren des Noumenon. Weder die
Identifikation des Seins mit dem Absoluten noch dessen daher folgende
Erkenntnistranszendenz ist das Resultat allgemeiner erkenntnistheoretischer
Überlegungen. Beide sind vielmehr dadurch bedingt, daß sich Augustinus aus
Treue zu der christlichen Autorität Gott als «den Seienden» in trinita-
rischer Wesenseinheit denkt, der jedoch der vollen menschlichen Erkenntnis

zufolge menschlicher Sünde entzogen ist. Diese dogmatisch bedingte
Transzendenz unterscheidet sich ferner auch insofern von jeder nur skeptisch

bedingten Transzendenz, als sie für Augustinus nur den negativen
Hintergrund bildet für die Darstellung der mit der Offenbarung gegebenen

positiven Möglichkeit zur Gotteserkenntnis. Wenn diese mit der christlichen

Autorität gegebene und mit dem Glauben umfaßte Erkenntnis als



426 Rezensionen

gleichzeitig wahre lind zuverlässige und doch vorläufige und nur mittelbare

Erkenntnis dargestellt wird, die ständig über sich selbst hinaus nach
einem vollkommenen, unmittelbaren Gottesschauen strebt, so beruht auch
diese Doppelkeit auf der Gebundenheit des Augustinus an eine bestimmte
dogmatische Auffassung: die biblische Darstellung des Verhältnisses
zwischen Glauben und Sehen. Diese Treue dem Bibelwort gegenüber bringt
ihn übrigens dazu, von den neunziger Jahren an jede Möglichkeit, während
dieses Erdenlebens zu einem unmittelbaren Schauen Gottes zu gelangen,
entschieden zu verneinen. Es ist deshalb m. E. unrichtig, wenn der
Verfasser im Anschluß an J. Hessen in Augustins Darstellung der
Gotteserkenntnis die Momente «mittelbare diskursive Gotteserkenntnis, unmittelbare

intellektuelle Wahrheitsschau und unmittelbare mystische Gottesschau»

unterscheidet (S. 155). Nicht nur die diskursive Argumentation,
sondern auch das intellektuelle und mystische Schauen selbst — Iluber
betont mit Recht gegen Hessen, daß sich die verschiedenen Momente in
Wirklichkeit nicht unterscheiden lassen — stehen nämlich laut Augustins
ausdrücklichen Aussagen im Rahmen der mittelbaren Erkenntnis, solange
das Erdenleben währt. Hessens Theorie von dem unmittelbaren Schauen ist
bereits überzeugend zurückgewiesen worden, u. a. von E. Gilson und
F. Cayré, an welche sich der Rezensent nach erneuter Überprüfung der
von Hessen angeführten Belege in der Abhandlung «Beatitudo och Sapien-
tia» (1958) anschließt.

Es ist von entscheidender Bedeutung, zu beachten, daß die Transzen-
dierung des Seins, die die unausweichliche Konsequenz der Auffassung
von Gott als Sein ist, bei Augustinus einzig und allein die Gotteserkenntnis
betrifft. Es ist deshalb irreführend, wenn der Verfasser in § 28 «das

Erkenntnisproblem als Problem der Gotteserkenntnis» behandelt und dabei
anscheinend beansprucht, die Augustinsche Erkenntnisproblematik
überhaupt behandelt zu haben. Die Seinstranszendenz des Gottesbegriffes
bedeutet für Augustinus nicht, daß alles Sein transzendiert wird. Alles von
Gott Erschaffene besitzt sein eigenes Maß an Sein und damit eine
Determinationsstruktur, die es ihm möglich macht, völlig problemfrei als ein
Objekt zu erscheinen, welches in adäquater Weise dem Erkenntnisvermögen
des menschlichen Subjektes entspricht. Die Tatsächlichkeit der gewöhnlichen

menschlichen Erkenntnis wird nie in Frage gestellt — hier ist auch
nicht die geringste Andeutung einer Kluft zwischen dem Ding an sich und
der Erscheinung im Kantischen Sinn. Zwar gibt es bei Augustinus einen
Zusammenhang der gewöhnlichen menschlichen Erkenntnis und der
Gotteserkenntnis — aber dieser tritt nicht auf, solange man bei der Frage
nach der Tatsächlichkeit der Erkenntnis bleibt, sondern erst wenn man
die Frage nach ihrem Ursprung stellt. Will man überhaupt wie Huber
von der existenzphilosophischen Unterscheidung zwischen Vorhandensein
und Geworfensein ausgehen und hierzu eine Entsprechung bei Augustinus
suchen — ein unter allen Umständen abenteuerliches Unterfangen —, ist
es wohl naheliegender, diese nicht als eine Spannung innerhalb des
absoluten Seins, sondern in dem Verhältnis zwischen dem erschaffenen und
dem absoluten Sein zu suchen, so wie dieses beim Übergang von der Frage



Rezensionen 427

nach der Tatsächlichkeit der Erkenntnis zu der Frage nach ihrem
Ursprung in Erscheinung tritt.

Die Distinktion zwischen absolutem Sein und erschaffenem Sein ist
Augustins Weise, die christliche Lehre einer bestehenden Distanz
zwischen Gott und Mensch auszudrücken. Diese Distanz steht in keinem
Widerspruch zu dem Analogiegedanken, der für Augustinus ebenfalls auf
einer christlichen Lehre beruht: daß der Mensch nach dem Bilde Gottes
geschaffen ist, ohne daß die Distanz deswegen aufgehoben wird. Ohne

von der normativen Funktion der christlichen Autorität im Denken des

Augustinus abzusehen, kann man keine Linie von seiner Lehre über die
Indifferenz des absoluten Seins zu der Indifferenz des Idealismus in der
Beziehung zwischen dem Absoluten und dem Ich ziehen. Sieht man aber
von der Autorität ab, entzieht man damit auch der Augustinschen
Indifferenzlehre überhaupt den Grund. Das eine wie das andere — Indifferenz

des göttlichen Seins, Distanz zwischen Gott und Mensch — ist von
der Autorität bedingt. Ohne die Autorität fällt der ganze Augustinsche
Gedankenbau zusammen. Jeder Vergleich, der diese Tatsache nicht
beachtet, ist in gewisser Hinsicht irreführend.

Uppsala, Schweden. Ragnor Holte.

Johannes Stelzenberger, Conscientia bei Augustinus. Studie zur Geschichte der
Moraltheologie. Paderborn, Ferdinand Schöningh, 1959. 184 S. DM 14.—.

In sorgfältiger Arbeit hat Johannes Stelzenberger die Conscientia-
Stellen im augustinischen Opus zusammengetragen und untersucht. Es fällt
auf, wie sporadisch der Begriff erscheint. In früheren philosophischen Werken

findet er sich selten, während ihn die in ihrer Allegorese überquellenden
Enarrationen häufig verwenden. Bedeutsam ist seine Prägung als anti-
donatistisches Kampfwort: Conscientia wird zum «Inneren als Basis des

Religiösen und Kirchlichen» (S. 96), wobei jedoch die Taufe von der
individuellen pura conscientia des Taufenden nicht abhängt (S. 107). So zieht
denn Stelzenberger das Fazit, aus Briefen und Predigten reichlich belegt,
daß für Augustin Conscientia nicht lediglich moraltheologisch zu erfassen
ist, sondern in einer «neuen theologischen Schau» (S, 176) als das auf Gott
bezogene Innere (S. 35 ff.). Diese These bedeutet einen wertvollen Beitrag
zur Augustin-Forschung.

Was mir bei der Arbeit jedoch fehlt, ist die kritische Durcharbeitung
dieser ausgezeichneten These. Stelzenberger bespricht zum Beispiel Rom. 2,

14—15, eine der von Augustin öfters zitierten auveibriaiç-Stellen des Neuen
Testamentes. Er anerkennt durchaus, daß zwischen «Offenbarung» und dem

«Sprechen Gottes im Innern einzelner Menschen» zu unterscheiden ist
(S. 118). Aber die kritische Analyse des augustinischen Materials von dieser
Erkenntnis her fehlt. «Loquitur etiam Deus in bonorum malorumque
conscientia» : ein solches Zitat aus der 12. Predigt müßte unbedingt gegenüber

Stoa auf der einen und biblischer Offenbarung auf der anderen Seite
scharf abgegrenzt werden. Indem Stelzenberger Sokrates, Seneca und Rom.
2, 14 im gleichen Atemzug zitiert (S. 116), zusammen mit Delitzsch, Thielicke
und Jaspers, ohne das grelle Dilemma Augustins zu beleuchten, verrät er,



428 Rezensionen

daß ihm der Konflikt zweier Welten bei Augustin doch nicht klar geworden
ist. Dies ist schade, denn Ansätze dazu sind vorhanden, wenn zum Beispiel
in der Einleitung zur «Rückbesinnung» die Diskrepanz zwischen antiker
«Standortkontrolle» und christlicher «Gegenüberstellung zum allwissenden

Gott» ausgezeichnet formuliert wird. Dieser Konflikt hätte in der
Zusammenfassung markanter aufgezeigt werden müssen.

Es ist natürlich eine Versuchung, das synthetisch-augustinische Denken
zu adoptieren, und das ist zum großen Teil in dieser Arbeit geschehen. Lex
naturalis und Offenbarung stehen einfach nebeneinander. Es ist
außerordentlich wichtig, daß die Forschung kritisch scheidet. Dann erst
vermögen gewisse Elemente dieses rätselhaft-synthetischen Werkes
schöpferische Beiträge zur theologischen Arbeit zu leisten. Ein Beispiel dafür ist
Conscientia als Gottbezogenheit des Innern.

Evanston, Illinois. Samuel Läuchli.

Hans-Joachim Schoeps, Was ist und was will die Geistesgeschichte1 Über Theorie

und Praxis der Zeitgeistforschung. Göttingen, Musterschmidt Verlag,
1959. 134 S. DM 9.90.

Der bekannte Verfasser, Ordinarius für Religions- und Geistesgeschichte

in Erlangen und — zusammen mit Ernst Benz — Herausgeber der
Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, gibt in dieser Programmschrift

einen Rechenschaftsbericht über das von ihm seit 12 Jahren vertretene

Fach «Geistesgeschichte». Es gilt, den «Zeitgeist und seine Wandlungen»

darzustellen. Allgemeine Geschichte, Philosophie-, Kultur-, Literatur-,
Kirchen- und Politische Ideengeschichte sind Hilfswissenschaften für die
neue Disziplin. Schoeps schlägt vor, daß vor allem ältere Universitätsstudenten

sich diesem Fach widmen, die schon in einer dieser Hilfswissenschaften
Fuß gefaßt haben. Schoeps, seine Freunde und Schüler, seit dem 1. Juni
1958 zusammengeschlossen zur Gesellschaft für Geistesgeschichte, versprechen

sich von ihrem Fach vor allem eine Belebung des Unterrichts an
höheren Schulen; sie verlangen, daß für Kandidaten des Lehramts
Geistesgeschichte im Austausch mit Philosophie Wahlfach werde. Auch an
technischen Hochschulen und an den in manchen Teilen der Bundesrepublik
Deutschland im Aufbau befindlichen Hochschulen für Lehrerbildung werden
Lehrstühle für Geistesgeschichte gefordert, zumal ja die Studenten dieser
Hochschulen erfahrungsgemäß für die Spezialprobleme der Philosophie
sehr wenig Verständnis aufbringen. Andererseits müsse ein Auseinanderfallen

in sich immer mehr spezialisierende Einzelwissenschaften verhindert

werden. Die Geistesgeschichte soll also ein Studium universale neuer
Art darstellen.

Die Quellen für die Geistesgeschichte einer Epoche werden liebevoll
aufgezählt. Dem Theologen dürfte auffallen, welch große Bedeutung
Schoeps den zu Zehntausenden gedruckt vorliegenden Leichenpredigten
beimißt, auch Enzyklopädien und Lexika hält er für sehr ergiebig — in
einem Anhang wird die Wandlung der Begriffe sehr schön durch die
verschiedenen Auflagen des «Brockhaus» hindurch aufgezeigt. Biographien
und Autobiographien, Tagebücher und Briefe, Zeitungen und Zeitschriften,



Rezensionen 429

bis hin zu den Witzblättern, Schulansprachen und Lehrbücher, Parlamentsdebatten

und politische Reden, Bilder, Photos und Filme sollen ausgewertet
werden. Fürwahr ein gewaltiges Programm!

Ein weiterer Anhang gibt einen Aufriß einer intendierten deutschen
Geistesgeschichte der Neuzeit, der in der Tat eine Zusammenfassung der
geschilderten Einzeldisziplinen sein will, ein großer Wurf, zu dessen

Bewältigung man nur Glück wünschen kann. Die Einzelwissenschaften und
nicht zuletzt die Kirchengeschichte können von diesem Projekt nur
profitieren, wie die inzwischen erschienenen Jahrgänge der ZRGG mit ihren z. T.

ganz hervorragenden Arbeiten beweisen.
Auf zwei kleine Irrtümer in Jahreszahlen sei hingewiesen: Die

Verbrennung der Bannandrohungsbulle durch Luther erfolgte schon 1520 und
nicht 1521 (S. 36), und der Schmalkaldisehe Band wurde erst nach dem
Augsburger Reichstag von 1530 geschlossen, also nicht im Dezember 1529 (S. 27).

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

John David Hughey, Die Baptisten. Einführung in Lehre, Praxis und
Geschichte. Kassel, J. G. Oncken Verlag, 1959. 176 8. DM 4.—.

Die vorliegende Schrift ging hervor aus Vorlesungen am
Ökumenischen Institut in Bossey. Ihr Verfasser, Amerikaner und Dozent am
internationalen theologischen Seminar in Rüschlikon-Zürich, gibt darin eine
Zusammenfassung baptistischer Lehre, Praxis und Geschichte.

Zuerst werden die Grundsätze des Baptismus dargelegt. Die Gemeinde
ist freier Zusammenschluß der Christus-Gläubigen; nur die Glaubenstaufe
ist gültig und wird durch Untertauchen vollzogen; die Einzelgemeinde ist
ganz unabhängig, darum gibt es keine für alle Baptistengemeinden gültige
Ämterordnung. Der baptistische Gottesdienst ist sehr schlicht. Das Anliegen
der Evangelisation tritt stark hervor.

Hughey betont, daß die Baptisten nicht aus der kontinentalen
Täuferbewegung des 16. Jahrhunderts stammen, sondern ihren Ursprung im
englischen Independentismus des frühen 17. Jahrhunderts haben, wobei allerdings

mennonitische Einflüsse auf britische Exulanten in Holland möglich
sind, da dort zuerst (1609) unter jenen Flüchtlingen der Schritt zur
Glaubenstaufe bewußt getan wurde. Im Unterschied zu den Mennoniten nahmen
die Baptisten aber besonders in der Cromwell-Zeit aktiv an den politischen
und militärischen Kämpfen teil. Die von Wesley ausgehende Erweckung
führte dann im 18. Jahrhundert auch zu neuem Leben bei den englischen
Baptisten. Die wegen der Prädestinationslehre unter ihnen aufgebrochene
theologische und kirchliche Spaltung (General und Particular Baptists)
wurde überwunden. Die Baptisten beteiligten sich durch William Carey
führend am großen Aufbruch zur Heidenmission. Im 19. Jahrhundert hatten
die englischen Baptisten eine Reihe von berühmten Predigern, unter denen
besonders Spurgeon hervorragt. Auch in Nordamerika wurde der Baptismus
durch die revivals des 18. und 19. Jahrhunderts zu großer Blüte
emporgetragen: das Postulat der Glaubenstaufe entsprach besonders deutlich der
vordringlichen Betonung der persönlichen Entscheidung. Der Sezessionskrieg

führte zur Spaltung auch der Baptisten. Unter den Negern bildeten



430 Rezensionen

sich zahlenmäßig starke baptistische Gemeinden, die sich aber zu eigenen,
von den Weißen getrennten Gemeinschaften und Bünden zusammenschlössen.

Im 19. Jahrhundert entstand auch in Deutschland (vor allem durch
Johann Georg Oncken) eine baptistische Freikirche. Ebenso erwuchsen in
Rußland weitverzweigte Baptistengemeinden. Während viele baptistische
Körperschaften Amerikas und Europas sich dem Weltkirchenrat
angeschlossen haben, blieb ihm die stärkste baptistische Gemeinschaft, die
Southern Baptist Convention, bis heute fern.

Als Anhang sind dem Band eine statistische Übersicht über den heutigen

Stand der Baptisten in den verschiedenen Ländern sowie zwei formulierte

Bekenntnisschriften der deutschen Baptisten von 1847 und 1944

beigegeben.

Worb, Kt. Bern. Andreas Lindt.

Karlfried Gründer, Figur und Geschichte. Johann Georg Hamanns «Biblische

Betrachtungen» als Ansatz einer Geschichtsphilosophie. Symposion.
Philosophische Schriftenreihe, hrsg. von M. Müller, B. Welte, E. Wolf, 3.

Freiburg/München, Alber, 1958. XI + 192 S. DM 13.80.

Im Jahre 1758 las in London Johann Georg Hamann aus Königsberg in
einer schweren inneren Krise die Bibel. Die Gedanken, die ihm bei der
Lektüre kamen, schrieb er sogleich nieder. So entstanden die «Biblischen
Betrachtungen». Sie waren nicht für die Veröffentlichung bestimmt. Erst in
Josef Nadlers «Historisch-kritischer Ausgabe» von Hamanns sämtlichen
Werken, 1 (1949) sind sie vollständig gedruckt worden.

Die bisherige Wertung dieser Londoner Aufzeichnungen war schwankend.

Rudolf Unger z. B. sah in ihnen den Keim, aus dem sich das ganze
Hamannsche Denken entwickelte.1 Für E. Janssen Sehoonhoven dagegen
sind die «Biblischen Betrachtungen» nur eine zwiespältige, aus Bibelglauben

und Aufklärungslehre gemischte Vorstufe zu den übrigen Schriften
Hamanns. 2 Karlfried Gründer, der sich mit dem glänzenden Wurf einer
Geschichte der Hamanndeutungen eingeführt hat, sieht, gleich Unger, in
den «Biblischen Betrachtungen» den Quellort von Hamanns Gedankenwelt.3
Er liefert dafür in seinem neuen Buche «Figur und Geschichte» zwei
entscheidende Beweisstücke.

Gründer greift aus den «Biblischen Betrachtungen» zwei Grundprobleme

heraus: die Kondeszendenz (Herablassung) Gottes und die typo-
logische (figurale) Schriftauslegung. Theologisch gesehen, besagt Gottes
Herunterlassung: Gott ist immer der Handelnde, sein Verhältnis zur Welt
ist akthaft, der Grund der Herunterlassung ist die göttliche Liebe. In
philosophischer (ontologischer) Sicht bedeutet Gottes Herunterlassung: Die
Wirklichkeit hat das Gepräge der Gegebenheit, des Geschehens, der
Endlichkeit und Geschichtlichkeit. Typologie heißt, theologisch interpretiert:
Die Heilsgeschichte hat einen weissagenden, das Christusereignis im vor-

1 R. Unger, Hamann und die Aufklärung (21925).
2 E. Janssen Sehoonhoven, Natur en genade bij J. G. Hamann (1945).
3 K. Gründer, in J. G. Hamanns Hauptschriften erklärt, 1 (1956).



Rezensionen 431

aus abbildenden Charakter. Das führt, in philosophischer Interpretation,
auf die Sprache: Sprechen ist ein Abbilden.

Gründers Zielsetzung ist eine philosophische. Er will, das Anliegen
Erwin Metzkes aufnehmend4, die theologischen Aussagen des Magus auf
ihre philosophische Bedeutung hin untersuchen. Das ist nicht so gemeint,
als ob erst die philosophische Durchdringung imstande wäre, den wahren
Gehalt der «Biblischen Betrachtungen» zu erhellen. Gründer weiß, daß sich
jede philosophische Auslegung eines Theologumenons darüber im klaren
sein muß, «daß sie etwas wegläßt, und zwar im strengen Sinne das Wesentliche,

Entscheidende» (S. 83). Und doch schließt theologisches Reden immer
auch ein bestimmtes Verständnis der Welt und des Daseins ein, das sich
philosophisch-begrifflich erfassen läßt. Gründer behauptet nicht, daß sich
Hamann schon zur Zeit der Niederschrift der «Biblischen Betrachtungen»
der philosophischen Ansätze, die in seiner Exegese steckten, bewußt war.
Aber diese Ansätze waren da, sie haben sich jedoch erst später entfaltet,
nämlich, wie Gründer im Schlußteil (S. 159—192) zeigt, in der Auseinandersetzung

mit Johann David Michaelis, in der Abgrenzung gegen Kant und
im Gespräch mit Herder.

Der Wandel, den Gründers Untersuchung für die Hamannforschung
bedeutet, wird beleuchtet durch einen Rückblick auf das Buch von P. Kon-
schel: «Der junge Hamann» (1915). Während Konschel über die «Biblischen
Betrachtungen» mit deutlich negativer Betonung schreibt: «Typologie und
Allegorie feiern geradezu Orgien», unterscheidet Gründer sorgfältig
zwischen typologischer und allegorischer Bibeldeutung und findet — mit
Recht — in der Typologie einen Wurzelgrund der Hamannschen
Denkarbeit überhaupt. Auf zwei besonders wertvolle Abschnitte sei noch
aufmerksam gemacht, auf den Überblick über das typologische Schriftverständnis

vom Neuen Testament bis zur Gegenwart (S. 117—131) und auf
den erstmaligen Versuch einer Geschichte der Kondeszendenzidee (S. 28

bis S. 74: Alte Kirche, Augustin, Bonaventura, Luther, altprotestantische
Dogmatik, englische Theologen vom 16. bis 18. Jahrhundert, deutsche
Aufklärungstheologie, spekulative Orthodoxie des 19. Jahrhunderts; besonders
eindrucksvoll ist die Darstellung der Kondeszendenz bei Christoph Friedrich

Oetinger).
Zürich. Fritz Blanke.

Klaus-Martin Beckmann, Der Begriff der Häresie bei Schleiermacher.
Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus, X, 16.

München, Christian Kaiser Verlag, 1959. 142 S. DM9.—.

Nicht ohne Lüsternheit greift man heute in der orthodoxen
Atmosphäre unseres Lehrens und Predigens nach einer Arbeit über den Begriff
der Häresie. Wenn es sich dabei noch um den «Häretiker» Schleiermacher
handeln soll, so läßt das auf ein theologiegeschichtliches Gespräch
zwischen den Zeiten hoffen.

4 E. Metzke, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie des 8.

Jahrhunderts (1934).



432 Rezensionen

Der Verfasser erspart es einem nicht, sich erst wieder einmal durch
den Entwurf der ganzen Schleiermacherschen Theologie mit seiner schwierigen

Diktion hindurchzubeißen. Es wird klar herausgearbeitet, daß es

sich bei Schleiermachers Bestimmung der Häresie um eine «Konstruktion»
handelt, die sich aus seinem theologischen System ergibt, und nicht um
eine historische Betrachtungsweise. Dabei kann der Verfasser nicht
verschweigen, daß sich Schleiermacher selber all der Ketzereien schuldig
gemacht hat, die in seiner Häresie-Konstruktion auftauchen, wenn auch
seine Theologie «nur an das Häretische streift» (S. 70) oder nur «ebionit-
sche wie pelagianische Gefahren» (S. 59) in sich birgt. Man wird diesem
Ergebnis der vorliegenden Untersuchung nicht widersprechen können.

Doch ist es schade, daß Schleiermacher hier zu schnell zensiert und
so das Gespräch mit ihm zu früh abgebrochen wird. Allerdings wenn man
nur mit dem lutherischen Dogma der Rechtfertigungslehre — und die
besteht für den Verfasser in dem «Gegensatz von Glaube und Werk»
(S. 56) — an Schleiermacher herantritt, so kann man ihm nicht anders
gerecht werden. Aber so gelingt es auch nicht, «die Schleiermachersche
Konstruktion der Häresie für heute fruchtbar zu machen» (S. 15). Denn
die Ketzerei tritt heute gerade im Bereich der Ethik in Erscheinung.
Wenn wir mit Schleiermacher und Karl Barth die absolute Einheit von
Dogmatik und Ethik realisieren wollen, dann müssen wir uns fragen, ob
nicht etwa in unserem weltfremden und resignierenden Reden und Handeln

als Gemeinde in der Welt ein Stück Doketismus und Manichäismus
offenbar wird und ob nicht hinter allem Sanktionieren des volkskirchlichen

Prinzips sich ein ebionitisches und pelagianisches Christentum
verbirgt. Das müßte ja dann auch seine «dogmatischen Entsprechungen» (vgl.
S. 115) in unserer scheinbar so orthodoxen und wenig aufregenden Lehre
haben. Von da her gesehen könnte ein Gespräch mit Schleiermacher mehr
als eine akademische Abhandlung sein.

Mainz-Kastel. Holger Samson.

Otto Karrer, Begegnung der Christen. Studien evangelischer und katholischer
Theologen, hrsg. von Maximilian Roesle und Oscar Cullmann. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, und Frankfurt am Main, Verlag Josef Knecht,
1959. 696 S. Fr. 30.80.

Die vorliegende Festschrift zum 70. Geburtstag von Otto Karrer
enthält, neben Autobiographischem und einer umfassenden Bibliographie des

Geehrten, Beiträge je eines evangelischen und eines katholischen Theologen
zu folgenden Themen: Jesus und die Kirche, die Einheit der Kirche im
Neuen Testament, Schrift und Tradition, Glaube und Sakrament, geistliches
Amt und Gemeinde, Rechtfertigung und Heiligung, Petrus der Fels, das
Petrusamt in der Urkirche, Glaubensspaltung und Einheitsproblematik,
Augustana und Trienter Konzil in ökumenischer Sicht, Patriarch und
Bischof im neuen ostkirchlichen Recht (nur von katholischer Seite), die
empirische Spaltung und die aufgetragene Einheit, theologische Studien:
Stand und Hoffnungen, liturgische Erziehung, Maria als Bild der Gnade und



Rezensionen 433

Heiligkeit, die Reformation im Urteil der Reformatoren (nur von evangelischer

Seite) und: neuere Einheitsbestrebungen.
Diese Sammlung von Beiträgen teils namhafter Fachgelehrter gewährt

einen guten Einblick in die ökumenische Arbeit und zeigt klar, worin man
theologisch miteinander übereinstimmt und worin man voneinander
abweicht. Sie gibt darüber hinaus zumal den Ort zu bedenken, von dem her
solche Erörterungen geführt sind. Während jenes in den einzelnen Studien
vielfältig zum Scheinen kommt, bleibt jedoch dieses kaum berührt. Der
Entzug des Ortes der Erörterung wäre indessen von Grund auf mißverstanden,

wollten wir ihn bloß als eine Nachlässigkeit der Beteiligten sehen.
Es kündet sich darin vielmehr ein grundlegender Fehl an, nach dessen

Ursprung noch kaum gefragt ist und dessen Tragweite wir noch nicht
ermessen.

Dem unvoreingenommenen Blick kann aber schwerlich entgehen, daß

nur noch ein der jüngsten Theologiegeschichte Kundiger sich ein Bild
davon machen kann, in welcher Zeit das Werk geschrieben ist, während jeder
Uneingeweihte so gut wie vergeblich nach Spuren sucht, die etwas von den

großen geschichtlichen Fragen der Gegenwart eröffnen. Und weit entfernt
davon, daß Derartiges zu denken geben könnte, scheint es immer vordringlicher

einen Hinweis darauf abgeben zu müssen, daß es der Kirche wieder
vermehrt um ihre eigenste Sache gehe. Daß diese Sache dadurch spezialisiertes

Selbstgespräch vorzüglich über die eigene Vergangenheit wird,
scheint nicht zu beirren, sondern nur in unheilvoller Weise zu bestätigen.

Einzig in den beiden Beiträgen zur Frage des Theologiestudiums regt
sich eine leise Beunruhigung im Hinblick auf den Stand der Kirche in der
Welt und lichten sich Ansätze zu einer Freiheit, die sich nichts vorzumachen
sucht. Es kommt zu Feststellungen, welche fruchtbar werden könnten. Damit

dies jedoch gelänge, müßte jene Frage nach dem Fehl gerade hier strenger

ausgearbeitet sein; will sagen: es dürfte nicht bei Feststellungen bleiben

und verbunden damit bei Vorschlägen, auf welchem Wege dem und
diesem zu steuern wäre — sondern not-wendend eröffnete sich erst die
schlichte Frage, woher das Festgestellte so zustande kam.

Würden aber die vorliegenden Fragen eingeholt in die Frage nach dem
Geschick, in welchem sie stehen, so zeigte sich auch rein theo-logisch ein
noch weitgehend Verborgenes: daß, weil der Logos der Theo-logie von an-
her hier und dort derjenige der Metaphysik ist, man sich näher steht, als
man ahnt. Und zugleich könnte die gemeinsame Sorge aufbrechen, ob die
bald wissend aufgenommene, bald unwissend vorausgesetzte metaphysische
Überlieferung in Wahrheit die der Sache des ursprünglichen christlichen
Glaubens angemessene sei. Es möchte aber sein, daß vor dieser geschichtlichen

Sorge viele historische Kontroversen und theologischen Probleme
eher in den Verzicht fänden und so den Weg einer einfacheren Brüderlichkeit

bereiteten.

Basel und Bern. Walter Frei.


	Rezensionen

