Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)
Heft: 5
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen.

Der Petrusschatten, Apg. 5, 15.

Ernst Kdsemann glaubt nachweisen zu konnen, dall besonders deutlich
in der Apostelgeschichte des Lukas das paulinische Verstindnis des Apo-
stolates durch das frithkatholische abgelést worden sei.! Er weist am Ende
seines instruktiven Aufsatzes darauf hin, dal Paulus in der Auseinander-
setzung mit den korinthischen Uberaposteln nicht in der Lage gewesen sei,
iiber die Sphéire der Schwachheit sich zu erheben und <«in die Hohe des
triumphierenden Gottesmannes» aufzusteigen. 2 Die Diakonie der Gemeinde
gegeniiber bestimme vielmehr den paulinischen Apostolat. Wunder und
Zeichen nehme Paulus zwar auch fiir sich in Anspruch. Sie seien ihm aber
Bestandteile des apostolischen Dienstes, nicht Mirakel, die aus einer andern
Welt in die uns bekannte Welt hineinplatzten.

Diese Auffassung scheint durch den Abschnitt Apg. 5, 12—16 besonders
bestiitigt zu werden. Sind diese Verse nicht ad majorem gloriam apostolo-
rum konzipiert worden? Es ist keine Frage, daf in diesem Summarium ein
besonders grofies Gewicht auf die Apostel fillt. Insbesondere stellt der
Vers, der vom Petrusschatten handelt, die piéce de résistance dar. Hier
scheint man den frithkatholischen Mirakelglauben mit Hénden greifen zu
konnen. Die hier berichteten Wunder und Zeichen meint man nach der
communis opinio neotestamentica, ohne weiter auf 2, 22 und 4, 30 Riicksicht
zu nehmen, nur noch im Zusammenhang mit der Welt der hellenistischen
¢«gottlichen Menschen» verstehen zu kénnen. Warum sollten wir aber nicht
die Freiheit bekommen, auch einen solchen Bericht im Zusammenhang des
apostolischen Dienstes zu sehen, wie er von Lukas in seiner Apostel-
geschichte, allerdings sehr anders als von Paulus, beschrieben wird?

Die Voraussetzung des Késemannschen Verstindnisses ist die An-
nahme, daBl die Apostelgeschichte als ein Zeugnis frithkatholischen Geistes
und nicht anders verstanden werden konne. Diese Behauptung ist nicht
unwidersprochen geblieben. 3 Blickt man nicht in die kirchengeschichtliche
Entwicklung, wie sie dann allerdings mit Macht auf den Mirakelglauben zu
eingesetzt hat, sondern nimmt man sich die Freiheit, den zur Rede stehen-
den Abschnitt mit dem Ursprung des christlichen Glaubens im Zusammen-
hang zu sehen, so bekommt man die Moglichkeit, in den Versen des 5. Ka-
pitels, die wir zu verstehen suchen, einen Aspekt des neutestamentlichen
Apostolates und seiner konkreten Wirklichkeit wahrzunehmen, der aller-
dings nicht in paulinische Tiefen vorstofit, wohl aber bei verniinftigem
Gebrauch eines in der neutestamentlichen Wissenschaft wiinschbaren kom-

1 E. Kdsemann, Die Legitimitdt des Apostels: Zeitschr. neut. Wiss. 41
(1942), S. 33—171.

2 Op. cit., 8. 70.

3 B. Reicke, The Risen Lord and His Church, The Theology of Acts:
Interpretation 13 (1959), S.168 f.

27



408 Miszellen

plementiren Denkens* mit Paulus auch nicht im Widerspruch zu stehen
braucht.

Wir wissen aus den Briefen des Apostels Paulus, dafl Paulus keine ein-
drucksmichtige Gestalt gewesen ist. 5 Suggestive Kraft stand ihm offenbar
nicht zu Gebote. Es sind aber nicht alle Menschen so. Starke Persdnlich-
keiten verbreiten eine Aura um sich. Nicht erst durch ihr Wort oder durch
ihre Beriihrung, sondern nur schon durch ihr Dasgein und Auftreten, durch
die Fiillung eines Raumes mit ihrer Personlichkeit wirken sie. Der Schat-
ten des Petrus kann als primitiver Hinweis auf diesen psychologischen Tat-
bestand gewiirdigt werden. Der Herr der Apostel kann sich auch suggestiv
wirkende Personlichkeiten gefiigig machen, wie er sich iiberhaupt die
Michte untertan gemacht hat (1. Petr. 3, 22). Er kapituliert nicht vor dem
Suggestiven, sondern braucht und iiberwindet es zum Bau seines Reiches.
Man kann einwenden, dall gerade Apg.5, 12—16, wenn man 5, 14 als Paren-
these ansieht, das Zeugnis vom Kyrios vermissen 14Bt. Der Abschnitt ist
von der Apostelverehrung der Menge aus konzipiert. Aber gerade eine
gsolche Apostelverehrung konnen wir als Interpreten nicht vom Lobpreis
losen, der Gott (10, 46) und Jesus (19, 17) gebiihrt.

Der Verfasser braucht wie Luk. 1, 35 das Wort émoxwdZewv. Ist das Zu-
fall? Der Inkarnation entspricht das durch menschlichen Einfluffi statt-
findende Heilen. Hier wie dort ist «<Kraft des Hochsten» wirksam.

Friedrich Ziindel schrieb einst:® «Als vom Lande her die Kranken ge-
bracht wurden, die auf die Gassen gelegt wurden, welche Petrus durch-
schritt, damit der bloRe Schatten desselben sie gesund mache, da sahen die
Verstindigen die Ehre, die Gott seinem Sohn geben will unter den Men-
schen zu ihrem Heil, wie auch den Glanz, den Jesus seinem Knecht Jesus
geben will, um seine Stellung und sein Zeugnis zu beglaubigen; Unver-
stindige aber mochten stutzen, wie sehr dieser Schiiler iiber seinen Meister
emporgewachsen sei, denn so etwas hatte man denn doch bei Jesus nie
gesehen.» Verstindige Exegese sieht den Zusammenhang mit den groflen
Taten Gottes, die dem Inkarnationswunder entsprechen. Unverstindige
Exegese spricht von Konkurrenz und illegitimem Apostelbild. Wenn wir
allerdings aus dem, was Paulus uns in seinen Briefen zu erkennen gibt, ein
letztgiiltiges Bild machen dariiber, wie ein Apostel auszusehen habe, wenn
wir bei der Verfertigung dieses Bildes vergessen, dafl der Apostel seine
Wirkungsmacht und die Art seines Wirkens von seinem Herrn bekommt,
dann werden wir die Feststellung eines illegitimen Apostelbildes an unse-
rer Stelle nicht vermeiden kinnen. Wenn aber der Herr der Apostel frei
ist, suggestiv wirkende und nicht suggestiv wirkende Menschen als seine
Diener zu brauchen, so ist nicht einzusehen, inwiefern dieser Freiheit
Christi nicht auch die Freiheit des Exegeten entsprechen darf, hier nicht
zu kontrastieren, sondern zu kombinieren. Was beim #rgerlichen Petrus-
schatten mit uns ungewohnten Mitteln aufgedeckt wird, das ist ein Ge-

4 Vgl. dazu H. Berkhof, Christus de zin der geschiedenis (1959), p. 64.
5 1. Thess. 2, 7; 1. Kor. 2, 3.
¢ I, Ziindel, Die Apostelzeit (1926), S. 30.



Miszellen 409

schehen, fiir das sich die Gemeinde stindig offenhalten mul}: dall im Raum
geistbegabter Personlichkeiten die Suggestion nicht Meister bleibt, sondern
selber durch Jesus Christus gemeistert wird. Offnet sich der Weg von der
Liturgie (éueydiuvev, V.13) zur Diakonie (ékpéperv, V.15), so sorgt der
Zwischenvers dafiir, dal der Herr von Liturgie und Diakonie sichtbar
wird. 7 Liest man den Text ohne den Kyrios, so kann er besonders im Blick
auf die einsetzende Kkirchengeschichtliche Entwicklung und den allzeit
wundersiichtigen Menschen nur Anleitung geben, in schlimmsten Aberglau-
ben hineinzugeraten und dem dinglichen Glauben zu verfallen. Liest man
ihn aber im Kontext der ganzen Apostelgeschichte, so 1ilt er etwas erahnen
von der Macht des erhohten Kyrios, dem auch die nach Ausstrahlung ge-
wichtiger Personlichkeiten lechzenden Menschen kein Hindernis sind, um
mit der «Kraft des Hochsten» heilend bei ihnen wirksam zu sein.

Basel. Werner Bieder.

Die gefallene Welt nach Tillich.

Im zweiten Bande seiner in der Knappheit und Klarheit der Gedanken-
fiithrung und im Reichtum erleuchteter und erleuchtender Kinsichten be-
wundernswerten «Systematischen Theologie» (1958) untersucht Paul Tillich
in den Kapiteln «<Der Ubergang von der Essenz zur Existenz und das Symbol
des ‘Falls’» das Verhiltnis von Schéopfung und Fall. Er fragt: «<In welchem
Verhiltnis steht der Mensch hinsichtlich des Falles zur Natur? Hat die
Natur am Fall teil, und, wenn ja, in derselben Weise wie der Mensch?»
Tillich lehnt mit Recht die «literalistische», d. h. eine die Symbole wortlich
nehmende Auslegung ab. Die Behauptung, der Fall des Menschen habe die
Strukturen der Natur veriindert, der gottliche Fluch iiber Adam und Eva
schliefle die Verdnderung der Natur im Menschen und auflerhalb seiner ein,
bezeichnet er als absurd.

Trotzdem aber hilt er an dem Ausdruck «gefallene Welt» als einer «not-
wendigen» Bezeichnung fest und begriindet das so: Der Ubergang von der
lssenz zur Existenz (vom wesenhaften Sein zum geschépflichen Leben) sei
kein Ereignis in Raum und Zeit, sondern «die transhistorische Qualitit aller
Ereignisse in Raum und Zeit». Das gelte in gleicher Weise vom Menschen
und von der Natur. «Die Vorstellung, dall der Mensch und die Natur zu-
nichst gut waren und in einem bestimmten Zeitpunkt biose wurden, ist ab-

7 Vergleicht man 5, 14 mit 2, 41 und 2, 47 und verbindet man T® kupiw
nicht mit morevovrtec, sondern mit wpocsetidevro, so springt sogleich in die
Augen, daB wir es bei der Extension der Gemeinde nicht mit einer rein
organisatorischen Angelegenheit zu tun haben, sondern mit einer stets
geschehenden Zuordnung Christi zu sich selber. Wie sollte er dann nicht
auch die lobpreisenden, helfenden und heilenden christlichen Menschen sich
stets neu zuordnen, so dal auch von da aus die «gottlichen Menschen»
keineswegs fiir sich selber stehen konnen?



410 Miszellen

surd und kann weder aus der Erfahrung noch aus der Offenbarung begriindet
werden.» Aber, so fihrt Tillich fort: Es sei falsch, allein dem Menschen die
Fahigkeit, schuldig zu werden, zuzuschreiben und die Natur als unschuldig
anzusehen. Wenn Entfremdung nur auf den verantwortlichen Entscheidun-
gen des Individuums beruhe, dann lige es in der eigenen Entscheidung jedes
einzelnen, seiner essentiellen (wesenhaften) Natur zu widersprechen oder
nicht. Es gibe keinen Grund zu bestreiten, dafl die Menschen die Siinde
vollig meiden kénnten und dafl es Menschen gegeben habe, die ohne Siinde
warer.

Diese pelagianisch-idealistische Auffassung lehnt Tillich ab. Eine sol-
che Ablehnung sei heute leicht. Denn

1. konne gezeigt werden, dal in der Entwicklung der Menschheit keine
absolute Diskontinuitit bestehe zwischen tierischer Gebundenheit und
menschlicher Freiheit;

2. kénne man nicht entscheiden, an welchem Punkte der Individualent-
wicklung die Verantwortlichkeit anfange und an welchem Punkte sie auf-
hore; es gibe viele Zustinde abgeschwiichter Zentriertheit, verursacht
durch Midigkeit, Krankheit, Trunkenheit, neurotischen Zwang und Psy-
chosen, und all dies hebe die Verantwortlichkeit nicht auf, aber es zeige
das Element des Schicksals in jedem Akt der IF'reiheit;

3. miiten wir das Unbewulite und seine bestimmende Macht auf die
bewuliten KEntscheidungen in Betracht ziehen, z. B. die Verdringung der
wahren Motive des eigenen Handelns aus dem Bewulitsein;

4. miisse die soziale Dimension der unbewullten Triebe, des <kollektiven
Unbewulitens in Betracht gezogen werden.

All dies zeige, dall es nur halbe Wahrheit sei, wenn man behaupte, der
sich entscheidende Mensch sei in seiner Entscheidung frei. Biologische, psy-
chologische und soziologische Michte, also Michte der Welt, seien in jeder
individuellen Intscheidung wirksam. Diese Uberzeugung sei kein Mani-
chiismus. Man miisse vielmehr moralische Freiheit und tragisches Schicksal
zusammendenken, diirfe nicht wie Pelagianismus und Idealismus die mora-
lische Freiheit und wie der Manichidismus das tragische Schicksal isolieren
und iiberbetonen.

Tillich betont, es sei unangebracht, der Natur das Eigenschaftswort «un-
schuldig» beizulegen, «denn es ist aus logischen Griinden nicht richtig, da
von Unschuld zu sprechen, wo die Moglichkeit, schuldig zu werden, nicht
besteht».

Wir stimmen zu, fahren aber fort: Genau so ist es aus logischen Griin-
den unrichtig, von <«gefallenery» Natur zu sprechen, wo die Mdiglichkeit,
schuldig zu werden, also zu «fallen», nicht besteht. Die Natur steht, wie
Tillich mit Recht betont, jenseits von gut und bose. Wie es daher unange-
bracht ist, im eigentlichen Sinne von «unschuldiger» Natur zu reden, so ist
es ebenso unangebracht, im eigentlichen Sinne von «schuldigery, also «ge-
fallener» Natur zu reden. Denn «IFally setzt bewulite Abwendung von der
Quelle des Seins, von Gott, setzt also Siinde voraus. Von einer «siindigen»
Natur, z. B. einer siindigen Herde von Wélfen oder einem siindigen Wald
zu reden, wire absurd. Wolf und Wald stehen jenseits von gut und bése.



Miszellen 411

Tillich spricht von einer «entfremdeten» Welt. Die Welt, die Natur,
und nicht nur der Mensch in ihr ist ihrem wahren Sein entfremdet. Ent-
fremdung ist das Kennzeichen aller Existenz. Tillich gibt dem Wort Ent-
fremdung den Vorzug vor dem Wort Siinde, betont aber, dall das Wort
Siinde nicht aufgegeben werden diirfe: Der Begriff Siinde driicke etwas aus,
was das Wort Entfremdung nicht enthalte, ndmlich das «personlich-aktive
Sich-Wegwenden von dem, wozu man gehort». Siinde betone die «personliche
Freiheit und Schuldy, Entfremdung die «tragische Schuld und das univer-
sale Schicksaly. Wir behaupten: Die Welt als Natur ist dem wesenhaften
Sein entfremdet, aber sie ist nicht «gefallen», «siindig». «Gefalleny, «siindig»
ist nur der Mensch als der zur Freiheit Erwachte, mag auch seiner Freiheit
ein «Klement des Schicksals» innewohnen.

Tillich schreibt zur Stiitzung seiner Behauptung, daf man die Natur
nicht als «unschuldig» bezeichnen diirfe: «In diesem Zusammenhang denke
man an Jesaja, der im Hinblick auf den neuen Aon von dem Irieden in der
Natur sprach, der im alten Aon verloren ist. In diesem Sinn jedenfalls
schrieb er der Natur keine Unschuld zu. Auch der Verfasser von Gen. 3,
der uns berichtet, dafl die Erde verflucht ist, wiirde sie nicht als unschuldig
bezeichnen konnen, ebensowenig Paulus, der in Rém.8 von der Kreatur
sagt, dab sie ‘der Kitelkeit unterworfen’ ist. Gewill handelt es sich bei den
angefithrten Stellen um poetisch-mythische Ausdrucksweisen. Das ist auch
nicht anders moglich, denn nur poetische Einfiihlung ist imstande, in das
innere Leben der Natur einzudringen. Und trotzdem sind diese Aussagen
ihrem inneren Gehalt nach realistisch und gewill realistischer als der mo-
ralische Utopismus, der den schuldigen Menschen mit der unschuldigen Na-
tur konfrontiert. Wie die Natur im Menschen an seinem Guten und Bosen
teilhat, so zeigt auch die aullermenschliche Natur Analogien zum Guten
und Bésen.» Gewil}, die Natur zeigt Analogien zum Guten und Bésen, aber
eben nur Analogien. Sie selbst steht jenseits von gut und bdse, ist weder
schuldig noch unschuldig. Zu den von Tillich angefiihrten mythisch-poeti-
schen Stellen bemerken wir: Auch wenn wir der Bewunderung, die er dem
tiefsinnigen Siindenfallmythos des ersten Mosebuches entgegenbringt,
durchaus zustimmen, koénnen wir doch in der Verfluchung der Erde durch
Gott um des siindigen Menschen willen nur einen vorprophetischen und erst
recht vorchristlichen Mythos sehen. Weiter: Paulus sagt nach Tillich in
Rom. 8, 20 von der Kreatur, dafB sie «der Eitelkeit unterworfen» sei. Aber
der griechische Ausdruck <Mataiotesy, den Paulus verwendet und den Lu-
ther mit «Eitelkeity iibersetzt, bedeutet, wie aus dem Zusammenhang des
Textes hervorgeht, Nichtigkeit, Vergeblichkeit, Verginglichkeit im Sinne
des Wortes aus dem «Prediger» des Alten Testaments: <Es ist alles ganz
eitel.> Der Ausdruck hat also keineswegs, wie Tillich meint, bei Paulus
eine negativ-moralische Bedeutung, als sei die Natur, weil von Eitelkeit
erfiillt, schuldig geworden.

Gerade Rom. 8 redet davon, dafl die Natur ohne eigene Schuld, um des
gefallenen Menschen willen dem Sklavendienst der Entfremdung ausgelie-
fert wurde, aber auch an der Erlésung des Menschen teilnehmen wird.



412 Miszellen

Gerade Rom. 8 kann uns, wenn wir den paulinischen Naturmythos nicht auf
den einmaligen Fall Adams beziehen, sondern auf einen vorzeitlichen Fall
von Seelen oder Geistern, zu einer der tiefsten Erkenntnisse des christlichen
Glaubens fithren, dall die Welt, die Natur nicht «gefallen» ist, sondern von
Gott als Weg zur Erlésung gefallener Geister geschaffen wurde und mit
den heimgekehrten Geistern ebenfalls zu Gott heimkehren werde. Was nach
Rém. 8 Natur und Mensch verbindet, ist die gemeinsame Erlésungsbediirf-
tigkeit, aber die Natur wird nicht von ihren Siinden, sondern vom Leid der
Vergénglichkeit erlést werden. Die Entfremdung des Menschen ist Schuld
und Schicksal, die Entfremdung der Natur ist nur Schicksal, ein Schicksal,
das aber gerade auch dem siindigen Menschen «zum Besten dienen» soll,
sofern er Gott liebt und in der Liebe die «Knechtschaft des Willens» iiber-
windet und zu wesenhafter Freiheit, zur Freiheit der Kinder Gottes durch-
stolt. Erlosung der Natur bedeutet Befreiung von der Endlichkeit und dem
mit allem Endlichen verbundenen Leiden, Erlosung des Menschen bedeutet
Befreiung von der Siinde und der durch sie herbeigerufenen leidvollen Zer-
storung des wahren (essentiellen) Selbst.

Bremerhaven. Ernst Walter Schmidt.

Rezensionen.

Otto Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Agypten, Ugarit und Israel.
= Beihefte zur Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschaft, 78.
Berlin, Alfred Topelmann, 1959. 161 S.

Kaiser accounts for Egyptian and Ugaritic attitudes toward the sea, as
revealed in mythology, largely in terms of geography, and particularly of
weather. Egyptian literature through the Middle Kingdom almost never
casts the sea mythologically in a threatening role because its background is
Upper Egypt where direct contact with the sea and the perils of travel upon
it were unknown. Conversely, the sea at Ugarit (particularly in the myth
of the fight between Baal and Yam) is portrayed as a sinister element
because it was just that to the seafaring inhabitants of the Mediterranean
coastlands. Similarly in Egypt beginning with the New Kingdom the sea is
presented as an evil power. Kaiser sees this as the result both of contacts
with Canaanite mythology and of the Egyptians’ now having experienced
for themselves the terrors of travel on the high sea. In this geographical
interpretation he is doubtless correct, as least in as far as the type of myth
is concerned with which he deals. Classical attitudes toward the sea bear
this out.

Turning to the sea and related motifs in the Old Testament, to which
he devotes almost half his book, Kaiser discerns two main themes: in the
stories relating to the sea and rivers in the historical books, Canaanite and



	Miszellen

