
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 5

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen.

Der Petrusschatten, Apg. 5,15.

Ernst Käsemann glaubt nachweisen zu können, daß besonders deutlich
in der Apostelgeschichte des Lukas das paulinische Verständnis des Apo-
stolates durch das frühkatholische abgelöst worden sei.1 Er weist am Ende
seines instruktiven Aufsatzes darauf hin, daß Paulus in der Auseinandersetzung

mit den korinthischen Uberaposteln nicht in der Lage gewesen sei,
über die Sphäre der Schwachheit sich zu erheben und ein die Höhe des

triumphierenden Gottesmannes» aufzusteigen. 2 Die Diakonie der Gemeinde
gegenüber bestimme vielmehr den paulinischen Apostolat. Wunder und
Zeichen nehme Paulus zwar auch für sich in Anspruch. Sie seien ihm aber
Bestandteile des apostolischen Dienstes, nicht Mirakel, die aus einer andern
Welt in die uns bekannte Welt hineinplatzten.

Diese Auffassung scheint durch den Abschnitt Apg. 5, 12—16 besonders
bestätigt zu werden. Sind diese Verse nicht ad majorem gloriam apostolo-
rum konzipiert worden? Es ist keine Frage, daß in diesem Summarium ein
besonders großes Gewicht auf die Apostel fällt. Insbesondere stellt der
Vers, der vom Petrusschatten handelt, die pièce de résistance dar. Hier
scheint man den frühkatholischen Mirakelglauben mit Händen greifen zu
können. Die hier berichteten Wunder und Zeichen meint man nach der
communis opinio neotestamentica, ohne weiter auf 2, 22 und 4, 30 Bücksicht
zu nehmen, nur noch im Zusammenhang mit der Welt der hellenistischen
«göttlichen Menschen» verstehen zu können. Warum sollten wir aber nicht
die Freiheit bekommen, auch einen solchen Bericht im Zusammenhang des

apostolischen Dienstes zu sehen, wie er von Lukas in seiner
Apostelgeschichte, allerdings sehr anders als von Paulus, beschrieben wird?

Die Voraussetzung des Käsemannschen Verständnisses ist die
Annahme, daß die Apostelgeschichte als ein Zeugnis frühkatholischen Geistes
und nicht anders verstanden werden könne. Diese Behauptung ist nicht
unwidersprochen geblieben.3 Blickt man nicht in die kirchengeschichtliche
Entwicklung, wie sie dann allerdings mit Macht auf den Mirakelglauben zu
eingesetzt hat, sondern nimmt man sich die Freiheit, den zur Rede stehenden

Abschnitt mit dem Ursprung des christlichen Glaubens im Zusammenhang

zu sehen, so bekommt man die Möglichkeit, in den Versen des 5.

Kapitels, die wir zu verstehen suchen, einen Aspekt des neutestamentlichen
Apostolates und seiner konkreten Wirklichkeit wahrzunehmen, der
allerdings nicht in paulinische Tiefen vorstößt, wohl aber bei vernünftigem
Gebrauch eines in der neutestamentlichen Wissenschaft wünschbaren kom-

1 E. Käsemann, Die Legitimität des Apostels: Zeitschr. neut. Wiss. 41

(1942), S. 33—71.
2 Op. cit., S. 70.
3 B. Reicke, The Risen Lord and His Church, The Theology of Acts :

Interpretation 13 (1959), S. 168 f.

27



408 Miszellen

plementären Denkens 4 mit Paulus auch nicht im Widerspruch zu stehen
braucht.

Wir wissen aus den Briefen des Apostels Paulus, daß Paulus keine
eindrucksmächtige Gestalt gewesen ist. 5 Suggestive Kraft stand ihm offenbar
nicht zu Gebote. Es sind aber nicht alle Menschen so. Starke Persönlichkeiten

verbreiten eine Aura um sich. Nicht erst durch ihr Wort oder durch
ihre Berührung, sondern nur schon durch ihr Dasein und Auftreten, durch
die Füllung eines Raumes mit ihrer Persönlichkeit wirken sie. Der Schatten

des Petrus kann als primitiver Hinweis auf diesen psychologischen
Tatbestand gewürdigt werden. Der Herr der Apostel kann sich auch suggestiv
wirkende Persönlichkeiten gefügig machen, wie er sich überhaupt die
Mächte Untertan gemacht hat (1. Petr. 3, 22). Er kapituliert nicht vor dem

Suggestiven, sondern braucht und überwindet es zum Bau seines Reiches.
Man kann einwenden, daß gerade Apg. 5, 12—16, wenn man 5, 14 als Parenthese

ansieht, das Zeugnis vom Kyrios vermissen läßt. Der Abschnitt ist
von der Apostelverehrung der Menge aus konzipiert. Aber gerade eine
solche Apostelverehrung können wir als Interpreten nicht vom Lobpreis
lösen, der Gott (10, 46) und Jesus (19, 17) gebührt.

Der Verfasser braucht wie Luk. 1, 35 das Wort é-rnaKidZeiv. Ist das
Zufall? Der Inkarnation entspricht das durch menschlichen Einfluß
stattfindende Heilen. Hier wie dort ist «Kraft des Höchsten» wirksam.

Friedrich Zündel schrieb einst:6 «Als vom Lande her die Kranken
gebracht wurden, die auf die Gassen gelegt wurden, welche Petrus
durchschritt, damit der bloße Schatten desselben sie gesund mache, da sahen die
Verständigen die Ehre, die Gott seinem Sohn geben will unter den
Menschen zu ihrem Heil, wie auch den Glanz, den Jesus seinem Knecht Jesus
geben will, um seine Stellung und sein Zeugnis zu beglaubigen;
Unverständige aber mochten stutzen, wie sehr dieser Schüler über seinen Meister
emporgewachsen sei, denn so etwas hatte man denn doch bei Jesus nie
gesehen.» Verständige Exegese sieht den Zusammenhang mit den großen
Taten Gottes, die dem Inkarnationswunder entsprechen. Unverständige
Exegese spricht von Konkurrenz und illegitimem Apostelbild. Wenn wir
allerdings aus dem, was Paulus uns in seinen Briefen zu erkennen gibt, ein
letztgültiges Bild machen darüber, wie ein Apostel auszusehen habe, wenn
wir bei der Verfertigung dieses Bildes vergessen, daß der Apostel seine
Wirkungsmacht und die Art seines Wirkens von seinem Herrn bekommt,
dann werden wir die Feststellung eines illegitimen Apostelbildes an unserer

Stelle nicht vermeiden können. Wenn aber der Herr der Apostel frei
ist, suggestiv wirkende und nicht suggestiv wirkende Menschen als seine
Diener zu brauchen, so ist nicht einzusehen, inwiefern dieser Freiheit
Christi nicht auch die Freiheit des Exegeten entsprechen darf, hier nicht
zu kontrastieren, sondern zu kombinieren. Was beim ärgerlichen
Petrusschatten mit uns ungewohnten Mitteln aufgedeckt wird, das ist ein Ge-

4 Vgl. dazu H.Berkhof, Christus de zin der geschiedenis (1959), p. 64.
5 1. Thess. 2, 7; 1. Kor. 2, 3.
6 F. Zündel, Die Apostelzeit (1926), S. 30.



Miszellen 409

schehen, für das sich die Gemeinde ständig offenhalten muß : daß im Raum

geisthegahter Persönlichkeiten die Suggestion nicht Meister bleibt, sondern
selber durch Jesus Christus gemeistert wird. Öffnet sich der Weg von der
Liturgie (épeyaXuvev, V. 13) zur Diakonie (à«pépeiv, Y. 15), so sorgt der
Zwischenvers dafür, daß der Herr von Liturgie und Diakonie sichtbar
wird.7 Liest man den Text ohne den Kyrios, so kann er besonders im Blick
auf die einsetzende kirchengeschichtliche Entwicklung und den allzeit
wundersüchtigen Menschen nur Anleitung geben, in schlimmsten Aberglauben

hineinzugeraten und dem dinglichen Glauben zu verfallen. Liest man
ihn aber im Kontext der ganzen Apostelgeschichte, so läßt er etwas erahnen
von der Macht des erhöhten Kyrios, dem auch die nach Ausstrahlung
gewichtiger Persönlichkeiten lechzenden Menschen kein Hindernis sind, um
mit der «Kraft des Höchsten» heilend bei ihnen wirksam zu sein.

Basel. Werner Bieder.

Die gefallene Welt nach Tillich.

Im zweiten Bande seiner in der Knappheit und Klarheit der Gedankenführung

und im Reichtum erleuchteter und erleuchtender Einsichten
bewundernswerten «Systematischen Theologie» (1958) untersucht Paul Tillich
in den Kapiteln «Der Übergang von der Essenz zur Existenz und das Symbol
des 'Falls'» das Verhältnis von Schöpfung und Fall. Er fragt: «In welchem
Verhältnis steht der Mensch hinsichtlich des Falles zur Natur? Hat die
Natur am Fall teil, und, wenn ja, in derselben Weise wie der Mensch?»
Tillich lehnt mit Recht die «literalistische», d. h. eine die Symbole wörtlich
nehmende Auslegung ab. Die Behauptung, der Fall des Menschen habe die
Strukturen der Natur verändert, der göttliche Fluch über Adam und Eva
schließe die Veränderung der Natur im Menschen und außerhalb seiner ein,
bezeichnet er als absurd.

Trotzdem aber hält er an dem Ausdruck «gefallene Welt» als einer
«notwendigen» Bezeichnung fest und begründet das so: Der Übergang von der
Essenz zur Existenz (vom wesenhaften Sein zum geschöpflichen Leben) sei
kein Ereignis in Raum und Zeit, sondern «die transhistorische Qualität aller
Ereignisse in Raum und Zeit». Das gelte in gleicher Weise vom Menschen
und von der Natur. «Die Vorstellung, daß der Mensch und die Natur
zunächst gut waren und in einem bestimmten Zeitpunkt böse wurden, ist ab-

7 Vergleicht man 5, 14 mit 2, 41 und 2, 47 und verbindet man Tip Kupiuj

nicht mit moreüovTe?, sondern mit irpooeridevro, so springt sogleich in die
Augen, daß wir es bei der Extension der Gemeinde nicht mit einer rein
organisatorischen Angelegenheit zu tun haben, sondern mit einer stets
geschehenden Zuordnung Christi zu sich seiher. Wie sollte er dann nicht
auch die lobpreisenden, helfenden und heilenden christlichen Menschen sich
stets neu zuordnen, so daß auch von da aus die «göttlichen Menschen»

keineswegs für sich selber stehen können?



410 Miszellen

surd und kann weder aus der Erfahrung noch aus der Offenbarung begründet
werden.» Aber, so fährt Tillich fort: Es sei falsch, allein dem Menschen die

Fähigkeit, schuldig zu werden, zuzuschreiben und die Natur als unschuldig
anzusehen. Wenn Entfremdung nur auf den verantwortlichen Entscheidungen

des Individuums beruhe, dann läge es in der eigenen Entscheidung jedes
einzelnen, seiner essentiellen (wesenhaften) Natur zu widersprechen oder
nicht. Es gäbe keinen Grund zu bestreiten, daß die Menschen die Sünde

völlig meiden könnten und daß es Menschen gegeben habe, die ohne Sünde

waren.
Diese pelagianisch-idealistische Auffassung lehnt Tillich ab. Eine solche

Ablehnung sei heute leicht. Denn
1. könne gezeigt werden, daß in der Entwicklung der Menschheit keine

absolute Diskontinuität bestehe zwischen tierischer Gebundenheit und
menschlicher Freiheit;

2. könne man nicht entscheiden, an welchem Punkte der Individualentwicklung

die Verantwortlichkeit anfange und an welchem Punkte sie
aufhöre; es gäbe viele Zustände abgeschwächter Zentriertheit, verursacht
durch Müdigkeit, Krankheit, Trunkenheit, neurotischen Zwang und
Psychosen, und all dies hebe die Verantwortlichkeit nicht auf, aber es zeige
das Element des Schicksals in jedem Akt der Freiheit;

3. müßten wir das Unbewußte und seine bestimmende Macht auf die
bewußten Entscheidungen in Betracht ziehen, z. B. die Verdrängung der
wahren Motive des eigenen Handelns aus dem Bewußtsein;

4. müsse die soziale Dimension der unbewußten Triebe, des «kollektiven
Unbewußten» in Betracht gezogen werden.

All dies zeige, daß es nur halbe Wahrheit sei, wenn man behaupte, der
sich entscheidende Mensch sei in seiner Entscheidung frei. Biologische,
psychologische und soziologische Mächte, also Mächte der Welt, seien in jeder
individuellen Entscheidung wirksam. Diese Überzeugung sei kein Mani-
chäismus. Man müsse vielmehr moralische Freiheit und tragisches Schicksal
zusammendenken, dürfe nicht wie Pelagianismus und Idealismus die
moralische Freiheit und wie der Manichäismus das tragische Schicksal isolieren
und überbetonen.

Tillich betont, es sei unangebracht, der Natur das Eigenschaftswort
«unschuldig» beizulegen, «denn es ist aus logischen Gründen nicht richtig, da

von Unschuld zu sprechen, wo die Möglichkeit, schuldig zu werden, nicht
besteht».

Wir stimmen zu, fahren aber fort: Genau so ist es aus logischen Gründen

unrichtig, von «gefallener» Natur zu sprechen, wo die Möglichkeit,
schuldig zu werden, also zu «fallen», nicht besteht. Die Natur steht, wie
Tillich mit Recht betont, jenseits von gut und böse. Wie es daher unangebracht

ist, im eigentlichen Sinne von «unschuldiger» Natur zu reden, so ist
es ebenso unangebracht, im eigentlichen Sinne von «schuldiger», also
«gefallener» Natur zu reden. Denn «Fall» setzt bewußte Abwendung von der
Quelle des Seins, von Gott, setzt also Sünde voraus. Von einer «sündigen»
Natur, z. B. einer sündigen Herde von Wölfen oder einem sündigen Wald
zu reden, wäre absurd. Wolf und Wald stehen jenseits von gut und böse.



Miszellen 411

Tillich spricht von einer «entfremdeten» Welt. Die Welt, die Natur,
und nicht nur der Mensch in ihr ist ihrem wahren Sein entfremdet.
Entfremdung ist das Kennzeichen aller Existenz. Tillich gibt dem Wort
Entfremdung den Vorzug vor dem Wort Sünde, betont aber, daß das Wort
Sünde nicht aufgegeben werden dürfe: Der Begriff Sünde drücke etwas aus,
was das Wort Entfremdung nicht enthalte, nämlich das «persönlich-aktive
Sich-Wegwenden von dem, wozu man gehört». Sünde betone die «persönliche
Freiheit und Schuld», Entfremdung die «tragische Schuld und das universale

Schicksal». Wir behaupten: Die Welt als Natur ist dem wesenhaften
Sein entfremdet, aber sie ist nicht «gefallen», «sündig». «Gefallen», «sündig»
ist nur der Mensch als der zur Freiheit Erwachte, mag auch seiner Freiheit
ein «Element des Schicksals» innewohnen.

Tillich schreibt zur Stützung seiner Behauptung, daß man die Natur
nicht als «unschuldig» bezeichnen dürfe: «In diesem Zusammenhang denke
man an Jesaja, der im Hinblick auf den neuen Äon von dem Frieden in der
Natur sprach, der im alten Äon verloren ist. In diesem Sinn jedenfalls
schrieb er der Natur keine Unschuld zu. Auch der Verfasser von Gen. 3,

der uns berichtet, daß die Erde verflucht ist, würde sie nicht als unschuldig
bezeichnen können, ebensowenig Paulus, der in Rom. 8 von der Kreatur
sagt, daß sie 'der Eitelkeit unterworfen' ist. Gewiß handelt es sich bei den

angeführten Stellen um poetisch-mythische Ausdrucksweisen. Das ist auch
nicht anders möglich, denn nur poetische Einfühlung ist imstande, in das
innere Leben der Natur einzudringen. Und trotzdem sind diese Aussagen
ihrem inneren Gehalt nach realistisch und gewiß realistischer als der
moralische Utopismus, der den schuldigen Menschen mit der unschuldigen Natur

konfrontiert. Wie die Natur im Menschen an seinem Guten und Bösen
teilhat, so zeigt auch die außermenschliche Natur Analogien zum Guten
und Bösen.» Gewiß, die Natur zeigt Analogien zum Guten und Bösen, aber
eben nur Analogien. Sie selbst steht jenseits von gut und böse, ist weder
schuldig noch unschuldig. Zu den von Tillich angeführten mythisch-poetischen

Stellen bemerken wir: Auch wenn wir der Bewunderung, die er dem

tiefsinnigen Sündenfallmythos des ersten Mosebuches entgegenbringt,
durchaus zustimmen, können wir doch in der Verfluchung der Erde durch
Gott um des sündigen Menschen willen nur einen vorprophetischen und erst
recht vorchristlichen Mythos sehen. Weiter: Paulus sagt nach Tillich in
Rom. 8, 20 von der Kreatur, daß sie «der Eitelkeit unterworfen» sei. Aber
der griechische Ausdruck «Mataiotes», den Paulus verwendet und den
Luther mit «Eitelkeit» übersetzt, bedeutet, wie aus dem Zusammenhang des

Textes hervorgeht, Nichtigkeit, Vergeblichkeit, Vergänglichkeit im Sinne
des Wortes aus dem «Prediger» des Alten Testaments; «Es ist alles ganz
eitel.» Der Ausdruck hat also keineswegs, wie Tillich meint, bei Paulus
eine negativ-moralische Bedeutung, als sei die Natur, weil von Eitelkeit
erfüllt, schuldig geworden.

Gerade Rom. 8 redet davon, daß die Natur ohne eigene Schuld, um des

gefallenen Menschen willen dem Sklavendienst der Entfremdung ausgeliefert

wurde, aber auch an der Erlösung des Menschen teilnehmen wird.



412 Miszellen

Gerade Rom. 8 kann uns, wenn wir den paulinischen Naturmythos nicht auf
den einmaligen Fall Adams beziehen, sondern auf einen vorzeitlichen Fall
von Seelen oder Geistern, zu einer der tiefsten Erkenntnisse des christlichen
Glaubens führen, daß die Welt, die Natur nicht «gefallen» ist, sondern von
Gott als Weg zur Erlösung gefallener Geister geschaffen wurde und mit
den heimgekehrten Geistern ebenfalls zu Gott heimkehren werde. Was nach
Rom. 8 Natur und Mensch verbindet, ist die gemeinsame Erlösungsbedürftigkeit,

aber die Natur wird nicht von ihren Sünden, sondern vom Leid der
Vergänglichkeit erlöst werden. Die Entfremdung des Menschen ist Schuld
und Schicksal, die Entfremdung der Natur ist nur Schicksal, ein Schicksal,
das aber gerade auch dem sündigen Menschen «zum Besten dienen» soll,
sofern er Gott liebt und in der Liebe die «Knechtschaft des Willens»
überwindet und zu wesenhafter Freiheit, zur Freiheit der Kinder Gottes durchstößt.

Erlösung der Natur bedeutet Befreiung von der Endlichkeit und dem

mit allem Endlichen verbundenen Leiden, Erlösung des Menschen bedeutet
Befreiung von der Sünde und der durch sie herbeigerufenen leidvollen
Zerstörung des wahren (essentiellen) Selbst.

Bremerhaven. Ernst Walter Schmidt.

Rezensionen.

Otto Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Ägypten, Ugarit und Israel.
Beihefte zur Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft, 78.

Berlin, Alfred Töpelmann, 1959. 161 S.

Kaiser accounts for Egyptian and Ugaritic attitudes toward the sea, as
revealed in mythology, largely in terms of geography, and particularly of
weather. Egyptian literature through the Middle Kingdom almost never
casts the sea mythologically in a threatening role because its background is
Upper Egypt where direct contact with the sea and the perils of travel upon
it were unknown. Conversely, the sea at Ugarit (particularly in the myth
of the fight between Baal and Yam) is portrayed as a sinister element
because it was just that to the seafaring inhabitants of the Mediterranean
coastlands. Similarly in Egypt beginning with the New Kingdom the sea is
presented as an evil power. Kaiser sees this as the result both of contacts
with Canaanite mythology and of the Egyptians' now having experienced
for themselves the terrors of travel on the high sea. In this geographical
interpretation he is doubtless correct, as least in as far as the type of myth
is concerned with which he deals. Classical attitudes toward the sea bear
this out.

Turning to the sea and related motifs in the Old Testament, to which
he devotes almost half his book, Kaiser discerns two main themes: in the
stories relating to the sea and rivers in the historical books, Canaanite and


	Miszellen

