
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 5

Artikel: Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

Autor: Läuchli, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 16 Heft 5 September-Oktober 1960

Eine Gottesdienststruktur in der
Johannesoffenbarung.

Die Apokalypse des Neuen Testamentes ist mit hymnischen
Strophen übersät. Nach einem möglichen Zusammenhang
solcher Lieder suchend, betrachten wir zunächst den Introitus
(1, 4—8) und prüfen darauf das restliche hymnische Material
des Buches. Es soll zuerst gezeigt werden, wie bereits die
Einleitung ihre eigene Struktur besitzt.

I. Die Eingangshymnen
1. Die Offenbarung des Johannes beginnt mit Sendschreiben;

die Sendschreiben beginnen mit einer hymnischen Eröffnung;

der Eingangshymnus beginnt mit einem Gruß. Die
Übergänge sind dreimal unorganisch oder sprachlich fragwürdig;
die Verschiedenheit erklärt sich keineswegs durch apokalyptischen

Stil. Der Grund abrupter Verbindungen wird ersichtlich,
sobald wir Formen und Zusammenhänge der Eingangslieder
uns näher ansehen.

Die einleitenden Verse zu den Sendschreiben werden durch
liturgische Formeln aufgebrochen. Zwei Amen-Ausrufe
zerlegen die Einleitung in mindestens drei Abschnitte. dgf|v und
eiç toùç aîiûvaç tiÎiv aiwvuuv stammen aus dem Gottesdienst der
Diaspora 1, wobei die Verknüpfung von vcd und dgf|v anschaulich

die zwiefache sprachliche und kulturelle Erbschaft dieses
Judentums demonstriert.2 Man hat vermutet, die Verwendung
solch liturgischer Formeln bedeute lediglieh literarische Technik.3

Piper hat sich mit Recht energisch gegen solche Deu-

1 dpijv im Gottesdienst der Synagoge, nicht des Tempels: P. Billerbeck,
Kommentar, 3 (1926), S. 456. 458.

2 Man braucht jedoch nicht wie R. H. Charles, The Revelation of
St. John, 1 (1920), S. 19—20, die beiden gegeneinander abzugrenzen, da
sie sich aus der sprachlichen Synthese der Diasporaliturgie genügend
erklären.

2 H.Schlier in Theol. Wort. z. N.T., 1 (1933), S. 341.

24



360 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

tun g gewehrt.4 Der Inhalt muß enthüllen, ob jenseits der
Formeln liturgische Substanz vorhanden ist oder nicht.

2. Wir untersuchen zunächst den ersten der drei durch die
Amen voneinander geschiedenen Teile. Die Grußform ist pau-
linisch: x<*PN ùpîv Kai eiprivrp5 Darauf folgt sofort der bekannte
Schock für jeden Gräzisten: corci ö uiv. Das folgende ô rjv ließe sich
als phonetische Assimilation zu ö wv verstehen, wenn es auch
nicht gerade polierte Sprache darstellte; das (xttô ô uiv jedoch
kann man nur dann hegreifen, wenn ein Zitat darin enthalten
ist. Die dreifache Gottesbezeichnung ist dem Verfasser in
dieser Nominativform geläufig; er darf sie nicht biegen. Man
hat zwar behauptet, er habe die Konstruktion absichtlich stehen
lassen, um die Unveränderlichkeit des Gegenwärtigen, Vergangenen

und Zukünftigen zu unterstreichen6; dagegen spricht,
daß dasselbe gleich darauf ein zweites Mal mit den Jesus-Attributen

geschieht: in offensichtlicher Reibung mit der
Genetivkonstruktion stehen «der Zeuge, der Erstgeborene, der Fürst»
wiederum im Nominativ. Die handgreifliche Erklärung, daß

wer immer die Apokalypse schrieb, der Feinheiten der griechischen

Sprache unkundig war, erklärt noch nicht alles. Die
dreifache Gottesbezeichnung kehrt nämlich gleich wieder (1, 8),
und die dreifache Jesusbezeichnung parallelisiert genau eine
folgende triadische Aussage über Christus. Beide Einheiten
fügen sich sprachlich und inhaltlich nur gezwungen in die
Grußform ein. Weiter ist schon längst vermutet worden, die
Erwähnung der sieben Geister sei sonderbar. Aber dies wegen
seiner Heterogenität als späteren Einschub zu bezeichnen, ist
ebenso sonderbar7, sind doch die sieben Geister um nichts

4 0. Piper, The Apocalypse of St. John and the Liturgy of the Ancient
Church: Church History 20 (1951), S. 10. Der Vergleich mit Rom. 15, 33

bei Schlier (A. 3) kann nicht bestehen, weil in der Off. àpriv in Verbindung
mit hymnischem Material steht, während Rom. 15, 33 einen Brief abschließt.

5 Rom. 1, 7; 1. Kor. 1, 3; Gal. 1, 3 etc.
6 E. Lohmeier, Die Offenbarung des Johannes (1953), S. 10. Aber

<3mô to0 ô tiv hätte die Unveränderlichkeit Gottes immerhin auch
ausgedrückt. Zudem berücksichtigt Lohmeier nicht, daß auch die dreifache
Jesusformel im Nominativ steht. Dort handelt es sich ganz offensichtlich nicht
um «Stil».

7 Charles (A. 9), S. 11 ff.



5. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 361

heterogener als die restlichen Konstruktionen und Formeln des

Introitus.
Die Antwort muß anderswo als lediglich bei sprachlicher

Beschränkung des Verfassers und späterem Einschub gesucht
werden. Wir haben es in dieser Einleitung mit verschiedenen
Schichten zu tun, die dem Apokalyptiker wichtig waren, ob-
schon er sie sprachlich nur mit Mühe zu vereinigen vermochte.
Eine paulinische Gruß- und Segensform:

ànà üeot)
Xripiç ûpîv Kai eîpnvn Kai Xpi<m)0

ist vom Verfasser frei bearbeitet worden, indem er zwei
triadische Einheiten etwas klobig dazwischenstellt und zudem ein
Element seiner eigenen Offenbarung beifügt, die sieben
Geister.8 Die erste Apposition findet sich in 1, 8 gleich wieder,
wo sie, wie noch zu zeigen sein wird, verständlich wird. Die
zweite weist auf eine folgende parallele Christusbezeichnung
hin. Der Apokalyptiker aber hat beide Appositionen in der
Nominativkonstruktion stehen lassen, weil sie in dieser
Gestalt zu ihm gekommen sind. Solche Stabilität eines Zitates läßt
sich durch seine liturgische Existenz am ehesten verstehen.
Genau darauf weisen die folgenden Verse.

3. Sobald wir die Grußformel und die Genetivkonstruktionen
voneinander abgelöst haben, entdecken wir eine überraschend
konstante triadische Struktur dieses Abschnittes. Am Anfang
steht die abgelöste, thematische, dreifache Aussage über Jesus
in 1,5 a; es folgt ein dreifaches Lob auf Jesus in 5 b und 6;
V. 7 bringt eine dreifache eschatologische Passage; und der
ganze Abschnitt endet mit der dreifachen Gottesaussage in 8.

Die durch liturgische Formeln betonte strophenförmige Struktur

wird durch die grammatikalischen Konstruktionen
unterstrichen: die erste Strophe steht im Nominativ, die zweite im
Partizip des Dativs, die dritte in der dritten Person des
Verbums und die vierte wiederum im Nominativ. Es folgt hier der
Aufriß:

8 Möglicherweise besitzen wir darin den Widerhall einer frühchristlichen

Gruß- und Segensformel, vom Verfasser im Blick auf sein Werk
abgewandelt.



362 5. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johunnesoffenbarung

I Ô gdpTUÇ Ô TT10TOÇ

Ô trpUJTOTOKO? TWV VKpiî)V
ô öpxujv Tûùv ßacnX^wv

III îboù êpxexai
Kai övpeTai

Kai Koipovxai

II -rill äpairwvTi
Kai Mmavxi
Kai [st. iroir)<javTi] éuoiriaev

IV épdi ipi tô cüqpa Kai tô il)

ô Ojv Kai 6 r)v Kai ö épxôpevoç
ô uavTOKpaTiop

9

Vor uns steht ein vierstrophiger Hymnus, am Anfang und
Ende in der asyndetischen Diktion hieratischer Rede 10, in den

Mittelstrophen im Parallelstil derselben anakletischen Poesie.
Die erste Strophe stünde in noch deutlicher Parallele zur letzten,

wenn sie ursprünglich mit èptu et,ui angehoben und mit Xépei

'Iricroûç geschlossen hat. Wir verstehen jetzt, warum der Apo-
kalyptiker gewisse Konstruktionen unverändert stehen läßt:
er zitiert einen klarstrukturierten Hymnus, verbindet ihn jedoch
mit einer Grußform, der Einleitung zu den Sendschreiben.
Man konnte sich höchstens fragen, ob die erste Strophe, weil
durch kein Amen von der zweiten geteilt, in dieser Form zur
Gesamtheit gehört oder ob sie aus einem andern Zusammenhang

stammt. Der Bau des Ganzen scheint für das erste zu
sprechen.

9 Die strophische Gestalt des Introitus bemerkte schon Charles (A. 2),
S. 14. 17. Zur 12-Zahl der Apokalypse vgl. A. Farrer, A Rebirth of Images
(1940). Eine 3mal 4teilige Struktur vermag den Introitus viel deutlicher
zu erfassen als die von Lohmeier (A. 6), S. 10, vorgeschlagene. Man
könnte höchstens vermuten, der Verfasser habe Hymnus III absichtlich
in sieben Glieder zerlegt, um die für sein Werk so typische Verbindung
von 3 und 7 zu erreichen; Lohmeyer, S. 186. Die von A. Olivier, La strophe
sacrée en St. Jean (1939), mit zuweilen erzwungenen Konstruktionen
bewiesene Theorie einer konsequent-triadischen Struktur johanneischer Rede
(S. 15 ff.) wirkt bei diesen Eingangshymnen der Offenbarung am
überzeugendsten (vgl. Annexe I mit Annexe II am Ende des Buches).

10 J. Kroll, Die christliche Hymnodik bis zu Klemens von Alexandreia
(1921), S. 16 ff. Olivier, La clé de l'Apocalypse (1938), S. 24 ff., will diese
strophische Technik nicht vom Rhythmus, sondern von einem
Subjekt-Objekt-Verhältnis des Satzes her verstehen, welches jeweils durch ein «mot
clé caténaire» zusammengehalten wird. Diese These braucht jedoch das

Rhythmische nicht zu negieren, dessen Existenz gerade in den Eingangshymnen

offensichtlich ist. Der Rhythmus ist ja in hieratischer Dichtung
immer frei und kann daher sehr wohl durch bestimmte Leitworte verschieden

gesteuert werden.



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 363

4. Nach der Vermutung von Charles bildet der letzte unserer
Hymnen einen Fremdkörper im ganzen Introitus.11 Nachdem wir
die vier Strophen nebeneinandergestellt haben, erscheint der
vierte Hymnus in einem ganz andern Licht. Alle vier sind durch
ihre abrupten Übergänge und konjunktionslosen Eröffnungen
gewissermaßen Fremdkörper; aber genau darauf beruht das
"Wesen hymnisch-hieratischer Dichtung. Im Unterschied zur
Prosa besteht der altchristliche Hymnus einerseits aus ryth-
mischer Wiederholung, anderseits aus asyndetischer
Gegenüberstellung.12 Betrachten wir die vier Strophen in toto,
entdecken wir darin eine fesselnde innere Kontinuität. Sie beginnen

mit einer Aussage über die Natur des Christus, gefolgt von
einem Lobpreis über dessen Werk: Liebe, Vergehung,
Heiligung. Der eschatologische Ausblick mit Wiederkunft und
Gericht wird vom Gotteshymnus abgeschlossen. Wir haben
keineswegs zufällig hingeworfene Gedanken, sondern eine
theologische Einheit.

Natur und Werk Christi, Inkarnation und Wiederkunft,
überstrahlt vom Einen Ewigen und Allmächtigen Gott: dies
tönt wie eine Summa frühchristlichen Gemeindeglauhens. So

könnte eine Gemeinde zwischen Johannes und Ignatius und
zwischen Paulus und der Gnosis ihren Glauben formuliert
haben. Damit berühren wir bereits das Bekenntnis. Der
urchristliche Hymnus, denken wir nur an Phil. 2, 6—11 und
1. Tim. 3, 16, grenzt an das Credo, ohne daß man die beiden
immer scharf voneinander abgrenzen kann. Wie ein Vergleich
mit 1. Kor. 15, 3—5 sofort zeigt, liegt die Betonung in der
Eröffnung zur Offenbarung auf dem Hymnischen. Das Bekenntnishafte

jedoch verleiht dem christlichen Hymnus theologische
Substanz und Kraft.

11 Charles (A. 2), z. St. Auch Lohmeyer (A. 6), S. 11, trennt ihn ab,
indem er darin ein frei gebildetes prophetisches Gotteswort erblickt, was
(ohne Übergang und ohne einen viel spezifischeren Inhalt) sehr
unwahrscheinlich ist.

12 Phil. 2, 6—11; 1. Tim. 3, 16; Ign. Eph. 7, 2; Ign. Pol. 3, 2; besonders
in den Hymnen des Melito von Sardes. Zum Terminus Hymnus E. Norden,
Agnostos Theos (1929), S. 177 ff. 380 ff., und die Definition von Kroll
(A. 10), S. 10: «eine ganz bestimmt stilisierte feierlich hieratische
Diktion:».



364 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

5. In monumentalem Gefüge ruhen die viermal drei Teile in
sich selber und bilden doch eine konzentriert umfassende,
theologische Einheit. Die Reibung dieser hymnischen Einheit mit
dem Gruß sprach dafür, daß Johannes der Apokalyptiker
vorhandenes Material zitiert; in die gleiche Richtung weist das
Bekenntnishafte dieser Hymnen, besonders im Vergleich zu
Phil. 2, 6—13.13 Die liturgischen Formeln verraten gottesdienstlichen

Ursprung. So ergibt sich als Konsequenz, daß der Autor
einen vierstrophigen Hymnus zitiert, den er im Gottesdienst
seiner Gemeinde vorgefunden hat, und das heißt: in Kleinasien. Es
wird noch manches dafür sprechen. Gegen die mögliche These,
der Autor habe drei oder vier Traditionen selber zusammengetragen

und liturgisch gestaltet, spricht der Gesamtbau, der Züge
des für liturgisches Gestalten typischen organischen Wachsens
aufweist. Die erste Strophe tönt archaisch, als bedeute sie die
frühe Stufe eines Christusbekenntnisses. Die eschatologische
dritte Strophe muß auch älter sein als die zweite, vielleicht noch
älter als die erste 14, während die letzte fraglos in den Gottesdienst

der Diaspora gehört. Dies sind Entwicklungen, wie sie
die Geschichte des Gottesdienstes ständig präsentiert. Die vier
Strophen, am Anfang der Sendschreiben, stellen die organisch
gewachsene Anfangsadoration vielleicht eines ephesinischen
Gottesdienstes dar.

6. Die liturgischen Elemente dieser Hymnen verraten deren
Verwurzelung im Gottesdienst der Diaspora. Anklänge fanden
wir bereits in den Doxologien und responsorialen Formeln.
Hymnus IV ist mit seiner Betonung der Ewigkeit und Allmacht
Gottes ein Paradebeispiel für die Anbetung des hellenistischen
Judentums — ohne daß man notwendigerweise das apokalyptische

ö èpxôpevoç als christliche Beifügung deuten muß.16 Der
Verfasser ist des öftern frei von der LXX, aber Hymnus IV
zeigt stärkste Abhängigkeit davon.16 Das besagt wiederum,

13 0. Cullmann, Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse (1943),
Kap. II; J. N. D. Kelly, Early Christian Creeds (1950).

14 Zur archaischen Gestalt, Lohmeyer (A. 6), S. 9.
15 Es ist natürlich möglich, daß die Formel ursprünglich zweigliedrig

war, aber Lohmeyers Deutung leuchtet ein, wonach der Apokalyptiker
später das dritte Glied ausläßt, weil Gott dort bereits gegenwärtig ist,
S. 95.

16 Am. 3,13; Ex. 3,14.



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 365

daß Johannes von anderer Hand gestaltetes Gut wiedergibt.
Daß TcctvTOKpctTiup in der auf die LXX zurückgehenden Adoration
von Kleinasien eine wichtige Rolle spielte, erklärte wohl die
ausgesprochene Vorliebe von Johannes zu diesem Begriff, im
Unterschied zu sämtlichen übrigen Schriftstellern des NT17,
ohschon Paulus zum Beispiel wesentlich mehr von der LXX
abhängig ist!

Die Anklänge an das AT sind im III. Hymnus noch bedeutend.

Sie verringern sich in den ersten beiden Hymnen, ob-

schon sie nicht verschwinden. Der Schritt vom IV. zum I. und
II. Hymnus ist die Entwicklung von vorchristlich-theologischer
zu urchristlich-christologischer Plymnodik. Der Weg der luka-
nischen Lieder vom Magnifikat zum Nunc dimittis ist in der
Apokalypse abgeschlossen: das Gotteslob ist zum Christuspreis

geworden, ohne jedoch die Dimension des Schöpfers
aufzugeben. Darum hat sich in gut liturgischem Traditionsprinzip
eine ganze Strophe erhalten — das Lied, welches den Glauben
vor der dualistischen Gnosis bewahrt. Wir sehen, wie sich hier
das vorbereitet, was man kleinasiatische Theologie nennt (es
fehlt bezeichnenderweise die paulinische Rechtfertigung aus
Glauben).18

7. Die herausgearbeitete Eingangsproskynese kann nur
annähernd wiedergegeben werden. Wir sind keineswegs im
Besitze eines präzisen liturgischen Wortlautes. Der Gründe zu
solcher Beschränkung sind mehrere. Der Verfasser hat frei
über das Material verfügt, indem er zum Beispiel eine Formel
anderswo wieder einsetzt (ô ijjv Kai ö rjv Kai ô èpxôpevoç). Die
Jesusformel I hat er niemals in dieser Gestalt angetroffen,
sondern sie irgendwie zugeschnitten. Dann fehlt ihm das
Feingefühl für den Rythmus der griechischen Sprache, weshalb sich
im àuoiricrev durch ihre ungriechische Kontinuität offensichtlich
die semitische Denkweise des Apokalyptikers verrät.19 Dadurch

" W.Michaelis in Theol. Wort. z. N.T., 3 (1938), S. 914.
18 Die Theologie der Lieder wird deutlich, wenn wir sie zunächst gegen

die paulinische Gedankenwelt, dann gegen Did. und 1. Klem. 59, gegen die
Homilien von 2. Klem. und Barn, und schließlich gegen die gnostische
Hymnodik abgrenzen.

18 Daß die Veränderung «rhythmisch nötig» ist, Lohmeyer (A. 6), S. 11,



366 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

erklärt sich bereits ein weiterer Sachverhalt. !Weil für ihn
Griechisch beinahe eine Fremdsprache darstellt, fällt es ihm
unendlich schwer, darin zu zitieren, eine Tatsache, die jedem
vertraut ist, der in einer ähnlichen Situation wirkt. Dies wird
jedoch dadurch noch mehr erschwert, daß der Verfasser der
Apokalypse das AT in seinem Urtext kennt und daher
konstant versucht ist, frei zu gestalten. Der III. Hymnus scheint
mir stark von solcher Freiheit belastet zu sein. Der IV. Hymnus

nimmt mit seiner Anlehnung an die LXX eine Sonderstellung

ein, weil solche Einfachheit, eingeprägt durch fortwährenden

liturgischen Gebrauch, besonders haften geblieben ist;
darum finden wir hier die Ausnahme einer LXX-Treue mit
dem iravTOKpctTuup.

Wenn auch die Analyse von literarischen und sprachlichen
Problemen erschwert wird, läßt sich eine Gesamtstruktur mit
genügender Klarheit herausschälen. Wir müssen dem Verfasser

dankbar sein, daß er sich an das Vorbild im wesentlichen
gehalten hat. Eine rythmische Rezitation des Introitus in der
aufgeführten Struktur verstärkt den hymnischen Eindruck und
gibt uns einen Begriff liturgischer Schöpferkraft, die in der
vierfältigen Dreiheit, im Wechsel der Verbformen und in der
konzentrierten theologischen Komprehensität zum Ausdruck
kommt.

II. Das weitere hymnische Material

Daß die Offenbarung weiterhin eine Fülle hymnischer
Einheiten bietet, ist längst erkannt worden.20 Wir unternehmen
nun, als Arheitsprinzip, den Versuch, diese Plymnen
herauszuschälen und an sich zu betrachten. Es zeigt sich allerdings
sofort, daß dies höchstens annähernd und hypothetisch erfolgen

kann. Die Scheidungen zwischen Prosa und verschüttetem

Hymnus und richtigem Hymnus sind keineswegs scharf.
Als Beispiel beginne ich mit drei hymnischen Anklängen in
den Sendschreiben, welche kaum als Hymnen gelten dürfen:

ist nicht einzusehen. Codex 046 hat ein feines Empfinden für griechische
Satzsymmetrie gehabt, als er seine Korrektur wagte.

20 0. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst (1944), S. 19—20.



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 367

V ^yiJU dpi ô irpûÙTOC Kai ô ëffxaT°Ç VI ô irpwroç Kai ô éaxaxoç
Kai df6vöpr|v veKpôç ô éjévero veKpôç
Kai ëxuj xàç k\êîç 2, 8

1, 17-18

VII ô àprjv
ô pàpTuç 6 iriaTÔç

àpxp xf|ç Kxiffeuuç

3,14b

Was wir in diesen Abschnitten entdecken, ist eine Vertrautheit

mit denselben rythmischen, strukturellen Prinzipien, welche

wir in den eröffnenden Versen gefunden haben.21 Sobald
jedoch die Sendschreiben enden, läßt sich hymnisches Material
wesentlich leichter ablösen. Es folgt eine Übersicht, wobei
fortgesetzt nummeriert wird:

VIII: 4,8 XVIII 15, 3b—4

IX: 4,11 XIX 16,7
X: 5, 9—10 XX 19,1—2

XI: 5,12 XXI 19, 4b und 5

XII: 5,13b XXII 19, 6b—8

XIII: 7,10 XXIII 22,12
XIV: 7,12 XXIV 22,13
XV: 11,15 (XXV 22,17)

XVI: 11,17—18 XXVI 22, 20

XVII: 12,10—12 XXVII 22, 2122

1. Indem wir dieses Material durchgehen, beobachten wir
zunächst häufige Wiederholungen einer Formulierung oder
aber ähnliche Formulierungen, welche auf dieselbe Urform
zurückgehen könnten. Hymnus II verbindet Ex. 19, 6 mit Jes.
61, 6; dieselbe Verbindung bietet Hymnus X fast wörtlich:
exroiricrev ppâç ßaoiXeiav, lepeîç tôi heâ). XII und XIII haben beide
die Dativkonstruktion der Proskynese: «(Gott), dem auf dem
Throne sitzt und dem Lamm ...» II und VII schließen mit
derselben liturgischen Formel: b bô£a Kai tö KpotToç etç toùç aiiîi-

vaç tujv aiduvuuv. Ständig erscheint das auf die LXX
zurückgehende Kupioç ô beôç ö TTavTOKpâxiup (IV, XVI, XIX, XXII). Die

21 Wir haben in VII dieselbe asyndetische Konstruktion von I und IV,
in V und VII die rhythmische Trias des ganzen Introitus. Bemerkenswert
ist die persönliche exegetische Interpretation: Christus als Amen.

22 XXVII kann nicht als hymnisch bezeichnet werden, ist jedoch wegen
seiner Parallele zum Eingangssegen vermerkt.



368 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

Dreiheit öoOXoi — qpoßoupevoi — ptKpoi Kai pefaXoi von XXI kehrt
in Hymnus XVI in der gleichen Reihenfolge wieder. Gewisse
Phrasen sind dem Verfasser geläufig gewesen («der treue
Zeuge» in I und VII), ohschon er solche auch frei wiedergehen
kann: dStoç et Xaßeiv zweimal (IX und X) neben oféiôç èuriv Xa-

ßeiv (XI). Diese Wiederholungen schaffen bemerkenswerte
Verbindungen zwischen den einzelnen Hymnen. So nimmt XX
das Zitat von Ps. 119, 137 in XIX wieder auf, wie schon XIII
die Konstruktion von XII weitergeführt hat: «dem, der auf dem
Throne sitzt und dem Lamm ...»

2. Untersuchen wir die herausgeschälten Hymnen in ihrer
Reihenfolge, entdecken wir, wie sich eine gewisse Gruppierung
herauskristallisiert. Hymnen IX his XI gehören durch fast
identische Eingangsformulierungen zusammen: dgioç et Xaßetv

in IX und X, d£i6ç ècrnv Xaßetv in XI. Diese Anfangsformel
scheint dem Verfasser der Apokalypse besonders vertraut
gewesen zu sein. In Hymnus XI treffen wir den bekannten sieben-

förmigen Rythmus des johanneisch-apokalyptischen Gedankenganges,

während in IX und X triadische Strukturen vorherrschen:

bô£a — Tipp — bûvaiuiç, èdqpcqriç — rrfôpaffaç — èTtotf|(Taç. In IX
ist der Hymnus rein theologisch, in X und XI christologisch
an das Lamm gerichtet. «Du bist würdig zu empfangen ...»:
zuerst Ehre (Gott), dann ein Buch (Lamm), dann wieder Ehre
(Lamm). Die Eröffnungskonstruktion bleibt sich gleich,
ohschon sie verschiedene Inhalte und Konstruktionen nach sich
zieht. Und dies geschieht in einem Kapitel, dessen spezifisch
liturgischen Beziehungen schlagend nachgewiesen worden
sind.23 Der Schluß drängt sich auf: das d£ioç eî Xaßetv hat sich
in den Hymnen beharrlich erhalten, weil es einen dem
Verfasser geläufigen liturgisch-hymnischen Gebrauch reflektiert.

Dasselbe entdecken wir in den beiden folgenden Liedern,
obschon sie volle zwei Kapitel voneinander getrennt sind. XII
und XIII haben die Konstruktion: Tib Kathnuévip èm Tip bpôvip Kai

toi àpvup, aber wiederum sind die Verbindungen verschieden.
Im ersten findet sich der typische siebenfache Preisruf, mit der
liturgischen Formulierung «von Ewigkeit zu Ewigkeit»
endend, während der zweite eine konzentrierte Gestalt davon

23 Lucetta Mowry, Revelation 4—5 and Early Christian Liturgical
Usage: Journ. Bibl. Lit. 71 (1952), S. 75—84.



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 369

zeigt. Daß der Seher dieselbe Konstruktion, beide Male im
Zusammenhang des himmlischen Gottesdienstes als Ausdruck
höchster Adoration, wiederholt, läßt uns daher wiederum
vermuten, diese hymnische Anbetungsformel sei ihm bereits
vertraut gewesen, als er sein Buch zu schreiben begann, und zwar
nicht nur in der auf Jes. 6, 1 zurückgehenden at-lichen Gestalt,
sondern bereits in Verbindung mit dem Lamm. Hymnus XIV
führt die beiden vorangehenden mit liturgischem Anfang und
Ende weiter.

XV und XVII zeigen wiederum eine gleiche Eingangskonstruktion

(èféveTo f] ßacnXeia) mit Gott und Christus im
folgenden Genetiv, in XV wiederum mit einem liturgischen Schluß.
Dazwischen findet sich ein machtvolles Dankgebet dafür, daß
die Stunde des Einbruches gekommen ist: Kai eßamXeuaaq. Auch
diese drei verteilen sich über zwei Kapitel.

XX bis XXII gehören offensichtlich zusammen und stammen

auch aus demselben Kapitel. Es sind Halleluja-Hymnen,
deren liturgische Bedeutung durch die Verbindung von Amen
und Halleluja unterstrichen ist. Überall scheint eine triadische
Struktur durch: aumpia — btjvapiç — bô£a in XX, boûXoç — qpoßou-

pevoç — piKpoi Kai pepâXoi in XXI (19, 5), xaipujpev — dvaXXiuipev —

bübauupev und pXQ-ev — pToigaO'ev — èbô&r) in XXII. Der Höhepunkt
liegt im dritten: die Hochzeit des Lammes ist gekommen.

Schließlich bilden die Schlußhymnen des Buches eine
Einheit, betonen sie doch alle das «Kommen» des Herrn: «Siehe,
ich komme bald» (XXIII), «Der Geist und die Braut sprechen:
Komm» (XXV), «Amen, komm Herr Jesu» (XXVI). Zweimal
ëpxou, welches in XXIII umgewandelt ist in ëpxopai, nicht mehr
Bitte um das Kommen des Reiches, sondern Selbstaussage des

kommenden Herrn. Die enge Verbindung mit Amen in XXVI
unterstreicht wiederum die liturgische Beziehung hymnisch-
johanneischer Formeln.

Folgende Gruppen haben wir nun herausgeschält:
aEioç et Xctßeiv

Preis an den thronenden Gott und das Lamm, mit Amen
eOxotpiaxtoi und Bitte für kommendes Reich
Halleluja mit Amen
ëpxou mit Amen.

Wir reden von Anspielungen, von nicht mehr. Aber trotz



370 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

der in mancher Hinsicht erscheinenden Uneinheitlichkeit der
Hymnen lassen sich die Anspielungen deutlich unterteilen. Der
durch solche Teilung eruierten Gesamtstruktur wollen wir jetzt
nachgehen.

3. Schon lange gilt es der Forschung als gesichert, daß wir
in den johanneischen Hymnen «Berührungen mit der christlichen

Liturgie» finden.24 Unsere herausgelösten Gruppen
gestatten uns, einen Strukturvergleich zu unternehmen. Gewisse
gottesdienstliche Ordnungen der Alten Kirche verraten nämlich
eine verwandte Gestalt, vor allem das 65. Kapitel in Justins
erster Apologie:

Taufe
Gebete (eüxf|)
Kuß
aîvoç und bö£a

Amen: ètreucpripéju (Zustimmung der Gemeinde).

Wir beobachten zwischen den beiden Aufrissen eine gewisse
Verwandtschaft. Ein Teil der johanneischen Linie gleicht einem
Teil der Justin'schen:

Justin bietet hier bekanntlich keinen normalen Abendmahlsgottesdienst,

sondern die Tauffeier, zu welcher das Abendmahl
gehört. Die Gesamtstrukturen sind nicht identisch. Und doch
sind trotz der Diskrepanzen die Berührungen bemerkenswert.
Sie werden verstärkt, sobald wir in Kap. 67 den Predigtgottesdienst

danebenstellen:
Lesen von Apostel und Propheten
Predigt
Gebete (eùxai)
Gebete (eùxai) nach dem Bringen der Elemente
eùxapiffxia
Zustimmung der Gemeinde èrreu(prip4u>) durch das Amen
Verteilung der Elemente.

24 Kroll (A. 10), S. 16—17; Cullmann (A. 20), S. 7, Piper (A.4), S. 17,

und Lohmeier (A. 6), S. 9. Bousset hat den liturgischen Charakter
verneint, wogegen sich Kroll energisch gewehrt hat, S. 44.

25 Liturgische Doppelformen (vai - àpf|v in Hymnen III und XXVI)
gehören zu den Besonderheiten der apokalyptischen Liturgie.

ctèioç et aîvoç
böEa

eùxapiaxia
Amen.

bôSa

ebxapiuxia
Amen — Halleluja25



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 371

Zunächst haben wir hier das Vorausgehen von Lektionen
und Predigt. Die apokalyptischen Sendschreiben kommen am
Anfang, vor dem oîEioç, also vor den ersten Lobhymnen. Sie
nehmen genau die Stellung von Justins Lektion und Predigt
ein, vor dessen Lob. Dann gehraucht Justin für die Doxologie
von 65 in 67 ebenfalls den Begriff eùxp. Er kann demnach für
den Lobhymnus der Adoration auch eùxn schreiben!26 Offenbar

meint er damit den urchristlichen, aus der jüdischen
Diaspora herausgewachsenen Gebetshymnus, wie ihn die
Offenbarung in Vielfalt bietet.

Eine dritte Parallele, wenn auch bereits wesentlich undeutlicher,

finden wir in Didache. Obschon die gottesdienstliche
Konzeption dort von der Justin'sclien grundverschieden ist,
treffen wir gewisse Züge, die uns nicht in Justin, aber in der
hymnischen Struktur der Apokalypse begegnen. Die Anklänge
im ersten Eucharistiegehet könnten allerdings durch
gegenseitige Abhängigkeit von synagogalen Hymnen gedeutet werden;

bemerkenswert ist jedoch das zweite Didachegebet,
welches folgenden Gesamtaufriß zeigt: zuerst eine dreifache Stufe
Eucharistie - Doxologie - Eucharistie - Doxologie - Eucharistie -

Doxologie, gefolgt von vier kurzen liturgischen Phrasen:

éXOérui x°iplÇ

Hosannah
Bußruf
Maranatha
Amen.

Didache beweist die liturgische Existenz einer Bitte um das
Kommen des Reiches in naher Verbindung mit eùxapioTia.
Genau dies stellten wir in Hymnen XV his XVII fest. Didache
enthält einen aramäischen Ruf: Hosannah, die Offenbarung einen
hebräischen Jubelruf: Halleluja (XX bis XXII). Didache
schließt mit der eschatologisch-aramäischen Formel Maranatha,

26 Justin redet darum nicht vom Hymnus, weil er ihn zu Doxologie
und eùxf| rechnet, und nicht weil er ihn nicht kennt. Die Urkirche hatte
am Anfang überhaupt keinen festen Terminus für den Christus-Hymnus,
vgl. die Diskussion bei Kroll (A. 10), S. 7, zu Kol. 3, 16.



372 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

«Herr Komm», — die letzten Hymnen der Offenbarung sind
Hymnen über das «Kommen» (XXIII bis XXVI).27

Von zwei Seiten finden sich also gewisse Bestätigungen
dafür, daß die Sequenz der johanneischen Hymnodik eine
Ordnung widerspiegelt. Für Justin steht apostolische Lektüre mit
Predigt am Anfang eines normalen Gottesdienstes, gefolgt von
Lob, Preis, Danksagung und der hebräischen Zustimmung der
Gemeinde. Nach Didache ist tatsächlich eine solche hebräische
(oder aramäische) Zustimmung als Triumphruf nach der
Danksagung erfolgt, bestand tatsächlich eine enge Verknüpfung von
eucharistischen und eschatologischen Formeln und gehörte die
Schlußbitte um das Kommen zur Substanz einer Abendmahlsliturgie.

4. Das Faszit der Gegenüberstellungen lautet: hinter der
Anordnung der johanneischen Hymnen verbirgt sich eine
Gottesdienststruktur. Vor allem die Anfänge dieser Lieder bauen
sich, wenn in Kontinuität betrachtet, zu einer Gesamtheit auf,
die in der Alten Kirche keineswegs fremd wirkt. Der Bau sähe

ungefähr folgendermaßen aus:

Eingangssegen
Eingangshymnus, vierstrophig28
Apostolisches Wort29
Trishagion39
cféioç ei XaßeTv 31

Zweite Doxologie : tûi KaOppévw Kai Tût àpvuu

eschatologisches Eucharistiegebet (mit dy^vexo... p ßauiXtla)
Halleluja
Maranatha.

27 Zur Beziehung von Maranatha und Abendmahl K. G. Kuhn in Theol.
Wort. z. N.T., 4 (1942), S. 475.

28 Schon Lohmeyer (A. 6), S. 9, forderte eine ähnliche Anfangsstruktur:
«Hymnischer Introitus — Prophétie — Schriftlesung», nur möchte er Hymnus

IV als «Prophétie» herausbrechen.
29 Das Sendschreiben zeigt den Übergang von jüdischer Schriftauslegung

zur altkirchlichen Predigt auf apostolischer Grundlage.
30 Zum Trishagion der Urkirche, A. Baumstark, Trishagion und Qedu-

scha: Jahrb. f. Lit. 3 (1923), S. 18 ff.; Charles (A. 2), S. 125; W. 0. E.
Oesterley, The Jewish Background of the Christian Liturgy (1925),
S. 142 ff.

31 Zur Beziehung von âïioç zur späteren Liturgie Kroll (A. 10), S. 17,
Anm. 1.



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 373

Diese Aufstellung gründet sich auf das hymnische Material
und darf gerade daher niemals Vollständigkeit beanspruchen.
Es fehlen nicht nur Stellen wie die Einsetzungsworte, sondern
zugleich viele andere Gebete, die man in einem altkirchlichen
Gottesdienst erwarten muß, wie die Fürbitte und das in
Synagoge und Kirche verbreitete Schuldgebet. Aber all diese
gehören nicht mehr zum Bereich des Hymnus, welcher für den
Verfasser der Apokalypse die bedeutende Rolle spielt. Wie wir
von Justin nicht erwarten dürfen, daß er in einer an den Kaiser,

den Senat und das römische Volk gerichteten Apologie
alle Einzelheiten aufzählt, so finden sich auch in den Hymnen
der Apokalypse lediglich Anhaltspunkte, welche zu ergänzen
sind.

Dabei muß jedoch sofort eine Warnung ausgesprochen werden.

Die Offenbarung reflektiert das Gemeindeleben von Kleinasien

um die Wende des 1. Jahrhunderts. Von Justin oder Di-
dache oder sogar von der Apostolischen Tradition oder von
Serapion konsequent Rückschlüsse ziehen zu wollen, wäre ein
von Anfang an zum Scheitern verurteilter Versuch. Wie Ägypten

und wie Rom noch lange ihre liturgischen Besonderheiten
behielten, so muß Kleinasien auf seine Weise zur liturgischen
Vielfalt beigetragen haben — denken wir nur an die Oster-
praxis. Daß unser a£ioç ei Xaßeiv in der altkirchlichen Liturgie
sonst nicht belegt ist und erst später in der Liturgie auftritt,
bedeutet daher nicht, daß es in Ephesus undenkbar oder
unwahrscheinlich wäre. Es ist durchaus möglich, daß wir darin
eine lokale Besonderheit von Kleinasien besitzen. Man kann
nicht genug davor warnen, mit historischen Methoden der
liturgiegeschichtlichen Forschung das frühchristliche Material
zu vergewaltigen. Dasselbe gilt vom Halleluja und vom Sanc-
tus, die beide in unserer Aufstellung bereits fungieren. Wie die
Berührungspunkte gewisse Verbindungen zwischen altkirchlichen

Kraftfeldern aufweisen, so betonen die Unterschiede die
Individualität der Gemeindeordnungen. Daher spricht die
Verschiedenheit unserer Struktur nicht gegen die Möglichkeit ihrer
Existenz in Ephesus.

Indem der Verfasser der Apokalypse sein Drama vom
Eingangshymnus zur Hochzeit des Lames schrieb, ließ er sich,
vielleicht gar nicht immer bewußt, von der ihm bekannten Hym-



374 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

nodik der Gemeinde leiten. Fern konnte ihm dies nicht liegen,
besitzen doch Abendmahl wie Apokalypse dieselbe innere
Entwicklung zur Kulmination der Geschichte im Sieg des Christus,
im Kommen des Herrn, jetzt und dann.32

5. Carmenque Christo quasi Deo dicere secum invicem.33
Was immer genau hinter dieser Behauptung des jüngeren Pli-
nius liegen mag, so bestätigt es auf jeden Fall die Bedeutung
hymnischer Christusadoration in Kleinasien. Das Carmen
dicere muß ihm einen Eindruck gemacht haben.34 Die Lieder
der Offenbarung unterstreichen das Dasein reicher Christus-
Hymnodik in kleinasiatischen Gemeinden. Nirgends sonst im
N. T. oder in nachapostolischer Literatur begegnet solche Fülle.
Schon Hymnen I-III stellen Proskynese an den Christus dar.
Wir haben einen ganzen Zyklus von «Liedern an das Lamm»:
X, XI, XII, XIII, XVII, XXII. Die rythmisch-anakletische
Poesie verherrlicht das Opferlamm. Unterstrichen wird dies
durch die Bedeutung des Blutes (X, XVII, XX) und durch den
Loskauf durch das Blut zu einem Priestertum (II, X). Der
Höhepunkt der poetischen Steigerung erfolgt im Jubel über
die Hochzeit des Lammes (XXII) und im finalen Ruf: «Komm»
(XXIII-XVI). Das Wesen dieser Christushymnodik liegt in
der hymnischen Freude über den Sieg des Lammes, über die
èSoucha (XVII) und ßamXela (XV) im Eschaton, das im Abendmahl

bereits vorweggenommen ist.
Daneben findet sich eine zweite Linie. Gewisse Hymnen

32 Das eben erschienene Werk von M. Shepherd, The Paschal Liturgy
and the Apocalypse (1960), hat diese Entwicklung ausgezeichnet erfaßt.
Aber ich frage mich, ob ausgerechnet eine Osterliturgie herausgelesen
werden darf: 1. weil Kap. 4 entschieden dagegen spricht, zumal wir uns
darin liturgisch in einer entscheidenden Phase des Gottesdienstes und
nicht in den Vigilien befinden, wie dies Lucetta Mowry (A. 23) überzeugend

dargelegt hat, 2. weil die Scheidung in drei Lektionen in den
Hauptkapiteln nicht überzeugt; und 3. weil viel zu schnell vom 3. und 4.

Jahrhundert in das apostolische Zeitalter zurückgelesen wird. Der Ertrag des

Werkes von Sheperd ist jedoch bedeutend: die Apokalypse hat Elemente
des liturgischen Geschehens in sein Drama aufgenommen und in freier
Verarbeitung mit seinem Stoff verwoben.

33 Plin. Ep. X, 96.
34 Ob das «Carmen» bei Plinius als rhythmisches Gebet oder als Lied

verstanden wird, ist für unsere Untersuchung ohne Belang. Beides weist
auf den altchristlichen Hymnus.



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 375

sind jeglicher christologischen Substanz bar, verraten jedoch
in jedem Glied die Sprache der jüdischen Diaspora und ihres
Gottesdienstes. VIII, IX, XIV, XVI, XVIII, XIX, XX, XXIII
sind Lieder an den allmächtigen Gott, ohne daß darin die
Anbetung zum Lamm oder zum Christus weitergeführt ist. Dies
ist bei Hymnen der Fall, die sich weder durch Parallele noch
durch innere Einheit in die Gesamtstruktur eingefügt haben

(XVIII und XIX, vielleicht sogar XIV). Lassen wir jedoch
diese beiseite, verwischt sich das Bild sofort. In jeder unserer
Gruppen stehen Hymnen an Gott neben Christus-Hymnen. Dem
a£toç-Hymnus von IX fehlt jegliche christologische Relation,
während die oîEioç-Hymnen von X und XI Lieder an das Lamm
sind. Abgesehen vom Ende, den rein christologiscnen Hymnen,
wiederholt sich das Nebeneinander durchaus. Der Verfasser
hat das liturgische Material zum Teil also schon in seiner
vorchristlichen Gestalt gekannt, entweder in literarischen
Vorlagen oder aber, wofür viel mehr spricht, in vagem Gedächtnis
im Blick auf liturgischen Gebrauch. Der Inhalt dieser zweiten
Art ist an der Theologie der Diaspora orientert.35 Gepriesen
wird Gott, der Allmächtige (XVI, XIX, XXII), der ewige
(XXIV, XVI), heilige (VIII), der Schöpfer (IX), auf seinem
Thron (XII). Neben der Herrschaft Gottes (XV, XVI, XVII,
XXII) wird seine Gerechtigkeit unterstrichen (XVIII, XX,
XXIII), die jedoch Paulus eher ferne steht (XVI, XXIII).
Genau wie in Hymnus IV verschwinden das Israelitisch-Historische,

die wörtliche Thora, der kanaanäische Bund, wie dies für
den Gottesdienst der Diaspora erwartet werden muß.

Mit diesen beiden Schichten verwoben ist als drittes die
eigene Gedankenwelt des Sehers von Patmos. Es fällt auf, daß,

verglichen mit dem Rest der Offenbarung, mit ihrer Sprache
von Trompeten, Zornschalen und dem Neuen Jerusalem,
spezifisch apokalyptischer Wortschatz selten erscheint. Im
gesamten reflektieren die Hymnen viel mehr Diasporatheologie
und Abendmahlschristologie als Apokalyptik. Und doch steht
hinter dem Material die souverän schöpferische Gestalt des

apokalyptischen Dichters, der seine Siebenzahl einfügt (XI
und XIV), der die Hymnen frei weiterbildet, mit Buch (XI)

35 P. Dalbert, Die Theologie der hellenistisch-jüdischen Missionsliteratur
(1954).

25



376 S. Lâuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

und Siegel (X), in seiner Symbolik des apokalyptischen Kleides

(XXII), der gerichteten Hure (XX) und dem endgültigen
Wehe (XVI und XVII).

Wir haben also theoretisch drei Stufen vor uns: Diaspora-
Rudimente, kleinasiatische Liturgie, sofern sie hymnisch war,
und Überarbeitung durch den Verfasser der Offenbarung. Weiter

können wir nicht eindringen. Solange nicht präzise Formen
des Diasporagottesdienstes einerseits und kleinasiatische
liturgische Belege anderseits vorhanden sind, kann eine endgültige,
detaillierte Scheidung nicht erfolgen. Und doch steht noch sichtbar

genug in der Mitte der drei Schichten liturgisches Material
aus Ephesus.

6. Wir fragen weiter: wenn sich der Verfasser der Apokalypse,

bewußt oder unbewußt, von gottesdienstlichen Linien
leiten ließ, weshalb fehlt ausgerechnet a) die Einsetzung, das
Zentrum jedes altchristlichen Gottesdienstes, und weshalb
gelingt es nicht, b) einen deutlichen Hymnus herauszuschälen,
so daß wir uns mit Anspielungen begnügen müssen?

Was a) betrifft, muß auseinandergehalten werden, daß die
Apokalypse nirgends Liturgie sein will, daß jedoch die
theologische Substanz des Abendmahls überall vorhanden, bis in
einzelne Formulierungen hinein, vom Blut zum Lamm zum
Maranatha. Genau dasselbe gilt für das Johannesevangelium,
das bekanntlich die Einsetzungsworte nirgends enthält, ob-
schon eine Fülle von Anspielungen an das Abendmahl
nachgewiesen werden kann.36

In Beziehung auf b) komme ich zur Zitatmethode des

fremdsprachigen Menschen zurück. Daß es sich beim Verfasser

der Apokalypse um einen solchen, vom Semitischen
bestimmten handelt, kann kaum angefochten werden. Weil das
wörtliche Zitieren in einer angeeigneten Sprache schwierig
ist, wenn man mit dem Zitat schon teilweise in seiner
Muttersprache vertraut ist, fällt man leicht in die Paraphrasierung.
Man drückt sich zweifach, dreifach aus, gestaltet neu, greift
zu sprachlichen Assoziationen. Der Anfang ist vielleicht
bekannt, aber sobald man aus der Erinnerung weiterzitiert,
bricht das Zitat. Genau dieser Art des Paraphrasierens
begegnen wir in den johanneischen Hymnen. Die otSioç-Gruppe

36 Cullmann (A. 20), S. 33 ff.



S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung 377

bietet das beste Beispiel: eine vertraute Formel wird abgewandelt,

durch hymnische Assoziationen ergänzt und mit eigenem
Wortschatz vollendet. So entstehen drei verschiedene oOEioç-

Hymnen, wobei in deren ersten möglicherweise noch die
vorchristliche Gestalt durchscheint. Diese These vermag zu
erklären, warum Formeln sich unregelmäßig durch das ganze
hymnische Material gleichsam als Assoziationen wiederholen;
warum wir lediglich parallele oder verwandte Anfänge der
Lieder besitzen; und warum die kurzen hymnischen Abschnitte
straffer gebaut sind (VIII, XI, XIII), während sich die
längeren öfters einfach in normaler Prosa verlieren (XVIII,
XXII). Am durchsichtigsten ist die Eingangsliturgie. Die These

vermag vor allem zu erhellen, warum wir eine Gesamtstruktur
und doch nur wenige klar eruierbaren Einzelhymnen gefunden
haben. Sie besagt, daß der Verfasser das liturgische Material
sich später erst angeeignet hat, vielleicht jedoch Rudimente dazu

schon vorher gekannt hat. Hymnus XVIII und XIX machen
es zudem wahrscheinlich, daß noch weiteres, nicht aus der
einen Struktur stammendes Material verwendet worden ist.

7. Werden die hier berührten Umstände beachtet, so ergeben
sich (in Weiterführung der Arbeiten von Cullmann, Piper und
Lucetta Mowry 37 bedeutende Folgerungen für die Geschichte
des altchristlichen Gottesdienstes:

a) Wir besitzen eine neue Dokumentation für eine
altchristliche Lokaltradition, unabhängig neben Didache und
wesentlich älter als sämtliche Belege aus Ägypten und Rom.
Neben kleinasiatischer Theologie wird kleinasiatische Liturgie
in frühester Zeit greifbar, nicht nur allgemein in liturgischer
Hymnodik, sondern in Grundzügen einer liturgischen
Ordnung.35

b) Der fragwürdigen Scheidung des jüngeren Plinius in
einen Wort- und einen Sakramentsgottesdienst ist ein erneuter
Schlag versetzt. Es führt eine klare hymnische Linie von
Einleitung und kerygmatischem Wort zum Jubellied über die Hochzeit

des Lammes. Diese Feststellung erhält erhöhtes Gewicht
37 S. oben Anm. 20. 4. 23.
38 Die Schlußfolgerung von Lucetta Mowry (A. 23), S. 84, wird also

nicht nur bestätigt, sondern bedeutend weitergeführt.



378 S. Läuchli, Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

durch die Tatsache, daß wir uns lokal nicht zu ferne von Bi-
thynien und zeitlich nicht weit vor Plinius befinden.

c) Gegenüber der Behauptung, der vornizänische Gottesdienst

habe «ausnahmslos» in seinem Katechumenenteil lediglich

eine Predigt enthalten, während die Gebete erst später
gesprochen worden seien38, vertritt Kleinasien (oder ein Teil
von Kleinasien) eine Ausnahme, indem Gebete schon am
Anfang des Gottesdienstes auftreten, wie dies auch für jüdische
Diasporakreise dieser Epoche vermutet worden ist.40

d) In früher Zeit hat Kleinasien bereits den Hymnus an den
Christus gestaltet und im Gottesdienst gebetet und gesungen.
Was Melito von Sardes schöpferisch weiterentwickelte, aber
seit Paul von Samosata und andern im vierten Jahrhundert
jämmerlich erstickt worden ist41, blühte schon am Ende des

ersten Jahrhunderts. Dies wird durch Ign. Eph. 7, 2 bestätigt.
e) Schließlich findet sich hier ein schönes Beispiel für das

organische Wachstum des altchristlichen Gottesdienstes. Aus
der Diaspora des alttestamentlichen Bundcsvolkes wächst der
Christus-Hymnus, das neue Lied, nicht durch Bruch, sondern
durch Transformation und Durchdringung. Das ist ein
gottesdienstliches Equivalent zur urchristlichen Existenz zwischen
Heilsgeschichte und Neuschöpfung: eï tiç èv Xpiaxw, kcuvi) ktictiç.

Evanston, Illinois. Samuel Läuchli.

39 G. Dix, The Shape of the Liturgy (1945), S. 36—37. Daß es bei Justin
und in der Apost. Trad, so war, heißt niemals, daß es in Kleinasien auch
so gewesen sein muß. Ich würde Cullmanns Warnung (A. 20), S. 8, vor
Lietzmanns Methode einer konsequenten Rüekdeutung noch verschärfen,
trotz der bedeutenden Resultate, welche diese Methode in Ägypten und bei
Behandlung der Didache hervorgebracht hat. Wir dürfen unter keinen
Umständen das Bild der liturgischen Vielfalt verwischen.

40 Wir haben dann in der Eröffnungsliturgie der Off. einen Beweis
dafür, daß der nach Dix (A. 39), S. 37, seit dem 3. Jahrhundert nachweisbare

jüdische Brauch, Gebete an den Anfang zu stellen, jedenfalls in der
kleinasiatischen Diaspora des 1. Jahrhunderts vorhanden war.

41 Zur Vernichtung der Christus-Hymnodik Kroll (A. 10), S. 38.


	Eine Gottesdienststruktur in der Johannesoffenbarung

