
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Quinta ou Version selon des Hébreux?

Autor: Barthélemy, Jean-Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quinta ou Yersion selon les Hébreux?

1.

La Tté|U7TTr| eKbocnç du Dodécapropheton n'est mentionnée
qu'une fois dans les œuvres à'Origène qui nous ont été conservées.

Il s'agit du commentaire sur S. Matthieu 21, 5 à propos
de Zac. 9, 9. Origène y dit qu'il possède cinq versions du
prophète Zacharie et donne tour à tour leurs leçons 1 pour ce
passage.

Le seul autre témoin ancien qui cite explicitement la «

cinquième édition » des Petits Prophètes est S. Jérôme, dans son
commentaire de ce livre. Il la mentionne trois fois en Osée (8, 6 ;

13, 14a ; 13, 14h), une fois en Joël (4, 14), sept fois en Arnos
(1, 1 ; 1, 5 2

; 4, 3 ; 4, 12 ; 4, 13 ; 7, 14 ; 9, 7), une fois en Abdias
(18), sept fois en Michée (4, 13 ; 4, 143 ; 5, 4 ; 5, 5 ; 6, 2 ; 6, 8 ; 7,

18), deux fois en Nahum (1, 8 ; 1,14), dix fois en Habacuc (2,1 ;

2,11 ; 2,15 a ; 2,15 b ; 3,1 ; 3, 3a ; 3, 3 b ; 3, 5a ; 3,13a ; 3,13b)
et deux fois en Sophonie (1, 3 ; 2, 5). Dans deux autres cas
(Hab. 3, 5 b et 3, 19)4 certains seulement des manuscrits de
Jérôme — si nous en croyons Martianay — mentionnent la « quin-
ta editio ».

Ces témoignages de Jérôme et d'Origène sur la Quinta des
Petits Prophètes ne peuvent être récusés puisque les affirmations

sont explicites et que les témoins ont eu en mains
l'original des Hexaples.5

Mais toutes les collections de fragments des Hexaples,
depuis Bryan Walton, attribuent à la Quinta un autre lot de

leçons. Il s'agit d'un groupe assez serré de trente-cinq leçons
inscrites dans les marges du Codex Barberinianus graecus -549 6

du folio 8r au folio 15r par le deuxième scribe du manuscrit
sous le sigle e'. Ces leçons concernent toutes le prophète Osée

1 Notons à ce propos, contre Field et Ziegler, que la citation d'Aquila
ne commence qu'à é-iri ôvou...

2 L'édition princeps de 1516 donne ici àbucia (en grec).
3 Contre Field et Ziegler, la leçon ne porte pas sur nunc vastaberis,

filia latronis », mais sur « judicis ».
4 L'édition princeps a dans ce dernier cas « unam » et non « quintam ».
6 Pour Jérôme, cf. P.L. 23, col. 702 A, et P.L. 26, col. 630 D.
6 Eahlfs 86.



J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux1 343

de 4, 15 à 9, 11.7 Rien, à première vue, ne permet de douter
qu'elles soient empruntées à la Quinta. Elles sont en effet citées
le plus souvent en même temps que d'autres qui portent les
sigles a', a', 0'. Mais notons tout de suite que le premier scribe
du manuscrit qui avait lui aussi confectionné un apparat hexa-
plaire plus restreint ne citait que ol Xonroi, ô eßpcu', ol o', a', a', 0'.
Chez lui, comme dans toutes les collections hexaplaires
postérieures à Jérôme portant sur le Dodécapropheton, il n'y a donc
pas trace de Quinta. Notons ensuite que l'apparat hexaplaire
dressé par le second scribe pour tout le codex Barberini inclut
parfois des variantes non hexaplaires. Par exemple en Jérémie
où les quatre-vingt-treize leçons de vui'8 sont mélangées à celles
des versions hexaplaires. Etudions donc de plus près ces leçons
de e' selon ce deuxième scribe du Barberini.

Comme on peut le voir tout de suite, seule la première citation

de la Quinta par Jérôme tombe dans la partie d'Osée pour
laquelle e'est cité. Cette rencontre est d'ailleurs très intéressante.
Il s'agit du mot hébreu Otnatf en Os. 8, 6. Voici ce qu'en dit
Jérôme : « In eo loco, in quo nos posuimus ' aranearum telas ', in he-

braico scriptum est SABABIM per iod litteram penultimam :

non ut quidam falso putant SABABUM, id est per vau, quod
Septuaginta et Theodotion ttXoivuùv interpretati sunt, id est ' sedu-

cens ' atque ' decipiens '
; Aquila ' errantibus ' sive ' conversis '9 ;

Symmachus ' inconstans ' vel ' instabile ', id est àKaTaOTaTwv ;

quinta editio pepßeüwv, ' vagus ' et ' fluctuans '. Nos ab Hebraeo
didicimus SABABIM proprie nominari aranearum fila per aerem
volantia, quae dum videntur intereunt et in atomos atque in
nihilum dissolvuntur. » Le grand intérêt de ce texte, c'est que
la leçon de la Quinta y est doublement authentifiée. D'une part,
le texte grec concordant avec les traductions latines n'a pas été

7 Les lectures de Ziegler sont en général exactes. Cependant en Os. 5,
2 un éclairage ultra-violet permet de lire Kaxctßa0u... au lieu de Kaxaßo...

Ensuite le sigle isolé est bien 0' et non e' et on lit éKKXivouoav au lieu de

ëKKXivovxeç. En Os. 7, 14a on ne peut corriger a'en e'car il s'agit d'une note
du premier scribe qui ne cite jamais e' (alors que l'autre leçon a' est du
deuxième scribe).

8 Cf. Ziegler dans l'introduction à son édition de Jérémie selon LXX
p. 106.

9 Noter que des parallèles suggèrent ici pour Aquila la leçon pexaoxpé-

<pouai.



344 J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux

déformé par les copistes. D'autre part, toutes les autres versions
des Hexaples étant mentionnées par Jérôme et la leçon citée
étant attribuée à la Quinta seule, il est certain que Jérôme
entend la citer formellement et non par à-peu-près.

Pour ce même mot iraatf le deuxième scribe du Barberini• t :

nous donne deux variantes : sous le sigle a' : àKaTàcrraToç qui
correspond à peu près à la leçon de Jérôme pour Symmaque,
et sous le sigle e' : TtapaTrXricrîuuç tû> fflç àpdxvriç icttlD qui ne peut
s'identifier à la Quinta citée par Jérôme, mais qui, par contre,
ressemble étrangement à la traduction latine de Jérôme. Ce

mystérieux e' serait-il donc la source de la traduction de Jérôme,
source que celui-ci aurait dissimulée sous l'expression « ab He-
braeo didicimus »? Il semble bien en effet que Jérôme ait parfois

attribué à « un hébreu » des renseignements puisés à de

toutes autres sources, ou même des hypothèses personnelles 10.

Mais je ne crois pas que ce soit le cas ici. Car les précisions que
Jérôme donne sur la fausse vocalisation waw du mot n'ont pas
été inventées par lui. C'est un renseignement qu'il a reçu d'un
autre. La preuve en est qu'il l'a mal compris. Son maître en
hébreu dénonçait dans les traductions grecques une fausse
vocalisation waw de la première consonne du mot hébreu et non de

la troisième comme l'a cru Jérôme. Et puisqu'il y a eu ici
intervention réelle d'un maître hébreu, il y a tout lieu de croire que
Jérôme dit vrai lorsqu'il rapporte la traduction proposée par
ledit maître. Notons d'ailleurs le léger glissement de sens que
Jérôme fait subir à cette traduction. Le maître de Jérôme fait
visiblement allusion aux « fils de la Vierge » qu'il décrit
d'ailleurs parfaitement. Jérôme trouve plus simple de parler de
« toiles d'araignées » mais ne garde plus le symbole d'infinie
fragilité et d'évanescence que son maître avait si délicatement
choisi en s'inspirant du syriaque où le sens premier de shob est

faire descendre au moyen d'une corde » (cf. Jér. 38, 6 et 11 ;

Me. 2, 4 ; Le. 5, 19 ; Act. 9, 25 ; 2 Cor. 11, 33). Ces fils légers
qui flottent dans l'air et par lesquels se laissent porter de minuscules

araignées ont été évoqués par ce mot, alors que la toile
d'araignée ne correspond pas à ce sens.

Mais alors ne serait-ce pas sous l'influence du mystérieux
e' cité par le Barberini que Jérôme aurait légèrement gauchi la

10 Cf. G. Bardy, Rev. bénéd. 46 (1934), p. 146.



J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux 345

pensée de son maître Il est beaucoup plus vraisemblable que
c'est e' qui s'inspire de Jérôme. Un seul mot de e' ne peut
s'expliquer par la traduction de Jérôme, c'est rrcrpcm-Xricriuuç. S'agit-il
d'une initiative de glossateur Non L'auteur de e' s'inspire en
cela de la dernière phrase du commentaire de Jérôme sur notre
verset : « aranearum telas imitabitur ».

Une hypothèse se propose donc à nous : e' n'est pas la
Quinta mais une traduction grecque inspirée de la Vulgate et du
commentaire de Jérôme. Voyons un cas où cette dépendance
semble typique : la deuxième moitié de 7, 4 : pS2 T!?a nîatth

însan~"T5? que la Vulgate traduit : « quievit paululum civitas a
commixtione ferment!, donec fermentaretur totum ». Dans cette
traduction « paululum » et « totum » sont des gloses absentes
des autres versions connues. D'autre part « civitas » suppose
que Tsa a été interprété « a civitate » comme l'a fait la Peshitta,
et que Jérôme a pris la liberté de faire de ce mot le sujet de
« quievit ». Dans le commentaire du verset suivant, Jérôme
explique ce passage obscur « juxta Hebraeorum traditionem »,
tradition qu'il refuse d'ailleurs de prendre à son compte. Il
s'agirait de ce moment de tranquillité qu'a connu la ville de

Samarie, après que Jéroboam l'ait allumée du feu de l'idolâtrie.
Moment de tranquillité qui permit à l'idolâtrie de pénétrer
comme un levain tout le peuple. Cette tradition des Hébreux
inspire l'exégèse et la traduction de Jérôme du verset 1 au
verset 10 et elle justifie les quelques retouches qu'il fait subir
au texte hébraïque. Lisons maintenant e : èirautTaxo Tipôç ôXifov f]

ttôXiç Toû qpupâgaxoç Koivoivîaç Kai pexà piKpôv Ttâcra è£upuj0ri. On y
retrouve toutes les retouches de Jérôme, gexà pixpöv est une
glose nouvelle. Notons d'ailleurs que « commixtio » qui signifiait

pour Jérôme l'action de mélanger était ambigu, pouvant
signifier également le résultat du mélange. Or l'expression
« commixtio fermenti » pouvait avoir au début du Ve siècle une
résonnance liturgique précise et la traduction infidèle par
Koivuuvîa xoû qpupàgaxoç semble bien en être la transposition aussi
exacte que possible en termes de liturgie grecque par un auteur
plus versé en liturgie 11 qu'en linguistique hébraïque.

11 Le « fermentum » était un fragment de pain consacré envoyé par
l'évêque aux prêtres de sa ville afin de témoigner qu'ils étaient en communion

avec lui. Ceux-ci le laissaient tomber dans leur calice au moment du



346 J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux?

Dans les deux textes que nous venons de voir, l'auteur de
e' essaie de rendre aussi littéralement que possible ce que
Jérôme dit avoir emprunté aux « hébreux ». Il en est de même

pour une longue leçon de e' donnée dans la marge inférieure
du folio llr et portant sur 6, 8-9. Elle se rattache à une explication

reçue d'un « hébreu » par Jérôme (cf. commentaire sur 6,

9) et ne peut se comprendre qu'en fonction du commentaire de

celui-ci.
Passons maintenant à quelques leçons de e' où sa dépendance

à l'égard du latin de Jérôme transparaît. En 7, 8 HäS? a
été traduit èjKpucptaç par LXX. Jérôme est forcé d'employer en
latin deux mots : « subcinericius panis », et cela devient chez e'

— qui recherche la « Veritas hebraica » sous tous les mots de

Jérôme— èv cmobiâ Tteocrôpevoç ap-roc;.

En 5, 8 ïp'inN est traduit ômcruj crou par a' a' 0'. Jérôme ne
disposant pas d'un adverbe équivalent utilise une périphrase
qui lui est coutumière : « post tergum tuum ». e' la respecte
scrupuleusement : KotTà vujtou oou.

Parfois cette volonté de littéralisme amène e' à des contresens.

En 7, 16, par exemple, où il s'agit d'un arc, est
traduit àvTeaTpaupévov12 par Symmaque. Jérôme qui a traduit « dolo-
sus » fait allusion dans son commentaire — sans en citer l'auteur

— à cette leçon : « Sunt quasi arcus dolosus sive perversus.

« pax Domini sit semper vobiscum ». Notons que, dans la liturgie romaine,
le résultat de ce mélange est appelé « commixtio » dans la prière qui se dit
juste après et que ce mot n'apparaît qu'en cet endroit dans la liturgie
eucharistique actuelle. Cette coutume est formellement attestée pour Innocent

Ier, pape contemporain de la rédaction du commentaire de Jérôme
(P.L. 20, col. 556 sq.). Notons qu'en Orient ce rite ne semble pas attesté
mais on y rencontre, chez les Nestoriens, un autre rite auquel l'auteur de

e' veut peut-être faire allusion : Lorsque l'on fait des hosties, on y mélange
une partie de la pâte (cpùpapa) qui a servi à faire les hosties précédentes.
Une tradition attestée tardivement prétendait qu'à l'origine de cette «

communion de la pâte » se trouvait l'apôtre Jean qui avait dérobé à la première
cène un fragment de l'eucharistie du Seigneur. On sait que la liturgie
nestorienne, très conservatrice, remonte, pour l'essentiel, au temps de la
séparation (431). Pour tout cela, cf. J. A. Jungmann, Missarum solemnia, 2

(1949), p. 379 n. 7 et p. 378 n. 4.
12 C'est ainsi qu'il faut corriger, en se basant sur une leçon anonyme

mentionnée dans le commentaire de Cyrille d'Alexandrie le àveOTpappévov
fautif du Barberini repris par Field et Ziegler.



J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux? 347

Dolosus arcus atque perversus est qui percutit dirigentem... »
La traduction « perversus » pour àvTearpaquévov est très exacte.
Jérôme nous explique qu'il entend par là (comme Symmaque)
un arc tourné à l'envers. Mais le scrupuleux e' rend « per- » par
bia- et « -versus » par -crxpoqpov, ce qui donne biâffTpoqpov, c'est-
à-dire tordu. Et le péril n'est plus de recevoir soi-même la flèche
que l'on tire, mais seulement d'avoir un tir mal ajusté. Pour
avoir voulu être littéral, e' a trahi Jérôme.

Parfois c'est Jérôme lui-même qui, en jouant sur les mots,
entraîne son fidèle suiveur sur une fausse piste. Dans le même
verset, par exemple, Data qui avait été traduit par Aquila air6
epßptpf|(Teuj5 est rendu par Jérôme « a furore », ce qui peut
se justifier s'il entend « furor » au sens de « violente irritation,
emportement » qui lui est d'ailleurs familier. Mais le sens
classique de ce mot étant « folie », Jérôme utilise dans son
commentaire cette possibilité (qui ne correspond plus à l'hébreu):
« propter insaniam linguae suae... » e' utilise cette indication
qu'il lit quelques lignes après les considérations sur 1'« arcus
perversus » et son utilisation en est tout aussi malheureuse : il
traduit bid paviav.

Toujours dans le même verset djsV avait été traduit par
Jérôme « subsannatio eorum », ce qui convient assez bien.
Mais dans son commentaire Jérôme continuait ainsi la phrase
précédente : « propter insaniam linguae suae, qua Dominum
blasphemaverunt ». Aussi e', ne se rendant pas compte que
Jérôme glosait très librement, a cru traduire par eß\aocpf|pricrav

(verbe à la troisième personne du pluriel de l'aoriste) un
substantif singulier à suffixe possessif pluriel qui n'a d'ailleurs
pas ce sens.

L'auteur de e' perd parfois totalement de vue le texte littéral
du prophète, tant il est préoccupé d'extraire la « substantifique
moelle » du commentaire de Jérôme. Par exemple en 7, 12
Jérôme a une traduction de l'hébreu qui se veut littérale : « cae-
dam eos secundum auditionem coetus eorum ». Ayant
conscience de l'obscurité de sa phrase, Jérôme s'explique dans son
commentaire : « Quodque dicit : caedarn... eorum, hoc signifi-
care potest : sicut juncto consilio omnes idola fabricati sunt,
ita, me irato, omnes pariter vastabuntur. » Ce que e' exprime
à son tour en une glose à saveur paulinienne (cf. Rom. 5, 12



348 J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux

et 3,23) : Koivfp öti Kai Koivrj TrâvTeç ègrpapxriKacriv. Cette saveur pau-
linienne se retrouve, plus discrètement, dans une expression
comme q btKaioKpuha (hapax biblique en Rom. 2, 5) en 6, 5 sous
l'inspiration de ce passage de Jérôme : « Haec universa feci ut
judicii quo te judicaturus sum Veritas appareret, nullusque du-
bitaret vos juste quae patimini fuisse perpessos. » Là encore nous
sommes assez loin de l'hébreu qui traduisait « et judicia tua »

du texte de Jérôme et qui parlait des châtiments soufferts par
les pécheurs (jugements au sens passif) et non du juste jugement

divin (au sens actif).
Ces remarques suffisent pour que nous puissions caractériser
e' du Barberini comme une œuvre chrétienne nettement

influencée par l'œuvre exégétique de Jérôme.13 L'auteur de e'

n'ayant souvent qu'un contact lointain avec le texte biblique
et se permettant des gloses personnelles sur des gloses de
Jérôme mal comprises, la qualité exégétique de son œuvre est
minime. Le deuxième scribe du Barberini semble d'ailleurs s'en
être rendu compte, car il ne s'est laissé enticher d'elle que
pendant quelques chapitres d'Osée, et le sigle e' ne fait d'abord
qu'une apparition discrète, mêlé aux autres sigles liexaplaires,
en 4, 14-15 ; 4, 17 et 5, 2, n'osant s'affirmer seul que jusqu'en
8, 10, pour disparaître tout aussi discrètement, mêlé aux autres,
en 9, 11.

2.

Notons que le deuxième scribe du Barberini n'est pas seul
à citer, à propos du Dodécapropheton, une version grecque qui
s'inspire de la Vulgate et du commentaire de Jérôme. Dans le
commentaire de Cyrille d'Alexandrie nous trouverons, avec de

nouvelles citations, l'explication du sigle e' qui a induit en er-

13 S'il était besoin d'un dernier argument pour prouver qu il ne s'agit
pas de la Quinta, notons que l'une des caractéristiques les plus intéressantes

de la Quinta, c'est qu'elle est la source des hébraïsmes typiques des

versions achmimique et sahidique (cf. Rev. bibl. 60, 1953, p. 27, et introduction

de notre future édition d'une recension anonyme de la LXX des Petits
Prophètes), e' s'oppose au contraire nettement à certains de ces hébraïsmes.

Cf. Os. 6, 8 où Sah. (calx ejus a sanguine) correspond à 6'contre e' (ûiroaKeXi-
Zouoa Kai boXoqpovoûaa) ; 7, 4 où Ach. (a civitatibus eorum) correspond à
Pesch, contre ' (q ttôXiç) ; 7, 13 où Ach.-Sah. (miseria attinget eos) correspond

à 0' contre e' (dKiropOqaovxai).



J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux 9 349

reur les critiques. Celui-ci cite en effet vingt-deux fois dans son
commentaire sur les Petits Prophètes (Os. 6, 7 ; 11, 3 ; Am. 1,
1 ; 1, 2 ; 1, 6 ; 3, 9 ; 4, 7 ; 5, 27 ; 9, 3 ; 9, 7 ; Mic. 1, 1 ; 5, 5 ;

6, 2 ; Hab. 3, 19 ; Agg. 2, 14 ; Zac. 6, 3 ; 6, 12 ; 8, 10 ; 12, 10 ;

13, 1 ; 14, 8 ; Mal. 1, 10) une ëicbocnç xulv 'Eßpcduuv. Dans la
première de ces citations il la mentionne de façon plus précise
comme f| k<x9' 'Eßpodouq ëKbocriç et il semble qu'il y fasse également
allusion ailleurs sous d'autres désignations plus vagues (par
ex. : Os. 1, 3 : f) éxépot ëxôocriç; Am. 9, 7 : outlu ppppveuffav 'Eßpaioi;
Zac. 12, 10 : 'Eßpaioi. cpacn, etc...). Etudions quelques leçons
typiques de cette « édition selon les Hébreux ».

En Os. 11, 3 pour ans«1? ,ri17nn ,DiS que la LXX traduisait

: èpdj cruveiTÖbicra xov 'Ecppaip, l'éd. hébr. porte : pepova uuç xi-
0nvoç xu) 'Ecppaip. Or la Vulgate traduit : « ego quasi nutritius
Ephraim ». Mais le commentaire de Jérôme, expliquant 1'« his-
toriam juxta Hebraeos », porte : « ego, qui pater eram, nutritius
facius sum... » et voilà d'où vient le pépova que la Vulgate ne
suffisait pas à expliquer. La relation est d'autant plus typique
qu'il s'agit d'une interprétation exégétique plutôt que d'une
traduction.

En Am. 9,3 nous avons une leçon très curieuse : pour tfnanTix
que la Vulgate traduit littéralement « serpenti », alors qne
la LXX avait xû» bpâxovxi, l'éd. hébr. porte xû» Kqxei. Or le
commentaire de Jérôme disait : « et si in profundo maris, atque, ut
de propheta loquar, in Tharsis, Dei oculos vitare conentur, ibi
mandabo serpenti, quern in hoc loco Leviathan sive cete signi-
ficat, ut servet metaphoram, et per serpentem atque cetum ad
hostes veniat. » Pour comprendre cette remarque, il faut
savoir que Jérôme, dans son commentaire sur Jonas, se basant
sur une tradition des « Hébreux », assimile Tharsis et la mer
(sur Jon. 1, 3).14 Ici cette fuite au fond de la « mer-Tharsis »

évoque pour Jérôme celle de Jonas et le « serpent » évoque du
même coup, par métaphore, le « cétacé » de Jonas. Mais l'auteur

de l'éd. hébr. a pris la métaphore de Jérôme pour une
traduction exacte. D'où ce cétacé égaré dans le livre d'Arnos.

Sur Zac. 12, 10b(âvô'wvKaxwpxr|(Javxoet suiv.) Cyrille
commence par noter que l'éd. hébr. commence le xetpdXaiov en

14 Cf. les textes rassemblés par P. Antin dans son édition du commentaire

de Jérôme sur Jonas, Sources chrétiennes, 48 (1956), p. 58 n. 4.



350 J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux

question un peu avant, à : « Et ils regarderont... » En effet la
péricope correspondante du commentaire de Jérôme commence
à : « Et aspicient... » 15 Puis Cyrille déclare que « les Hébreux
disent öipovxai au lieu de emßXeipovxcu et etç ov èSeKévxqcrav au
lieu de Kaxuipxqcravxo. Or cette leçon : otpovxai eiç ov èEeKévxqaav est
typique de Joh. 19, 37 où l'omission de pé s'explique par le
contexte. La version hexaplaire la plus proche, celle de Théodo-
tion, conserve en effet le verbe äixißXevpovxai de LXX. Comment
Cyrille attribue-t-il donc aux « Hébreux » la citation johanni-
que A cause d'une phrase du commentaire de Jérôme mal
comprise : « Johannes autem evangelista, qui de pectore Domini
hausit sapientiam, hebraeus ex hebraeis... non magnopere
curavit quid graecae litterae continerent ; sed verbum inter-
pretatus e verbo est, ut in hebraeo legerat...» Jérôme veut
expliquer pourquoi le texte de la citation de Jean ne coïncide pas
avec celui de la LXX, et l'auteur de l'éd. hébr. en conclut tout
de suite que la leçon de Jean est, aux dires d'un homme compétent,

le meilleur décalque de la « Veritas hebraica ».
A propos de la deuxième moitié du verset 2, 14 d'Aggée (selon

LXX), Cyrille remarque: «On dit que ni l'édition des

Hébreux, ni les autres traducteurs ne contiennent ni ne
connaissent ce passage. » La source de cette affirmation est encore
Jérôme : « Et hoc quod dicitur : propter... arguentes nec in
hebraeo, nec apud alios interprètes invenitur. »

Autre note critique empruntée au commentaire de Jérôme :

en Zac. 8, 10 où Cyrille déclare : « L'édition des Hébreux ne met

pas les verbes au futur, mais au passé : qv... urrrjpxe • qv...
ègauécrxevXa ». Jérôme en effet avait précisé dans son commentaire

que « LXX ad futurum tempus omnia retulerunt, sed

melius ad praeteritum, ut in hebraico habetur, et expositionis
veritas approbabit. »

Dans toutes ces notes critiques sur l'éd. hébr. la dépendance
à l'égard du commentaire de Jérôme est si nette qu'on peut
même se demander s'il a jamais existé une traduction grecque
Kaxà xoùç 'Eßpaiou?, et s'il ne s'agit pas plutôt d'une reconstitu-

15 En Mic. 5, 5 Cyrille donne une autre indication sur la division en
KetpdXaia de l'éd. hébr., indication qui correspond encore à la division du
commentaire de Jérôme.



J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux 351

tion fragmentaire de la « Veritas hebraica » effectuée par
Cyrille lui-même à partir de la traduction et du commentaire de

Jérôme.
Mais il y a certaines données qui ne semblent pas avoir été

empruntées au commentaire de Jérôme sous sa forme latine.
Par exemple sur Hab. 3, 19 Cyrille note que « l'édition des
Hébreux a mis àmpàXeia au lieu de aiwéXeia». Or la traduction de

Jérôme a « pedes meos quasi cervorum » et le commentaire se

contente de développer l'image du cerf sans faire allusion à la
sûreté de son pied. Le parallèle de Ps. 18, 34 et celui de 2 Sam.
22, 34 eux aussi ne parlent que de cerf dans la traduction de

Jérôme. Il semble donc que Cyrille ait tiré le mot àaqmXeta d'un
adaptateur grec de Jérôme qui a voulu rendre le sens plutôt
que les mots. Or il est assez surprenant de lire dans la
traduction grecque aberrante du cantique d'Habacuc que
présentent certains manuscrits (dont notre Barberini): dcrcpaXeîç.

Est-ce une simple rencontre ou est-ce que l'auteur de cette
traduction ne se serait pas inspiré lui aussi, entre autres, de

l'adaptation grecque de l'œuvre de Jérôme Car une telle
traduction ou adaptation grecque a existé. Nous savons par le
« De viris illustribus » (cap. 134) que Sophrone, ami de Jérôme,
a traduit en grec le Psautier et les Prophètes à partir de la
traduction latine de Jérôme. Sur quoi a porté cette traduction En
392, date du « De viris », seuls quelques-uns des Petits
Prophètes avaient été commentés par Jérôme. Mais en 402, alors
que le commentaire des Petits Prophètes avait progressé,
Jérôme, dans le deuxième livre « contra Rufinum », note que son
Commentaire circule parmi les Grecs, traduit du latin : « Com-
mentarii in Duodecim Prophetas, et meam et LXX editionem
edisserunt... Unde me putabam bene mereri de latinis meis,
et nostrorum ad discendum animos concitare, quod etiam graeci
versum de latino post tantos interprètes non fastidiunt » (P. L.
23, col. 468 D). Il semble donc que le commentaire sur les
Petits Prophètes ait été traduit par le fidèle Sophrone et ses
successeurs éventuels à mesure que Jérôme le rédigeait.

Il est très vraisemblable que cette traduction grecque de
l'œuvre de Jérôme ait circulé ensuite sous le nom de ëKbomç

xaià toùç 'Eßpaiou? car le plus ancien usager connu de cette
œuvre sous sa forme latine, Julien d'Eclane (première moitié du



352 J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux

Ve siècle), dans son commentaire sur Osée, Joël et Arnos,
désigne la version de Jérôme (qu'il lit avec son commentaire)
comme « ista postrema editio quae secundum hebraeum appel-
latur » (P. L. 21, col. 961) et « editio ultima quae secundum
hebraeum vocatur > (coll. 1033-1034). A un pluriel près, la
similitude de désignation est typique.

Mais que faut-il entendre par « traduction » du Commentaire

de Jérôme Si nous nous basons sur les données dégagées
des citations de Cyrille, il est probable que l'œuvre qui circulait
sous le nom d'ëKÔomç Kcrrà xoùç 'Eßpaiouq contenait une traduction

grecque souvent assez libre du texte biblique basée sur la
Vulgate de Jérôme et son commentaire parfois mal compris. Cette
traduction divisée en KeqxxXaia était coupée par des scholies
empruntées au Commentaire de Jérôme. C'est cela que Cyrille
aurait eu en mains et d'où il aurait tiré sa connaissance de 1'« é-

dition selon les Hébreux » et maintes données exégétiques qui
ont pu faire croire au P. Abel qu'il avait utilisé directement
l'œuvre de Jérôme.16

*

Une conclusion s'offre maintenant d'elle-même à nous :

Etant données les caractéristiques identiques17 de 1'« édition

16 F.M.Abel, Vivre et Penser Rev. bibl.) 1 (1941), p. 97. Bien que
Cyrille ait eu des secrétaires connaissant le latin, il est peu vraisemblable
qu'il ait pu utiliser les commentaires latins de Jérôme avec la continuité
que supposent les dépendances exégétiques de ses commentaires des
Prophètes. D'ailleurs J. Liébart, Mélanges de science religieuse 12 (1955),
pp. 5-26, n'a relevé que des influences d'ouvrages grecs dans le « Contra
Julianum » de Cyrille. Etant donnée cette constatation et le fait qu'une
adaptation grecque de l'ouvrage de Jérôme existait déjà à l'époque où

Cyrille composait son commentaire, il serait imprudent de supposer que
Cyrille aurait utilisé Jérôme en latin. Une telle opinion ne saurait être
suffisamment fondée sur une notice des IXe-Xe siècles mentionnant que
Cyrille aurait parcouru tout le cycle de la uaibeict grecque et latine.

17 Nous n'avons pu, dans les limites de ce bref article, commenter toutes
les leçons de e' et de l'éd. hébr. Les relations soulignées avec l'œuvre de

Jérôme sont, nous l'espérons, déjà assez significatives. Il en existe d'autres
du même type. Mais précisons qu'aucune relation caractéristique n'apparaît
(à part le mot dotpàXeia mentionné ci-dessus) avec quelque autre version
connue.



J.-D. Barthélémy, Quinta ou Version selon les Hébreux? 353

selon les Hébreux > citée par Cyrille d'Alexandrie et de la
version citée par le deuxième scribe du Barberini grec 549 sous le
sigle e' ce sigle ne signifie pas irépirrri êK&omç comme on l'a cru
Jusqu'ici, mais Ikôooiç Kara roùç 'Eppaiouç.18

Fribourg. Jean-Dominique Barthélémy.

18 Nous aurons une confirmation de cette conclusion en notant certaines
dépendances du commentaire de Cyrille à l'égard des leçons e' du Barberini.
Bemarquons d'abord qu'aucune citation explicite de l'éd. hébr. par Cyrille
ne porte sur l'un des versets pour lesquels la leçon d'e' est connue. Les
rencontres ne pourront donc être qu'implicites. Les coïncidenses verbales
sont d'ailleurs exceptionnelles. En voici cependant trois pour lesquelles
nous renvoyons au commentaire de Cyrille en indiquant les pages et lignes
du premier tome de l'édition Pusey (Oxford 1868). Pour Os. 6, 3 (e' : f) lm-
<pdvia aù-roû) cf. Cyr. 138, 20-21 ; pour 6, 9 (e' • -rroXuxeipiaç XqaxpiKûç) cf.
Cyr. 149, 3 (et 148, 13 et 17) ; pour 7, 4 (e' : cpupàpaxoç) cf. Cyr. 156, 19. Ces

relations très ténues ne prouveraient rien si on ne trouvait dans le
commentaire de Cyrille de nombreuses explications que ne justifie pas son
texte LXX, mais qui présupposent le texte dee' : pour 5, 8 (e': xaxà vibxou
cou) cf. Cyr. 125, 11 (et 124, 5 ; 125, 12 ; 138, 12) ; pour 6, 3 (e': uaibeu-

Giûpev oöv) cf. Cyr. 138, 23 et 25 ; pour 6, 8 (e' : boXoqpovoûaa) cf. Cyr. 153, 20 ;

pour 6, 9 (e': bià xqç eibtuXoiroûaç aùxûiv) cf. Cyr. 148, 8 et 9 (et 152, 10-11 ;

145, 26-27) ; pour 7, 1 (e': êoxiv ïvbov) cf. Cyr. 152, 11-13 ; pour 7, 2

(e': daeßfigaxa) cf. Cyr. 153, 19 ; pour 7, 4a (e': êKTrupoèpevoi) cf. Cyr. 156,
26 (et 156, 18-19) ; pour 7, 4b (e': traça êZupibGq) cf. Cyr. 156, 25 (et 156,

20) ; pour 7, 16 (e' : àtrécxqcav) cf. Cyr. 165, 26 ; pour 8, 10 (e' : picGibce-
xaië9vr|)cf. Cyr. 175, 4-6 (et 174, 23; 175, 10 et 23). Si ces rencontres de

pensée n'étaient qu'au nombre de deux ou trois, on pourrait les attribuer
au hasard. Mais leur abondance est frappante. Le fait qu'elles ne soient pas
verbales ne suprendra pas ceux qui connaissent la volonté d'originalité
stylistique de Cyrille, alors-même qu'il démarque une source de très près.

23


	Quinta ou Version selon des Hébreux?

