
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: La signification théologique de l'élection d'Israël

Autor: Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La signification théologique de l'élection d'Israël.

L. Köhler a insisté jadis sur le rôle tardif et secondaire que
le thème de l'élection d'Israël joue dans les écrits de l'Ancienne
Alliance.1 Des études récentes ont contesté cette affirmation
et établi que « l'élection est une des réalités centrales de l'Ancien

Testament ».2 Cependant, comme l'enquête philologique et

sémantique de Th. C. Yriezen l'a indiqué, « le fait de l'élection
est antérieur à la théologie de l'élection »3, puisque celle-ci
apparaît principalement dans la littérature deutéronomiste et
dans les chapitres 40 à 55 d'Esaïe.

En effet, le terme spécifique de l'élection, "ina, se rencontre
surtout dans le Deutéronome et chez le Deutéroésaïe, ainsi que
l'ont montré G. Quell et Th. C. Vriezen ; ce dernier prétend
même que "IH3 en tant que terme théologique de l'élection serait
une création du Deutéronome.4 Sans trancher ce point, il nous
paraît intéressant de nous demander pourquoi l'élection d'Israël

joue un rôle important chez des auteurs du VIIe et du VIe
siècle avant Jésus-Christ.5

1 L.Köhler, Theologie des A.T., 2ème éd. (1947), p. 66 : «Daß Jahwe
Israel erwählt hat, ist ein Satz, der im A.T. nicht die Rolle spielt, die man
ihm oft gibt. Sein Platz ist da, wo der Gott Israels Gott der Völker wird
und die Frage nach dem Vorrecht Israels aufkommt. »

2 E. Jacob, Théologie de l'A.T. (1955), p. 163. Notons parmi les travaux
récents ceux de : H. H. Rowley, The Biblical Doctrine of Election (1950) ;

Th. C. Vriezen, Die Erwählung Israels nach dem A.T. (1953) ; K. Koch, Zur
Geschichte der Erwählungsvorstellung in Israel: Zeitschr. alttest. Wiss. 67

(1955), p. 205-226 ; H. Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk. Eine Studie zur
Traditionsgeschichte und Theologie des Erwählungsgedankens (1960).

3 Jacob (n. 2), p. 167.
4 Vriezen (n. 2), p. 49 ; de son côté OTI2 » serait dû au Second Esaïe.

Cf. encore G. Quell, Theol. Wort. z. N.T., 4 (1942), p. 148-173. Par contre
Koch (n. 2), p. 217 ss., estime que le Deutéronome dépend d'une tradition
antérieure, relative à l'élection des Pères dont les psaumes se font l'écho
(Ps. 105, 6 ; 135, 4 ; 47, 5 ; 78, 70 s.).

5 Selon Vriezen (n. 2), p. 47, la théologie deutéronomiste est une théologie

de l'élection : «Der Erwählungsglaube ist der Boden für alles Weitere

> ; quant au Deutéroésaïe, le thème de l'élection y occupe une place
capitale, p. 64 : < der Prophet wird darum nicht müde, Israel immer wieder
daran zu erinnern >.



334 R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël

Il convient auparavant de rappeler comment le Deutéro-
nome et le Second Esaïe en ont parlé.6

1.

Le texte classique du Deutéronome est Deut. 7, 6 ss. :7

(6) Car tu es un peuple saint pour Iahvé, ton Dieu, c'est toi que Iahvé,
ton Dieu, a choisi pour devenir son peuple de prédilection d'entre tous les
peuples qui sont à la surface du sol. (7) Ce n'est point parce que vous étiez
les plus nombreux de tous les peuples que Iahvé s'est épris de vous et vous
a choisis, puisque vous êtes le moins nombreux de tous les peuples (8)
Mais parce que Iahvé vous a aimés et parce qu'il a gardé le serment qu'il a
juré à vos pères, c'est pour cela que Iahvé vous a fait sortir par une main
forte et qu'il t'a libéré de la maison des esclaves, de la main de Pharaon,
le roi d'Egypte.

Le chapitre 7 indique à Israël quelle doit être son attitude
vis-à-vis des populations qu'il rencontrera en Canaan. Il s'agit
avant tout d'éviter tout contact avec elles : les alliances
politiques de même que les mariages sont exclus ; les massacres et
les destructions sont recommandés (v. 1-5). Les versets suivants
justifient cet ordre en rappelant ce qu'Israël doit à son Dieu et

pourquoi Iahvé est intervenu en sa faveur (v. 6-8). La suite
du chapitre insiste sur la fidélité du Dieu d'Israël qui, s'il châtie
le rebelle, comble celui qui lui obéit (v. 9ss.).

Comme Th. C. Vriezen l'a remarqué8, le texte paraît
composé de deux recensions actuellement mêlées ; l'une au singulier

(v. 1-4, 6, 9 s.) souligne l'activité que Iahvé a déployée pour
Israël et ses droits sur celui-ci ; l'autre, au pluriel, évoque
l'amour du Dieu d'Israël pour les siens. Ce passage, dans son
ensemble, lie le commandement divin à l'attachement que Dieu
éprouve envers son peuple ; la loi deutéronomiste s'inscrit donc
dans la perspective de la grâce.

Israël ne doit avoir aucune relation avec les Cananéens,

• Nous n'abordons pas ici la question de l'origine de l'idée de l'élection
d'Israël, de son « Sitz im Leben > primitif, ni des relations entre l'élection
et l'alliance, problèmes étudiés en particulier par Quell (n. 4), Vriezen et
surtout Koch et Wildberger (n. 2).

7 Nous citons la traduction d'E. Dhorme, dans la Bible de la Pléiade, 1

(1956).
8 Vriezen (n. 2), p. 51 ss.



R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël 335

parce que ceux-ci le détourneraient de Iahvé ; or Israël est
l'œuvre de Iahvé, il lui doit l'existence dans la liberté ; il ne vit
que pour être la part privilégiée de Ia,hvé (v. 6 ss.).

L'attitude d'Israël à l'égard des habitants de Canaan sera
donc dictée, selon le Deutéronome, par son élection. Le peuple
élu doit rester ce qu'il est, un peuple saint, c.-à-d. consacré à et

par Iahvé. Les versets 6 ss. permettent au théologien deutérono-
miste de motiver les ordres de Dieu ; ils indiquent en même

temps l'origine, le but et l'-effet de l'élection d'Israël.
Au sujet de la raison du choix de Iahvé, une mise au point

s'avère nécessaire : Israël n'a pas été désigné en vertu de son
nombre, autrement dit de sa puissance, car il est le moindre de

tous les peuples (v. 7). Il n'existe donc aucune relation entre
la décision de Iahvé et les qualités intrinsèques de son peuple ;

la résolution de Dieu n'a été nullement déterminée par Israël
puisque celui-ci n'avait rien d'autre à lui offrir que sa
faiblesse, c.-à-d. son indignité. Toute idée de mérite d'Israël est
exclue.9

La cause de l'élection se trouve en Iahvé. Par pure grâce
sola gratia — Israël est devenu le peuple de Dieu. Le v. 8
rappelle le caractère théocentrique de son élection qui n'a d'autre
raison que l'amour de Iahvé : « Parce que Iahvé vous a aimés et

qu'il a gardé le serment qu'il a juré à vos pères... » Ces mots
indiquent que le choix de Iahvé échappe à toute motivation
humaine, il reste en un sens inexplicable, il demeure le secret de

Dieu.
Ce même passage expose le but que Iahvé poursuit à l'égard

d'Israël : il veut en faire son peuple de prédilection (v. 6).10
Israël a été choisi au milieu des nations pour devenir sa propriété
particulière.11 L'élection est donc non pas une fin en soi, mais
un moyen utilisé par Iahvé pour se trouver quelqu'un qui le
représente dans le monde. Ici encore le Deutéronome exprime

9 Le Deutéronome revient encore sur ce point dans 9, 4 ss. : "]np"T2î3 R1?

10 nbiO. propriété personnelle, part privilégiée, appartient au langage
deutéronomiste (Deut. 7, 6 ; 14, 2 ; 26, 18 ; Ex. 19, 5 ; Ps. 135, 4 ; Mal. 3, 17).

11 Ex. 19, 5 s., d'inspiration deutéronomiste, ou, selon Wildberger (n. 2),
p. 17 ss., dépendant d'une tradition antérieure au Deut., précise la fonction
sacerdotale qu'Israël doit assumer. Cf. sur ce point R. Martin-Achard, Israël
et les nations. La perspective missionnaire de l'A.T. (1959).



336 R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël

l'aspect théocentrique du choix des Israélites ; sa raison d'être
n'est pas leur propre satisfaction, mais la manifestation de la
grandeur de leur Dieu. Soli Deo gloria !12

Enfin l'explication deutéronomiste révèle Yefficacité de la
décision divine. L'amour de Iahvé pour les siens se confond
avec la fidélité dont il témoigne envers la parole qu'il a donnée

aux pères ; l'élection apparaît comme la confirmation d'un
attachement qui ne varie pas et qui s'est inscrit dans les événements

de l'histoire du salut, en particulier par la sortie d'Egypte
et par l'occupation de Canaan 13

; elle détermine toute la destinée
d'Israël, fonde sa liberté et inspire sa conduite. Le choix divin
a donc des conséquences éthiques précises, comme le laisse
entendre la législation deutéronomiste. Il s'agit que le peuple élu
accepte concrètement d'être ce qu'il est.

Les autres textes relatifs à l'élection dans le Deutéronome
(4, 37 ; 10, 15 ; 14, 1 s. ; 26, 18 s.) soulignent à leur tour le rôle
décisif de Iahvé dans le choix d'Israël : Le Dieu d'Israël a pris
l'initiative de mettre à part les Israélites, il fait d'eux un peuple
qui portera son nom ; il les appelle à vivre selon ses voies.

2.

Avec le Deutéroésaïe, nous rencontrons en plus du verbe
*W3 le substantif THS14 lequel est parfois synonyme de 135?

(Es. 42, 1 s. ; 45, 5).15 L'élection d'Israël est évoquée dans un
oracle de salut tel qu'Es. 41, 8 ss. :

16

12 Cet aspect encore implicite dans le Deut. sera souligné dans Es. 40-55.
13 < Aimer », « choisir », « demeurer fidèle » sont pratiquement syno-

nimes, comme l'indiquent Deut. 7, 8 ; 4, 37, etc. Sur le « credo primitif »

d'Israël, cf. G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch
(1938), reproduit dans Gesammelte Studien zum A.T. (1958) ; Theologie des
A.T. (1957), p. 127 ss. ; M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch
(1948).

14 Nous trouvons *1113, au sens théologique, dans Es. 41, 8 s. ; 43, 10 ;

44, 1 s. ; 49, 7 et TCI3 dans Es. 42, 1 ; 43, 20 ; 45, 4.
15 L'Elu est celui que le souverain a désigné pour le servir, il est au

bénéfice de sa protection ; "Vri3 souligne le caractère honorifique du titre
de « Serviteur » et les relations étroites qui le lient à son maître (cf.
Mat. 12,17 s.).

16 D'après la traduction de Dhorme (n. 7). Sur les oracles de salut, cf.
J. Begrich, Zeitschr. alttest. Wiss., 11 (1934) ; H. E. von Waldow, Anlass
und Hintergrund der Verkündigung des Deuterosaja (Diss. Bonn, 1953).



R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël 337

(8) Quant à Israël, mon serviteur, Jacob, que j'ai élu, race d'Abraham,
mon ami, (9) toi que, des extrémités de la terre, j'ai saisi, toi, que de ses

confins, j'ai appelé, je t'ai dit : « Tu es mon serviteur, je t'ai élu, je ne t'ai
pas rejeté. (10) Ne crains pas, car je suis avec toi, ne cherche pas du
regard, car je suis ton Dieu. Je t'ai affermi, je t'ai aidé, je t'ai soutenu par
la dextre de ma justice. (11) Voici qu'ils seront honteux et confus, tous
ceux qui s'étaient enflammés contre toi... »

L'oracle lui-même annonce la disparition des adversaires de
Jacob (v. llss.); la formule introductive «ne crains pas, car
je suis avec toi... » (v. 10 ; cf. encore v. 13) est elle-même
précédée par un ensemble d'interpellations qui rappellent les
origines d'Israël et son élection. Les auditeurs du Second Esaïe
restent, pour Iahvé, les bénéficiaires de l'élection des pères 17

;

les exilés peuvent donc être assurés des dispositions de Dieu
à leur égard ; en elle-même, l'introduction du prophète est une
promesse de libération.

Il en est de même d'un autre oracle de salut, Es. 44, 1 s., qui
présente l'élection d'Israël comme un véritable acte créateur
de Iahvé 13

; dans Es. 43, 8 ss., le serviteur que Iahvé a élu
(v. 10) doit témoigner en faveur de son Dieu.19 L'élection
implique donc un service ainsi que le précise le cantique du
Serviteur Es. 42, 1 ss.20 La mission qui incombe à ce dernier
consiste non pas, comme on l'a souvent prétendu, à faire du
prosélytisme, mais à manifester le jugement de Dieu en faveur
de son peuple, jugement qui atteste, par la restauration d'Israël,
la grandeur unique de Iahvé.21 Le Second Esaïe insiste, plus
encore que le Deutéronome, sur le fait que le peuple élu doit
son élection à la seule initiative de Iahvé. Israël ne peut nullement

mériter le choix divin, puisqu'il lui doit l'existence. En
désignant Jacob, Iahvé l'a créé ; seule la grâce explique l'origine
d'Israël et son salut.

17 L'allusion à Abraham et aux extrémités de la terre est particulièrement

importante pour les exilés.
18 Cf. les verbes ÎWS? et IX''.
19 Es. 43, 8 ss. appartient, selon von Waldow (n. 16), aux «paroles de

jugement ».
20 Cf. encore Es. 43, 16 ss. ; 45, 1 ss. Dans ces deux textes, le résultat

final des interventions divines en faveur de son Elu est la louange de
Iahvé.

21 Martin-Achard (n. 11), p. 21 ss. Cf. aussi P. A. H. de Boer, Second
Isaiah's Message (1956).

22



338 R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël

Le prophète proclame d'une façon encore plus nette que son
prédécesseur qu'Israël doit glorifier son Dieu. La théologie
du Second Esaïe est dominée par le souci de l'honneur de

Iahvé ; l'élection n'apparaît pas comme un hut en soi, même
si elle a des conséquences heureuses pour le peuple de Dieu.
Enfin, les oracles d'Es. 40-55 expriment mieux que les écrits
deutéronomistes qu'être élu par Iahvé signifie le servir. L'élection

implique une mission : l'Elu accomplit les desseins de son
Dieu et doit son salut à la réalisation du plan divin.

Bref la théologie de l'élection chez le Deutéroésaïe reprend
et prolonge, en les précisant, les indications du Deutéronome
sur le peuple de Iahvé.

B.

Pour mesurer la portée exacte des affirmations
deutéronomistes et deutéroésaïaques relatives à l'élection d'Israël, il
nous faut les situer dans leur contexte historique et religieux.

a) Le Deutéronome, quelle que soit la date précise de son
élaboration, répond à une situation de crise. On a souvent
rapproché cet ouvrage du « livre de la Loi » trouvé sous Josias ;

il est possible en effet que, sous une forme différente que celle

que nous lui connaissons aujourd'hui, le Deutéronome ait été

écrit sous Manassé et ait préparé la restauration tentée par
Josias.

A. Alt a soutenu récemment la thèse que le 5e livre de Moïse
avait été composé dans l'état du Nord, après la chute de Sa-

marie en 722 et apporté par la suite dans le royaume de Juda
par des lévites fugitifs.22 De toutes façons, le Deutéronome
paraît supposer une situation particulièrement difficile pour le
peuple de Iahvé. « Certains y voient un programme », écrit PI.

Cazelles. « Cest plutôt une réflection inquiète et le résumé d'une
expérience douloureuse. »23 Sans doute, Israël est-il menacé
dans son existence politique et religieuse par l'Assyrie ; son
avenir paraît en jeu ; les conditions extérieures et peut-être
surtout sa situation spirituelle mettent en question le sort du

22 A.Alt, Die Heimat des Deuteronomiums: Kleine Schriften, 2 (1953).
23 H. Cazelles, Introduction à la Bible, 1, 2&ne édit. (1959).



R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël 339

peuple élu. L'idolâtrie a détourné les Israélites de leur Dieu, la
décadence politique a suivi.

L'écrivain deutéronomiste entend rappeler à Israël ses
origines et sa raison d'être. A une époque où les vérités fondamentales

dont il a vécu jusqu'ici semblent contestées ou même
niées, il importe de replacer le peuple de Iahvé devant l'essentiel.

Le Deutéronome est une tentative de ressourcement. C'est
dans cette perspective qu'il faut comprendre ses déclarations
relatives à l'élection d'Israël. Il ne s'agit pas là d'un thème

nouveau, mais bien au contraire de la prise au sérieux d'une
ancienne tradition. L'originalité du Deutéronome consiste à

avoir explicité et précisé ce qu'Israël prétendait avoir
toujours cru.

Le peuple élu doit d'abord savoir ce qu'il en coûte d'appartenir

à Iahvé ; il ne saurait y avoir de compromis entre lui et
les païens. Toute forme d'idolâtrie fait peser une menace de

mort sur l'ensemble des Israélites ; c'est ce qui explique la
rigueur du Deutéronome.

Mais parler au temps des grands conquérants assyriens de

l'élection est également un motif d'espérance. Le choix de Iahvé
n'a jadis pas dépendu des mérites de son peuple ; l'indignité
présente d'Israël ne peut donc mettre en question la fidélité de

son Dieu à l'égard des pères. L'amour de Iahvé pour Israël
reste la vraie garantie d'un avenir pour les Israélites. Rappeler
au peuple élu son élection est donc à la fois un avertissement
et une consolation ; il appartient à Israël de montrer s'il entend
recevoir l'un et l'autre.

b) Lorsque le Second Esale intervient, la crise paraît plus
grave encore ; le cas du peuple élu semble désespéré. La terre
promise est occupée, l'élite de Juda dispersée, le temple de Iahvé
profané. L'exil correspond à un regain d'idolâtrie. Tout indique
que l'élection d'Israël est caduque, et les relations entre Iahvé
et les siens rompues.

Le ministère du Deutéroésaïe consiste à annoncer le salut à

ses frères de Babylonie ; son message est essentiellement une
parole de consolation (Es. 40, lss.). Mais il se heurte à
l'incrédulité et au découragement de ses auditeurs. Le prophète
reprend et développe sa prédication, il argumente, répond aux



340 R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël

objections. Il essaie de convaincre chacun que Iahvé peut et
veut sauver les exilés ; c'est alors que le thème de la création
lui sert à établir l'autorité du Dieu d'Israël sur l'univers et

sur l'histoire tandis que le rappel de l'élection manifeste la
bienveillance de Iahvé envers ce qui reste de son peuple.24

L'élection est encore une fois la garantie des intentions du
Dieu d'Israël envers les siens. On comprend dès lors l'insistance
du Second Esaïe à rappeler que Iahvé a aimé Jacob, élu Israël,
saisi Abraham des extrémités de la terre ; on remarque aussi
la variété et l'ampleur du vocabulaire qu'il utilise pour affirmer

le choix du Dieu d'Israël.25 11 est capital, pour le prophète
de l'exil, que ses auditeurs croient à l'élection d'Israël et à sa

validité, car elle est inséparable de la foi en Iahvé. Il ne peut y
avoir de salut pour le peuple élu que dans une confiance
renouvelée en la parole de son Dieu. La prédication de l'élection
est un appel à s'en remettre entièrement à l'œuvre efficace et
suffisante du Dieu d'Israël. — Sola fide

*

L'examen des textes deutéronomistes et deutéroésaïaques
nous révèle l'importance du thème de l'élection à l'heure critique
où se joue le sort du peuple de Iahvé. Rappeler à Israël qu'il
doit son existence à une décision « éternelle » de Dieu et qu'il
ne vit que pour lui, alors qu'aux 7e et 6e siècles triomphent les
puissances d'Assyrie et de Babylonie et que sévit le culte des

faux-dieux, c'est répondre à une situation concrète et apparemment

sans issue et inviter le peuple élu à reprendre conscience
de son origine et de sa fin. Proclamer qu'Israël doit tout à

Iahvé, à chaque moment de sa destinée, avec la promesse et les

exigences que le choix de Dieu implique, c'est appeler une
nation, qui semble s'abandonner à son sort et oublier ce qui
fait sa raison d'être, à l'obéissance en même temps qu'à la liberté.

Le message de l'élection d'Israël, dans le Deutéronome et le
Second Esaïe, a donc un caractère foncièrement pratique, il ré-

24 Sur ce point, cf. parmi d'autres ouvrages, la dissertation de von
Waldow (n. 16).

26 On trouve à côté de IM ; 3HN, pm, X")p, HEW, "IS"1 etc.



R. Martin-Achard, La signification théologique de l'élection d'Israël 341

pond à une préoccupation pastorale 2e, il n'a donc rien d'une
discussion abstraite et finalement superflue comme on l'imagine
parfois. Le souci du sort d'Israël anime ceux qui ont rappelé
à leurs contemporains l'importance et la permanence du choix
de Iahvé.

On remarquera enfin l'aspect fortement théocentrique des
déclarations que nous avons étudiées ; sur ce point les
théologiens de l'Ancienne Alliance annoncent l'exposé de Calvin
sur l'élection éternelle qui exclut tout mérite de l'homme, assure
son salut dans la décision de Dieu et manifeste la gloire du
Père. Une lecture plus attentive de l'Ancien Testament aurait
peut-être évité aux successeurs du Réformateur de s'engager
dans une discussion inquiète et par trop anthropocentrique sur
l'objet et les signes de l'élection en leur indiquant que celle-ci
est toujours liée au service. Il n'est en effet d'élection et, de

salut que pour Dieu.
Il est vraiment dommageable à la pensée chrétienne d'ignorer

la théologie de l'Ancien Testament, comme le remarquait
jadis celui qui plus qu'un autre a concouru à redonner à celle-ci
une place importante au sein de nos disciplines, le professeur
W. Eichrodt, dont nous avons eu le privilège d'être l'étudiant.27

Genève. Robert Martin-Achard.

26 von Waldow (n. 16), p. 115 ss., a insisté sur l'activité pastorale du
Second Esaïe (der Seelsorger).

27 W.Eichrodt, Theologie des A.T., 3ème éd. (1948), p. 4.


	La signification théologique de l'élection d'Israël

