Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Die Thronnamen des Messias : Jes. 9, 5b.
Autor: Wildberger, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Thronnamen des Messias, Jes.9, 5 b.

Schon vor einem Menschenalter hat Grefmann in seinem
«Messiasy * herausgearbeitet, daBl die messianischen Weissagun-
gen des Alten Testaments in weitem Ausmall vom sogenannten
Hofstil des Alten Orients her zu verstehen sind. > Er hat im be-
sondern bereits klar gesehen, daB fiir die Namen, die dem Gottes.
kind in Jes.9,5b gegeben werden, dgyptische Beeinflussung
anzunehmen ist. * G. von Rad hat dann in seiner Arbeit «Das
judédische Konigsritualy gerade im Blick auf Jes.9,5b die
These aufgestellt, dall in Juda die Namengebung durch die
Gottheit zum Zeremoniell der juddischen Thronbesteigungs-
feierlichkeiten gehore und Jesaja mindestens in formaler Hin-
sicht an diesem Punkt von einer Tradition abhéngig sei, die
letzten Endes nach Agypten zurilickweise.* Schliefilich hat A.
Alt in der Bertholet-Festschrift den ganzen Abschnitt Jes. 8, 23
bis 9,6 von der Inthronisation des Konigs her gedeutet, und auch
er ist der Meinung, dall wenigstens die Namen =123 & und Tv=-"ax
durch ihren hochgreifenden Sinn noch etwas von der dgypti-
schen Tradition verraten, die am Hofe der Davididen nach-
gewirkt habe. ® Diese Auffassung scheint sich in der Forschung
durchzusetzen. ¢ Sie bedarf aber einer nédheren Abkldrung, wo-
bei zu fragen ist, welches das Verhiltnis der Ehrennamen des

1 H. GreBmann, Der Messias (1929).

2 Der Begriff <Hofstil», der von der Forschung aufgenommen worden
ist, ist allerdings unangemessen. Der religiose Ernst der betreffenden Aus-
sagen ist vollig miBverstanden, wenn GreBmann meint (S.8): «Zum Hof-
stil gehort notwendig die Ubertreibung. Wer verpflichtet ist, auf Gold-
grund zu malen, darf es mit den Farben der Wirklichkeit nicht immer
genau nehmen. Der Konig... will horen, was angenehm klingt...»

3 GreBmann (A. 1), S. 245.

4 G. von Rad, Das juddische Konigsritual: Theol. Lit.zeit. 72 (1947),
Sp. 211—217, s. Sp. 215; jetzt auch in Gesammelte Studien zum Alten Testa-
ment (1958), S. 211 £.

5 A. Alt, Jesaja 8, 23 bis 9, 6. Befreiungsnacht und Kronungstag: Fest-
schr. fiir A. Bertholet (1950), S.29—49, jetzt auch in Kleine Schriften zur
Geschichte des Volkes Israel, 2 (1953).

¢ Vgl. dazu etwa W. Vischer, Die Immanuel-Botschaft im Rahmen des
koniglichen Zionsfestes, = Theol. Stud. 45 (1955) ; S. Herrmann, Die Konigs-
novelle in Agypten und Israel: Wiss. Zeitschr. der Karl-Marx-Univ. Leipz.,
ges. und sprachw. Reihe, 3, = Festschr. fiir A. Alt (1953/54).



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 315

Messias zu den vermuteten Thronnamen der Davididen sei und
ob und inwieweit Israel die Titulatur der Pharaonen iibernom-
men habe.?

1.

Wir fassen zunichst die dem Messias in Jes. 9, 5 b zugeteil-
ten Namen niher ins Auge: 9Tv="ax T PX yyr 89D MY xX)pN
(=)l 7ty /8

Es stellt sich zunéchst die Frage der Gliederung und Uber-
setzung. Das Targum Jonathan betrachtet nur m%¥-=@ als Na-
men des Kindes, was vorausgeht als Bezeichnung des Benen-
nenden, d. h. als Subjekt zu ®&9pm® Ahnlich sind nach der Ak-
zentsetzung im masoretischen Text nur Tv-"ax und mbw-9i als
Namen des Sohnes aufzufassen. ® Der Grund fiir diese gezwun-
genen Deutungen ist klar: Es schien unméglich, dafl der Pro-
phet dem «XKind» ** sonst der Gottheit vorbehaltene Pradikate
als Namen zugedacht hétte. Aber in Wirklichkeit ist das Sub-
iekt zu dem x9pm nicht genannt, woriiber sich alle modernen
Ausleger einig sind. ** Aber auch dariiber besteht keine ernst-
hafte Meinungsverschiedenheit mehr, daf V.5b vier Namen
des Messias, die aus je zwei Gliedern bestehen, enthilt. ** Ge-

7 Uber die Frage der Echtheit von Jes. 9, 1—6 kann hier nicht dis-
kutiert werden; ich verweise dazu auf Alt (A.5), S.47ff. bzw. 223 {f.
Ebenso setzte ich voraus, daB der Abschnitt trotz den in ihm verwendeten
Perfektformen von einem zukiinftigen Ereignis sprechen will, vgl. Alt, S. 38
bzw. S. 215; anders J. Lindblom, A Study on the Immanuel Section in Isaiah
(1958), S. 34.

8 8. dazu C. W. E. Naegelsbach, Der Prophet Jesaja (1877), ad 1.; #hn-
lich Raschi, Kimchi, Malbim u.a. Luzzato iibersetzt die ganze Reihe:
«Wunderbares beschlieit Gott der Starke, der Ewig-Vater, der Friede-
Fiirst>, was zwar Name des Kindes sein soll, aber als Bekenntnis zu Jahwe
zu fassen wire; s. F. Delitzsch, Commentar iiber das Buch Jesaja* (1889),
ad 1

® F. Feldmann, Das Buch Isaias, 1 (1925), ad 1.

10 Wir miissen hier die Frage offen lassen, ob V. 5a: «ein Kind ist uns
geboren, ein Sohn ist uns gegehen», bereits von der Inthronisation spricht
— so Alt (A.5), S.411. bzw. S.217f — oder ob hier noch von der phy-
sischen Geburt eines koniglichen Kindes die Rede ist — so Lindblom (A.7),
S. 36 1.

11 Die LXX liest das Passiv, xakeitar = RIp™M: das Aktiv ist aber zu
belassen, denn Subjekt ist Gott, nicht ein unbestimmtes «man>.

12 Hieronymus sagt ausdriicklich, dafl sechs Namen anzunehmen seien



316 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b

legentlich wollte man allerdings x%0 und yvr» als zwei geson-
derte Titel auffassen ** oder irgendwie sonst abteilen **, doch
1aft sich eine andere Gliederung nicht glaubhaft machen. Dal}
die beiden Begriffe %0 und yvr gerade fiir Jesajas Denken zu-
sammengehoren, zeigt28,29: nxy x%on (vgl.auch29,14und 25,1:
mxy® x%p nw). Diese beiden Stellen beweisen zugleich, dafl
es nicht angeht, yv» 8% als einen Satznamen zu verstehen und
etwa zu iibersetzen: «ein Wunder ist der Ratgeber», es mull
sich vielmehr um einen Wortnamen handeln.** Dann konnte
Yy Apposition zu 890 sein: ein Wunder (oder: etwas Wunder-
bares), niamlich ein Ratgeber. Its kdnnte aber auch eine Status-
Constructus-Verbindung vorliegen, also: ein Wunder von einem
Ratgeber, d. h. ein Ratgeber, der selbst ein Wunder ist. ** Aber
es liegt von 28, 29 her niher, ®9p als vorausgestellten Akkusativ
aufzufassen, der des Nachdrucks halber vor das Partizip ge-
stellt ist. ** Dal} eine solche Konstruktion in der Sprache Je-
sajas moglich ist, zeigt nx%n mxvn in 22, 2. Die gewdhnliche
Ubersetzung von yv¥r mit «Ratgebery trifft ibrigens den ge-
nauen Sinn des Wortes nicht, da es mit dem bei Jesaja theo-
logisch so gefiillten Begriff nxy — Plan zusammenzusehen ist.
Der erste Name mufl demnach iibersetzt werden: «der Wunder-
bares plant»>*°, wobei zu bedenken ist, dafl die Wurzel x%p
bei Jesaja streng dem das menschliche Tun weit transzendie-
renden Bereich gottlichen Handelns zugeordnet ist, *°

Auch der zweite Name, m923 ®X, ist auf keinen Fall zu zer-

und dafl die vier ersten nicht zu je zwei verbunden werden diirften; vgl.
Feldmann (A.9), ad 1. Demgemil iibersetzt und interpungiert Hetzenauer:
Admirabilis, consiliarius, Deus, fortis, pater futuri saeculi, princeps pacis.

13 So noch Delitzsch (A. 8), ad 1.

14 So z. B. M. Buber, Der Glaube der Propheten (1950), S. 202.

15 Der Atnach bei 89D ist mit Bibl. Hebr.? zu MXY zu verschieben.

18 Zu den hier verwendeten Begriffen «Wortnamen» und «Satznamen»
vgl. M. Noth, Die israelitischen Personennamen im Rahmen der gemein-
semitischen Namengebung (1928), S. 11 1.

17 Man verweist dazu als Parallele auf QT8 X9 in Gen. 16, 12.

18 Das Objekt wird des Nachdrucks halber vorangestellt sein, s. B. Duhm,
Das Buch Jesaja® (1914), ad 1.

1% Nach 11, 2 wird dem Messias die 7%y 79, der Geist des Planens, ver-
liehen.

20 In Mi. 4, 9 wird der (irdische) Kénig Py genannt. Das zeigt, daB die
Ubersetzung «Berater> ungeniigend ist, ein Kénig berit nicht, sondern



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 317

legen; wir treffen ihn wieder an der doch wohl ebenfalls jesa-
janischen Stelle 10, 21, und niemand denkt daran, ihn dort,
wo er als Bezeichnung fiir Jahwe verwendet ist, in zwei sclb-
stindige Epitheta aufzuteilen. Aber wieder stellt sich die Frage
nach der grammatischen Form. Man hat versucht, ihn von Ez.
32, 21 her, wo 2*1123 *®r vorkommt, zu deuten. ** Aber der Text
ist dort unsicher.* Vor allem aber liegt es weit néher, von
Dt. 10, 17, Jer. 32, 18 und Neh. 9, 32 auszugehen, wo wir jedes-
mal lesen M2 27 Hra(Dt. 10, 17 und Neh. 9, 32 + x97). Dar-
nach geht es auch bei Jesaja nicht an, an ein Genetivverhiltnis
zu denken 22,123 ist vielmehr in Parallele zu ?1m adjektivisch zu

fassen. Gewil} ist es auffallend — davon wird noch zu sprechen
sein —, dal hier eine Gottesbezeichnung ohne jede Sicherung
gegen Millverstindnisse auf den Messias, der doch als Davidide
gedacht sein muf, iibertragen ist. Aber es ist nicht statthaft,
um dieser scheinbaren Schwierigkeit willen nach irgendeiner
abschwichenden Umdeutung zu fahnden. ** IEs gibt keine Mog-
lichkeit, auszuweichen: Der Messias triagt an zweiter Stelle den
Namen «starker Goit».

7v="aR heillit zweifellos «Vater der Ewigkeit> oder <ewiger
Vaters — wobei natiirlich nicht unser moderner Begriff von
Ewigkeit in den Text hineingelegt werden darf. Man hat aller-
dings immer wieder die Deutung <Beutevater» vertreten.?
In Gen. 49, 27 heilit 9y zweifellos Beute. Aber « Vater von Beutey
ist unmdéglich, denn Besitzer von Beute, wie man deutet, kann
die Wendung nicht heilen. Die Wortverbindung kommt im
Alten Testament sonst nicht mehr vor, aber 7¥ im Sinn von

plant. Dall er Wunderbares plant, wird an der Michastelle bezeichnender-
weise nicht gesagt.

21 §o O. Procksch, Jesaia I (1930), ad 1.

22 Manche Handschriften lesen "9 (Widder) fiir X (Gotter). Das
Wort mufl wohl als Variante zum vorangehenden 19 gestrichen werden;
vgl. A. Bertholet, Hesekiel (1936), ad L

2 In Ps. 24, 8 wird Gott selbst 9133 genannt.

2t Als Beispiel einer solchen verharmlosenden Deutung sei Martis Inter-
pretation zitiert: «ein Gott unter Helden, d. h. nicht ein gewthnlicher Held,
sondern ein ‘Gott’, mit einer Kraft ausgeriistet, die den gewdhnlichen
Helden abgeht», C. Marti, Das Buch Jesaja (1900), ad 1.

25 So noch Buber (A.14), S.202; die «Beute» ist nach ihm die dem
«Stab» des assyrischen Fronvogts entrissene Vilkerwelt.



318 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5b

Ewigkeit findet sich wenigstens in #&hnlichen Awusdriicken:
7v-1771 Hab. 3, 6,7y m»w-7vJes. 45, 17 und vor allem Ty 15% in
Jes. 57, 15 und 9v n923*¢ in Jes. 47, 7. Was ar hier meint, kann
man aus 22, 2 erschlielen: Der «Hausministery #* ist «Vater»
fiir die Bewohner Jerusalems und das Haus Juda, d.h. der,
welcher es zu betreuen, zu umsorgen und zu beschiitzen hat.
«Der Messias tut das nicht blof fiir heute und morgen...,
sondern fiir immer. » *®* Wenn schon ein solcher <«Hausmini-
ster» Vater genannt werden kann, ist es an sich nicht er-
staunlich, dafl dem Messias dieser Titel beigelegt wird. Und da
sogar dem gewdshnlichen Konig «Ewigkeits zugeschrieben
(Ps. 21, 5) oder doch angewiinscht wird (Ps. 72, 17), kann
es auch nicht iiberraschen, dafl der Messias das Pridikat der
Ewigkeit bekommt (vgl. auch V.6). Immerhin mag man es
als schwierig empfinden, dafl hier demjenigen, der eben als
«Kind» und «Sohny bezeichnet wurde (V.5 a), nun gleich der
Vatername gegeben wird, um so mehr als gerade im Bereich
der Traditionen, die dem Konigtum gelten, der Vatername im
Gegensatz zum Konig, der als Sohn gilt, Gott vorbehalten bleibt.
Das ist Symptom dafiir, dafl bei diesen Thronnamen noch eine
andere Tradition denn die, dafl er Sohn der Gottheit ist, mitspielt.

Als Genetivkonstruktion ist natiirlich auch der vierte Name,
oori-a = Fiirst des Friedens, aufzufassen. Auch er findet sich
sonst im Alten Testament nicht, man hat aber an Verbindungen
wie nn-a (2. Sam. 24, 2.4), xaxn 9w (1. Sam. 17, 55), 1wa-p
(Ri. 9, 30) u. a. gedacht. *® Der 92 kann ein Beamter sein, der
als solcher natiirlich unter dem Konig steht. Im Gegensatz zu
den drei ersten scheint also der vierte Name des Messias klar
dessen Unterordnung unter Jahwe zum Ausdruck zu bringen.*
Aber der Gedanke der Abhingigkeit von einer iibergeordneten
Instanz liegt keineswegs notwendig im Begriff 9%, wie schon
die babylonische Entwicklung des Wortes (3arru = Konig)

2% Der Text an dieser Stelle wird allerdings angefochten, vgl. Bibl.
Hebr3, meines Erachtens ohne Grund.

27 Zum Titel Hausminister (a7 YY WXR) vgl. R. de Vaux, Les insti-
tutions de I’Ancien Testament (1958), S. 199 f1.

28 Vgl. J. Fischer, Das Buch Isaias I (1937), ad 1.

20 Vgl. auch den Namen Absalom.

30 Vgl etwa die Ubersetzung von Alt (A.5), S.43 bzw. S.219, mit
<«Wohlfahrtsheamters».



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 319

zeigt. Ein 9% ist ein Mann, der iiber Befehlsgewalt verfiigt. Das
Wort ist hier gewill gewé#hlt, weil unmittelbar vorher und
gleich nachher wieder von n9%n = Herrschaft gesprochen
wird 3; er heilit =, weil die n9t» auf seine Schulter kommt
und er diese groBl machen wird. Weil er aber seine Befehls-
gewalt zur Aufrichtung und Festigung des Friedens einsetzt,
heilit er mit Recht auch «F'iirst des Friedensy, wobei mit «F'rie-
den» gewill mehr als das Ende der Kriege, nimlich Gedeihen
und Segen, Gliick und Heil gemeint ist. 3

2.

Sind nun diese messianischen Titel von der Namengebung
im «Zeremoniell der juddischen Thronbesteigungsfeierlichkei-
ten» her zu verstehen? Kann man sagen, dafl «Jesaja in seiner
Schilderung nicht iiber das Mafl dessen hinausgeht, was schon
vor ihm die Tradition geprigt hatte»? 3*

Zunichst ist zu priifen, was sich, abgesehen von Riick-
schliissen von unserer Stelle her, zur Verleihung von Thron-
namen an die juddischen Ko6nige aus dem Alten Testament
selbst beibringen l48t. Es kénnte ja sein, dall wir ein angeblich
allgemeines altorientalisches «cultic pattern» zu rasch auch
fiir Israel in Anspruch nihmen, ohne es wirklich aus seinen
eigenen Traditionen belegen zu konnen. * Uber die Namens-

31 Die Wurzel f19%, von der in der Regel 1191 abgeleitet wird, ist eine
Nebenform zu 9%, zu der 9f gehort. Die vollstindige Jesajahandschrift von
Qumran liest aber f19%M. G. R. Driver, Vet. Test. 2 (1952), S. 357, sieht das
als die korrekte Form des Substantivs an (me$urrah wird zu me$arah). Dann
ist mit J. Gray, The Book of Isaiah (1912), ad 1., das Wort wie "% von 9°®
(akk. ¥araru, Konig sein) abzuleiten und bedeutet Herrschaft (kingly rule,
dominion), nicht etwa (nach*=w im Sinn von Beamter, Statthalter) «Statt-
halterschaft».

32 Ubersetzt man aber mit ¢<Wohlfahrts (s. Anm. 30), so ist verkannt,
daf das Ende von Krieg und Unterdriickung ein wesentliches Moment die-
ses Friedens ist. Vgl. zum Frieden unter den Vélkern nach Jesaia meinen
Aufsatz: Die Volkerwallfahrt zum Zion, Vet. Test.,, 7 (1957), S. 62—81.

33 Vgl. Herrmann (A.6), S. 37, Sp. 2, Anm. 1.

34 Dall man sehr vorsichtig in der Postulierung eines solchen ¢pattern»
gein mufl, zeigt erneut die Untersuchung von I. J. Gelb, The Double Names
of the Hittite Kings: Rocznik Orientalistyczny 17, = Mémorial Tadeusz Ko-
walski (1952—53), S.146—154. Die Doppelnamen, die bei den Herrschern



320 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b

dnderung judaischer Konige bei der Thronbesteigung hat A.
M. Honeyman eine Studie vorgelegt.* Nur in zwei Féllen ist
beim Antritt der Regierung von der Verleihung eines neuen
Namens die Rede: bei Eljakim = Jojakim (2. Kon. 23, 34 =
2. Chron. 36, 4) und bei Matthanja = Zedekia (2. Kon. 24, 17).
Es wird ausdriicklich berichtet, dafl das im ersten Fall durch
den Pharao Necho, im zweiten durch den Konig von Babel ge-
schehen sei. Man deutet den Vorgang darum in der Regel so,
dafB die beiden Herrscher durch die Umbenennung demonstrie-
ren wollten, daB der betreffende Davidide allein von ihren
Gnaden Konig sei.?® Sollte hier einfach durch auslédndische
Herrscher eine Zeremonie nach fremdem Vorbild durchgefiihrt
worden sein? Honeyman erwigt zunéchst, ob das Subjekt des
Satzes, durch den in beiden Féllen die Namensénderung be-
richtet wird (™@=nx 230om), nicht der betreffende juddische Konig
selbst sein konnte, dieser also sua sponte einen neuen Namen
angenommen hitte. Das ist allerdings héchst unwahrschein-
lich, denn Thronnamen gibt man sich nicht selbst, sondern sie
werden (durch die Gottheit oder durch einen Oberherrn) ver-
liechen. Aber Honeyman hat recht, wenn er betont, dal die
Thronerhebung Jojakims keine dgyptischen Ziige trage und
ebensowenig diejenige Zedekias babylonische. Zudem erhalten
die beiden Konige gut israelitische Namen. Es sieht also gar

des jiingern Hethiterreiches nachzuweisen sind, sind allein in der eth-
nischen Situation dieses Staates begriindet. Wenn diese Konige in Keil-
schrifthethitisch schreiben, verwenden sie auch ihren keilschrifthethi-
tischen Namen, in hieroglyphischen Texten ebenso immer den hierogly-
phischen. So heillt derselbe Koénig in den Keilschrifttexten Suppiluliuma,
in hieroglyphischen aber Pihames. Dall der eine der beiden Namen als
Thronname aufzufassen wiire, ist schon dadurch ausgeschlossen, dal es
nicht blof} fiir kénigliche Personen solche Doppelnamen gibt, sondern auch
— auf bilinguen Siegeln — fiir Privatpersonen. Fiir diesen rein sprachlich
bedingten Namenwechsel verweist Gelb u.a, auf die Miinzen des Hasmo-
niderkonigs, auf deren Vorderseite mit griechischen Buchstaben der grie-
chische Name Alexander geschrieben steht, wihrend auf der Riickseite in
hebriaischer Schrift Jehonathan zu lesen ist. Tiefere theologische Bedeutung
haben solche Doppelnamen offenbar nicht und mit den Thronnamen des
Messias in Jes. 9,5 haben sie nichts zu tun.

35 A. M. Honeyman, The Evidence for Regnal Names among the Hebrews:
Journ. Bibl. Lit. 67 (1948), S. 13—25.

38 Z.B. M. Noth, Geschichte Israels? (1954), S. 253.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 321

nicht darnach aus, als sei hier ein neues, aus dem Ausland
stammendes Ritual zur Anwendung gekommen. Es lag Necho
(bzw. Nebukadnezar) offensichtlich nur dann, dafl der von ihm
eingesetzte Konig die Anerkennung des Volkes finde, und
dazu war es, wie Honeyman gewill mit Recht vermutet, not-
wendig, die Inthronisation genau nach dem traditionellen Ritus
vorzunehmen. Dann wire die Namensidnderung gerade nicht
eine #dgyptische (oder babylonische) Neuerung gewesen, son-
dern gehorte in Juda schon immer zur Thronbesteigung eines
Konigs, so daBl also mit guten Griinden von israelitischen
Thronnamen gesprochen werden konnte. Honeyman versucht
seine These damit zu unterbauen, dafl er auf weitere Doppel-
namen juddischer Konige hinweist, von denen er je einen als
Thronnamen auffassen méchte. Das leuchtet noch am ehesten
im Fall Schallum — Joahas ein, im iibrigen aber ist sein Mate-

rial ziemlich briichig. *
Ks diirfte Honeyman kaum gelungen sein, seine These zu
letzter GewilBheit zu erheben. *® Aber es spricht tatsidchlich vie-

37 Honeyman (A.35) nennt noch den Wechsel von Asarja und Ussia,
von Jedidja (2. Sam. 12, 25) und Salomo, und den von Elchanan (2. Sam. 21,
19b) und David. — Zur Frage der Doppelnamen ist auch G. Widmer zu
beriicksichtigen, Hebriaische Wechselnamen: Zeitschr. alttest. Wiss. Beih.
41 = Festschr. fiir K. Marti (1925), S. 297—304. Er ist geneigt, Joahas, Joja-
kim und Zedekia als Thronnamen anzusehen, «<wenn auch hier der kurz-
gebundene Text uns iiber den Grund dieser Anderung und den mit der
‘Wahl des neuen Namens verbundenen Sinn ganz im Ungewissen ld(t». Hin-
gegen scheint ihm Ussia nur eine volkstiimliche Kurzform fiir Asarja zu
sein. — Elchanan diirfte kaum mit David gleichzusetzen sein (gegen L. M.
von Pakozdy, 'Elh&nidn — der frithere Name Davids?: Zeitschr. alttest.
Wiss. 68, 1956, S.257—279), nachdem es sich herausgestellt hat, dafi David
nicht, wie man frither nach den Maritexten vermutete, ¢Befehlshaber»,
«Truppenfithrer» heifit. Zum Problem des Namenwechsels ist ferner zu ver-
gleichen: I. Zoller, Il rito del cambiamento del Nome nel pensiero religioso
ebraico: Studi e mat. di storia delle rel. 6/7 (1930/31), S. 215—222. Zur Deu-
tung des Namens David siehe: J.J. Stamm, Der Name des Konigs David:
Vet. Test. Suppl. 7 (1960), S. 165—183.

38 S. dazu de Vaux (A.27), S.1651f. Die Zuriickhaltung ist um so
notiger, als auch im babylonisch-assyrischen Bereich eigentliche Thron-
namen nicht nachzuweisen sind. Wenn Tiglat-Pileser III. als Konig von
Babylon den Namen Pdlu annimmt oder Salmanassar V. in Babylon unter
dem Namen Uldlai regiert, so liegt das auf derselben Ebene, wie wenn
Joseph als Statthalter des Pharao der Name Zaphnath-Paneah gegeben

21



322 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b

les fiir sie. Aber auch wenn man sie als bewiesen ansieht, ergibt
sich, dal} Jesaja nur formal an diesen Ritus ankniipfen konnte.
Inhaltlich klingen die Namen des Messias nicht an diejenigen der
judédischen Konige an, und zwar auch und gerade nicht an jene,
die Honeyman als Thronnamen in Anspruch nimmt. Die Davidi-
den von Jerusalem tragen fast alle jahwehaltige Namen. Man
miillte also durchaus erwarten, dall auch die Thronnamen des
Messias Jahwe als theophores Klement enthielten, zumal jenem
in Jer. 23, 6 tatsiichlich ein solcher Titel,upTs mn", verliehen wird.
Aber keiner der Messiasnamen Jesajas enthdlt Jahwe als Be-
standteil, dafiir ist einer El-haltig. Dazu kommt, dal}, soweit es
sich um zusammengesetzte Bezeichnungen handelt, die judii-
schen Konige Satznamen tragen, unter den Messiasnamen Jesa-
jas aber finden sich zwei Genetivverbindungen, wofiir es in Israel
immerhin auch sonst noch Beispiele gibt, Tv="ax und m2w-v,
daneben eine Verbindung Akkusativ und Partizip, y¥r 8%, und
eine solche von Substantiv und Adjektiv, =123 »X. Schlieflich
darf auch nicht iibersehen werden, dafl von der Kompliziertheit
der Titulatur, die dem Messias verliehen wird, bei den Konigen
keine Spur zu entdecken ist; wenn sie Thronnamen trugen,
dann jedenfalls nur einen einzigen. Damit ist doch wohl ausge-
schlossen, dal} Jesaja, was den Inhalt der messianischen Namen
anbelangt, einfach an die Sitte der Thronnamen der Davididen
ankniipft, iberhaupt, dafl er in dieser Hinsicht in einer genuin
israelitischen Tradition drin steht.

Nun aber hat W. Vischer iiberzeugend nachgewiesen, dali die
Begrifflichkeit des «groflen Namensy des Messias mit der jerusa-
lemischen Konigstradition, wie sie vor allem in den Konigspsal-
men, aber auch in den «letzten Worten Davidsy (2. Sam. 23, 1—7)
faBbar ist, im Zusammenhang steht.* I'iir py» X%D nennt er
Ps. 20, 6; 88, 11—13; 89, 6 und 72, 18 f. Ahnlich ist es beim Be-
griff mmas. Der Konig wird in Ps. 89, 20 und 45, 4 so genannt.
In Ps. 24, der den Konigspsalmen nicht ferne steht, ist <123 Be-
zeichnung fiir Gott selbst (V.8). Die Psalmen 20 (V.7) und
21 (V.14) reden von Jahwes m=123 bzw. seiner A7123, und Jes.
11, 2 verheilit dem Messias aus Davids Haus nicht blofl den

(Gen. 41, 45) und Daniel in Beltsazzar umbenannt wird (Dan.1, 7); vglL
Gelb (A.34), S.152.
8 Vischer (A.6), S. 40 ff.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 323

Geist des Planens (n8v), sondern auch der Heldenkraft (ymaw.
Ps. 45, 7 bezeichnet den Konig nicht nur als Helden, sondern
sogar als Gott (zwar nicht & aber doch o®R): «Dein Thron,
o Gott, steht auf immer und ewig>» (731 a9R). Hier steht dasselbe
Wort 7y, das in Jes. 9, 5 der néichste Messiasname verwen-
det. Auch der Begriff ax, Vater, ist in der jerusalemischen Ko-
nigstradition fest verwurzelt (2. Sam. 7, 14 {.; Ps. 89, 27 {f.). Ps.
132, 12 verheillt den Davidssohnen, daf sie im Fall des Gehor-
sams fiir immer (7¥=*7v) auf dem Thron sitzen werden, und
ebenso spricht Ps. 21 dem Kénig Leben fiir ewig und immer(a%y
71, V.5) und Segen fiir immer (9%, V. 7) zu. Beim vierten Na-
men, mPW-9, darf man vielleicht an den Namen Salomo erinnern,
welcher nach Honeyman Thronname dieses Ko6nigs gewesen
ist, und man mag auch an den andern Sohn Davids, Absalom *°,

denken. Schliefilich sei auf das textlich allerdings unsichere
oo 1% am Ende der messianischen Weissagung von Mi. 5,
1—4 a hingewiesen, aber auch an a"»% in Ps. 72, 3 u. 6.

Nicht die messianischen Thronnamen selbst, aber doch die
einzelnen Begriffe, die Jesaja zu ihrer Bildung verwendet hat,
sind also in der Tradition um das jerusalemische Konigtum
durchaus verankert. Trotzdem kann man nicht sagen, daf}, was
die Thronnamen vom Messias bekennen, im Grunde von jedem
Koénig in Jerusalem hitte gesagt werden kénnen. Es handelt
sich bei Jesaja nicht blofl um eine Aktualisierung der Ideen um
das sakrale Kénigtum, wie sie sonst im Alten Testament fallbar
werden, sondern um eine deutliche Ubersteigerung ihrer In-
halte, die damit zusammenhéngt, dafl hier vom Herrscher der
Heilszeit gesprochen wird; die gewdhnlichen Vorstellungen
vom Konigtum sind hier in eschatologischer Sicht iiberdehnt.
Die Ausleger haben diesen Tatbestand immer wieder nicht aner-
kennen wollen und vor allem an der Bezeichnung &, Gott, An-
stofl genommen. Deshalb hat vor allem die jiidische Exegese ver-
sucht, wenigstens in einem Teil der Messiasnamen Bezeich-
nungen fiir Jahwe zu sehen, darum mag die Septuaginta den

40 Sollte das am Ende der Thronname sein, den dieser Davidssohn bei
seiner Proklamation zum Koénig angenommen hitte?

41 pybyi 93 ist eine sehr nahe Parallele zu DY9W==%, wenn es mit
A. Weiser, Das Buch der Zwolf Kleinen Propheten, 1 (1949), S. 245, mit
«Herr des Friedens» iibersetzt werden darf.



324 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b

Text so stark umgebogen haben *?, darum iibersetzt Luther ®x
mit Kraft! Dieselbe Tendenz macht sich in den offensichtlichen
Abschwichungsversuchen der modernen Kommentatoren gel-
tend, etwa wenn Procksch ™23 & von Ez. 32, 21 statt von Jes.
10, 21 her deutet **, wenn Marti interpretiert: «ein Gott unter
den Helden, d. h. nicht ein gewéhnlicher Held» *, oder wenn M.
Buber im Anschlul an Luzzato die Titulatur auf drei Namen
reduziert und iibersetzt: «Ratsmann des heldischen Gottes, Vater
der Beute, Fiirst des Friedensy *°, um dann festzustellen: «Das
sind nicht Namen, die wie die iiblichen Ubersetzungen eher an
gottliche als an menschliche Epitheta erinnern; es sind Wiirde-
bezeichnungen, wie sie dem erfiillenden Statthalter JHWHs
zukommen.» *® Es liegt auf derselben Linie, wenn man ar als
Verwalter fallt und in 9% einen Beamtentitel sieht. Caspari hat
in seiner Arbeit iiber Jes. 9, 1 ff. mit Nachdruck die These ver-
treten, dafl der Messias durchaus als Untergebener charakteri-
siert sei und ihm der Titel K6nig bewullt vorenthalten werde. *
Gewill, im Bereich des Alten Testamentes bleibt jeder Konig,
auch der eschatologische, Jahwe streng untergeordnet, aber in
den ihm hier gegebenen Namen kommt das in keiner Weise zum
Ausdruck. Wird er auch nicht 9%» genannt, so ist doch von
seinem Thron, aber auch von seiner nsbmn die Rede, die «Ko-
nigsscheu» *® anderer Partien des Alten Testaments teilt Jesaja
offensichtlich nicht. Man kénnte wohl eher den gegenteiligen

42 Sjp iibersetzt HX Ty ®55 mit ueyding Boulfig Gyyelog, hat also bR (vgl.
Hi. 20,15 und 29K in Ps.8,6) wie in o"9R "2 und O71PR "33 als Engel

verstanden. Was weiter folgt, hat die LXX nicht mehr als Namen ver-
standen.

43 Procksch (A.21), ad 1.

4 Marti (A.24), ad L. 4 Buber (A.14), S.202.

4 Vgl. auch Duhm (A.18), ad 1.: <Jes. bedient sich mit X eines volks-
tiimlich hyperbolischen Ausdrucks, der, in der ilteren Zeit ganz unver-
finglich (Gen. 33, 10; 2. Sam, 14, 7. 20), selbst in spiéterer Zeit noch auf
Menschen angewandt werden kann, s. Sach. 12, 8: Das Haus Davids wird
wie ein Gott vor ihnen her sein.» Aber die genannten Stellen bezeichnen
doch den Kénig nicht direkt als Gott.

47 'W. Caspari, Echtheit, Hauptbegriff und Gedankengang der messia-
nischen Weisagung Jes. 9, 1—6, = Beitr. z. Ford. Christl. Theol. 14, 4
(1908); s. dazu von Rad (A.4), S.216 bzw. S. 213,

48 Caspari (A.47), S. 14 {f.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 325

SchluB als Caspari ziehen: Diese messianische Gestalt ist mehr
als ein Konig, sie ist eindeutig als gottliches Wesen gekenn-
zeichnet. ** Nur von Jahwe wird sonst gesagt, dall er Wunder-
bares plant, nur Jahwe wird anderwiirts =123 ®® genannt. Vater
ist innerhalb der Konigstradition Jahwe selbst, und ebenso ist
er selbst derjenige, von dem dauernder Friede erwartet wird.
Daraus darf man nicht voreilig schliellen, dafl also offenbar
auch in Israel, oder wenigstens in Juda, der Konig als ein Gott
angesehen worden sei. Unsere Stelle ist viel zu isoliert, als daf}
sie das Fundament fiir eine solche Theorie abgeben kénnte, und
vor allem ist nicht auller acht zu lassen, dafll sie nicht vom
gegenwirtigen, sondern vom zukiinftigen Konig spricht. Der im
Alten Testament sonst falibare theologische Gedankenkreis um
das Konigtum ist weit zuriickhaltender. Wir sahen es bei den
Thronnamen, die Honeyman nachgewiesen hat. Man kann zwar
den Konig einen yv» nennen, d.h. einen, der Pline aufstellt,
Mi. 4, 9, vgl. auch Ps. 20, 5, aber nur von Jahwe kann man
sagen, dal er 8vb plane oder vollbringe (Jes. 25,1, vgl. auch
28, 29). Man kann von des Konigs i3 sprechen, ihn einen <123
nennen, auch einmal sagen, das Haus Davids sei an»rd, wie
gottliche Wesen (Sach.12, 8), aber als Gott wird er nur in
Ps. 45, 7 bezeichnet. Der Ko6nig ist nur «der Sohn», Vater wird
er nicht genannt. Trotz dem Zusammenhang, den wir zwischen
den Thronnamen des Messias und der Begrifflichkeit der jeru-
salemischen Koénigstradition festgestellt haben, stehen wir hier
bei Jesaja also doch in einer andern Welt. Damit haben wir
nun die Aufgabe, zu priifen, ob und wie weit hier fremder Ein-
flull vorliegt, konkret, ob sich die These festigen 1a6t, dafl hier
ein religionsgeschichtlicher Zusammenhang mit der Namen-
gebung bei der Inthronisation des Pharao zu erkennen ist.

3.

In Agypten ist seit dem Mittleren Reich die Verleihung eines
«Namens» bzw. eines «groflen Namens» fester Bestandteil des
Konigsprotokolls. Die Titulatur wird von Priestern festgesetzt

4 Vgl. Feldmann (A.9), S.120 f.: <Die israelitische Tradition hat stets
einen uniibersteiglichem Unterschied zwischen Gott nud Mensch (81, 8)
festgehalten. Nur beim Messias wird er unbeachtet gelassen. Das beweist,



326 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

und im Anschlufl an die Proklamation zum Koénig bekanntge-
geben. * Aber die Priester handeln nicht in eigener Vollmacht,
sondern «der Gott 14t in ihr Herz kommen, die Namen so zu
machen, wie er sie vorher erdacht haty *': der menschliche Rat-
schluf ist durch den géttlichen vorweggenommen.

Die heilige Titulatur besteht aus fiinf Teilen. 5 Sie beginnt
mit dem Horusnamen, der den Konig als eine Inkarnation des
Falkengottes Horus bezeichnet, welcher schon friih der dynasti-
sche Gott Agyptens geworden war. * Es folgt der Nbtj-Name
(nbtj = die zwei Herrinnen), der den K6nig in besondere Be-
ziehung zur oberdgyptischen Nechbet und zur unterdgypti-
schen Buto setzt. ®* Darauf kommt der Goldhorusname %, dann
der Titel, den er als Konig von Ober- und Unterdgypten trigt
und den man etwa, in allerdings nicht genauer Analogie, als
seinen Vornamen bezeichnet® — es ist meistens ein Name,
der das theophore Element Re enthilt. Am Schlufl steht eine

dal er in die Sphire des Géttlichen erhoben ist.» S. auch die Ausfithrungen
von H. W. Hertzberg, Der Erste Jesaja® (1952), S.49 1.

5% Vgl. H. Bonnet, Reallexikon der dgyptischen Religionsgeschichte
(1952), Art. Kronung.

5t Urkunden des #gyptischen Altertums, begriindet von G. Steindorff,
IV, 261.

52 Vgl. J. H. Breasted, Ancient Records of Egypt (1906), 2, § 143; 3, § 29.

5 Thre Entstehung hat H. Miiller dargestellt, Die formale Entwicklung
der Titulatur der dgyptischen Koénige (1938).

54 Zur Bedeutung der Titel ist zu vergleichen: A. Moret, Du caractére
religieux de la royauté pharaonique (1902).

5% Ks fragt sich, ob mit diesem Titel eine Wesensgemeinschaft des
Pharao mit den beiden Géttinnen ausgesagt werden will, indem man sich
wie Horus so auch «die beiden Herrinnen» in den Konigen innewohnend
dachte. Es fehlt jedenfalls nicht an Namensformen, die die Beziehung zu
den Nbtj-Gottheiten lediglich als ein besonderes Vertrauensverhiltnis auf-
fassen; vgl. Bonnet (A.50), Art. Konig.

5 Die Ubersetzung des Titels ist nicht véllig gesichert, und die Deu-
tung ist schwierig. Da Koénige und Gétter um ihres Glanzes willen gerne
als «Gold» bezeichnet werden, mag «der Name ‘Gold’ auf den Charakter
des Gottes als Lichttriger zugespitzt sein», Bonnet (A.50), Art.Gold-
horus. Moret (A.54), S.23, kommt zum Schluf3: <On appelle Pharaon ‘Ho-
rus d’or’ pour attester son origine divine, pour lui décerner le privilége
d’indestructibilité, d’incorruptibilité dont les dieux se prévalaient par
nature.»

87 8. A. Gardiner, Egyptian Grammar3 (1957), S. 73.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 327

Bezeichnung, die der Pharao als «Sohn des Re» % trigt; es ist
derjenige Name, mit dem wir die dgyptischen Kdnige zu benen-
nen pflegen. Man hat ihn mit unserm Familiennamen vergli-
chen, weil er sich in der einzelnen Dynastie zu wiederholen
pilegt.

Als Beispiel sei die volle Titulatur Haremhebs genannt :*

«LaB die grofen Namen dieses guten Gottes und seine Titu-
latur gemacht werden wie (diejenige) der Majestit Re’s, und
ZwWar:

Horus: Kriftiger Stier, geschickt in Plédnen,

Liebling der beiden Herrinnen: Grofl an Wundern zu Karnak,

Goldhorus: Gesittigt mit Wahrheit, Schopfer der beiden Lén-
der,

Kinig von Ober- und Unterdgypten: Zeserchepure, Setepnere ®,

Sohn Re’s: Mernamon, Haremheb ¢, dem Leben verliehen ist.»

So wie dieser «grofle Name» Haremhebs, besteht jede Titula-
tur aus fiinf Gliedern, die je aus einem konstanten Teil (Titel)
und einem variablen (Name) zusammengesetzt ist.

Steht diese komplexe Benennung des Pharao irgendwie
hinter den Messiasnamen von Jes. 9, 5b? Auf den ersten Blick
scheint das fraglich zu sein. Alles irgendwie typisch Agypti-
sche ist jedenfalls ausgemerzt. Es scheinen nur vier, nicht fiinf
Glieder zu sein, und die Doppelung in Titel und Name fehlt.
Das #agyptische Schema miilite also in sehr freier Weise ver-

58 Durch diesen Titel ist also der Pharao nicht mehr direkt mit einer
Gottheit identifiziert. Aber als «Sohn» trigt er durchaus seines Vaters Art
an sich, und die durch das Sohnesverhiltnis begriindete Wesensihnlichkeit
kann bis zur Wesensgleichheit gesteigert werden. Darum soll seine Titu-
latur derjenigen der Majestit Re’s gleichgemacht werden, Breasted (A. 52),
3, § 29; denn «der Sohn ist dem gleich, der ihn gezeugt hat», ebd., § 268.
Die koniglichen Diener sprechen zu Ramses II., dem «guten Gotty: «Du
bist Re, dein Leib ist sein Leiby, ebd., § 270, vgl. auch § 288. Der Kénig als
¢«Sohny ist also des Vaters lebendes Bild auf Erden, seine eikwv tWoa, wie
die Rosettana das betreffende dgyptische Wort iibersetzt, Bonnet (A.50),
Art. Konig. — Zur dgyptischen Konigstheologie ist zu vergleichen: H. Ja-
cobsohn, Die dogmatische Stellung des Konigs in der Theologie der alten
Agypter, = Agyptol. Forsch. 8 (1939).

5% Breasted (A.52), 3, § 29.

80 Bedeutung dieser Namen: «Glinzend ist das Wesen Re’s, erwihlt
von Re.»

61 Bedeutung: «Geliebt von Amon, Horus beim Fest.»



328 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5b

wendet und stark abgewandelt worden sein. Da aber nicht an-
zunehmen ist, dal der &gyptische Einflull direkt auf Jesaja
eingewirkt hat, sondern der Prophet doch wohl Gedanken auf-
genommen hat, die inoffizielle Kreise lingst in Jerusalem ge-
pflegt haben, ist eine solche Abwandlung eigentlich selbstver-
stindlich. Wir haben aber aus Agypten selbst einen Beleg da-
fiir, daB ein freier Gebrauch der koniglichen Titulatur leicht
moglich war: H. Ranke ¢ hat auf die Stelle in der Geschichte
vom <«beredten Bauern» * hingewiesen, wo dieser den méchti-
gen Herren, dessen Gunst er gewinnen will, bittet: «Lall mich
deinen Namen in diesem Lande machen, allen guten Vorschrif-
ten entsprechend.» Der hier verwendete Ausdruck «einen Na-
men machen» (irj rn) ist fest gepréigte Formel fiir die Aufstel-
lung einer Koénigstitulatur. Und tatséchlich gib¢ der Bauer
seinem Herrn nun auch Namen, welche diejenigen des Pharao
nachahmen: «Der Fiihrer — frei von Habgier, der Grofle — frei
von Niedrigkeit, der die Liige zerstort, der die Wahrheit er-
schafft, der auf die Stimme des Rufenden kommt.s Wie beim
Pharao liegt hier deutlich eine fiinfgliedrige Benennung vor.
Aber wihrend bei den beiden ersten Gliedern noch zwischen
dem «Titel» und dem <«Namen» unterschieden wird, ist das
nachher nicht mehr der Fall, was beweist, dall man sich iiber
den Zwang der strengen Form hinwegsetzen konnte, wo das
als passend erschien. Man kann also solche Titulaturen fiir den
Augenblick erschaffen, Nachahmungen solcher Pridikationen
finden sich vor allem beim Lobpreis der Gotter. ® Inhaltlich ist
die Titulatur, die der Bauer seinem Herrn gibt, von derjenigen
des Pharao weit entfernt, als gottliche Gestalt wird er nicht
gepriesen.

Kehren wir nun aber zu Jes. 9, 5b zuriick. G. von Rad hat
in 2. Sam. 7, 9 (er zieht auch 1. Kén. 1, 47 heran) eine Anspie-
lung an die feierliche Namengebung bei der Thronbesteigung
in Juda gesehen, ndmlich in der Verheilung Jahwes an David:
«Ich will dir einen groflen Namen machen gleich dem Namen

¢ H. Ranke, Zu Bauer I, 64 ff.: Zeitschr. f. 4g. Spr. u. Altk. 79 (1954),
S.721.

9 Text bei A. Erman, Die Literatur der Agypter (1923), S. 157 If.

84 8. dazu S. Morenz, Agyptische und davididische Konigstitulatur: Zeit-
schr. f. 4g. Spr. u. Altk. 79 (1954), S. 73 £.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 329

der Grofiten auf Erden.» ¢ Heillt das nicht: Er soll einen Na-
men erhalten, der demjenigen des Pharao wohl vergleichbar
ist? Von hier aus gesehen ist das 89pmin Jes. 9, 5 ganz in Ord-
nung und darf nicht mit den alten Versionen als Passiv gelesen
werden. Subjekt ist auch nicht ein «<many, sondern Jahwe selbst,
der hier nun eben dem Davididen einen «groflen Namen» macht.
Schon das zeigt, dafl die Beziehung zu Agypten enger ist, als
es zunéchst aussieht. Allerdings haben wir bis jetzt nur von
vier Thronnamen in Jes. 9, 5 b gesprochen. Aber schon Alt hat
vermutet, dall es auch an unserer Stelle einmal deren fiinf
waren. * Er 146t ndmlich V.6 erst mit n9%mn 139 beginnen
und sieht im vorangehenden Lamed und Mem finale den Rest
des verlorengegangenen fiinften Namens. Eine andere Lisung
scheint mir aber sehr viel ndher zu liegen: Es ist schon
immer aufgefallen, dafl V. 6 nicht durch ein konjunktives Waw
mit dem Vorhergehenden verbunden ist. Das 146t vermuten, daf
in den beiden ersten Wortern von V.6 noch einmal, asynthe-
tisch angefiigt wie die vorhergehenden, ein Thronname vor-
liegt, etwa n19fmia na9m. Der, welcher die Herrschaft grofl macht.
Das findet seine Stiitze darin, dafl der Nbtj-Name Amencho-
teps IV. lautet: «Grofl im Kénigtum in Karnak» (oder spéter:
in Achetaton, wohin dieser Konig seine Residenz verlegt hat).
Wie dem auch sei, die Vermutung, dall Jesaja von fiinf Namen
des Messias sprach, wird schon richtig sein. Schlielllich sei
darauf hingewiesen, daf} die in ihrer grammatischen Struktur
unhebriischen Namen des Messias ihrer Bildung nach an den
agyptischen Thronnamen enge Parallelen haben.

Beriihren sie sich auch im Inhalt? Den Namen «Wunder-
raty> wird man kaum trennen kénnen von den Bezeichnungen
Geschickt in Plinen und Groff an Wundern in Karnak, die als
Bestandteil der Titulatur Haremhebs auftauchen. *® Der zweite

8 von Rad (A.4), S.215 bzw. 212.

% Alt (A.5), S.42f bzw. S.219. ‘

%7 Breasted (A.52), 3, § 934. Man vergleiche auch Epitheta wie ¢grof3
an Krafty (Amenchotep II. und III.), <blilhend in der Kénigsherrschaft>
(Ramses 1.), «grof} an Siegen»; G. J. Thierry, De religieuze beteekenis van
het Aegyptische koningschap (1913), S. 14.

%8 Man vergleiche aber auch folgende Aussagen innerhalb der Kénigs-
novellen: <er empfing die grofen Wunder» (Thutmose III., Breasted [ A.52],
2, §139), «seine Majestét (Thutmose III.) freute sich auBlerordentlich, als



330 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes.9, 5 b

Name Jesajas, «starker Gotty, steht doch wohl in Verbindung
mit dem in Agypten regelmifig als erster Bestandteil des
Horusnamens auftauchenden Epitheton «krdftiger Stiery ®, zu-
mal El ja in Kanaan als Stiergottheit erscheint. ® Von der Be-
ziehung von a9tnR 739 zum Namen Amenchoteps haben wir
eben gesprochen. Es steht zu vermuten, daf} eine systematische
Durchmusterung des #dgyptischen Materials noch weit mehr
Ankléange feststellen kénnte. Aber dall nicht nur formale, son-
dern auch inhaltliche Beriihrungen vorliegen, steht fest. *
Aus all dem ist wohl zu schliefien, daB es in Jerusalem Kreise
gab, welchen die Ideologie des gdttlichen Konigiums bekannt
war. Aus dieser Unterstrémung, die sonst im Alten Testament
nicht deutlich in Erscheinung tritt, mufl Jesaja geschopft haben.
Von der offiziellen Hoftheologie, die in den Kénigspsalmen fiir
uns greifbar ist, sind diese Ideen, die schon im vorisraelitischen
Jerusalem gepflegt worden sein mégen, nur unter starken Ab-

sie die grolen Wunder sah, die ihr Vater (Amon) fiir sie vollbracht hattes
(ebd., § 608), «grof an Wundern... wie Ptah» (Amenchotep II., ebd.,
§ 804), <«wir haben eine Menge von deinen Wundern gesehen, seit deinem
Erscheinen als Konig der beiden Linder» (Ramses II., Breasted, 3, § 288),
<ich bin michtig in Wundern zu Karnaks (Pinotem I., Breasted, 4, § 635).
Ganz allgemein schreibt man also dem Konig zu, dall er Wunderbares voll-
bringt.

% Auch sonst preisen die Thronnamen des Pharao seine Stirke: ¢<miich-
tig an Stdrke» (Thutmose III1., Breasted [A.52], 2, § 145), «grol an Stérke»
(Amenchotep II., ebd., § 782), <groll an Stirke, ... Herr der Stérke, méch-
tig an Tapferkeit> (Amenchotep III., ebd., § 844) u. a.

70 Vgl. M. H. Pope, El in the Ugaritic Texts: Vet, Test. Suppl. 2 (1955),
S. 35 ff.; J. Gray, The Legacy of Canaan: ebd. 5 (1957), S. 117.

7 Es kommt dazu, dafl die agyptische Konigstitulatur sich auch sonst
in Jes.9, 1—6 bemerkbar macht. Es wird immer wieder iiber des Konigs
Glanz oder Aufleuchten gesprochen (Jes.9, 1), von seiner «Ewigkeit»
(z.B. von Thutmose I.: <«lebend von Ewigkeit zu Ewigkeit», Thierry
[A.67], S.13), von der Stabilitit seiner Herrschaft (z. B. von Thutmose III.:
«der, dessen Konigsherrschaft bestindig isty, ebd. S.14). — Die so auffal-
lende Erscheinung, dafl in Jes.9 der Messias Namen trigt, die nur auf
Jahwe zuzutreffen scheinen, erklirt sich leicht aus der dgyptischen Gleich-
setzung des Konigs mit der Gottheit: Die Titulatur Haremhebs soll der-
jenigen der Majestit Re’s gleichgemacht werden (Breasted [A. 52], 3, § 29),
wihrend Thutmose III. von sich selbst sagt: «Re selbst setzte mich ein, ich
wurde der Diademe gewiirdigt, die auf seinem Haupte waren, ... ich wurde
vorgestellt mit allen Wiirdezeichen eines Gottes... seine eigene Titulatur
wurde mir beigelegt.»



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 331

strichen rezipiert worden. Mit fast vélliger Konsequenz wurde
ausgemerzt, was auf eine Vergéttlichung des juddischen Ko-
nigs hinausgekommen wéire. So haben wir in den Kdénigspsal-
men und dhnlichen Stiicken des Alten Testaments nur fragmen-
tarische Relikte einer weit volleren, aber nicht offiziell rezipier-
ten Konigstitulatur, von der uns allein Jes. 9 noch etwas ahnen
l1aft.

Wirklich durchgesetzt haben sich — religionsgeschichtlich
gesprochen — die Inhalte der Ideologie des gdottlichen Konig-
tums 72 im israelitischen Bereich nur in eschatologischer Neu-
interpretation. Dall dem so war, hingt mit der Eigenart des
altisraelitischen Glaubens zusammen, der sich zwar zu Jah-
wes Konigtum bekannte, aber im politischen Koénigtum eine
Konkurrenz zu Jahwes Alleinherrschaft witterte. Wie es aber
Jesaja unter Aufnahme altorientalischer Ideen gewagt hat, vom
thronenden himmlischen Ko6nig zu sprechen (Kap. 6, 1 ff.), und
dabei mit dem Gedanken von Jahwes Koénigtum Inhalte ver-
bunden hat, die ihm von Haus aus nicht eigneten ”®, so hat er
es auch gewagt, zwar nicht von einem gegenwirtigen Konig,
aber doch vom zukiinftigen der Heilszeit unter Aufnahme von
Prédikaten zu sprechen, die sonst von Jahwe verwendet wur-
den und so den Koénig als gottliches Wesen erscheinen lielen.
Was da geschah, war mehr als die Ubertragung von in Israel
lebendigen und anerkannten Gedanken iiber das Konigtum auf
den erwarteten Messias, es war eine schopferische Synthese
zwischen Israels Grundgedanken vom kommenden, seine Herr-
schaft zum vollen Durchbruch fithrenden Gott, welcher die

72 A. Allwohn, Der religionspsychologische Aspekt des sakralen Kénig-
tums: Numen, Suppl. 4. The Sacral Kingship. La regalitd sacra (1959),
S. 37—47, unterscheidet drei verschiedene Gesichtspunkte, unter denen die-
ses gesehen ist: 1. der Fruchtbarkeitsaspekt, der sich unter anderm darin
dullert, dafl der Konig eine enge Beziehung zum Stier hat; 2. der Helden-
kénig; 3. der Vateraspekt. Allwohn hat unsere Stelle nicht im Auge; um
so sprechender ist es, daf} sich seine drei Aspekte genau mit den drei ersten
Thronnamen des Messias decken. Es wére gewill nicht willkiirlich ge-
wesen, zum mindesten noch einen vierten Aspekt hinzuzunehmen, nédmlich
dall der Konig Garant des I'riedens ist. Der religiose Gehalt der iiberaus
weitverbreiteten Idee des gottlichen Kénigtums ist also in die biblische
Messiashoffnung hineingenommen worden.

7 Vgl. dazu H. Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk (1960), vor allem
S. 80 ff.



332 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes.9, 5 b

israelitische Eschatologie geboren hat, und den Gehalten der
altorientalischen, speziell dgyptischen Ideologie vom gottlichen
Ko6nigtum. Das war die Geburtsstunde der messianischen Hofi-
nung. " Nichts verwehrt es dem Theologen, hier eine neue
Stufe der Selbstoffenbarung Gottes zu sehen, die fiir den ge-
samtbiblischen Glauben iiberaus wichtig geworden ist. Mit
dieser Rezeption der Inhalte des gottlichen Konigtums in die
Hoffnung Israels hinein war der Grundansatz zur endgiiltigen
Uberwindung des antiken Herrscherkultes, zur Profanisie-
rung des Konigtums iiberhaupt gegeben.? Die soteriologi-
schen Ideen aber, die mit dem Koénigtum anderwérts verbun-
den waren, werden hier nicht einfach verneint, sondern in die
Messiashoffnung aufgenommen. Der Christus rex, Bacilelg
Bagéwyv, Dedg xai owthp tritt in Sicht.

Ziirich, Hans Wildberger.

74 Es bestétigt sich einmal mehr, dal nicht die Eschatologie als solche,
wohl aber einzelne Inhalte der eschatologischen Erwartung Israels frem-
den Ursprungs sind. Vgl. V. Maag, Malkat JHWH : Vet. Test. Suppl. 7 (1960),
S.129—153, wo gezeigt wird, wie die altorientalische Vorstellung vom Ké-
nigtum Gottes unter dem Einflull des israelitischen Gottesgedankens in es-
chatologische Heilserwartung umgesetzt worden ist.

7% Vgl. dazu K. Goldammer, Die Welt des Heiligen im Bilde des Gott-
herrschers: Numen, Suppl. 4 (vgl. oben Anm. 72), S. 513—530.



	Die Thronnamen des Messias : Jes. 9, 5b.

