
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Die Thronnamen des Messias : Jes. 9, 5b.

Autor: Wildberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b.

Schon vor einem Menschenalter hat Greßmann in seinem
«Messias» 1 herausgearbeitet, daß die messianischen Weissagungen

des Alten Testaments in weitem Ausmaß vom sogenannten
Hofstil des Alten Orients her zu verstehen sind.2 Er hat im
besondern bereits klar gesehen, daß für die Namen, die dem Gotteskind

in Jes. 9, 5 b gegeben werden, ägyptische Beeinflussung
anzunehmen ist.3 G. von Rad hat dann in seiner Arbeit «Das
judäische Königsritual» gerade im Blick auf Jes. 9,5 b die
These aufgestellt, daß in Juda die Namengebung durch die
Gottheit zum Zeremoniell der judäischen Thronbesteigungsfeierlichkeiten

gehöre und Jesaja mindestens in formaler
Hinsicht an diesem Punkt von einer Tradition abhängig sei, die
letzten Endes nach Ägypten zurückweise.4 Schließlich hat A.
Alt in der Bertholet-Festschrift den ganzen Abschnitt Jes. 8, 23
bis 9,6 von der Inthronisation des Königs her gedeutet, und auch
er ist der Meinung, daß wenigstens die Namen nai Vx und T57">3X

durch ihren hochgreifenden Sinn noch etwas von der ägyptischen

Tradition verraten, die am Hofe der Davididen
nachgewirkt habe.6 Diese Auffassung scheint sich in der Forschung
durchzusetzen.6 Sie bedarf aber einer näheren Abklärung, wobei

zu fragen ist, welches das Verhältnis der Ehrennamen des

1 H. Greßmann, Der Messias (1929).
2 Der Begriff «Hofstil», der von der Forschung aufgenommen worden

ist, ist allerdings unangemessen. Der religiöse Ernst der betreffenden
Aussagen ist völlig mißverstanden, wenn Greßmann meint (S. 8) : «Zum Hofstil

gehört notwendig die Übertreibung. Wer verpflichtet ist, auf
Goldgrund zu malen, darf es mit den Farben der Wirklichkeit nicht immer
genau nehmen. Der König... will hören, was angenehm klingt...»

3 Greßmann (A. 1), S. 245.
4 G. von Rad, Das judäische Königsritual: Theol. Lit.zeit. 72 (1947),

Sp. 211—217, s. Sp. 215; jetzt auch in Gesammelte Studien zum Alten Testament

(1958), S. 211 f.
6 A. Alt, Jesaja 8, 23 bis 9, 6. Befreiungsnacht und Krönungstag : Fest-

schr. für A. Bertholet (1950), S. 29—49, jetzt auch in Kleine Schriften zur
Geschichte des Volkes Israel, 2 (1953).

6 Vgl. dazu etwa W. Vischer, Die Immanuel-Botschaft im Rahmen des

königlichen Zionsfestes, Theol. Stud. 45 (1955) ; S. Herrmann, Die Königsnovelle

in Ägypten und Israel: Wiss. Zeitschr. der Karl-Marx-Univ. Leipz.,
ges. und sprachw. Reihe, 3, Festschr. für A. Alt (1953/54).



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 315

Messias zu den vermuteten Thronnamen der Davididen sei und
ob und inwieweit Israel die Titulatur der Pharaonen übernommen

habe.7

1.

Wir fassen zunächst die dem Messias in Jes. 9, 5 b zugeteilten

Namen näher ins Auge: "isr^a« mi Vx ysïV x"?D VM inpn
DI1?®—TO.

Es stellt sich zunächst die Frage der Gliederung und
Übersetzung. Das Targum Jonathan betrachtet nur ni1?®"]® als
Namen des Kindes, was vorausgeht als Bezeichnung des
Benennenden, d. h. als Subjekt zu 8 Ähnlich sind nach der
Akzentsetzung im masoretischen Text nur 1S7~,DX und Ol1?®—i® als
Namen des Sohnes aufzufassen.9 Der Grund für diese gezwungenen

Deutungen ist klar: Es schien unmöglich, daß der
Prophet dem «Kind» 10 sonst der Gottheit vorbehaltene Prädikate
als Namen zugedacht hätte. Aber in Wirklichkeit ist das Subjekt

zu dem «Hp"9! nicht genannt, worüber sich alle modernen
Ausleger einig sind.11 Aber auch darüber besteht keine ernsthafte

Meinungsverschiedenheit mehr, daß V. 5 b vier Namen
des Messias, die aus je zwei Gliedern bestehen, enthält.12 Ge-

7 Über die Frage der Echtheit von Jes. 9, 1—6 kann hier nicht
diskutiert werden; ich verweise dazu auf Alt (A. 5), S. 47 ff. bzw. 223 ff.
Ebenso setzte ich voraus, daß der Abschnitt trotz den in ihm verwendeten
Perfektformen von einem zukünftigen Ereignis sprechen will, vgl. Alt, S. 38

bzw. S. 215; anders J. Lindblom, A Study on the Immanuel Section in Isaiah
(1958), S. 34.

8 S. dazu C. W. E. Naegelsbach, Der Prophet Jesaja (1877), ad 1.; ähnlich

Raschi, Kimchi, Malbim u. a. Luzzato übersetzt die ganze Reihe:
«Wunderbares beschließt Gott der Starke, der Ewig-Vater, der Friede-
Fürst», was zwar Name des Kindes sein soll, aber als Bekenntnis zu Jahwe
zu fassen wäre; s. F.Delitzsch, Commentar über das Buch Jesaja1 (1889),
ad 1.

9 F. Feldmann, Das Buch Isaias, 1 (1925), ad 1.

10 Wir müssen hier die Frage offen lassen, ob V. 5a: «ein Kind ist uns
geboren, ein Sohn ist uns gegeben», bereits von der Inthronisation spricht
— so Alt (A. 5), S. 41 f. bzw. S. 217 f. — oder ob hier noch von der
physischen Geburt eines königlichen Kindes die Rede ist — so Lindblom (A. 7),
S. 36 f.

11 Die LXX liest das Passiv, Kaletra! WA das Aktiv ist aber zu
belassen, denn Subjekt ist Gott, nicht ein unbestimmtes «man».

12 Hieronymus sagt ausdrücklich, daß sechs Namen anzunehmen seien



316 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

legentlich wollte man allerdings xbö und f3P als zwei gesonderte

Titel auffassen 13 oder irgendwie sonst abteilen 14. doch
läßt sich eine andere Gliederung nicht glaubhaft machen. Daß
die beiden Begriffe xbD und ysir gerade für Jesajas Denken
zusammengehören, zeigt28,29: nS5J irbsn (vgl.auch29,14und25,1:
rviSS?15 xbo iviPS?). Diese beiden Stellen beweisen zugleich, daß
es nicht angeht, "par xbö als einen Satznamen zu verstehen und
etwa zu übersetzen: «ein Wunder ist der Ratgeber», es muß
sich vielmehr um einen Wortnamen handeln.16 Dann könnte
ysn1 Apposition zu xbo sein: ein Wunder (oder: etwas Wunderbares),

nämlich ein Ratgeber. Es könnte aber auch eine Status-
Constructus-Verbindung vorliegen, also: ein Wunder von einem
Ratgeber, d. h. ein Ratgeber, der selbst ein Wunder ist.17 Aber
es liegt von 28, 29 her näher, xbs als vorausgestellten Akkusativ
aufzufassen, der des Nachdrucks halber vor das Partizip
gestellt ist.13 Daß eine solche Konstruktion in der Sprache
Jesajas möglich ist, zeigt nxb» mstir in 22, 2. Die gewöhnliche
Ubersetzung von psr mit «Ratgeber» trifft übrigens den
genauen Sinn des Wortes nicht, da es mit dem bei Jesaja
theologisch so gefüllten Begriff nxs? Plan zusammenzusehen ist.
Der erste Name muß demnach übersetzt werden: «der Wunderbares

plant»19, wobei zu bedenken ist, daß die Wurzel xbD
bei Jesaja streng dem das menschliche Tun weit transzendie-
renden Bereich göttlichen Handelns zugeordnet ist.20

Auch der zweite Name, "im bx, ist auf keinen Fall zu zer-

und daß die vier ersten nicht zu je zwei verbunden werden dürften; vgl.
Feldmann (A. 9), ad 1. Demgemäß übersetzt und interpungiert Hetzenauer:
Admirabilis, consiliarius, Deus, fortis, pater futuri saeculi, princeps pacis.

13 So noch Delitzsch (A. 8), ad 1.

14 So z. B. M. Buber, Der Glaube der Propheten (1950), S. 202.
15 Der Atnach bei xbD ist mit Bibl. Hebr.3 zu zu verschieben.
13 Zu den hier verwendeten Begriffen «Wortnamen» und «Satznamen»

vgl. M. Noth, Die israelitischen Personennamen im Rahmen der
gemeinsemitischen Namengebung (1928), S. 11 ff.

17 Man verweist dazu als Parallele auf DIN X"1D in Gen. 16, 12.
18 Das Objekt wird des Nachdrucks halber vorangestellt sein, s. B. Duhm,

Das Buch Jesaja3 (1914), ad I.
19 Nach 11, 2 wird dem Messias die nsy ni"l, der Geist des Planens,

verliehen.

20 In Mi. 4, 9 wird der (irdische) König fyp genannt. Das zeigt, daß die
Übersetzung «Berater» ungenügend ist, ein König berät nicht, sondern



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 317

legen; wir treffen ihn wieder an der doch wohl ebenfalls jesa-
janischen Stelle 10, 21, und niemand denkt daran, ihn dort,
wo er als Bezeichnung für Jahwe verwendet ist, in zwei
selbständige Epitheta aufzuteilen. Aber wieder stellt sich die Frage
nach der grammatischen Form. Man hat versucht, ihn von Ez.
32, 21 her, wo amai ""bN vorkommt, zu deuten.21 Aber der Text
ist dort unsicher.22 Vor allem aber liegt es weit näher, von
Dt. 10, 17, Jer. 32, 18 und Neh. 9, 32 auszugehen, wo wir jedesmal

lesen nain bim ban (Dt. 10, 17 und Neh. 9, 32 + «nun).
Darnach geht es auch bei Jesaja nicht an, an ein Genetivverhältnis
zu denken 23, "ml ist vielmehr in Parallele zu bni adjektivisch zu
fassen. Gewiß ist es auffallend — davon wird noch zu sprechen
sein —, daß hier eine Gottesbezeichnung ohne jede Sicherung
gegen Mißverständnisse auf den Messias, der doch als Davidide
gedacht sein muß, übertragen ist. Aber es ist nicht statthaft,
um dieser scheinbaren Schwierigkeit willen nach irgendeiner
abschwächenden Umdeutung zu fahnden.24 Es gibt keine
Möglichkeit, auszuweichen: Der Messias trägt an zweiter Stelle den
Namen «starker Gott».

"WON heißt zweifellos « Vater der Ewigkeit» oder «ewiger
Vater» — wobei natürlich nicht unser moderner Begriff von
Ewigkeit in den Text hineingelegt werden darf. Man hat
allerdings immer wieder die Deutung «.Beutevater» vertreten.25
In Gen. 49, 27 heißt Ii? zweifellos Beute. Aber «Vater von Beute»
ist unmöglich, denn Besitzer von Beute, wie man deutet, kann
die "Wendung nicht heißen. Die Wortverbindung kommt im
Alten Testament sonst nicht mehr vor, aber TU im Sinn von

plant. Daß er Wunderbares plant, wird an der Michastelle bezeichnenderweise

nicht gesagt.
21 So 0. Procksch, Jesaia I (1930), ad 1.

22 Manche Handschriften lesen 'b^N (Widder) für ""bit (Götter). Das
Wort muß wohl als Variante zum vorangehenden ib gestrichen werden;
vgl. A. Bertholet, Hesekiel (1936), ad 1.

23 In Ps. 24, 8 wird Gott selbst 1135 genannt.
24 Als Beispiel einer solchen verharmlosenden Deutung sei Martis

Interpretation zitiert: «ein Gott unter Helden, d. h. nicht ein gewöhnlicher Held,
sondern ein 'Gott', mit einer Kraft ausgerüstet, die den gewöhnlichen
Helden abgeht», C. Marti, Das Buch Jesaja (1900), ad 1.

25 So noch Buber (A. 14), S. 202; die «Beute» ist nach ihm die dem
«Stab» des assyrischen Fronvogts entrissene Völkerweit.



318 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

Ewigkeit findet sich wenigstens in ähnlichen Ausdrücken:

irnm Hab. 3, 6, waVis-T» Jes. 45, 17 und vor allem tsj ptf in
Jes. 57, 15 und is? mas26 in Jes. 47, 7. Was ax hier meint, kann
man aus 22, 2 erschließen: Der «Hausminister» 27 ist «Vater»
für die Bewohner Jerusalems und das Haus Juda, d. h. der,
welcher es zu betreuen, zu umsorgen und zu beschützen hat.
«Der Messias tut das nicht bloß für heute und morgen
sondern für immer. » 28 Wenn schon ein solcher «Hausminister»

Vater genannt werden kann, ist es an sich nicht
erstaunlich, daß dem Messias dieser Titel beigelegt wird. Und da

sogar dem gewöhnlichen König «Ewigkeit» zugeschrieben
(Ps. 21, 5) oder doch angewünscht wird (Ps. 72, 17), kann
es auch nicht überraschen, daß der Messias das Prädikat der
Ewigkeit bekommt (vgl. auch V. 6). Immerhin mag man es.

als schwierig empfinden, daß hier demjenigen, der eben als
«Kind» und «Sohn» bezeichnet wurde (V. 5 a), nun gleich der
Vatername gegeben wird, um so mehr als gerade im Bereich
der Traditionen, die dem Königtum gelten, der Vatername im
Gegensatz zum König, der als Sohn gilt, Gott vorbehalten bleibt.
Das ist Symptom dafür, daß bei diesen Thronnamen noch eine
andere Tradition denn die, daß er Sohn der Gottheit ist, mitspielt.

Als Genetivkonstruktion ist natürlich auch der vierte Name,
Fürst des Friedens, aufzufassen. Auch er findet sich

sonst im Alten Testament nicht, man hat aber an Verbindungen
wie VTimfe (2. Sam. 24, 2. 4), xaxn ifo (1. Sam. 17, 55), vs?rr"ife
(Ri. 9, 30) u. a. gedacht.20 Der nfr kann ein Beamter sein, der
als solcher natürlich unter dem König steht. Im Gegensatz zu
den drei ersten scheint also der vierte Name des Messias klar
dessen Unterordnung unter Jahwe zum Ausdruck zu bringen.30
Aber der Gedanke der Abhängigkeit von einer übergeordneten
Instanz liegt keineswegs notwendig im Begriff lir, wie schon
die babylonische Entwicklung des Wortes (Sarru König)

23 Der Text an dieser Stelle wird allerdings angefochten, vgl. Bibl.
Hebr.3, meines Erachtens ohne Grund.

27 Zum Titel Hausminister (mn *737 IttfX) vgl. R. de Vaux, Les
institutions de l'Ancien Testament (1958), S. 199 ff.

28 Vgl. J. Fischer, Das Buch Isaias I (1937), ad 1.

29 Vgl. auch den Namen Absalom.
30 Vgl. etwa die Übersetzung von Alt (A. 5), S. 43 bzw. S. 219, mit

«Wohlfahrtsbeamter».



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 319

zeigt. Ein 16? ist ein Mann, der über Befehlsgewalt verfügt. Das
Wort ist hier gewiß gewählt, weil unmittelbar vorher und
gleich nachher wieder von m6?a Herrschaft gesprochen
wird 31

; er heißt 16?, weil die ni6?a auf seine Schulter kommt
und er diese groß machen wird. Weil er aber seine Befehlsgewalt

zur Aufrichtung und Festigung des Friedens einsetzt,
heißt er mit Recht auch «Fürst des Friedens», wobei mit «Frieden»

gewiß mehr als das Ende der Kriege, nämlich Gedeihen
und Segen, Glück und Heil gemeint ist.32

2.

Sind nun diese messianischen Titel von der Namengebung
im «Zeremoniell der judäischen Thronbesteigungsfeierlichkeiten»

her zu verstehen? Kann man sagen, daß «Jesaja in seiner
Schilderung nicht über das Maß dessen hinausgeht, was schon
vor ihm die Tradition geprägt hatte»? 33

Zunächst ist zu prüfen, was sich, abgesehen von
Rückschlüssen von unserer Stelle her, zur Verleihung von Thronnamen

an die judäischen Könige aus dem Alten Testament
selbst beibringen läßt. Es könnte ja sein, daß wir ein angeblich
allgemeines altorientalisches «cultic pattern» zu rasch auch
für Israel in Anspruch nähmen, ohne es wirklich aus seinen
eigenen Traditionen belegen zu können.34 Über die Namens-

31 Die Wurzel HIB?, von der in der Regel m6?D abgeleitet wird, ist eine
Nebenform zu 116?, zu der 16? gehört. Die vollständige Jesajahandschrift von
Qumran liest aber nil6?0. G. R. Driver, Vet. Test. 2 (1952), S. 357, sieht das
als die korrekte Form des Substantivs an (meêurrâh wird zu meêôrâh). Dann
ist mit J. Gray, The Book of Isaiah (1912), ad 1., das Wort wie 16? von 116?

(akk. Saräru, König sein) abzuleiten und bedeutet Herrschaft (kingly rule,
dominion), nicht etwa (nach 12? im Sinn von Beamter, Statthalter)
«Statthalterschaft».

32 Übersetzt man aber mit «Wohlfahrt» (s. Anm. 30), so ist verkannt,
daß das Ende von Krieg und Unterdrückung ein wesentliches Moment dieses

Friedens ist. Vgl. zum Frieden unter den Völkern nach Jesaia meinen
Aufsatz: Die Völkerwallfahrt zum Zion, Vet. Test., 7 (1957), S. 62—81.

33 Vgl. Herrmann (A. 6), S. 37, Sp. 2, Anm. 1.
34 Daß man sehr vorsichtig in der Postulierung eines solchen «pattern»

sein muß, zeigt erneut die Untersuchung von I. J. Gelb, The Double Names
of the Hittite Kings: Rocznik Orientalistyczny 17, Mémorial Tadeusz
Kowalski (1952—53), S. 146—154. Die Doppelnamen, die bei den Herrschern



320 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

änderung judäischer Könige bei der Thronbesteigung hat A.
M. Honeyman eine Studie vorgelegt.35 Nur in zwei Fällen ist
beim Antritt der Regierung von der Verleihung eines neuen
Namens die Rede: bei Eljakim Jojakim (2. Kön. 23, 34
2. Chron. 36, 4) und bei Matthanja Zedekia (2. Kön. 24, 17).
Es wird ausdrücklich berichtet, daß das im ersten Fall durch
den Pharao Necho, im zweiten durch den König von Babel
geschehen sei. Man deutet den Vorgang darum in der Regel so,
daß die beiden Herrscher durch die Umbenennung demonstrieren

wollten, daß der betreffende Davidide allein von ihren
Gnaden König sei.38 Sollte hier einfach durch ausländische
Herrscher eine Zeremonie nach fremdem Vorbild durchgeführt
worden sein? Honeyman erwägt zunächst, ob das Subjekt des

Satzes, durch den in beiden Fällen die Namensänderung
berichtet wird (lOtf-nx 20Ti), nicht der betreffende judäische König
selbst sein könnte, dieser also sua sponte einen neuen Namen

angenommen hätte. Das ist allerdings höchst unwahrscheinlich,

denn Thronnamen gibt man sich nicht selbst, sondern sie
werden (durch die Gottheit oder durch einen Oberherrn)
verliehen. Aber Honeyman hat recht, wenn er betont, daß die
Thronerhebung Jojakims keine ägyptischen Züge trage und
ebensowenig diejenige Zedekias babylonische. Zudem erhalten
die beiden Könige gut israelitische Namen. Es sieht also gar

des jüngern Hethiterreiches nachzuweisen sind, sind allein in der
ethnischen Situation dieses Staates begründet. Wenn diese Könige in Keil-
schrifthethitisch schreiben, verwenden sie auch ihren keilschrifthethi-
tischen Namen, in hieroglyphischen Texten ebenso immer den hieroglyphischen.

So heißt derselbe König in den Keilschrifttexten Suppiluliuma,
in hieroglyphischen aber Pihames. Daß der eine der beiden Namen als
Thronname aufzufassen wäre, ist schon dadurch ausgeschlossen, daß es

nicht bloß für königliche Personen solche Doppelnamen gibt, sondern auch
— auf bilinguen Siegeln — für Privatpersonen. Für diesen rein sprachlich
bedingten Namenwechsel verweist Gelb u. a. auf die Münzen des Hasmo-
näerkönigs, auf deren Vorderseite mit griechischen Buchstaben der
griechische Name Alexander geschrieben steht, während auf der Rückseite in
hebräischer Schrift Jehonathan zu lesen ist. Tiefere theologische Bedeutung
haben solche Doppelnamen offenbar nicht und mit den Thronnamen des
Messias in Jes. 9, 5 haben sie nichts zu tun.

35 A. M. Honeyman, The Evidence for Regnal Names among the Hebrews:
Journ. Bibl. Lit. 67 (1948), S. 13—25.

38 Z. B. M. Noth, Geschichte Israels2 (1954), S. 253.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 321

nicht darnach aus, als sei hier ein neues, aus dem Ausland
stammendes Ritual zur Anwendung gekommen. Es lag Necho
(bzw. Nebukadnezar) offensichtlich nur dann, daß der von ihm
eingesetzte König die Anerkennung des Volkes finde, und
dazu war es, wie Honeyman gewiß mit Recht vermutet,
notwendig, die Inthronisation genau nach dem traditionellen Ritus
vorzunehmen. Dann wäre die Namensänderung gerade nicht
eine ägyptische (oder babylonische) Neuerung gewesen,
sondern gehörte in Juda schon immer zur Thronbesteigung eines
Königs, so daß also mit guten Gründen von israelitischen
Thronnamen gesprochen werden könnte. Honeyman versucht
seine These damit zu unterbauen, daß er auf weitere Doppelnamen

judäischer Könige hinweist, von denen er je einen als
Thronnamen auffassen möchte. Das leuchtet noch am ehesten
im Fall Schallum Joahas ein, im übrigen aber ist sein Material

ziemlich brüchig.37
Es dürfte Honeyman kaum gelungen sein, seine These zu

letzter Gewißheit zu erheben.38 Aber es spricht tatsächlich vie-

37 Honeyman (A. 35) nennt noch den Wechsel von Asarja und Ussia,
von Jedidja (2. Sam. 12, 25) und Salomo, und den von Elchanan (2. Sam. 21,

19b) und David. — Zur Frage der Doppelnamen ist auch G. Widmer zu
berücksichtigen, Hebräische Wechselnamen: Zeitschr. alttest. Wiss. Beih.
41 Festschr. für K. Marti (1925), S. 297—304. Er ist geneigt, Joahas, Joja-
kim und Zedekia als Thronnamen anzusehen, «wenn auch hier der
kurzgebundene Text uns über den Grund dieser Änderung und den mit der
Wahl des neuen Namens verbundenen Sinn ganz im Ungewissen läßt».
Hingegen scheint ihm Ussia nur eine volkstümliche Kurzform für Asarja zu
sein. — Elchanan dürfte kaum mit David gleichzusetzen sein (gegen L. M.

von Pâkozdy, 'Elhânân — der frühere Name Davids?: Zeitschr. alttest.
Wiss. 68, 1956, S. 257—279), nachdem es sich herausgestellt hat, daß David
nicht, wie man früher nach den Maritexten vermutete, «Befehlshaber»,
«Truppenführer» heißt. Zum Problem des Namenwechsels ist ferner zu
vergleichen: I. Zoller, II rito del cambiamento del Nome nel pensiero religioso
ebraico: Studi e mat. di storia delle rel. 6/7 (1930/31), S. 215—222. Zur Deutung

des Namens David siehe: J.J.Stamm, Der Name des Königs David:
Vet. Test. Suppl. 7 (1960), S. 165—183.

38 S. dazu de Vaux (A. 27), S. 165 ff. Die Zurückhaltung ist um so
nötiger, als auch im babylonisch-assyrischen Bereich eigentliche Thronnamen

nicht nachzuweisen sind. Wenn Tiglat-Pileser III. als König von
Babylon den Namen Pülu annimmt oder Salmanassar V. in Babylon unter
dem Namen Ulûlai regiert, so liegt das auf derselben Ebene, wie wenn
Joseph als Statthalter des Pharao der Name Zaphnath-Paneah gegeben

21



322 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

les für sie. Aber auch wenn man sie als bewiesen ansieht, ergibt
sich, daß Jesaja nur formal an diesen Ritus anknüpfen konnte.
Inhaltlich klingen die Namen des Messias nicht an diejenigen der
judäischen Könige an, und zwar auch und gerade nicht an jene,
die Honeyman als Thronnamen in Anspruch nimmt. Die Davidi-
den von Jerusalem tragen fast alle jahwehaltige Namen. Man
müßte also durchaus erwarten, daß auch die Thronnamen des
Messias Jahwe als theophores Element enthielten, zumal jenem
in Jer. 23,6 tatsächlich ein solcher Titel,'llpix mn\ verliehen wird.
Aber keiner der Messiasnamen Jesajas enthält Jahwe als
Bestandteil, dafür ist einer El-haltig. Dazu kommt, daß, soweit es
sich um zusammengesetzte Bezeichnungen handelt, die judäischen

Könige Satznamen tragen, unter den Messiasnamen Jesajas

aber finden sich zwei Genetivverbindungen, wofür es in Israel
immerhin auch sonst noch Beispiele gibt, Tï-ax und mVtirto,
daneben eine Verbindung Akkusativ und Partizip, yyv xVö, und
eine solche von Substantiv und Adjektiv, Tai Vx. Schließlich
darf auch nicht übersehen werden, daß von der Kompliziertheit
der Titulatur, die dem Messias verliehen wird, bei den Königen
keine Spur zu entdecken ist; wenn sie Thronnamen trugen,
dann jedenfalls nur einen einzigen. Damit ist doch wohl
ausgeschlossen, daß Jesaja, was den Inhalt der inessianischen Namen
anbelangt, einfach an die Sitte der Thronnamen der Davididen
anknüpft, überhaupt, daß er in dieser Hinsicht in einer genuin
israelitischen Tradition drin steht.

Nun aber hat W. Vischer überzeugend nachgewiesen, daß die
Begrifflichkeit des «großen Namens» des Messias mit der
jerusalemischen Königstradition, wie sie vor allem in den Königspsalmen,

aber auch in den «letzten Worten Davids» (2. Sam. 23,1—7)
faßbar ist, im Zusammenhang steht.39 Für fsr x"?D nennt er
Ps. 20, 6; 88, 11—13; 89, 6 und 72, 18 f. Ähnlich ist es beim
Begriff Tai. Der König wird in Ps. 89, 20 und 45, 4 so genannt.
In Ps. 24, der den Königspsalmen nicht ferne steht, ist "im
Bezeichnung für Gott selbst (V. 8). Die Psalmen 20 (V. 7) und
21 (V. 14) reden von Jahwes nnm bzw. seiner mm, und Jes.
11, 2 verheißt dem Messias aus Davids Haus nicht bloß den

(Gen. 41, 45) und Daniel in Beltsazzar umbenannt wird (Dan. 1, 7) ; vgl.
Gelb (A. 34), S. 152.

39 Vischer (A.6), S.40ff.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 323

Geist des Planens (nxs?), sondern auch der Heldenkraft (mini).
Ps. 45, 7 bezeichnet den König nicht nur als Helden, sondern
sogar als Gott (zwar nicht *?N aber doch OViVx) : «Dein Thron,
o Gott, steht auf immer und ewig» ("Tin o*?ix).Hier steht dasselbe
iWort 117, das in Jes. 9, 5 der nächste Messiasname verwendet.

Auch der Begriff an, Vater, ist in der jerusalemischen
Königstradition fest verwurzelt (2. Sam. 7, 14 f.; Ps. 89, 27 ff.). Ps.
132, 12 verheißt den Davidssöhnen, daß sie im Fall des Gehorsams

für immer (isms?) auf dem Thron sitzen werden, und
ebenso spricht Ps. 21 dem König Leben für ewig und immer(o*71»

lin, V. 5) und Segen für immer ("Tl)*7, V. 7) zu. Beim vierten
Namen, darf man vielleicht an den Namen Salomo erinnern,
welcher nach Honeyman Thronname dieses Königs gewesen
ist, und man mag auch an den andern Sohn Davids, Absalom 40,

denken. Schließlich sei auf das textlich allerdings unsichere
01*7(2) HT41 am Ende der messianischen Weissagung von Mi. 5,
1—4 a hingewiesen, aber auch an 01*72) in Ps. 72, 3 u. 6.

Nicht die messianischen Thronnamen selbst, aber doch die
einzelnen Begriffe, die Jesaja zu ihrer Bildung verwendet hat,
sind also in der Tradition um das jerusalemische Königtum
durchaus verankert. Trotzdem kann man nicht sagen, daß, was
die Thronnamen vom Messias bekennen, im Grunde von jedem
König in Jerusalem hätte gesagt werden können. Es handelt
sich bei Jesaja nicht bloß um eine Aktualisierung der Ideen um
das sakrale Königtum, wie sie sonst im Alten Testament faßbar
werden, sondern um eine deutliche Übersteigerung ihrer
Inhalte, die damit zusammenhängt, daß hier vom Herrscher der
Heilszeit gesprochen wird; die gewöhnlichen Vorstellungen
vom Königtum sind hier in eschatologischer Sicht überdehnt.
Die Ausleger haben diesen Tatbestand immer wieder nicht
anerkennen wollen und vor allem an der Bezeichnung *?x, Gott,
Anstoß genommen. Deshalb hat vor allem die jüdische Exegese
versucht, wenigstens in einem Teil der Messiasnamen Bezeichnungen

für Jahwe zu sehen, darum mag die Septuaginta den

40 Sollte das am Ende der Thronname sein, den dieser Davidssohn bei
seiner Proklamation zum König angenommen hätte?

41 01*72) Î1T ist eine sehr nahe Parallele zu Dl*72)_"lto, wenn es mit
A.Weiser, Das Buch der Zwölf Kleinen Propheten, 1 (1949), S. 245, mit
<Herr des Friedens» übersetzt werden darf.



324 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

Text so stark umgebogen haben 42, darum übersetzt Luther bx
mit Kraft! Dieselbe Tendenz macht sich in den offensichtlichen
Abschwächungsversuchen der modernen Kommentatoren
geltend, etwa wenn Procksch lias bx von Ez. 32, 21 statt von Jes.
10, 21 her deutet ", wenn Marti interpretiert: «ein Gott unter
den Helden, d. h. nicht ein gewöhnlicher Held» *\ oder wenn M.
Buber im Anschluß an Luzzato die Titulatur auf drei Namen
reduziert und übersetzt: «Ratsmann des heldischen Gottes, Vater
der Beute, Fürst des Friedens» 4\ um dann festzustellen: «Das
sind nicht Namen, die wie die üblichen Übersetzungen eher an
göttliche als an menschliche Epitheta erinnern; es sind
Würdebezeichnungen, wie sie dem erfüllenden Statthalter JHWHs
zukommen.» 46 Es liegt auf derselben Linie, wenn man nx als
Verwalter faßt und in lir einen Beamtentitel sieht. Caspari hat
in seiner Arbeit über Jes. 9, 1 ff. mit Nachdruck die These
vertreten, daß der Messias durchaus als Untergebener charakterisiert

sei und ihm der Titel König bewußt vorenthalten werde.47
Gewiß, im Bereich des Alten Testamentes bleibt jeder König,
auch der eschatologische, Jahwe streng untergeordnet, aber in
den ihm hier gegebenen Namen kommt das in keiner Weise zum
Ausdruck. Wird er auch nicht *)b» genannt, so ist doch von
seinem Thron, aber auch von seiner mbö» die Rede, die
«Königsscheu» 48 anderer Partien des Alten Testaments teilt Jesaja
offensichtlich nicht. Man könnte wohl eher den gegenteiligen

41 Sie übersetzt bx pïV xbD mit pefdlriç ßoe\f|? crfT^oÇ. bat also bx (vgl.
Hi. 20,15 und D'nbX in Ps. 8, 6) wie in D^X U3 und DTlbX U3 als Engel
verstanden. Was weiter folgt, hat die LXX nicht mehr als Namen
verstanden.

4' Procksch (A. 21), ad 1.

44 Marti (A. 24), ad 1. 45 Buber (A. 14), S. 202.
46 Vgl. auch Duhm (A. 18), ad 1.: «Jes. bedient sich mit bx eines

volkstümlich hyperbolischen Ausdrucks, der, in der älteren Zeit ganz
unverfänglich (Gen. 33, 10; 2. Sam, 14, 7. 20), selbst in späterer Zeit noch auf
Menschen angewandt werden kann, s. Sach. 12, 8: Das Haus Davids wird
wie ein Gott vor ihnen her sein.» Aber die genannten Stellen bezeichnen
doch den König nicht direkt als Gott.

47 W. Caspari, Echtheit, Hauptbegriff und Gedankengang der messia-
nischen Weisagung Jes. 9, 1—6, Beitr. z. Förd. Christi. Theol. 14, 4

(1908) ; s. dazu von Rad (A. 4), S. 216 bzw. S. 213.
48 Caspari (A. 47), S. 14 ff.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 325

Schluß als Caspari ziehen: Diese messianische Gestalt ist mehr
als ein König, sie ist eindeutig als göttliches Wesen
gekennzeichnet. 49 Nur von Jahwe wird sonst gesagt, daß er Wunderbares

plant, nur Jahwe wird anderwärts TOS genannt. Vater
ist innerhalb der Königstradition Jahwe selbst, und ebenso ist
er selbst derjenige, von dem dauernder Friede erwartet wird.

Daraus darf man nicht voreilig schließen, daß also offenbar
auch in Israel, oder wenigstens in Juda, der König als ein Gott
angesehen worden sei. Unsere Stelle ist viel zu isoliert, als daß
sie das Fundament für eine solche Theorie abgeben könnte, und
vor allem ist nicht außer acht zu lassen, daß sie nicht vom
gegenwärtigen, sondern vom zukünftigen König spricht. Der im
Alten Testament sonst faßbare theologische Gedankenkreis um
das Königtum ist weit zurückhaltender. Wir sahen es bei den
Thronnamen, die Honeyman nachgewiesen hat. Man kann zwar
den König einen fSP nennen, d. h. einen, der Pläne aufstellt,
Mi. 4, 9, vgl. auch Ps. 20, 5, aber nur von Jahwe kann man
sagen, daß er N"?s plane oder vollbringe (Jes. 25,1, vgl. auch
28, 29). Man kann von des Königs mos sprechen, ihn einen TOS

nennen, auch einmal sagen, das Haus Davids sei doVkd, wie
göttliche Wesen (Sach. 12, 8), aber als Gott wird er nur in
Ps. 45, 7 bezeichnet. Der König ist nur «der Sohn», Vater wird
er nicht genannt. Trotz dem Zusammenhang, den wir zwischen
den Thronnamen des Messias und der Begrifflichkeit der
jerusalemischen Königstradition festgestellt haben, stehen wir hier
bei Jesaja also doch in einer andern Welt. Damit haben Avir

nun die Aufgabe, zu prüfen, ob und wie weit hier fremder Einfluß

vorliegt, konkret, ob sich die These festigen läßt, daß hier
ein religionsgesehichtlicher Zusammenhang mit der Namen-
gebung bei der Inthronisation des Pharao zu erkennen ist.

3.

In Ägypten ist seit dem Mittleren Reich die Verleihung eines
«Namens» bzw. eines «großen Namens» fester Bestandteil des

Königsprotokolls. Die Titulatur wird von Priestern festgesetzt
49 Vgl. Feldmann (A. 9), S. 120 f.: «Die israelitische Tradition hat stets

einen unübersteiglichem Unterschied zwischen Gott nud Mensch (31, 3)
festgehalten. Nur beim Messias wird er unbeachtet gelassen. Das beweist,



326 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

und im Anschluß an die Proklamation zum König bekanntgegeben.

50 Aber die Priester handeln nicht in eigener Vollmacht,
sondern «der Gott läßt in ihr Herz kommen, die Namen so zu
machen, wie er sie vorher erdacht hat» 51

: der menschliche
Ratschluß ist durch den göttlichen vorweggenommen.52

Die heilige Titulatur besteht aus fünf Teilen.63 Sie beginnt
mit dem Horusnamen, der den König als eine Inkarnation des

Falkengottes Horus bezeichnet, welcher schon früh der dynastische

Gott Ägyptens geworden war.54 Es folgt der Nbtj-Name
(nbtj die zwei Herrinnen), der den König in besondere
Beziehung zur oberägyptischen Nechhet und zur unterägyptischen

Buto setzt.55 Darauf kommt der Goldhorusname 56, dann
der Titel, den er als König von Ober- und Unterägypten trägt
und den man etwa, in allerdings nicht genauer Analogie, als
seinen Vornamen bezeichnet57 — es ist meistens ein Name,
der das theophore Element Re enthält. Am Schluß steht eine

daß er in die Sphäre des Göttlichen erhohen ist.» S. auch die Ausführungen
von H. W. Hertzberg, Der Erste Jesaja2 (1952), S. 49 f.

50 Vgl. H. Bonnet, Reallexikon der ägyptischen Religionsgeschichte
(1952), Art. Krönung.

51 Urkunden des ägyptischen Altertums, begründet von G. Steindorff,
IV, 261.

52 Vgl. J. H. Breasted, Ancient Records of Egypt (1906), 2, § 143; 3, § 29.
63 Ihre Entstehung hat H. Müller dargestellt, Die formale Entwicklung

der Titulatur der ägyptischen Könige (1938).
54 Zur Bedeutung der Titel ist zu vergleichen: A. Moret, Du caractère

religieux de la royauté pharaonique (1902).
65 Es fragt sich, ob mit diesem Titel eine Wesensgemeinschaft des

Pharao mit den beiden Göttinnen ausgesagt werden will, indem man sich
wie Horus so auch «die beiden Herrinnen» in den Königen innewohnend
dachte. Es fehlt jedenfalls nicht an Namensformen, die die Beziehung zu
den Nbtj-Gottheiten lediglich als ein besonderes Vertrauensverhältnis
auffassen; vgl. Bonnet (A. 50), Art. König.

54 Die Übersetzung des Titels ist nicht völlig gesichert, und die Deutung

ist schwierig. Da Könige und Götter um ihres Glanzes willen gerne
als «Gold» bezeichnet werden, mag «der Name 'Gold' auf den Charakter
des Gottes als Lichtträger zugespitzt sein», Bonnet (A. 50), Art. Gold-
horus. Moret (A. 54), S. 23, kommt zum Schluß: «On appelle Pharaon 'Horus

d'or' pour attester son origine divine, pour lui décerner le privilège
d'indestructibilité, d'incorruptibilité dont les dieux se prévalaient par
nature.»

67 S. A.Gardiner, Egyptian Grammar3 (1957), S. 73.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b 327

Bezeichnung, die der Pharao als «Sohn des Re» 68 trägt; es ist
derjenige Name, mit dem wir die ägyptischen Könige zu benennen

pflegen. Man hat ihn mit unserm Familiennamen verglichen,

weil er sich in der einzelnen Dynastie zu wiederholen
pflegt.

Als Beispiel sei die volle Titulatur Haremhebs genannt :5S>

«Laß die großen Namen dieses guten Gottes und seine
Titulatur gemacht werden wie (diejenige) der Majestät Re's, und
zwar:
Horus: Kräftiger Stier, geschickt in Plänen,
Liebling der beiden Herrinnen: Groß an Wundern zu Karnak,
Goldhorus: Gesättigt mit Wahrheit, Schöpfer der beiden Länder,

König von Ober- und Unterägypten: Zeserchepure, Setepnere80,
Sohn Re's: Mernamon, Haremheb61, dem Leben verliehen ist.»

So wie dieser «große Name» Haremhebs, besteht jede Titulatur

aus fünf Gliedern, die je aus einem konstanten Teil (Titel)
und einem variablen (Name) zusammengesetzt ist.

Steht diese komplexe Benennung des Pharao irgendwie
hinter den Messiasnamen von Jes. 9, 5 h? Auf den ersten Blick
scheint das fraglich zu sein. Alles irgendwie typisch Ägyptische

ist jedenfalls ausgemerzt. Es scheinen nur vier, nicht fünf
Glieder zu sein, und die Doppelung in Titel und Name fehlt.
Das ägyptische Schema müßte also in sehr freier Weise ver-

58 Durch diesen Titel ist also der Pharao nicht mehr direkt mit einer
Gottheit identifiziert. Aber als «Sohn» trägt er durchaus seines Vaters Art
an sich, und die durch das Sohnesverhältnis begründete Wesensähnlichkeit
kann bis zur Wesensgleichheit gesteigert werden. Darum soll seine Titulatur

derjenigen der Majestät Re's gleichgemacht werden, Breasted (A. 52),
3, § 29; denn «der Sohn ist dem gleich, der ihn gezeugt hat», ebd., § 268.

Die königlichen Diener sprechen zu Ramses II., dem «guten Gott»: «Du
bist Re, dein Leib ist sein Leib», ebd., § 270, vgl. auch § 288. Der König als
«Sohn» ist also des Vaters lebendes Bild auf Erden, seine eixdiv Mffa, wie
die Rosettana das betreffende ägyptische Wort übersetzt, Bonnet (A. 50),
Art. König. — Zur ägyptischen Königstheologie ist zu vergleichen: H.
Jacobsohn, Die dogmatische Stellung des Königs in der Theologie der alten
Ägypter, Ägyptol. Forsch. 8 (1939).

59 Breasted (A. 52), 3, § 29.
60 Bedeutung dieser Namen: «Glänzend ist das Wesen Re's, erwählt

von Re.»
61 Bedeutung: «Geliebt von Amon, Horus beim Fest.»



328 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b

wendet und stark abgewandelt worden sein. Da aber nicht
anzunehmen ist, daß der ägyptische Einfluß direkt auf Jesaja
eingewirkt hat, sondern der Prophet doch wohl Gedanken
aufgenommen hat, die inoffizielle Kreise längst in Jerusalem
gepflegt haben, ist eine solche Abwandlung eigentlich
selbstverständlich. Wir haben aber aus Ägypten selbst einen Beleg
dafür, daß ein freier Gebrauch der königlichen Titulatur leicht
möglich war: H. Ranke 62 hat auf die Stelle in der Geschichte
vom «beredten Bauern» 63 hingewiesen, wo dieser den mächtigen

Herren, dessen Gunst er gewinnen will, bittet: «Laß mich
deinen Namen in diesem Lande machen, allen guten Vorschriften

entsprechend.» Der hier verwendete Ausdruck «einen
Namen machen» (irj rn) ist fest geprägte Formel für die Aufstellung

einer Königstitulatur. Und tatsächlich gibt der Bauer
seinem Herrn nun auch Namen, welche diejenigen des Pharao
nachahmen: «Der Führer — frei von Habgier, der Große — frei
von Niedrigkeit, der die Lüge zerstört, der die Wahrheit
erschafft, der auf die Stimme des Rufenden kommt.» Wie beim
Pharao liegt hier deutlich eine fünfgliedrige Benennung vor.
Aber während bei den beiden ersten Gliedern noch zwischen
dem «Titel» und dem «Namen» unterschieden wird, ist das
nachher nicht mehr der Fall, was beweist, daß man sich über
den Zwang der strengen Form hinwegsetzen konnte, wo das
als passend erschien. Man kann also solche Titulaturen für den

Augenblick erschaffen, Nachahmungen solcher Prädikationen
finden sich vor allem beim Lobpreis der Götter.04 Inhaltlich ist
die Titulatur, die der Bauer seinem Herrn gibt, von derjenigen
des Pharao weit entfernt, als göttliche Gestalt wird er nicht
gepriesen.

Kehren wir nun aber zu Jes. 9, 5 b zurück. G. von Rad hat
in 2. Sam. 7, 9 (er zieht auch 1. Kön. 1, 47 heran) eine Anspielung

an die feierliche Namengebung bei der Thronbesteigung
in Juda gesehen, nämlich in der Verheißung Jahwes an David:
«Ich will dir einen großen Namen machen gleich dem Namen

82 H. Ranke, Zu Bauer I, 64 ff.: Zeitschr. f. äg. Spr. u. Altk. 79 (1954),
S. 72 f.

83 Text bei A. Erman, Die Literatur der Ägypter (1923), S. 157 ff.
88 S. dazu S. Morenz, Ägyptische und davididische Königstitulatur: Zeitschr.

f. äg. Spr. u. Altk. 79 (1954), S. 73 f.



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 329

der Größten auf Erden.» 65 Heißt das nicht: Er soll einen
Namen erhalten, der demjenigen des Pharao wohl vergleichbar
ist? Von hier aus gesehen ist das N"lp"n in Jes. 9, 5 ganz in
Ordnung und darf nicht mit den alten Versionen als Passiv gelesen
werden. Subjekt ist auch nicht ein «man», sondern Jahwe selbst,
der hier nun eben dem Davididen einen «großen Namen» macht.
Schon das zeigt, daß die Beziehung zu Ägypten enger ist, als
es zunächst aussieht. Allerdings haben wir bis jetzt nur von
vier Thronnamen in Jes. 9, 5 b gesprochen. Aber schon Alt hat
vermutet, daß es auch an unserer Stelle einmal deren fünf
waren.66 Er läßt nämlich V. 6 erst mit miPîsn an beginnen
und sieht im vorangehenden Lamed und Mem finale den Rest
des verlorengegangenen fünften Namens. Eine andere Lösung
scheint mir aber sehr viel näher zu liegen: Es ist schon
immer aufgefallen, daß V. 6 nicht durch ein konjunktives Waw
mit dem Vorhergehenden verbunden ist. Das läßt vermuten, daß
in den beiden ersten Wörtern von V. 6 noch einmal, asynthetisch

angefügt wie die vorhergehenden, ein Thronname
vorliegt, etwa mfran ana. Der, welcher die Herrschaft groß macht.
Das findet seine Stütze darin, daß der Nbtj-Name Amencho-
teps IV. lautet: «Groß im Königtum in Karnak» (oder später:
in Achetaton, wohin dieser König seine Residenz verlegt hat).67
Wie dem auch sei, die Vermutung, daß Jesaja von fünf Namen
des Messias sprach, wird schon richtig sein. Schließlich sei
darauf hingewiesen, daß die in ihrer grammatischen Struktur
unhebräischen Namen des Messias ihrer Bildung nach an den

ägyptischen Thronnamen enge Parallelen haben.
Berühren sie sich auch im Inhalt? Den Namen «Wunderrat»

wird man kaum trennen können von den Bezeichnungen
Geschickt in Plänen und Groß an Wundern in Karnak, die als
Bestandteil der Titulatur Haremhebs auftauchen.68 Der zweite

65 von Rad (A. 4), S. 215 bzw. 212.
66 Alt (A. 5), S. 42 f. bzw. S. 219.
67 Breasted (A. 52), 3, § 934. Man vergleiche auch Epitheta wie «groß

an Kraft» (Amenchotep II. und III.), «blühend in der Königsherrschaft»
(Ramses I.), «groß an Siegen»; G. J. Thierry, De religieuze beteekenis van
het Aegyptische koningschap (1913), S. 14.

68 Man vergleiche aber auch folgende Aussagen innerhalb der
Königsnovellen; «er empfing die großen Wunder» (Thutmose III., Breasted [A. 52],
2, §139), «seine Majestät (Thutmose III.) freute sich außerordentlich, als



330 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

Name Jesajas, «starker Gott», steht doch wohl in Verbindung
mit dem in Ägypten regelmäßig als erster Bestandteil des

Horusnamens auftauchenden Epitheton «kräftiger Stier» e9,

zumal El ja in Kanaan als Stiergottheit erscheint.70 Von der
Beziehung von rman nana zum Namen Amenchoteps haben wir
eben gesprochen. Es steht zu vermuten, daß eine systematische
Durchmusterung des ägyptischen Materials noch weit mehr
Anklänge feststellen könnte. Aber daß nicht nur formale,
sondern auch inhaltliche Berührungen vorliegen, steht fest.71

Aus all dem ist wohl zu schließen, daß es in Jerusalem Kreise
gab, welchen die Ideologie des göttlichen Königtums bekannt
war. Aus dieser Unterströmung, die sonst im Alten Testament
nicht deutlich in Erscheinung tritt, muß Jesaja geschöpft haben.
Von der offiziellen Hoftheologie, die in den Königspsalmen für
uns greifbar ist, sind diese Ideen, die schon im vorisraelitischen
Jerusalem gepflegt worden sein mögen, nur unter starken Ab-

sie die großen Wunder sah, die ihr Vater (Amon) für sie vollbracht hatte»
(ebd., § 608), «groß an Wundern... wie Ptah» (Amenchotep II., ebd.,
§ 804), «wir haben eine Menge von deinen Wundern gesehen, seit deinem
Erscheinen als König der beiden Länder» (Ramses II., Breasted, 3, § 288),
«ich bin mächtig in Wundern zu Karnak» (Pinotem I., Breasted, 4, § 635).
Ganz allgemein schreibt man also dem König zu, daß er Wunderbares
vollbringt.

69 Auch sonst preisen die Thronnamen des Pharao seine Stärke: «mächtig

an Stärke» (Thutmose III., Breasted [A. 52], 2, § 145), «groß an Stärke»
(Amenchotep II., ebd., § 782), «groß an Stärke, Herr der Stärke, mächtig

an Tapferkeit» (Amenchotep III., ebd., § 844) u. a.
70 Vgl. M. H. Pope, El in the Ugaritic Texts: Vet. Test. Suppl. 2 (1955),

S. 35 ff.; J. Gray, The Legacy of Canaan: ebd. 5 (1957), S. 117.
71 Es kommt dazu, daß die ägyptische Königstitulatur sich auch sonst

in Jes. 9, 1—6 bemerkbar macht. Es wird immer wieder über des Königs
Glanz oder Aufleuchten gesprochen (Jes. 9, 1), von seiner «Ewigkeit»
(z.B. von Thutmose I.: «lebend von Ewigkeit zu Ewigkeit», Thierry
[A. 67], S. 13), von der Stabilität seiner Herrschaft (z. B. von Thutmose III. :

«der, dessen Königsherrschaft beständig ist», ebd. S. 14). — Die so auffallende

Erscheinung, daß in Jes. 9 der Messias Namen trägt, die nur auf
Jahwe zuzutreffen scheinen, erklärt sich leicht aus der ägyptischen
Gleichsetzung des Königs mit der Gottheit: Die Titulatur Haremhebs soll
derjenigen der Majestät Re's gleichgemacht werden (Breasted [A. 52], 3, § 29),
während Thutmose III. von sich selbst sagt: «Re selbst setzte mich ein, ich
wurde der Diademe gewürdigt, die auf seinem Haupte waren, ich wurde
vorgestellt mit allen Würdezeichen eines Gottes... seine eigene Titulatur
wurde mir beigelegt.»



H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9,5 b 331

strichen rezipiert worden. Mit fast völliger Konsequenz wurde
ausgemerzt, was auf eine Vergöttlichung des judäischen
Königs hinausgekommen wäre. So haben wir in den Königspsalmen

und ähnlichen Stücken des Alten Testaments nur fragmentarische

Relikte einer weit volleren, aber nicht offiziell rezipierten

Königstitulatur, von der uns allein Jes. 9 noch etwas ahnen
läßt.

Wirklich durchgesetzt haben sich — religionsgeschichtlich
gesprochen — die Inhalte der Ideologie des göttlichen Königtums

72 im israelitischen Bereich nur in eschatologischer
Neuinterpretation. Daß dem so war, hängt mit der Eigenart des
altisraelitischen Glaubens zusammen, der sich zwar zu Jahwes

Königtum bekannte, aber im politischen Königtum eine
Konkurrenz zu Jahwes Alleinherrschaft witterte. Wie es aber
Jesaja unter Aufnahme altorientalischer Ideen gewagt hat, vom
thronenden himmlischen König zu sprechen (Kap. 6, 1 ff.), und
dabei mit dem Gedanken von Jahwes Königtum Inhalte
verbunden hat, die ihm von Haus aus nicht eigneten 73, so hat er
es auch gewagt, zwar nicht von einem gegenwärtigen König,
aber doch vom zukünftigen der Heilszeit unter Aufnahme von
Prädikaten zu sprechen, die sonst von Jahwe verwendet wurden

und so den König als göttliches Wesen erscheinen ließen.
Was da geschah, war mehr als die Übertragung von in Israel
lebendigen und anerkannten Gedanken über das Königtum auf
den erwarteten Messias, es war eine schöpferische Synthese
zwischen Israels Grundgedanken vom kommenden, seine
Herrschaft zum vollen Durchbruch führenden Gott, welcher die

72 A. Allwohn, Der religionspsychologische Aspekt des sakralen Königtums:

Numen, Suppl. 4. The Sacral Kingship. La regalità sacra (1959),
S. 37—47, unterscheidet drei verschiedene Gesichtspunkte, unter denen dieses

gesehen ist: 1. der Fruchtbarkeitsaspekt, der sich unter anderm darin
äußert, daß der König eine enge Beziehung zum Stier hat; 2. der Heldenkönig;

3. der Vateraspekt. Allwohn hat unsere Stelle nicht im Auge; um
so sprechender ist es, daß sich seine drei Aspekte genau mit den drei ersten
Thronnamen des Messias decken. Es wäre gewiß nicht willkürlich
gewesen, zum mindesten noch einen vierten Aspekt hinzuzunehmen, nämlich
daß der König Garant des Friedens ist. Der religiöse Gehalt der überaus
weitverbreiteten Idee des göttlichen Königtums ist also in die biblische
Messiashoffnung hineingenommen worden.

73 Vgl. dazu H. Wildberger, Jahwes Eigentumsvolk (1960), vor allem
S. 80 ff.



332 H. Wildberger, Die Thronnamen des Messias, Jes. 9, 5 b

israelitische Eschatologie geboren hat, und den Gehalten der
altorientalischen, speziell ägyptischen Ideologie vom göttlichen
Königtum. Das war die Geburtsstunde der messianischen
Hoffnung.

74 Nichts verwehrt es dem Theologen, hier eine neue
Stufe der Selbstoffenbarung Gottes zu sehen, die für den
gesamtbiblischen Glauben überaus wichtig geworden ist. Mit
dieser Rezeption der Inhalte des göttlichen Königtums in die
Hoffnung Israels hinein war der Grundansatz zur endgültigen
Überwindung des antiken Herrscherkultes, zur Profanisie-
rung des Königtums überhaupt gegeben.75 Die soteriologi-
schen Ideen aber, die mit dem Königtum anderwärts verbunden

waren, werden hier nicht einfach verneint, sondern in die
Messiashoffnung aufgenommen. Der Christus rex, ßacriXeO?

ßamXäajv, beàç Kai ouuTfip tritt in Sicht.

Zürich. Hans Wildberger.

74 Es bestätigt sich einmal mehr, daß nicht die Eschatologie als solche,
wohl aber einzelne Inhalte der eschatologischen Erwartung Israels fremden

Ursprungs sind. Vgl. V. Maag, Malkût JHWH: Vet. Test. Suppl. 7 (1960),
S. 129—153, wo gezeigt wird, wie die altorientalische Vorstellung vom
Königtum Gottes unter dem Einfluß des israelitischen Gottesgedankens in es-

chatologische Heilserwartung umgesetzt worden ist.
75 Vgl. dazu K. Goldammer, Die Welt des Heiligen im Bilde des

Gottherrschers: Numen, Suppl. 4 (vgl. oben Anm. 72), S. 513—530.


	Die Thronnamen des Messias : Jes. 9, 5b.

