Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Wer war Elia?

Autor: Keller, Carl A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wer war Elia?

L.

Wir setzen ein mit der Frage: Hat Elia Neues gebracht oder
war er nur der Vertreter iraditionellen Gedankengutes?

Zwei Thesen stehen sich hier gegeniiber.

Nach der einen Auffassung hat Elia nichts Neues gebracht:
seine Predigt habe, wie diejenige der iibrigen alten Propheten,
«die Gedanken und die Formen der aus der Wiiste mitgebrach-
ten Religion... verteidigt..., ohne die israelitische Religion
durch neue Gedanken fortzubilden». So hat schon B. Stade vor
55 Jahren geschrieben.! Diese These hat neuerdings eine Prazi-
sierung erfahren, indem man Elia konkret hineinstellt in die
amphiktyonische Tradition. K. Galling hat in seinem Beitrag
zur Alt-Festschrift gezeigt, dall die Schlachtung der Baalspro-
pheten (1. Ko6n. 18, 40) dem in Nord-Israel geiibten und z. B.
in Deut. 13 niedergelegten amphiktyonischen Recht entspricht.?
Vor allem aber fafit H. J. Kraus Elia auf als Vertreter des am-
phiktyonischen Zentralamtes, des «Richter»-Amites. Dieses Amt
hat in der biblischen Gestalt des Mose seine vollste Ausbildung
erhalten und ist, wie Deut. 18, 15 ff. feststellt, von einer kon-
tinuierlichen Reihe inspirierter Verwalter des Amphiktyonen-
rechtes ausgeiibt worden; zu dieser Reihe gehdren u.a. die
«kleinen Richtery, Samuel, Nathan, Elia, Elisa usw.? Nach die-
ser Sicht hat sich also die Aktivitdt Elias im Rahmen einer alt-
israelitischen Institution vollzogen, und es wire nicht sach-
gemil, nach dem durch ihn errungenen Fortschritt zu fragen.

Demgegeniiber hat z. B. J. Wellhausen betont, man habe bei
Elia den Eindruck, <in ein neues Stadium der Religionsge-
schichte zu treten, ohne dafl man ausmachen kénnte, worin der
Unterschied gegen friiher bestand». Es scheine, <da} die Gottes-
idee damals begann, sich iiber die nationale Schranke zu er-

1 B. Stade, Biblische Theologie des Alten Testamentes (1905), S. €8.

2 K. Galling, Der Gott Karmel und die Achtung der fremden Gotter:
Geschichte und Altes Testament. Aufsiitze... A.Alt z.70. Geb. (1953),
S. 105 ff.

3 H.J. Kraus, Die prophetische Verkiindigung des Rechts in Israel, =
Theol. Stud. 51 (1957), S. 25 ff.



C. A. Keller, Wer war Elia? 299

heben».* In Wellhausens Nachfolge haben u.a. R. Smend ®,
H. Gunkel® O. Procksch?’ die Originalitit Elias darin gese-
hen, daBl er — als Vorldufer der grollen «Schriftpropheten»
— unbewul}t einem «national entschrinkten» Monotheismus
zustrebte. Ahnlich betont neuerdings G. Fohrer, dafl Elia nicht
nur das Alte bewahrt, sondern auch Neues gebracht habe. Ins-
besondere habe er Jahve als Spender des Regens, somit als
Herrn der Kulturgiiter und als Gott des stillen Waltens sehen
gelehrt und habe so den Jahvismus den neuen Umstéinden des
9. Jahrhunderts angepalfit.®

Wenn wir nun etwa die Sicht von Kraus und diejenige von
Fohrer gegeneinander abwégen, so zeigen sich auf beiden Sei-
ten gewisse Schwierigkeiten. Gegen Kraus wire etwa festzu-
stellen, dafl Elia nirgends als Richter und damit als Inhaber
des amphiktyonischen Zentralamtes auftritt. Zwar scheint er
in 1. Ko6n. 18 die allgemein anerkannte Vollmacht zu besitzen,
vom Konig die Organisation einer «Landsgemeindey zu ver-
langen, und es ist auch wahr, dafl er nach 2. Kon. 2, 1 ff. mit
Vorliebe an alten amphiktyonischen Heiligtiimern weilt. Aber
er amtet niemals als Richter; denn auch in der Nabothgeschichte
richtet er nicht, er verkiindet lediglich, und in durchaus uner-
warteter Weise, Jahves Urteil iiber den K6nig. — Noch schwe-
rer sind die Bedenken gegeniiber den Thesen Fohrers. Hat
wirklich erst Elia, mehr als 300 Jahre nach der Einwanderung
in Paléstina und 100 Jahre nach Salomo, Jahve als Herrn der
Kulturgiiter verkiindet? Das ist hochst unwahrscheinlich, auch
wenn in der Tat weite Kreise in Israel den Baal als Geber der
Fruchtbarkeit ehrten. Auch die Nomaden in der Wiiste und die
Halbnomaden an den Grenzen des Kulturlandes sind ja auf
den Regen angewiesen, und wenn es wahr ist, dafl Jahve von
Hause aus in jene Kreise gehort, so wurde er zweifellos von
Anfang an auch als Regenmacher erkannt. Uberdies zeigt die
Religionsgeschichte immer deutlicher, dall es unstatthaft ist,den
Wirkungsbereich lebendig verehrter Gotter genau einzugren-

4 J. Wellhausen, Israelitische und jiidische Geschichte (18952), S. 73 {f.
5 R.Smend, Lehrbuch der alttest. Religionsgeschichte (1893), S. 154 ff,
¢ H. Gunkel, Elias, Jahve und Baal (1906), S. 93 ff.

7 0. Procksch, Theologie des Alten Testaments (ed. 1950), S.137 ff.

8 G. Fohrer, Elia (1957), S. 85 {f.



300 C. A. Keller, Wer war Elia?

zen: ein Sturmgott kann sehr wohl gleichzeitig Regengott sein.
Was schlieBlich die angeblich von Elia gemachte theologische
Entdeckung des stillen Wesens Gottes betrifft, so beruht diese
These Fohrers auf einer unzuldssigen Interpretation von
1. K6n. 19, 12. Wie der hochverehrte Lehrer, dem diese Unter-
suchung gewidmet ist, sehr schén gezeigt hat, spricht dieser
Vers nicht vom Wesen Jahves, sondern vom Modus der Offen-
barung an den Propheten.® Die Erzéhlung verkiindet also nicht
neue theologische Erkenntnis, sondern prophetisches Erleben,
das kaum wird auf Elia beschrinkt gewesen sein.

Wird man also weder Kraus noch Fohrer vorbehaltlos zu-
stimmen konnen, so mull man dennoch dem ersteren dahin
recht geben, dall die alten Texte Elia konsequent in die am-
phiktyonische Tradition hineinstellen. Elia vertritt tatséichlich
iiberall amphiktyonisches Gedankengut. Er dient «Jahve, dem
Gott Israelsy (1.Kon. 17, 1), bzw. dem «Jahve Sebaothy (18,
15), den er anruft als «Gott Abrahams, Isaaks und Israels»
(18, 36) und den er als alleinigen Gott in «Israel» anerkannt
wissen mdochte (ebd.). Man muf} sich dabei vergegenwirtigen,
dall «Israel» nichts anderes ist als der Name der alten Stdmme-
Amphiktyonie. Das Bekenntnis zur Amphiktyonie manifestiert
sich ferner in den 12 Steinen, die Elia zum Altar schichtet (18,
31£.).** Amphiktyonischem Gedankengut entspricht die Achtung
der fremden Goétter und die T'otung ihrer Propheten. Der Horeb-
Sinai, wohin Elia kraft gottlicher Speise wandert, ist der hei.
lige Berg der amphiktyonischen Tradition. Dort spricht Elia in
amphiktyonischer Terminologie davon, dafl «Israely die «Be-
rith Jahvesy verlassen habe (19, 10). Die Theophanie und der
Offenbarungsmodus entsprechen bei genauem Zusehen eben-
falls der in Ex. 19 ff. und 33, 12 ff. niedergelegten amphiktyoni-
schen Tradition **; denn daB Jahve zur Zeit des Mose im Don-
ner redete, war ausdriicklich ein schlechthin einmaliges, aus-
nahmsweises Geschehen, eine bewulite Abweichung von seinem
gewohnlichen Tun. Die eigentliche Offenbarung des Gotteswil-

* W. Eichrodt, an der von Fohrer zu Unrecht zitierten Stelle: Theo-
logie des Alten Testaments, 2 (1935), S. 3.

10 Die Verse sind also keineswegs mit Fohrer, S. 15 Anm. 22, als ¢dog-
matische Glosse» auszuscheiden.

11 Vgl. auch Deut. 4 f.; Kraus (A.3), ebd.



C. A. Keller, Wer war Elia? 301

lens vollzog sich auch nach der alten Sinaitradition nicht im
Donner, sondern in traulicher Gemeinschaft, im téte-a-téte zwi-
schen Gott und den Offenbarungsmittlern. Amphiktyonisch ist
bei Elia auch die Vollmacht des Gottesvertreters tiber den Ko-
nig, der den Befehl erhilt, «ganz Israel» auf dem Karmel zu
versammeln (1. Ko6n. 18, 19), wie auch die neue Anwendung des
Prinzips charismatischen Konigtums (19, 15 ff.) und die Kin-
setzung Elisas zum Nachfolger.'*

Wir kommen zum Schlufl: Nach 1. Kon. 17 ff. wirkte Elia
fortwéahrend im Rahmen amphiktyonischer Gegebenheiten und
amphiktyonischer Tradition. Ist das historisch richtig? Wie
ist die Gestalt Elias historisch zu beurteilen? Kann man hinter
die biblischen Texte gelangen und ein Eliabild zeichnen, das
der historischen Wirklichkeit mehr entspridche? Welches ist
iiberhaupt die Aufgabe des Exegeten gegeniiber dem biblischen
Jberlieferungskomplex? — Wir wollen versuchen, auf dem
Umweg iiber gewisse religionsgeschichtliche Parallelen dem
Geheimnis der Eliatradition ndherzukommen. Wir greifen den
Bestandteil derselben heraus, welcher als Hohepunkt des ge-
samten Geschehens erscheint: die Auseinandersetzung zwi-
schen Jahve und Baal auf dem Karmel.

I1.

Die Karmelerzdhlung in 1. Kon.18 berichtet, wie Jahve
seine alleinige Autoritit durchsetzt und die Nichtigkeit Baals
erweist. Mag es zunédchst nur um eine Entscheidung innerhalb
Israels gehen, innerhalb der Amphiktyonie, um eine Entschei-
dung also, die nicht ohne weiteres den Bereich der fremden
Voélker umschliefit, so handelt es sich eben doch um einen
Kampf zwischen Gétiern. Dieser Kampf wird ausgefochten
nicht etwa im Mythus oder Ritus — hekanntlich wissen die
Mythologien aller Vélker von Gotterkdmpfen zu kiinden —,
sondern im Raume irdisch-menschlichen Geschehens.

Jedoch ist es wichtig zu sehen, dafl dieser im Raume der
Historie ausgetragene Kampf zwischen Goéttern ein Motiv ist,
das sich an den verschiedensten Stellen der Religionsgeschichte
wiederfindet.

12 Kraus (A.3), S.26.



302 C. A. Keller, Wer war Elia?

1. Zuniichst taucht dieses Motiv sehr hidufig auf im bibli-
schen und nachbiblischen Schrifttum. Zu denken ist etwa an
die Auseinandersetzung zwischen Jahve und den Religions-
machten Agyptens in Ex. 3—12, vor allem nach der priester-
schriftlichen Fassung, dann aber auch an den Sieg der Lade
(= Jahves) iiber Dagon in 1.Sam.4 . Ferner haben Jesaja
und seine Schule («Deuterojesajay) immer wieder betont, dafl
sich die Erhabenheit Jahves iiber die Elilim, bzw. iiber die
«Gottery (in Jes. 40 ff. vor allem die Gotter Babels) in der Ge-
schichte zeigen werde: «An jenem Tagey, sagt Jesaja (1, 29 £;
2, 18. 20 usw.), «jetzty, sagen seine Schiiler (41, 24; 44, 8; 46, 1
usw.). Dal} sich dieser historische Erweis der Macht Jahves
iiberall in «Wundern» vollzieht, d. h. in Form von unbestreit-
baren und einzigartigen Machttaten, ist selbstverstiindlich.

Im spédteren Judentum findet sich der eigentliche Gdotter-
kampf selten; der Grund liegt zweifellos in der konsequenten
Ausbildung der monotheistischen Doktrin. Die Gotter existie-
ren nicht, folglich kann sich der lebendige Gott auch nicht mit
ihnen messen. Dennoch treffen wir das Motiv in abgeschwich-
ter Form etwa in manchen Danielgeschichten, sowohl bibli-
schen wie apokryphen (Bel und Drache), in Iirzdhlungen wie
2. Makk.3 (Bestrafung des Heiden Heliodor) oder 3. Makk.
(Offenbarung des lebendigen Gottes an Ptoleméus), ferner ganz
deutlich in manchen Episoden des Pseudo-Philo (c.6: Abra-
ham, c. 25—28: Kenez, c. 34 f.: Gideon, c. 38: Jair usw.).

Die christliche Tradition hat das Motiv aufgenommen und
mannigfach abgewandelt. Sicherlich liegt es vor in der Tradi-
tion vom plotzlichen Tode des angeblich vergottlichten Herodes
Agrippa (Act. 12, 21—23). Eine sehr grofie Rolle spielt es sodann
in der christlichen Heiligen-Uberlieferung. Die Georgslegende
erzihlt, wie der lebendige Gott, bzw. Jesus Christus, die Nich-
tigkeit der «romischeny Gotter, inshesondere Apollos, erwies,
indem Georg allerlei Wunder tat und so den Kaiser von Rom
samt seiner Familie zum wahren Glauben fiihrte.** Bekannt sind
auch die Machttaten der irischen Missionare in germanischen
Landen: Als Columban und Gallus in Bregenz die heidnischen
Gotterbilder zerstért hatten, mufiten der Berg- und der Wasser-

13 R. Benz, Alte deutsche Legenden (1910), S. 3 ff.



C. A. Keller, Wer war Elia? 303

geist daselbst* in einem herzzerreiflenden néchtlichen Zwie-
gesprich ihre Niederlage eingestehen.’® Derartige Uberliefe-
rungen zeigen eindeutig, dall der Erfolg der christlichen Mis-
sionare als ein Sieg des lebendigen Gottes iiber die Gotter des
Heidentums erlebt wurde.

Anhangsweise sei noch erwédhnt, dafl sich das Motiv auch
bei einem ganz andern Ausldufer der biblischen Tradition fin-
det: im Islam. Allerdings konnte es auch da infolge der stren-
gen monotheistischen Doktrin nicht ganz zur Geltung kom-
men. Ein Beispiel wenigstens sei erwéhnt. Die Vita des (nicht
ganz legendiren) Griinders des zeitweise sehr méchtigen Der-
wisch-Ordens der Bektaschi, Haggi Bektdsch Veli (13. Jh.)?,
enthédlt, neben zahlreichen weiteren Parallelen zur Elia- und
Elisa-Uberlieferung **, mehrere Episoden, in welchen Bektasch
Heiden zum Islam fiihrt. Einst mal} er sich in Wundern mit dem
Konig und den Priestern von Bedachschan (am Oberlauf des
Oxus): mittels einer 40téigigen Finsternis, mittels eines von Gott
gesandten 7kopfigen Drachen, 40tigiger Wegnahme des Feuers
und ldngerer Trockenheit (!) erwies er die Ohnmacht der heid-
nischen Religion. Die Leute bekehrten sich zum Islam, fielen
jedoch, wie der Pharao der Bibel, wieder ab, sobald die Plage
verschwand. Schlieflich sandte Gott einen Drachen, der die
Abgefallenen verschlang und das Land vom Unglauben rei-
nigte.”® Auf dhnliche Weise soll Bektasch spiter die Tataren
zum Islam bekehrt und deren Gotzenbilder durch einen An-
hinger verbrannt haben.*

2. Aufschlulireicher als diese Parallelen aus Bereichen, die
mehr oder weniger von der biblischen Uberlieferung beriihrt
sind, scheinen mir die Parallelen aus einem ganz andern Kul-

14 Nach Jonas, Vita Columbani I, 27, hatte Columban durch Anhauchen
ein Bierfall zersprengt und den darin hausenden Diémon ausgetrieben.

15 Walafrid, Vita Galli, c. 8.

18 E. GroB, Das Viladjet-Name des Haggi Bektasch, = Tiirk. Bibl., 25
(1927).

17 Diese mdgen zum Teil indirekt durch jiidisch-christliche Tradition
inspiriert sein; jedenfalls enthilt die Religion des Bektaschi-Ordens zahl-
reiche spezifisch christliche Rudimente.

18 Grofl (A.16), S.24 ff,

1% GroB, S. 67 ff.



304 C. A. Keller, Wer war Elia?

turkreis: aus Indien. Da m. W. noch niemand darauf hingewie-
sen hat, seien sie hier etwas ausfiihrlicher zitiert.

Von jeher hatten in Indien Disputationen stattgefunden von
Anhéngern verschiedener philosophischer und religioser Schu-
len. Wenn auch der moderne Hinduismus die Gleichwertigkeit
aller Religionen und Philosophien laut verkiindet, darf man
nicht vergessen, dafl Indien bis in die Neuzeit hinein leiden-
schaftliche Kéimpfe um die Wahrheit gekannt hat. Schon die
alten Upanischaden sind voll von Berichten iiber Disputationen,
und der Grofiteil der spéteren philosophischen Literatur hat die
Form von solchen, wobei der Gegner oft sehr unsanft angefalit
wird. Da nun nach alter indischer Uberzeugung rechtes Wissen
identisch ist mit Macht — der Wissende erlangt durch sein
Wissen die Erfiillung aller seiner Wiinsche —, werden nach
volkstiimlicher Uberlieferung solche Disputationen sehr hiufig
durch Machttaten entschieden. Wer den Gegner mit Wundern
besiegen kann, besitzt die Wahrheit, und er ist der wahrhaft
Wissende. Deshalb wurden in Alt-Indien die Rschis, die Seher
und Weisen, allgemein gefiirchtet, da sie fihig waren, sich
grausam fiir jede wirkliche oder vermeintliche Unbill zu ri-
chen. Okkulte Fahigkeiten gelten als «Nebenprodukte» jedes
echten «Yoga», wenn auch dessen letzter Zweck darin besteht,
die hochste Macht zu erlangen, némlich diejenige der volligen
«Befreiung».

Die Uberzeugung, dafl wirkliches Wissen mit Macht iden-
tisch ist, wurde besonders bedeutsam, sobald es darum ging,
den Glauben an einen persdnlichen Gott oder irgendein theisti-
sches System zu verteidigen. Und dies wurde aktuell im Kampf
gegen Buddhismus und Jinismus. Dieser Kampf wurde in der
zweiten Hilfte des ersten Jahrtausends unserer Zeitrechnung
mit allen Mitteln gefiihrt: Disputationen, politische Mafinahmen,
Verfolgung durch das Schwert.?

In diesem Zusammenhange nun taucht in den mannigfach-
sten Abwandlungen das Motiv auf vom Gotterkampf, der sich
auf der Ebene irdisch-menschlicher Geschichte entscheidet.
Freilich kann es sich auch hier oft nicht um einen echten Got-
terkampf handeln, da ja Buddhismus und Jinismus die Existenz

20 Cf. A.Lehmann, Die sivaitische Frommigkeit der tamulischen Er-
bauungsliteratur (1947), S. 48 ff.



C. A. Keller, Wer war Elia? 305

Gottes leugnen. Wir haben es also streng genommen zu tun
mit dem Kampf des hinduistischen Gottes gegen eine atheisti-
sche Lehre, ausgefochten auf dem Boden der Geschichte.

Die erste hier zu nennende Uberlieferung betrifft eigenarti-
gerweise auch einen Atheisten, nimlich den ersien groflen Be-
kimpfer des Buddhismus, Kimaéarila Bhatta, den hervorragen-
den Vertreter der Prva-Mimamsa (um 700).*

Kumérila maBl sich am Hofe des Kénigs Sudhanvan (unbekannt) mit
den Buddhisten. Der Konig hatte versprochen, sich dem Glauben des Sie-
gers anzuschliefen. Der Disputationen miide, beschlof er schliefilich, den
Kampf mit Wundern zu entscheiden: wer sich unversehrt von der Spitze
eines Berges in die Tiefe wiirfe, sollte Sieger sein. Kumaérila tat es; aber
die Buddhisten verlangten einen zweiten Test. So liel der Konig einen
verschlossenen Krug bringen: wer seinen Inhalt zu nennen vermichte,
sollte Sieger sein. Die Buddhisten tippten auf eine Schlange, Kumarila aber
auf «Gott Vischnu, der auf der Weltschlange Sescha ruht» (das heiflt nach
der Philosophie Kumarilas «Nichts»). In der Tat befand sich im Krug eine
Schlange; aber als man den Buddhisten den Sieg zusprechen wollte, erscholl
vom Himmel eine Stimme, die erklirte, Kumadarila habe die Wahrheit gesagt.
Somit hatte Vischnu selber sich manifestiert und den Sieg iiber die Buddhi-
sten davongetragen. Sogleich befahl der Konig, alle seine Untertanen zu
toten, die nicht mithiilfen, die Buddhisten auszurotten.

Deutlicher werden die Parallelen zu 1. K6n. 18 bei den Si-
vaiten des 8. und 9. Jahrhunderts. Hier ist vor allem das Tirt-
nyanasambandamirttindyaniarpuranam des Sékkizhar (12. oder
13. Jh.) zu nennen. Mit seinen 1256 Strophen zu je 4 Zeilen ist
dieses der weitaus umfangreichste Teil des Periya-puranam,
der von H. W. Schomerus in einem Prosa-Auszug iibersetzten
Sammlung sivaitischer Heiligenviten.?* Es erzéhlt in stark
legendirer und oft lehrhafter Form das Leben des Siva-An-
héangers und Dichters Sambandar (8. Jh.), dessen 384 Hymnen
den 1.—3. Teil der 12 Tirumurei, oder heiligen Biicher der
Tamil-Saivas, bilden. Sambandar ist ein kompromiBiloser Feind
der Bauddhas und Jainas: jedes seiner Gedichte enthélt in der
10. Strophe eine Polemik gegen dieselben, und einige Komposi-
tionen sind ausschlieBlich diesem Gegenstande gewidmet.

Hohepunkt der Lebensgeschichte Sambandars ist nun zwei-

21 Jch gebe die Tradition wieder nach C.N.Krishnaswami Aiyar in
Three Great Acharyas (Madras 1923), S. 28 fi.
22 . W. Schomerus, Sivaitische Heiligenlegenden (1925), S. 132 ff.

20



306 C. A. Keller, Wer war Elia?

fellos die Besicgung der «Samanary oder «Amanar», d. h. der
Jinisten, die von Sékkizhar breit und mit Behagen erzidhlt
wird (Str.599—872).2 Auf das bare Geriist zusammengefalt,
lautet der Bericht wie folgt:

Der Konig von Madura war zum Jinismus abgefallen und mit ihm ein
grofBer Teil seines Volkes. Nur seine Frau — die den Tamil-Saivas teure
Mangkeiyarkkarasi — und der Minister des Konigs blieben Siva treu. Um
den Sivaglauben wiederherzustellen, liefen die beiden aus dem Nachbar-
lande den bereits beriihmten Sambandar kommen, um die Jinisten in einer
Disputation zu besiegen. Der Heilige erschien mit einem groflen Gefolge
Siva preisender Brahmanen. In der Nacht vor der Disputation aber ziinde-
ten die um ihre Zukunft bangenden Jinisten das Matham (Kloster) an, in
welchem Sambandar mit den Seinigen libernachtete. Dieser aber sang eine
Hymne zu Ehren Sivas und bewirkte dadurch, dafl das Feuer auf den Konig
iiberging, der sich sogleich in den Schmerzen héchsten Fiebers wand. Die
Jinisten versuchten vergeblich, das Fieber zu beseitigen. Da holte man
Sambandar, der jedoch zuerst in den Tempel ging, um sich der Fiihrung Sivas
zu vergewissern. Dem Sambandar gelang es so, den Konig zu heilen, die
Jinisten in der Disputation zu besiegen und ihre Ohnmacht mittels dreier
Wunder blofizulegen. Aufs neue zu Siva bekehrt, ordnete der Konig an,
8000 Jinisten zu pfahlen. 2 Das Pandiland aber (das Reich von Madura)
wurde von der Irrlehre vollig gereinigt.

Spiter (Str.904—926) erzihlt Sékkizhar noch, wie Sambandar in Péti-
mangkei die Buddhisten besiegte und zum Sivaismus bekehrte.

Ahnliches weill man von dem Bhakta und Dichter Manikka-
vasakar (Ende 7.Jh. ?), dem Verfasser des beriihmten Tiru-
vasakam, des 8. Tirumurei, zu berichten. Wie er in Chidam-
baram, dem Tempel des tanzenden Siva, die Buddhisten be-
siegte, erzéhlt ausfiihrlich das 6. Kapitel des Tiruvatavirar-
puranam (12. Jh. ?):®

Der Konig von Ceylon hatte von der Herrlichkeit Chidambarams (in
Stidindien) und seines Gottes gehért. Die Buddhisten aber an seinem Hofe
beharrten darauf, es gebe nur einen Gott, nimlich Buddha (!), und sie
wollten aus dem Tempel von Chidambaram einen Tempel des Gottes
Buddha machen. Kénig und Buddhisten beschlossen, nach Chidambaram in
Indien zu gehen und Siva zu besiegen. (EEs geht also nach der Darstellung
des Puranas um eine Auseinandersetzung zwischen zwei Goéttern, nimlich

2 Schomerus (A. 22), S. 143—154.

24 Die Hinrichtung dieser 8000 Jinisten wird noch heute alljihrlich in
einem Fest gefeiert.

% Hier wiedergegeben nach der Ubersetzung von Schomerus (A.22),
8. 264 ff. Das tamulische Original steht mir leider nicht zur Verfiigung.



C. A. Keller, Wer war Elia? 307

Siva und Buddha.) Siva aber erschien den Priestern von Chidambaram und
befahl ihnen, Manikkavéisakar zu holen, der den Buddhisten den Meister
zeigen werde. Die Disputation fand in der Tat statt, und Manikkavasakar
siegte. Nachdem er dann noch die Tochter des Konigs von Ceylon von ihrer
Stummbheit geheilt hatte, bekehrten sich alle Buddhisten freudig zum Siva-
glauben.

Wo so die Tamil-Saiva die Siegermacht ihres Gottes be-
sangen, konnten die Vaishnavas nicht zuriickbleiben. So er-
zéhlten sie denn dhnliche Geschichten von Siegen, welche ihr
Gott Vischnu in seinen Frommen errungen hatte.

Das beste und beliebteste Beispiel ist sicher die Geschichte
von Periya Azhvir, dem <groflen Azhvéir (= Heiligen, der in
Vischnu untergetaucht ist)». Pariya-Azhvér lebte im 9. Jahr-
hundert und ist der Verfasser des Tirumozhi, des ersten Teiles
der Nalayira-divyaprabandham, des heiligen Buches der Tamil-
Vaischnavas.?®

Valadevan, Kénig von Madura, war von einem wandernden Brahmanen
auf die Notwendigkeit aufmerksam gemacht worden, sich schon in diesem
Leben auf das zukiinftige Leben vorzubereiten. Voller Unruhe, welches
wohl dazu der rechte Weg sein mochte, beraumte er auf Rat seines
(Vischnu ergebenen) Ministers in Madura eine groBle Disputation an, in
welcher sich Jainas, Bauddhas, Saivas, Siktas usw. messen sollten. Der-
jenige Lehrer sollte als wahr gelten, bei dessen Darlegungen der an einem
Tuch aufgehingte Siegespreis zu Boden fiele. Der Kénig wiirde sich dem
Sieger anschliefen. — Da erschien dem in seinem Heimatorte Villiputtir
weilenden Periydzhvér nachts im Traume Nardyana (Vischnu) und befahl
ihm, nach Madura zu ziehen und fiir ihn zu zeugen. Als der Heilige, um-
geben von Gottern und zahlreichen singenden Bhaktas, in Madura einzog,
wurde der Koénig von seinem Anblick dermaflien iiberwiltigt, daBl er sich
ihm sogleich zu Fiiflen warf. Auf Intervention des im Himmel den Heiligen
begleitenden Indra fand dennoch eine Scheindisputation statt, bei welcher
die Uberlegenheit des Vaischnava, bzw. Vischnus, offen zutage trat und
sich das erwartete Wunder ereignete. Narayana erschien selbst am Him-
mel, und sdmtliche Andersgliubigen wurden zu ihm bekehrt, Begeistert
stimmte der Azhvar das Pall-4ndu an, das beliebteste Lied der Tamil-
Vaischnavas: ¢«Viele Jahre, viele Jahre, viele tausend Jahre, viele hundert-
tausendmal hunderttausend Jahre beschirmt uns dein herrlicher roter
FuB, o Krschna mit der starken Schulter, der siegreich im heiligen Streit.»

28 Tch erziihle die Geschichte nach der Prosafassung des «Periydzhvér-
vaibhavamy» in der bei Irattinandyakar & Sons, Madras, erschienenen Aus-
gabe des Nalayira-divyaprabandham.



308 C. A. Keller, Wer war Elia?

Sehr bald ging es bei den religiosen Auseinandersetzungen
in Indien nicht mehr nur um den Gegensatz gegen Jinisten und
Buddhisten, sondern um die Frage, ob Vischnu oder Siva der
wahre Gott sei. Dieser Streit spielt sich ab vor allem in Mythen,
aber auch in Kémpfen um Menschen oder um Heiligtiimer. Ein
aufschluBireiches Beispiel wird erzihlt im Zusammenhange mit
dem Leben des Philosophen Ramanuja (11./12. Jh.).*”

Saivas und Vaischnavas waren uneinig, ob das Gotterbild von Tiru-
pathi Siva oder Vischnu darstelle. Da veranlafte Raméanuja, dafl man die
Entscheidung dem Gotte iiberlasse. Man legte abends die Embleme der
beiden Gitter vor das Gotzenbild und verschloBl das Heiligtum. Am Morgen
hatte der Goétze die Embleme Vischnus an sich genommen und dadurch
seine Identitit kundgetan. Der Tempel gehiorte fortan den Vaischnavas.

Die meisten dieser Beispiele betreffen die eigentliche Kampf-
zeit des Hinduismus. Es fdllt auf, daf, soweit ich sehe, die
spiatere Auseinandersetzung mit dem Islam kaum unter dem
Aspekt des Gotterkampfes gesehen wurde. Hier herrscht der
Geist echter, oft rithrender Toleranz vor. Die Griinde dazu sind
mannigfach und kénnen hier nicht analysiert werden. Immer-
hin ist das Motiv nicht vollig abwesend. So erzidhlt der Mah-
rati-Dichter Mahipati (18. Jh.) in seinem «Santawijayay, dem
Leben des Mahratti-Heiligen Ramdas (17. Jh.), eine Begenung
zwischen dem Heiligen und einem muslimischen Offizier des
Moghul-Kaisers Aurangzeb (1618—1707).*®

Der Offizier war dabei, sich mit wenig Erfolg im Bogenschiellen zu
iiben. Der Heilige, der ihn iiberraschte, fiihrte ihm darauf allerlei Kunst-
stiicke mit Pfeil und Bogen vor. Uberwiiltigt von der Macht des Hindu-
Heiligen, verneigte sich der Muslim vor ihm. Ramdas beniitzte die Ge-
legenheit, ihm seine Gotteslehre vorzutragen, worauf sich der Offizier ihm
vollig unterwarf.

3. Was lehren uns die genannten Parallelen zu 1. Kon. 18,
vor allem die indischen? *® Wir miissen versuchen, ihre Eigen-
art ndher zu erfassen und daraus gewisse Folgerungen zu
ziehen. Die zitierten Geschichten weisen alle, mit wenig Aus-
nahmen, drei Hauptmerkmale auf:

27 Erz#éhlt nach S.Krishnaswami Aiyangar in Three Great Acharyas
(A.21), S.130 1.

28 J. I&. Abbott, Ramdas (1932), S. 161 ff.

2 Man konnte auch zu andern Episoden der Elia-Uberlieferung zahl-
reiche Parallelen aus indischen Heiligenviten nennen.



C. A. Keller, Wer war Elia? 309

a) Es handelt sich iiberall um Episoden aus religiésen und
geistigen Vorgingen von umfassendem, weltgeschichtlichem
Ausmall. Buddhismus, Jinismus, rémisches, germanisches und
anderes Heidentum werden zuriickgedringt, ein bestimmtes
Prinzip kultureller Gestaltung wird i{iberwunden; anders oricn-
terte Kulturméchte beginnen das Leben der Gemeinschaft zu
formen, wobei natiirlich manches — mehr als die Erzédhler oft
wahrhaben wollen — erhalten bleibt. Diese Vorgéinge sind,
vordergriindig gesehen, politischer oder gar klassenkdmpferi-
scher Art: Die Opposition gegen Buddhismus und Jinismus,
von Brahmanen gefiihrt, zielt auf Wiederherstellung der brah-
manischen Autoritit, die durch die Leugnung der Veden und
der Kastenordnung bedroht gewesen ist. Man darf indessen bei
diesem politischen Aspekt nicht stehenbleiben. Vielmehr geht es
immer gleichzeitig um geistig-religitvse Entscheidung, um den
Sieg der Wahrheit, um Bekenntnis zur Wahrheit und um Le-
bensgestaltung im Lichte der Wahrheit.

b) Wie ist Bekehrung, wie ist der Sieg der Wahrheit mog-
lich? Wie kommt es zur Unterwerfung unter eine siegreiche
kulturbildende Macht? — Unsere Erzdhlungen spiegeln eine
grundlegende Erfahrung aller Menschen wider: Entscheidung
auf der Ebene geistig-religioser Uberzeugung ist immer kos-
misches Geschehen; der Kampf der Wahrheit und um die
‘Wahrheit schlieBt Michte ein, welche den Menschen iiberstei-
gen. Genauer: Die menschliche Entscheidung hingt von diesen
Maichten ab. Ubertritte von einer Religion zur anderen, Bekeh-
rungen, sind Manifestationen kosmischer, jenseitiger, iiber-
menschlich-schopferischer Groflen. Bekehrung eines Menschen
zur « Wahrheity ist nur die zeitliche Demonstration des meta-
physischen Sieges der Wahrheit. Nach unseren Erzdhlungen
hat der Inbegriff der Wahrheit, «Gotty, den absoluten Vorrang
vor allem Menschlichen. Bekehrung geschieht nur dann, wenn
«Gotty sich durchsetzen will und durchsetzen kann. Nur der
<Erweis des Geistes und der Kraft> kann iiberzeugen, kann
zum Glaubenswechsel fiihren. ‘

c) Gleichzeitig betonen unsere Texte, dall «Gotty sich zur
Bekehrung von Menschen menschlicher Werkzeuge bedient,
ndmlich der «Heiligens oder — man darf das Wort schon
brauchen — der «Propheteny. Und nun ist iiberall zu beob-



310 C. A. Keller, Wer war Elia?

achten, daB sich die menschliche Personlichkeit des Propheten
in dem Mafle verfliichtigt, als er ein wirksames Werkzeug der
metaphysischen Groéfie wird. Je erfolgreicher der Prophet fiir
«Gotty wirbt, um so mehr verschwindet er hinter der Gottheit,
und um so mehr erscheint sein Sieg als Sieg der Gottheit. Sam-
bandar z.B. ist nicht etwa ein hochgelehrter und dennoch
energischer Mann, sondern das Gegenteil: ein kleines, schwa-
ches Kind, das nicht einmal allein von einem Heiligtum zum
andern zu gehen vermag. In ihm wirkt eben die Gottheit selber.
Sein Wissen und Koénnen hat er als Sdugling mit der Milch der
Umadevi, der Gattin Sivas, eingeschliirft. Man erblickt in ihm
geradezu einen «Sohny Sivas, so wie andererseits der Vischnu-
Heilige als Avatara der Gottheit gilt. Zwar braucht die Gott-
heit Menschen, und sie offenbart sich durch Menschen; aber
diese Menschen miissen, um erfolgreich wirken zu kénnen, vor
der Gottheit zuriicktreten.

Wenn wir uns nun noch einmal der Elia-Tradition zuwen-
den, so entdecken wir dort in aller Deutlichkeit eben diese drei
Merkmale der Erzéhlungen vom Gotterkampf im Raume
menschlicher Geschichte.

a) Klias Wirken, vor allem sein Tun auf dem Karmel, ist
Teil eines umfassenden und weitgreifenden geschichtlichen Vor-
ganges. Ein Volk wird zuriickgefithrt zu Jahve und zu den
amphiktyonischen Lebensformen. Zwar geht es auch hier zu-
nichst um politische Fragen; fiir die Erzihlung vom Karmel
hat man das seit A. Alts Untersuchung mehrfach betont.*® Elia
wollte, so scheint es, das Karmelheiligtum wieder der Juris-
diktion Jahves unterstellen und damit das umliegende Gebiet
ganz dem israelitischen Staate einverleiben. Bei dieser lokalen
Bedeutung des Karmelereignisses darf man aber die grundsétz-
liche Tragweite der dort fallenden Entscheidung nicht unter-
schitzen. Es soll wirklich klar werden: «Jahve ist der Gott.»
Wie immer man auch den Baal identifizieren mag — sei es der
Baal des Karmel, oder von Tyrus, oder Melkart, oder Baal
Samem —, es bleibt dabei: er ist derjenige, der in Israel nicht
Anspruch auf gottliche Ehren erheben kann. Baal, Flucht-
und Quellpunkt einer ganzen Kultur, wird verworfen und

30 A. Alt, Das Gottesurteil auf dem Karmel (1935), jetzt in Kleine
Schriften, 2 (1953), S. 135 ff.; ihm folgen z. B. Galling (A.2) und Fohrer (A. 8).



C. A. Keller, Wer war Elia? 311

durch Jahve ersetzt. Das wirtschaftliche, politische und geistige
Leben Israels soll nicht von Baal, sondern von Jahve her auf-
gebaut werden und von ihm seinen Sinn erhalten. Es handelt
sich um totale Inanspruchnahme eines Volkes durch Jahve.

b) Wie in den heidnischen Geschichten hat auch bei Elia
Gott allein die Initiative. Er ist es, der sich offenbart und da-
durch die Bekehrung bewirkt. Er gibt Elia den Auftrag, sich
Ahab zu zeigen und das Volk zusammenzurufen. Er allein ent-
ziindet das Opfer. Er ist es, der Elia ins Wadi Kerith und nach
Sarepta sendet. Er sorgt ganz allein fiir den Lebensunterhalt
seines Propheten, sei es in der Einsamkeit, sei es im fremden
Lande. Er selber, bzw. sein himmlischer Bote, gibt ihm Him-
melsspeise und laBt ihn an den Horeb ziehen. Er erteilt ihm
dort neue Auftrige, und spéter wird Er allein ihm die Straf-
botschaft an Ahab anvertrauen.

¢) Und wie es bei den Paralleltexten geschieht, entschwindet
uns bei genauem Zusehen auch die menschliche Persénlichkeit
Elias immer mehr. Man hat ihn zwar eine <kraftvolles Gestalt
genannt, «die grandioseste Heldengestalt der Bibely (Wellbhau-
sen). Ich kann an dem Menschen Elia schlechthin nichts
Grandioses, nichts Kraftvolles entdecken. Man behauptet, die
Tradition habe Elia ins Ubermenschliche «gesteigerty (Gunkel,
Fohrer). Das Gegenteil ist wahr, Die Tradition hat Sorge ge-
tragen, das Menschliche an Elia gering zu machen, wenn nicht
ganz auszuwischen, Elia zu demdiitigen. Der Mensch Elia ist
vOllig uninteressant, vollig bedeutungslos. Er muf fliehen, ist
auf ein Wisserchen und auf Raben angewiesen, die ihm Gott
seiner Schwachheit zuliebe schickt. Er wird abhéngig von einer
heidnischen Witwe, in deren Haus Gott zum vornherein ein
Wunder organisiert hat (siwwithi, 1.K6n. 17, 9). Sobald dem
Sohn der Witwe etwas zustéft, kann Ilia nur noch beten und
mit dem Gestus des «Sichausstreckens» seine Bereitschaft aus-
driicken, dem Kinde sein eigenes Leben zu geben. Dafi Gott
sich ihm am Horeb offenbart, ist nicht sein Verdienst; er hat
keine einzige neue theologische Erkenntnis errungen, sondern
nur Gottes Befehle entgegengenommen. Auf dem Karmel und
in der Naboth-Angelegenheit sagt er weiter, was ihm anver-
traut worden war. Menschlich an ihm ist nur sein Klagen:
¢«Nimm mein Leben; ich bin nicht besser als meine Viiter.»



312 C. A. Keller, Wer war Elia?

Sonst sehen wir ihn einsam und untétig am Bache Kerith, oder
im Hause der fremden Witwe, oder auch auf der Spitze eines
Berges, und einmal sehen wir ihn auf einem andern Berge
kauern, den Kopf zwischen den Knien, d. h. in konzentrierte-
stem Gebet (18, 42 ff.). Elia ist nichts; grof} ist allein Jahve.

ITI.

Wer war Elia? Die Tradition zeigt ihn als Diener des
lebendigen Gottes, nicht als Helden. So darf man ihn auch
nicht als Protagonisten der Amphiktyonie auffassen. Gewil}, er
dachte und handelte in den Bahnen amphiktyonischen Erbes,
aber eben darum, weil die Amphiktyonie Schépfung seines, des
lebendigen Gottes war. So hat die Tradition Elia dargestellt.
Nichts ist er in sich, nichts hat er aus sich — es zédhlt allein der
lebendige Gott.

Ist dieser Elia der Tradition auch der Elia der Geschichte?

Eine vorlaufige Beobachtung zum religionshistorischen
Parallelmaterial mag hier weiterfiihren. Die indischen Erzéh-
lungen iiber Sambandar und die tibrigen Heiligen vermitteln
einen durchaus zuverldssigen Gesamteindruck von Wirken
und «Persdnlichkeity jener Dichter, einen Kindruck, der in
allem Wesentlichen von den betreffenden Gedichten bestatigt
wird. Es ist nicht einzusehen, warum die alttestamentliche T'ra-
dition mit ihrem Eliabild irren sollte. Nichts nétigt uns, in Elia
etwas anderes zu suchen als den menschlich véllig uninteres-
santen Diener Jahves. Nur ein falscher Personlichkeitskult
und eine vollig unbiblische Geschichtsauffassung kénnten uns
veranlassen, in Elia gegen alle Tradition eine «kraftvolle Per-
sonlichkeity, einen «Vorldufer der groflen Propheten», einen
schopferischen Theologen zu entdecken.

Sodann bezeugen uns die oben gesammelten Paralleler-
zdhlungen eine grundlegende menschliche Erfahrung, eine giil-
tige Wahrheit. Bildung und Festigung religiéser Uberzeugun-
gen, Bekehrung zu Géttern und zu Gott, Erkenntnis der das
All tragenden letzten Wirklichkeit — das sind Vorgénge, iiber
die der Mensch keine Macht hat. Der Mensch kann sich nur
dem Machtwort der Gotter und vor allem des lebendigen Gottes
aussetzen, ihm Widerstand leisten, oder aber sich ihm blind



C. A Keller, Wer war Elia? 313

unterwerfen. Bei allen Erzihlungen iiber den Sieg eines Gottes
im sinnlosen Gewiihl menschlichen Irrens und Suchens, ob sie
nun aus Indien, aus Persien oder aus Europa stammen, haben
wir es zu tun mit letzten Aussagen, die sich nicht anders deu-
ten lassen als so, wie sie sich selber verstehen. Sie lassen sich
nicht sezieren in «Historischesy und «Unhistorisches». Der hi-
storische Mensch ist immer den Gdttern hingeworfen. Jene
Zeugnisse umsetzen wollen in nur-menschliche, in gottlose Ge-
schichte, hielle ihr wesentliches Zeugnis verkennen. Sie bezeu-
gen ja, daBl der Mensch nur existiert in volliger Abhingigkeit
von einer souverin iiber ihn verfiigenden Macht.

Der christliche Exeget aber lebt und forscht zum vornher-
ein im Aktionsbereich des Gottes, der sich in der Geschichte
Israels und der Kirche von Abraham bis heute als der Leben-
dige erwiesen hat. Er lebt davon, dafll dieser Gott iiber andere
Gotter den Sieg errungen hat und fortwéhrend erringt. Er lebt
davon, dal} dieser Gott auch ihn, den kxegeten, in seinen Dienst
stellt. Er lebt also u. a. auch davon, dafl Jahve auf dem Karmel
die Nichtigkeit Baals demonstriert hat. Und darum kann der
konsequent historisch denkende Exeget nur den historischen
Sieg des auch ihn beherrschenden und befreienden Gottes dank-
bar zur Kenntnis nehmen. Gerade als an der wirklichen Histo-
rie interessierter Forscher wird er darum den lebendigen Gott
loben, der in jenem fernen 9. Jahrhundert auf dem Karmel seine
Gegenwart offenbart und das Opfer seines Knechtes Elia wun-
derbar entziindet hat.

Der Exeget und Historiker ist auf die Elia-Tradition ange-
wiesen: er hat keine Macht iiber sie. Er kann sie nicht um-
deuten. Will er den geschichtlichen Elia verstehen, mul} er sie
annehmen, wie sie ist.

Lausanne. Carl A. Keller.



	Wer war Elia?

