
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Wer war Elia?

Autor: Keller, Carl A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wer war Elia?

I.

Wir setzen ein mit der Frage: Hat Elia Neues gebracht oder
war er nur der Vertreter traditionellen Gedankengutes?

Zwei Thesen stehen sich hier gegenüber.
Nach der einen Auffassung hat Elia nichts Neues gebracht:

seine Predigt habe, wie diejenige der übrigen alten Propheten,
«die Gedanken und die Formen der aus der Wüste mitgebrachten

Religion verteidigt..., ohne die israelitische Religion
durch neue Gedanken fortzubilden». So hat schon B. Stade vor
55 Jahren geschrieben.1 Diese These hat neuerdings eine
Präzisierung erfahren, indem man Elia konkret hineinstellt in die
amphiktyonische Tradition. K. Galling hat in seinem Beitrag
zur Alt-Festschrift gezeigt, daß die Schlachtung der Baalspropheten

(1. Kön. 18, 40) dem in Nord-Israel geübten und z. B.
in Deut. 13 niedergelegten amphiktyonischen Recht entspricht.'
Vor allem aber faßt H. J. Kraus Elia auf als Vertreter des

amphiktyonischen Zentralamtes, des «Richter»-Amtes. Dieses Amt
hat in der biblischen Gestalt des Mose seine vollste Ausbildung
erhalten und ist, wie Deut. 18, 15 ff. feststellt, von einer
kontinuierlichen Reihe inspirierter Verwalter des Amphiktyonen-
rechtes ausgeübt worden; zu dieser Reihe gehören u.a. die
«kleinen Richter», Samuel, Nathan, Elia, Elisa usw.3 Nach dieser

Sicht hat sich also die Aktivität Elias im Rahmen einer
altisraelitischen Institution vollzogen, und es wäre nicht
sachgemäß, nach dem durch ihn errungenen Fortschritt zu fragen.

Demgegenüber hat z. B. J. Wellhausen betont, man habe bei
Elia den Eindruck, «in ein neues Stadium der Religionsgeschichte

zu treten, ohne daß man ausmachen könnte, worin der
Unterschied gegen früher bestand». Es scheine, «daß die Gottesidee

damals begann, sich über die nationale Schranke zu er-

1 B.Stade, Biblische Theologie des Alten Testamentes (1905), S. 68.
2 K. Galling, Der Gott Karmel und die Ächtung der fremden Götter :

Geschichte und Altes Testament. Aufsätze A. Alt z. 70. Geb. (1953),
S. 105 ff.

3 H. J. Kraus, Die prophetische Verkündigung des Rechts in Israel,
Theol. Stud. 51 (1957), S. 25 ff.



C. A. Keller, Wer war Elia 299

heben».4 In Wellhausens Nachfolge haben u. a. R. Smend 5,

H. Gunkel6, 0. Procksch 7 die Originalität Elias darin gesehen,

daß er — als Vorläufer der großen «Schriftpropheten»
— unbewußt einem «national entschränkten» Monotheismus
zustrebte. Ähnlich betont neuerdings G. Fohrer, daß Elia nicht
nur das Alte bewahrt, sondern auch Neues gebracht habe.
Insbesondere habe er Jahve als Spender des Regens, somit als
Herrn der Kulturgüter und als Gott des stillen Waltens sehen
gelehrt und habe so den Jahvismus den neuen Umständen des
9. Jahrhunderts angepaßt.8

Wenn wir nun etwa die Sicht von Kraus und diejenige von
Fohrer gegeneinander abwägen, so zeigen sich auf beiden Seiten

gewisse Schwierigkeiten. Gegen Kraus wäre etwa
festzustellen, daß Elia nirgends als Richter und damit als Inhaber
des amphiktyonischen Zentralamtes auftritt. Zwar scheint er
in 1. Kön. 18 die allgemein anerkannte Vollmacht zu besitzen,
vom König die Organisation einer «Landsgemeinde» zu
verlangen, und es ist auch wahr, daß er nach 2. Kön. 2,1 ff. mit
Vorliebe an alten amphiktyonischen Heiligtümern weilt. Aber
er amtet niemals als Richter; denn auch in der Nabothgeschichte
richtet er nicht, er verkündet lediglich, und in durchaus
unerwarteter Weise, Jahves Urteil über den König. — Noch schwerer

sind die Bedenken gegenüber den Thesen Fohrers. Hat
wirklich erst Elia, mehr als -300 Jahre nach der Einwanderung
in Palästina und 100 Jahre nach Salomo, Jahve als Herrn der
Kulturgüter verkündet? Das ist höchst unwahrscheinlich, auch
wenn in der Tat weite Kreise in Israel den Baal als Geber der
Fruchtbarkeit ehrten. Auch die Nomaden in der Wüste und die
Halbnomaden an den Grenzen des Kulturlandes sind ja auf
den Regen angewiesen, und wenn es wahr ist, daß Jahve von
Hause aus in jene Kreise gehört, so wurde er zweifellos von
Anfang an auch als Regenmacher erkannt. Überdies zeigt die
Religionsgeschichte immer deutlicher,daß es unstatthaft ist,den
Wirkungsbereich lebendig verehrter Götter genau einzugren-

4 J. Wellhausen, Israelitische und jüdische Geschichte (18952), S. 73 ff.
6 R. Smend, Lehrbuch der alttest. Religionsgeschichte (1893), S. 154 ff.
• H. Gunkel, Elias, Jahve und Baal (1906), S. 93 ff.
7 O. Procksch, Theologie des Alten Testaments (ed. 1950), S. 137 ff.
8 G. Fohrer, Elia (1957), S. 85 ff.



300 C. A. Keller, Wer war Elia 1

zen: ein Sturmgott kann sehr wohl gleichzeitig Regengott sein.
Was schließlich die angeblich von Elia gemachte theologische
Entdeckung des stillen Wesens Gottes betrifft, so beruht diese
These Eohrers auf einer unzulässigen Interpretation von
1. Kön. 19. 12. Wie der hochverehrte Lehrer, dem diese
Untersuchung gewidmet ist, sehr schön gezeigt hat, spricht dieser
Vers nicht vom Wesen Jahves, sondern vom Modus der
Offenbarung an den Propheten.9 Die Erzählung verkündet also nicht
neue theologische Erkenntnis, sondern prophetisches Erleben,
das kaum wird auf Elia beschränkt gewesen sein.

Wird man also weder Kraus noch Fohrer vorbehaltlos
zustimmen können, so muß man dennoch dem ersteren dahin
recht geben, daß die alten Texte Elia konsequent in die am-
phiktyonische Tradition hineinstellen. Elia vertritt tatsächlich
überall amphiktyonisches Gedankengut. Er dient «Jahve, dem
Gott Israels» (1. Kön. 17, 1), bzw. dem «Jahve Sebaoth» (18,
15), den er anruft als «Gott Abrahams, Isaaks und Israels»
(18, 36) und den er als alleinigen Gott in «Israel» anerkannt
wissen möchte (ebd.). Man muß sich dabei vergegenwärtigen,
daß «Israel» nichts anderes ist als der Name der alten Stämme-

Amphiktyonie. Das Bekenntnis zur Amphiktyonie manifestiert
sich ferner in den 12 Steinen, die Elia zum Altar schichtet (18,
31 f.) ,10 Amphiktyonischem Gedankengut entspricht die Ächtung
der fremden Götter und die Tötung ihrer Propheten. Der Horeb-
Sinai, wohin Elia kraft göttlicher Speise wandert, ist der
heilige Berg der amphiktyonischen Tradition. Dort spricht Elia in
amphiktyonischer Terminologie davon, daß «Israel» die «Be-
rith Jahves» verlassen habe (19, 10). Die Theophanie und der
Offenbarungsmodus entsprechen bei genauem Zusehen ebenfalls

der in Ex. 19 ff. und 33, 12 ff. niedergelegten amphiktyonischen

Tradition 11
; denn daß Jahve zur Zeit des Mose im Donner

redete, war ausdrücklich ein schlechthin einmaliges, aus-
nahmsweises Geschehen, eine bewußte Abweichung von seinem
gewöhnlichen Tun. Die eigentliche Offenbarung des Gotteswil-

9 W.Eichrodt, an der von Fohrer zu Unrecht zitierten Stelle: Theologie

des Alten Testaments, 2 (1935), S. 3.
10 Die Verse sind also keineswegs mit Fohrer, S. 15 Anm. 22, als

«dogmatische Glosse» auszuscheiden.
11 Vgl. auch Deut. 4 f.; Kraus (A. 3), ebd.



C. A. Keller, Wer war Elia t 301

lens vollzog sich auch nach der alten Sinaitradition nicht im
Donner, sondern in traulicher Gemeinschaft, im tête-à-tête
zwischen Gott und den Offenbarungsmittlern. Amphiktyonisch ist
bei Elia auch die Vollmacht des Gottesvertreters über den
König, der den Befehl erhält, «ganz Israel» auf dem Karmel zu
versammeln (1. Kön. 18,19), wie auch die neue Anwendung des

Prinzips charismatischen Königtums (19, 15 ff.) und die
Einsetzung Elisas zum Nachfolger.12

Wir kommen zum Schluß: Nach 1. Kön. 17 ff. wirkte Elia
fortwährend im Rahmen amphiktyonischer Gegebenheiten und
amphiktyonischer Tradition. Ist das historisch richtig? Wie
ist die Gestalt Elias historisch zu beurteilen? Kann man hinter
die biblischen Texte gelangen und ein Eliabild zeichnen, das
der historischen Wirklichkeit mehr entspräche? Welches ist
überhaupt die Aufgabe des Exegeten gegenüber dem biblischen
Überlieferungskomplex? — Wir wollen versuchen, auf dem

Umweg über gewisse religionsgeschichtliche Parallelen dem
Geheimnis der Eliatradition näherzukommen. Wir greifen den
Bestandteil derselben heraus, welcher als Höhepunkt des
gesamten Geschehens erscheint: die Auseinandersetzung
zwischen Jahve und Baal auf dem Karmel.

II.
Die Karmelerzählung in 1. Kön. 18 berichtet, wie Jahve

seine alleinige Autorität durchsetzt und die Nichtigkeit Baals
erweist. Mag es zunächst nur um eine Entscheidung innerhalb
Israels gehen, innerhalb der Amphiktyonie, um eine Entscheidung

also, die nicht ohne weiteres den Bereich der fremden
Völker umschließt, so handelt es sich eben doch um einen
Kampf zwischen Göttern. Dieser Kampf wird ausgefochten
nicht etwa im Mythus oder Ritus — bekanntlich wissen die
Mythologien aller Völker von Götterkämpfen zu künden —,
sondern im Räume irdisch-menschlichen Geschehens.

Jedoch ist es wichtig zu sehen, daß dieser im Räume der
Historie ausgetragene Kampf zwischen Göttern ein Motiv ist,
das sich an den verschiedensten Stellen der Religionsgeschichte
wiederfindet.

12 Kraus (A.3), S. 26.



302 C. A. Keller, Wer war Elia

1. Zunächst taucht dieses Motiv sehr häufig auf im
biblischen und nachbiblischen Schrifttum. Zu denken ist etwa an
die Auseinandersetzung zwischen Jahve und den Religionsmächten

Ägyptens in Ex. 3—12, vor allem nach der
priesterschriftlichen Fassung, dann aber auch an den Sieg der Lade
(=Mahves) über Dagon in 1. Sam. 4 f. Ferner haben Jesaja
und seine Schule («Deuterojesaja») immer wieder betont, daß
sich die Erhabenheit Jahves über die Elilim, bzw. über die
«Götter» (in Jes. 40 ff. vor allem die Götter Babels) in der
Geschichte zeigen werde: «An jenem Tage», sagt Jesaja (1, 29 f.;
2, 18. 20 usw.), «jetzt», sagen seine Schüler (41, 24; 44, 8; 46, 1

usw.). Daß sich dieser historische Erweis der Macht Jahves
überall in «Wundern» vollzieht, d. h. in Form von unbestreitbaren

und einzigartigen Machttaten, ist selbstverständlich.
Im späteren Judentum findet sich der eigentliche Götterkampf

selten; der Grund liegt zweifellos in der konsequenten
Ausbildung der monotheistischen Doktrin. Die Götter existieren

nicht, folglich kann sich der lebendige Gott auch nicht mit
ihnen messen. Dennoch treffen wir das Motiv in abgeschwächter

Form etwa in manchen Danielgeschichten, sowohl
biblischen wie apokryphen (Bei und Drache), in Erzählungen wie
2. Makk. 3 (Bestrafung des Heiden Heliodor) oder 3. Makk.
(Offenbarung des lebendigen Gottes an Ptolemäus), ferner ganz
deutlich in manchen Episoden des Pseudo-Philo (c. 6: Abraham,

c. 25—28: Kenez, c. 34 f.: Gideon, c. 38: Jair usw.).
Die christliche Tradition hat das Motiv aufgenommen und

mannigfach abgewandelt. Sicherlich liegt es vor in der Tradition

vom plötzlichen Tode des angeblich vergöttlichten Herodes
Agrippa (Act. 12, 21—23). Eine sehr große Rolle spielt es sodann
in der christlichen Heiligen-Überlieferung. Die Georgslegende
erzählt, wie der lebendige Gott, bzw. Jesus Christus, die
Nichtigkeit der «römischen» Götter, insbesondere Apollos, erwies,
indem Georg allerlei Wunder tat und so den Kaiser von Rom
samt seiner Familie zum wahren Glauben führte.13 Bekannt sind
auch die Machttaten der irischen Missionare in germanischen
Landen: Als Columban und Gallus in Bregenz die heidnischen
Götterbilder zerstört hatten, mußten der Berg- und der Wasser-

13 R. Benz, Alte deutsche Legenden (1910), S, 3 ff.



C. A. Keller, Wer war Elia 303

geist daselbst14 in einem herzzerreißenden nächtlichen
Zwiegespräch ihre Niederlage eingestehen.16 Derartige Überlieferungen

zeigen eindeutig, daß der Erfolg der christlichen
Missionare als ein Sieg des lebendigen Gottes über die Götter des
Heidentums erlebt wurde.

Anhangsweise sei noch erwähnt, daß sich das Motiv auch
bei einem ganz andern Ausläufer der biblischen Tradition
findet: im Islam. Allerdings konnte es auch da infolge der strengen

monotheistischen Doktrin nicht ganz zur Geltung kommen.

Ein Beispiel wenigstens sei erwähnt. Die Vita des (nicht
ganz legendären) Gründers des zeitweise sehr mächtigen
Derwisch-Ordens der Bektaschi, Haggi Bektâsch Veli (13. Jh.)13,
enthält, neben zahlreichen weiteren Parallelen zur Elia- und
Elisa-Überlieferung mehrere Episoden, in welchen Bektasch
Heiden zum Islam führt. Einst maß er sich in Wundern mit dem

König und den Priestern von Bedachschan (am Oberlauf des

Oxus) : mittels einer 40tägigen Finsternis, mittels eines von Gott
gesandten 7köpfigen Drachen, 40tägiger Wegnahme des Feuers
und längerer Trockenheit erwies er die Ohnmacht der
heidnischen Religion. Die Leute bekehrten sich zum Islam, fielen
jedoch, wie der Pharao der Bibel, wieder ab, sobald die Plage
verschwand. Schließlich sandte Gott einen Drachen, der die
Abgefallenen verschlang und das Land vom Unglauben
reinigte.18 Auf ähnliche Weise soll Bektasch später die Tataren
zum Islam bekehrt und deren Götzenbilder durch einen
Anhänger verbrannt haben.10

2. Aufschlußreicher als diese Parallelen aus Bereichen, die
mehr oder weniger von der biblischen Uberlieferung berührt
sind, scheinen mir die Parallelen aus einem ganz andern Kul-

14 Nach Jonas, Vita Columbani I, 27, hatte Columban durch Anhauchen
ein Bierfaß zersprengt und den darin hausenden Dämon ausgetrieben.

15 Walafrid, Vita Galli, c. 8.
16 E. Groß, Das Vilâjet-Nâme des Haggi Bektasch, Türk. Bibl., 25

(1927).
17 Diese mögen zum Teil indirekt durch jüdisch-christliche Tradition

inspiriert sein; jedenfalls enthält die Religion des Bektaschi-Ordens
zahlreiche spezifisch christliche Rudimente.

18 Groß (A. 16), S. 24 ff.
'» Groß, S. 67 ff.



304 C. A. Keller, Wer war Elia

turkreis: aus Indien. Da m. W. noch niemand darauf hingewiesen

hat, seien sie hier etwas ausführlicher zitiert.
Von jeher hatten in Indien Disputationen stattgefunden von

Anhängern verschiedener philosophischer und religiöser Schulen.

Wenn auch der moderne Hinduismus die Gleichwertigkeit
aller Religionen und Philosophien laut verkündet, darf man
nicht vergessen, daß Indien bis in die Neuzeit hinein
leidenschaftliche Kämpfe um die Wahrheit gekannt hat. Schon die
alten U panischaden sind voll von Berichten über Disputationen,
und der Großteil der späteren philosophischen Literatur hat die
Form von solchen, wobei der Gegner oft sehr unsanft angefaßt
wird. Da nun nach alter indischer Überzeugung rechtes Wissen
identisch ist mit Macht — der Wissende erlangt durch sein
Wissen die Erfüllung aller seiner Wünsche —, werden nach
volkstümlicher Überlieferung solche Disputationen sehr häufig
durch Machttaten entschieden. Wer den Gegner mit Wundern
besiegen kann, besitzt die Wahrheit, und er ist der wahrhaft
Wissende. Deshalb wurden in Alt-Indien die Rschis, die Seher
und Weisen, allgemein gefürchtet, da sie fähig waren, sich
grausam für jede wirkliche oder vermeintliche Unbill zu
rächen. Okkulte Fähigkeiten gelten als «Nebenprodukte» jedes
echten «Yoga», wenn auch dessen letzter Zweck darin besteht,
die höchste Macht zu erlangen, nämlich diejenige der völligen
«Befreiung».

Die Überzeugung, daß wirkliches Wissen mit Macht
identisch ist, wurde besonders bedeutsam, sobald es darum ging,
den Glauben an einen persönlichen Gott oder irgendein theisti-
sches System zu verteidigen. Und dies wurde aktuell im Kampf
gegen Buddhismus und Jinismus. Dieser Kampf wurde in der
zweiten Hälfte des ersten Jahrtausends unserer Zeitrechnung
mit allen Mitteln geführt: Disputationen, politische Maßnahmen,
Verfolgung durch das Schwert.20

In diesem Zusammenhange nun taucht in den mannigfachsten

Abwandlungen das Motiv auf vom Götterkampf, der sich
auf der Ebene irdisch-menschlicher Geschichte entscheidet.
Freilich kann es sich auch hier oft nicht um einen echten
Götterkampf handeln, da ja Buddhismus und Jinismus die Existenz

20 Cf. A. Lehmann, Die sivaitische Frömmigkeit der tamulischen
Erbauungsliteratur (1947), S. 48 ff.



C. A. Keller, Wer war Elia 305

Gottes leugnen. Wir haben es also streng genommen zu tun
mit dem Kampf des hinduistischen Gottes gegen eine atheistische

Lehre, ausgefochten auf dem Boden der Geschichte.
Die erste hier zu nennende Überlieferung betrifft eigenartigerweise

auch einen Atheisten, nämlich den ersten grollen Be-

kämpfer des Buddhismus, Kûmârila Bhatta, den hervorragenden
Vertreter der Pûrva-Mîmâmsâ (um 700).21

Kûmârila maß sich am Hofe des Königs Sudhanvan (unbekannt) mit
den Buddhisten. Der König hatte versprochen, sich dem Glauben des

Siegers anzuschließen. Der Disputationen müde, beschloß er schließlich, den
Kampf mit Wundern zu entscheiden: wer sich unversehrt von der Spitze
eines Berges in die Tiefe würfe, sollte Sieger sein. Kûmârila tat es; aber
die Buddhisten verlangten einen zweiten Test. So ließ der König einen
verschlossenen Krug bringen: wer seinen Inhalt zu nennen vermöchte,
sollte Sieger sein. Die Buddhisten tippten auf eine Schlange, Kûmârila aber
auf «Gott Vischnu, der auf der Weltschlange Sescha ruht» (das heißt nach
der Philosophie Kumârilas «Nichts»), In der Tat befand sich im Krug eine
Schlange; aber als man den Buddhisten den Sieg zusprechen wollte, erscholl
vom Himmel eine Stimme, die erklärte, Kûmârila habe die Wahrheit gesagt.
Somit hatte Vischnu selber sich manifestiert und den Sieg über die Buddhisten

davongetragen. Sogleich befahl der König, alle seine Untertanen zu
töten, die nicht mithülfen, die Buddhisten auszurotten.

Deutlicher werden die Parallelen zu 1. Kön. 18 bei den Si-
vaiten des 8. und 9. Jahrhunderts. Hier ist vor allem das Tirû-
nyânasambandamûrttinâyanârpurânam des Sêkkizhâr (12. oder
13. Jh.) zu nennen. Mit seinen 1256 Strophen zu je 4 Zeilen ist
dieses der weitaus umfangreichste Teil des Periya-purânam,
der von H. W. Schomerus in einem Prosa-Auszug übersetzten
Sammlung sivaitischer Heiligenviten.22 Es erzählt in stark
legendärer und oft lehrhafter Form das Leben des Si
va-Anhängers und Dichters Sambandar (8. Jh.), dessen 384 Hymnen
den 1.—3. Teil der 12 Tirumurei, oder heiligen Bücher der
Tamil-Saivas, bilden. Sambandar ist ein kompromißloser Feind
der Bauddhas und Jainas: jedes seiner Gedichte enthält in der
10. Strophe eine Polemik gegen dieselben, und einige Kompositionen

sind ausschließlich diesem Gegenstande gewidmet.
Höhepunkt der Lebensgeschichte Sambandars ist nun zwei-

21 Ich gebe die Tradition wieder nach C. N. Krishnaswami Aiyar in
Three Great Acharyas (Madras 1923), S. 28 ff.

22 H. W. Schomerus, Sivaitische Heiligenlegenden (1925), S. 132 ff.

20



306 C. A. Keller, Wer war Elia 1

fellos die Besiegung der «Samanar» oder «Amanar», d. h. der
Jinisten, die von Sêkkizhâr breit und mit Behagen erzählt
wird (Str. 599—872).23 Auf das bare Gerüst zusammengefaßt,
lautet der Bericht wie folgt:

Der König von Madura war zum Jinismus abgefallen und mit ihm ein
großer Teil seines Volkes. Nur seine Frau — die den Tamil-Saivas teure
Mangkeiyarkkarasi — und der Minister des Königs blieben Siva treu. Um
den Sivaglauben wiederherzustellen, ließen die beiden aus dem Nachbarlande

den bereits berühmten Sambandar kommen, um die Jinisten in einer
Disputation zu besiegen. Der Heilige erschien mit einem großen Gefolge
Siva preisender Brahmanen. In der Nacht vor der Disputation aber zündeten

die um ihre Zukunft bangenden Jinisten das Malham (Kloster) an, in
welchem Sambandar mit den Seinigen übernachtete. Dieser aber sang eine
Hymne zu Ehren Sivas und bewirkte dadurch, daß das Feuer auf den König
überging, der sich sogleich in den Schmerzen höchsten Fiebers wand. Die
Jinisten versuchten vergeblich, das Fieber zu beseitigen. Da holte man
Sambandar, der jedoch zuerst in den Tempel ging, um sich der Führung Sivas

zu vergewissern. Dem Sambandar gelang es so, den König zu heilen, die
Jinisten in der Disputation zu besiegen und ihre Ohnmacht mittels dreier
Wunder bloßzulegen. Aufs neue zu Siva bekehrt, ordnete der König an,
8000 Jinisten zu pfählen. 24 Das Pândiland aber (das Reich von Madura)
wurde von der Irrlehre völlig gereinigt.

Später (Str. 904—926) erzählt Sêkkizhâr noch, wie Sambandar in Pôti-
mangkei die Buddhisten besiegte und zum Sivaismus bekehrte.

Ähnliches weiß man von dem Bhakta und Dichter Mânikka-
vâsakar (Ende 7. Jh. dem Verfasser des berühmten Tiru-
vâsakam, des 8. Tirumurei, zu berichten. Wie er in Chidambaram,

dem Tempel des tanzenden Siva, die Buddhisten
besiegte, erzählt ausführlich das 6. Kapitel des Tiruvâtavûrar-
purânam (12. Jh. :

25

Der König von Ceylon hatte von der Herrlichkeit Chidambarams (in
Südindien) und seines Gottes gehört. Die Buddhisten aber an seinem Hofe
beharrten darauf, es gebe nur einen Gott, nämlich Buddha und sie
wollten aus dem Tempel von Chidambaram einen Tempel des Gottes
Buddha machen. König und Buddhisten beschlossen, nach Chidambaram in
Indien zu gehen und Siva zu besiegen. (Es geht also nach der Darstellung
des Puranas um eine Auseinandersetzung zwischen zwei Göttern, nämlich

23 Schomerus (A. 22), S. 143—154.
24 Die Hinrichtung dieser 8000 Jinisten wird noch heute alljährlich in

einem Fest gefeiert.
25 Hier wiedergegeben nach der Übersetzung von Schomerus (A. 22),

S. 264 ff. Das tamulische Original steht mir leider nicht zur Verfügung.



C. A. Keller, Wer war Elia 307

Siva und Buddha.) Siva aber erschien den Priestern von Chidambaram und
befahl ihnen, Mânikkavâsakar zu holen, der den Buddhisten den Meister
zeigen werde. Die Disputation fand in der Tat statt, und Mânikkavâsakar
siegte. Nachdem er dann noch die Tochter des Königs von Ceylon von ihrer
Stummheit geheilt hatte, bekehrten sich alle Buddhisten freudig zum Siva-
glauben.

Wo so die Tamil-Saiva die Siegermacht ihres Gottes
besangen, konnten die Vaishnavas nicht zurückbleiben. So

erzählten sie denn ähnliche Geschichten von Siegen, welche ihr
Gott Vischnu in seinen Frommen errungen hatte.

Das beste und beliebteste Beispiel ist sicher die Geschichte
von Periya Âzhvâr, dem «großen Âzhvâr Heiligen, der in
Vischnu untergetaucht ist)». Pariya-Âzhvâr lebte im 9.

Jahrhundert und ist der Verfasser des Tirumozhi, des ersten Teiles
der Nâlâyira-divyaprabandham, des heiligen Buches der Tamil-
Vaischnavas.26

Valadevan, König von Madura, war von einem wandernden Brahmanen
auf die Notwendigkeit aufmerksam gemacht worden, sich schon in diesem
Leben auf das zukünftige Leben vorzubereiten. Voller Unruhe, welches
wohl dazu der rechte Weg sein möchte, beraumte er auf Rat seines
(Vischnu ergebenen) Ministers in Madura eine große Disputation an, in
welcher sich Jainas, Bauddhas, Saivas, Sâktas usw. messen sollten.
Derjenige Lehrer sollte als wahr gelten, bei dessen Darlegungen der an einem
Tuch aufgehängte Siegespreis zu Boden fiele. Der König würde sich dem

Sieger anschließen. — Da erschien dem in seinem Heimatorte Villiputtür
weilenden Periyâzhvâr nachts im Traume Nârâyana (Vischnu) und befahl
ihm, nach Madura zu ziehen und für ihn zu zeugen. Als der Heilige,
umgeben von Göttern und zahlreichen singenden Bhaktas, in Madura einzog,
wurde der König von seinem Anblick dermaßen überwältigt, daß er sich
ihm sogleich zu Füßen warf. Auf Intervention des im Himmel den Heiligen
begleitenden Indra fand dennoch eine Scheindisputation statt, bei welcher
die Überlegenheit des Vaischnava, bzw. Vischnus, offen zutage trat und
sich das erwartete Wunder ereignete. Nârâyana erschien selbst am Himmel,

und sämtliche Andersgläubigen wurden zu ihm bekehrt. Begeistert
stimmte der Âzhvâr das Pall-ându an, das beliebteste Lied der Tamil-
Vaischnavas: cViele Jahre, viele Jahre, viele tausend Jahre, viele
hunderttausendmal hunderttausend Jahre beschirmt uns dein herrlicher roter
Fuß, o Krschna mit der starken Schulter, der siegreich im heiligen Streit.»

28 Ich erzähle die Geschichte nach der Prosafassung des «Periyâzhvâr-
vaibhavam» in der bei Irattinanâyakar & Sons, Madras, erschienenen Ausgabe

des Nâlâyira-divyaprabandham.



308 C. A. Keller, Wer war Elia

Sehr bald ging es bei den religiösen Auseinandersetzungen
in Indien nicht mehr nur um den Gegensatz gegen Jinisten und
Buddhisten, sondern um die Frage, ob Yischnu oder Siva der
wahre Gott sei. Dieser Streit spielt sich ab vor allem in Mythen,
aber auch in Kämpfen um Menschen oder um Heiligtümer. Ein
aufschlußreiches Beispiel wird erzählt im Zusammenhange mit
dem Leben des Philosophen Râmânuja (11./12. Jh.)."

Saivas und Vaischnavas waren uneinig, ob das Götterbild von Tiru-
pathi Siva oder Vischnu darstelle. Da veranlaßte Râmânuja, daß man die
Entscheidung dem Gotte überlasse. Man legte abends die Embleme der
beiden Götter vor das Götzenbild und verschloß das Heiligtum. Am Morgen
hatte der Götze die Embleme Vischnus an sich genommen und dadurch
seine Identität kundgetan. Der Tempel gehörte fortan den Vaischnavas.

Die meisten dieser Beispiele betreffen die eigentliche Kampfzeit

des Hinduismus. Es fällt auf, daß, soweit ich sehe, die
spätere Auseinandersetzung mit dem Islam kaum unter dem

Aspekt des Götterkampfes gesehen wurde. Hier herrscht der
Geist echter, oft rührender Toleranz vor. Die Gründe dazu sind
mannigfach und können hier nicht analysiert werden. Immerhin

ist das Motiv nicht völlig abwesend. So erzählt der
Mahrati-Dichter Mahipati (18. Jh.) in seinem «Sântawijaya», dem
Leben des Mahratti-IIeiligen Râmdâs (17. Jh.), eine Begenung
zwischen dem Heiligen und einem muslimischen Offizier des

Moghul-Kaisers Aurangzeb (1618—1707).58
Der Offizier war dabei, sich mit wenig Erfolg im Bogenschießen zu

üben. Der Heilige, der ihn überraschte, führte ihm darauf allerlei Kunststücke

mit Pfeil und Bogen vor. Überwältigt von der Macht des Hindu-
Heiligen, verneigte sich der Muslim vor ihm. Ramdas benützte die
Gelegenheit, ihm seine Gotteslehre vorzutragen, worauf sich der Offizier ihm
völlig unterwarf.

3. Was lehren uns die genannten Parallelen zu 1. Kön. 18,

vor allem die indischen? 29 Wir müssen versuchen, ihre Eigenart

näher zu erfassen und daraus gewisse Folgerungen zu
ziehen. Die zitierten Geschichten weisen alle, mit wenig
Ausnahmen, drei Hauptmerkmale auf:

27 Erzählt nach S. Krishnaswami Aiyangar in Three Great Acharyas
(A. 21), S. 130 f.

28 J. E. Abbott, Ramdas (1932), S. 161 ff.
29 Man könnte auch zu andern Episoden der Elia-Überlieferung

zahlreiche Parallelen aus indischen Heiligenviten nennen.



C. A. Keller, Wer war Elia 309

a) Es handelt sich überall um Episoden aus religiösen und
geistigen Vorgängen von umfassendem, -weltgeschichtlichem
Ausmaß, Buddhismus, Jinismus, römisches, germanisches und
anderes Heidentum werden zurückgedrängt, ein bestimmtes
Prinzip kultureller Gestaltung wird überwunden; anders oricn-
terte Kulturmächte beginnen das Leben der Gemeinschaft zu
formen, wobei natürlich manches — mehr als die Erzähler oft
wahrhahen wollen — erhalten bleibt. Diese Vorgänge sind,
vordergründig gesehen, politischer oder gar klassenkämpferischer

Art: Die Opposition gegen Buddhismus und Jinismus,
von Brahmanen geführt, zielt auf Wiederherstellung der brah-
manischen Autorität, die durch die Leugnung der Veden und
der Kastenordnung bedroht gewesen ist. Man darf indessen bei
diesem politischen Aspekt nicht stehenbleiben. Vielmehr geht es

immer gleichzeitig um geistig-religiöse Entscheidung, um den

Sieg der Wahrheit, um Bekenntnis zur Wahrheit und um
Lebensgestaltung im Lichte der Wahrheit.

b) Wie ist Bekehrung, wie ist der Sieg der Wahrheit
möglich? Wie kommt es zur Unterwerfung unter eine siegreiche
kulturbildende Macht? — Unsere Erzählungen spiegeln eine
grundlegende Erfahrung aller Menschen wider: Entscheidung
auf der Ebene geistig-religiöser Uberzeugung ist immer
kosmisches Geschehen; der Kampf der Wahrheit und um die
Wahrheit schließt Mächte ein, welche den Menschen übersteigen.

Genauer: Die menschliche Entscheidung hängt von diesen
Mächten ab. Übertritte von einer Religion zur anderen,
Bekehrungen, sind Manifestationen kosmischer, jenseitiger,
übermenschlich-schöpferischer Größen. Bekehrung eines Menschen
zur «Wahrheit» ist nur die zeitliche Demonstration des

metaphysischen Sieges der Wahrheit. Nach unseren Erzählungen
hat der Inbegriff der Wahrheit, «Gott», den absoluten Vorrang
vor allem Menschlichen. Bekehrung geschieht nur dann, wenn
«Gott» sich durchsetzen will und durchsetzen kann. Nur der
«Erweis des Geistes und der Kraft» kann überzeugen, kann
zum Glaubenswechsel führen.

c) Gleichzeitig betonen unsere Texte, daß «Gott» sich zur
Bekehrung von Menschen menschlicher Werkzeuge bedient,
nämlich der «Heiligen» oder — man darf das Wort schon
brauchen — der «Propheten». Und nun ist überall zu beob-



310 C. A. Keller, Wer war Elia

achten, daß sich die menschliche Persönlichkeit des Propheten
in dem Maße verflüchtigt, als er ein wirksames Werkzeug der
metaphysischen Größe wird. Je erfolgreicher der Prophet für
«Gott» wirbt, um so mehr verschwindet er hinter der Gottheit,
und um so mehr erscheint sein Sieg als Sieg der Gottheit. Sam-

bandar z. B. ist nicht etwa ein hochgelehrter und dennoch
energischer Mann, sondern das Gegenteil: ein kleines, schwaches

Kind, das nicht einmal allein von einem Heiligtum zum
andern zu gehen vermag. In ihm wirkt eben die Gottheit selber.
Sein Wissen und Können hat er als Säugling mit der Milch der
Umâdevi, der Gattin Sivas, eingeschlürft. Man erblickt in ihm
geradezu einen «Sohn» Sivas, so wie andererseits der Vischnu-
Hcilige als Avatâra der Gottheit gilt. Zwar braucht die Gottheit

Menschen, und sie offenbart sich durch Menschen; aber
diese Menschen müssen, um erfolgreich wirken zu können, vor
der Gottheit zurücktreten.

Wenn wir uns nun noch einmal der Elia-Tradition zuwenden,

so entdecken wir dort in aller Deutlichkeit eben diese drei
Merkmale der Erzählungen vom Götterkampf im Kaume
menschlicher Geschichte.

a) Elias Wirken, vor allem sein Tun auf dem Karmel, ist
Teil eines umfassenden und weitgreifenden geschichtlichen
Vorganges. Ein Volk wird zurückgeführt zu Jahve und zu den

amphiktyonischen Lebensformen. Zwar geht es auch hier
zunächst um politische Fragen; für die Erzählung vom Karmel
hat man das seit A. Alts Untersuchung mehrfach betont.30 Elia
wollte, so scheint es, das Karmelheiligtum wieder der
Jurisdiktion Jahves unterstellen und damit das umliegende Gebiet

ganz dem israelitischen Staate einverleiben. Bei dieser lokalen
Bedeutung des Karmelereignisses darf man aber die grundsätzliche

Tragweite der dort fallenden Entscheidung nicht
unterschätzen. Es soll wirklich klar werden: «Jahve ist der Gott.»
Wie immer man auch den Baal identifizieren mag — sei es der
Baal des Karmel, oder von Tyrus, oder Melkart, oder Baal
Samern —, es bleibt dabei: er ist derjenige, der in Israel nicht
Anspruch auf göttliche Ehren erheben kann. Baal, Flucht-
und Quellpunkt einer ganzen Kultur, wird verworfen und

30 A.Alt, Das Gottesurteil auf dem Karmel (1935), jetzt in Kleine
Schriften, 2 (1953), S. 135 ff.; ihm folgen z. B. Galling (A.2) und Fohrer (A. 8).



C. A. Keller, Wer war Elia 311

durch Jahve ersetzt. Das wirtschaftliche, politische und geistige
Leben Israels soll nicht von Baal, sondern von Jahve her
aufgebaut werden und von ihm seinen Sinn erhalten. Es handelt
sich um totale Inanspruchnahme eines Volkes durch Jahve.

b) Wie in den heidnischen Geschichten hat auch bei Elia
Gott allein die Initiative. Er ist es, der sich offenbart und
dadurch die Bekehrung bewirkt. Er gibt Elia- den Auftrag, sich
Ahab zu zeigen und das Volk zusammenzurufen. Er allein
entzündet das Opfer. Er ist es, der Elia ins Wadi Kerith und nach
Sarepta sendet. Er sorgt ganz allein für den Lebensunterhalt
seines Propheten, sei es in der Einsamkeit, sei es im fremden
Lande. Er selber, bzw. sein himmlischer Bote, gibt ihm
Himmelsspeise und läßt ihn an den Horeb ziehen. Er erteilt ihm
dort neue Aufträge, und später wird Er allein ihm die
Strafbotschaft an Ahab anvertrauen.

c) Und wie es bei den Paralleltexten geschieht, entschwindet
uns bei genauem Zusehen auch die menschliche Persönlichkeit
Elias immer mehr. Man hat ihn zwar eine «kraftvolle» Gestalt
genannt, «die grandioseste Heldengestalt der Bibel» (Wellhausen).

Ich kann an dem Menschen Elia schlechthin nichts
Grandioses, nichts Kraftvolles entdecken. Man behauptet, die
Tradition habe Elia ins Übermenschliche «gesteigert» (Gunkel,
Fohrer). Das Gegenteil ist wahr. Die Tradition hat Sorge
getragen, das Menschliche an Elia gering zu machen, wenn nicht
ganz auszuwischen, Elia zu demütigen. Der Mensch Elia ist
völlig uninteressant, völlig bedeutungslos. Er muß fliehen, ist
auf ein Wässerchen und auf Raben angewiesen, die ihm Gott
seiner Schwachheit zuliebe schickt. Er wird abhängig von einer
heidnischen Witwe, in deren Haus Gott zum vornherein ein
Wunder organisiert hat (siwwîthî, l.Kön. 17, 9). Sobald dem
Sohn der Witwe etwas zustößt, kann Elia nur noch beten und
mit dem Gestus des «Sichausstreckens» seine Bereitschaft
ausdrücken, dem Kinde sein eigenes Leben zu geben. Daß Gott
sich ihm am Horeb offenbart, ist nicht sein Verdienst; er hat
keine einzige neue theologische Erkenntnis errungen, sondern
nur Gottes Befehle entgegengenommen. Auf dem Karmel und
in der Naboth-Angelegenheit sagt er weiter, was ihm anvertraut

worden war. Menschlich an ihm ist nur sein Klagen:
«Nimm mein Leben; ich bin nicht besser als meine Väter.»



312 C. A. Keller, Wer war Elia

Sonst sehen wir ihn einsam und untätig am Bache Kerith, oder
im Hause der fremden Witwe, oder auch auf der Spitze eines
Berges, und einmal sehen wir ihn auf einem andern Berge
kauern, den Kopf zwischen den Knien, d. h. in konzentrierte-
stem Gebet (18, 42 ff.). Elia ist nichts; groß ist allein Jahve.

III.
Wer war Elia? Die Tradition zeigt ihn als Diener des

lebendigen Gottes, nicht als Helden. So darf man ihn auch
nicht als Protagonisten der Amphiktyonie auffassen. Gewiß, er
dachte und handelte in den Bahnen amphiktyonischen Erbes,
aber eben darum, weil die Amphiktyonie Schöpfung seines, des

lebendigen Gottes war. So hat die Tradition Elia dargestellt.
Nichts ist er in sich, nichts hat er aus sich — es zählt allein der
lebendige Gott.

Ist dieser Elia der Tradition auch der Elia der Geschichte?
Eine vorläufige Beobachtung zum religionshistorischen

Parallelmaterial mag hier weiterführen. Die indischen
Erzählungen über Sambandar und die übrigen Heiligen vermitteln
einen durchaus zuverlässigen Gesamteindruck von Wirken
und «Persönlichkeit» jener Dichter, einen Eindruck, der in
allem Wesentlichen von den betreffenden Gedichten bestätigt
wird. Es ist nicht einzusehen, warum die alttestamentliche
Tradition mit ihrem Eliabild irren sollte. Nichts nötigt uns, in Elia
etwas anderes zu suchen als den menschlich völlig uninteressanten

Diener Jahves. Nur ein falscher Persönlichkeitskult
und eine völlig unbiblische Geschichtsauffassung könnten uns
veranlassen, in Elia gegen alle Tradition eine «kraftvolle
Persönlichkeit», einen «Vorläufer der großen Propheten», einen
schöpferischen Theologen zu entdecken.

Sodann bezeugen uns die oben gesammelten Parallelerzählungen

eine grundlegende menschliche Erfahrung, eine gültige

Wahrheit. Bildung und Festigung religiöser Überzeugungen,

Bekehrung zu Göttern und zu Gott, Erkenntnis der das
All tragenden letzten Wirklichkeit — das sind Vorgänge, über
die der Mensch keine Macht hat. Der Mensch kann sich nur
dem Machtwort der Götter und vor allem des lebendigen Gottes
aussetzen, ihm Widerstand leisten, oder aber sich ihm blind



C. A. Keller, Wer war Elia1 313

unterwerfen. Bei allen Erzählungen über den Sieg eines Gottes
im sinnlosen Gewühl menschlichen Irrens und Suchens, ob sie
nun aus Indien, aus Persien oder aus Europa stammen, haben
wir es zu tun mit letzten Aussagen, die sich nicht anders deuten

lassen als so, wie sie sich selber verstehen. Sie lassen sich
nicht sezieren in «Historisches» und «Unhistorisches». Der
historische Mensch ist immer den Göttern hingeworfen. Jene
Zeugnisse umsetzen wollen in nur-menschliehe, in gottlose
Geschichte, hieße ihr wesentliches Zeugnis verkennen. Sie bezeugen

ja, daß der Mensch nur existiert in völliger Abhängigkeit
von einer souverän über ihn verfügenden Macht.

Der christliche Exeget aber lebt und forscht zum vornherein

im Aktionsbereich des Gottes, der sich in der Geschichte
Israels und der Kirche von Abraham bis heute als der Lebendige

erwiesen hat. Er lebt davon, daß dieser Gott über andere
Götter den Sieg errungen hat und fortwährend erringt. Er lebt
davon, daß dieser Gott auch ihn, den Exegeten, in seinen Dienst
stellt. Er lebt also u. a. auch davon, daß Jahve auf dem Karmel
die Nichtigkeit Baals demonstriert hat. Und darum kann der
konsequent historisch denkende Exeget nur den historischen
Sieg des auch ihn beherrschenden und befreienden Gottes dankbar

zur Kenntnis nehmen. Gerade als an der wirklichen Historie

interessierter Forscher wird er darum den lebendigen Gott
loben, der in jenem fernen 9. Jahrhundert auf dem Karmel seine
Gegenwart offenbart und das Opfer seines Knechtes Elia
wunderbar entzündet hat.

Der Exeget und Historiker ist auf die Elia-Tradition
angewiesen: er hat keine Macht über sie. Er kann sie nicht
umdeuten. Will er den geschichtlichen Elia verstehen, muß er sie
annehmen, wie sie ist.

Lausanne. Carl A. Keller.


	Wer war Elia?

