
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Sinaibund und Abrahambund : ein Beitrag zum Verständnis der
Priesterschrift

Autor: Zimmerli, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sinaibund und Abrahambund.
Ein Beitrag zum Verständnis der Priesterschrift

In seiner quellenkritischen Untersuchung zum Hexateuch
hat Wellhausen für die Priesterschrift P), deren Spätdatierung

in der Folge seine eigentliche Arbeit gelten sollte, das

Siglum Q, eine Abkürzung der Bezeichnung Liber quattuor
foederum (Vierbundesbuch), vorgeschlagen.1 Darin ist die
Behauptung ausgesprochen, daß die theologisch ohne Zweifel
stark durchreflektierte priesterliche Geschichtsschau entscheidend

vom Bundesgedanken her bestimmt sei.
Die These von den vier Bundschlüssen in P hat bald

korrigiert werden müssen. Schon bei Stade ist die richtigere
Feststellung zu finden, daß P von zwei Bundschlüssen rede.2 In
dem großen weltgeschichtlichen Aufriß, der in Gen. 1, 1 bis 2,
4 a mit dem Schöpfungsbericht (ohne Verwendung der
Bundeskategorie) beginnt, ist in Gen. 9, 1—17 in direktem Anschluß
an den Bericht von der Sintflut von einem Bund mit Noah und
dann in Gen. 17, dem Hauptkapitel der Abrahamerzählung des

P, von einem Bund Gottes mit Abraham, dem Stammvater
Israels, die Rede. Dagegen weiß die Mosegeschichte des P, die
in Ex. 6, 2 ff. mit der Offenbarung des Jahwenamens einsetzt,
um dann in den Geschehnissen am Berge Sinai ihre Höhe zu
erreichen, nichts von einer Bundschließung Jahwes mit dem
am Gottesberg versammelten Volke Israel.

Dieser letzte Tatbestand stellt traditionsgeschichtlich
betrachtet eine auffallende Erscheinung dar, die wohl einer näheren

Erwägung wert ist. Dieser Erwägung sollen die nachfolgenden

Ausführungen dienen. Sie möchten W. Eichrodt, der die
Frage nach dem Bund zur Zentralfrage seiner Darstellung
der alttestamentlichen Theologie gemacht hat, zu seinem 70.

Geburtstag grüßen.

1 J. Wellhausen, Die Composition des Hexateuchs, Skizzen und
Vorarbeiten, 2 (1885) [= Jahrbücher für Deutsche Theologie 21, 1876,
S. 392 ff., 531 ff.; 22, 1877, S. 407 ff.], S. 1; auch Geschichte Israels, 1 (1878),
S. 8 Anm. 1; entsprechend Prolegomena zur Geschichte Israels (1883), S. 8 f.
Anm. 2.

2 B. Stade, Biblische Theologie des Alten Testaments, 1 (1905), S. 345.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 269

I
Der innere Werdegang des ungefügen Hexateuch- bzw. Pen-

tateuchkomplexes ist durch die Arbeiten von G. von Rad3 und
M. Noth4 erhellt worden. Es hat sich dabei für den Komplex
der Sinaiereignisse ergeben, daß deren Grundbestand, wie er
sich nach den älteren Quellenschriften J und E darstellt, eine

ganz charakteristische und durchaus eigenständige
Vorgeschichte hat.

Schon Wellhausen hatte im Zusammenhang seiner literar-
kritischen und historischen Untersuchungen erkannt, daß die
Quellen- und Speisungsgeschichten im Buche Ex. und Nu.,
welche in die Gegend von Kadesch weisen, durch das Zwischenstück,

das von der Gottesbegegnung am Sinai, der
Bundesschließung und der Gesetzmitteilung spricht (Ex. 19 bis Nu. 10),
zerrissen werden.5 Der Einschub stellt sich dabei als ein
selbständiger Uberlieferungszusammenhang dar. Er ist in der
Folge genauer untersucht worden. Mowinckel6 und von Rad 7

haben ihn unter der Frage nach seinem Sitz im Leben geprüft
und festgestellt, daß er vom Vorgang einer bestimmten
gottesdienstlichen Begehung nicht wohl getrennt werden kann. Aus
Ps. 50 und 81 wird erkennbar, daß es in Israel gottesdienstliche

Feiern gegeben hat, in deren Mittelpunkt die mit einer
Theophanie verbundene feierliche Proklamation göttlichen
Rechtes und eine anschließende Neuverpflichtung des Volkes
auf das Gesetz gestanden hat. Ps. 50, 5 mit seinem Aufruf:
«Versammelt mir meine Frommen, die mit mir beim Opfer den
Bund geschlossen», fordert dazu auf, in diesem Zusammenhang
das Stichwort «Bund» auszusprechen und von einer Feier
gottesdienstlicher Aktualisierung des Bundes zu reden.

So vieles im einzelnen für den alten Bericht von JE über
die Sinaiereignisse umstritten sein mag, so wenig etwa in der
Scheidung von J und E bisher Übereinstimmung erreicht wer-

3 G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuchs (1938),
Neudruck in: Gesammelte Studien zum A.T. (1958), S. 9—86.

4 M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948).
6 Wellhausen, Prolegomena (A. 1), S. 363. — Vgl. auch E.Meyer, Die

Israeliten und ihre Nachbarstämme (1906), S. 60 ff.
6 S. Mowinckel, Le decalogue (1927).
7 von Rad (A. 3), S. 11—23.



270 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

den konnte, an der Durchstilisierung der Sinaitradition unter
dem Leitbild eines großen Bundesfestes kann kaum gezweifelt
werden. Mag nun nach Ex. 24, 9—11 die archaische Tradition
von einem Mahle der auserwählten Vertreter des Volkes vor
dem Gott Israels auf dem Berge oben oder nach 24, 3—8 eine
Feier am Fuß des Berges, in welcher die Blutsprengung den
Altar Jahwes und das Volk verbindet, vor Augen stehen— hier
wie dort geht es (dort nach dem Vokabelgebrauch
unausgesprochen, hier offen ausgesprochen) um einen Bundschlußakt.
Und mag man nun den Dekalog von Ex. 20 oder das Bundesbuch

von 20, 22 bis 23, 33 oder das brüchige Gebilde des sog.
jahwistischen Dekalogs von Ex. 34 vor Augen haben — in
jedem Falle bleibt dieses Geschehen am Gottesberg nicht ohne
eine bestimmte Bechtsmitteilung Jahwes, die seinen Bundeswillen

konkretisiert.8

II
Auf diesem Hintergrund stellt es nun allerdings eine

Überraschung dar, daß in der Darstellung der Sinaiereignisse durch
P nicht nur die Bundeskategorie, sondern auch die mit dieser
verbundene Proklamation eines umfassenden Gottesrechtes an
das Volk fehlt.

Israel kommt nach P im 3. Monat nach dem Auszug in die
iWüste Sinai (Ex. 19, 1—2 a). Dort erlebt es, daß Jahwe in
seiner von der Wolke umhüllten Herrlichkeitserscheinung auf
den Berg niederfährt, 6 Tage dort verweilt, um dann am 7. Tage
Mose auf den Berg heraufzurufen (24,15—18 a). Hier wird ihm
die Anweisung zur Erstellung des Zeltes der Begegnung und
seiner Ordnung, wie auch der Bestellung seiner Diener
gegeben (Kap. 25—31). Als einziges Gebot an die Gemeinde wird
von Jahwe der in diesem Zusammenhange als «Zeichen
zwischen mir und dir» beschriebene Sabbat verordnet (31, 12—17).
Die dann auch noch ganz knapp berichtete Aushändigung der
beiden «Tafeln des Zeugnisses» (31, 18 a) bleibt seltsam un-
durchhellt und völlig unakzentuiert am Kande stehen. Die «Ta-

8 Ex. 24, 9—11 darf (gegen Noth, Das zweite Buch Mose, 1959, S. 159)
kaum so isoliert werden, daß «formulierte Satzungen» neben ihm keinen
Raum mehr hätten.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 271

fein», welche doch das einst im Zentrum der Gottesoffenbarung
stehende Gebot (Ex. 20, Ps. 50. 81) enthalten, sind unverkennbar

zu einer zeichenhaft verstandenen Gabe (man nnV)

geworden, auf die keine ausdrückliche Verpflichtung mehr folgt.
Das nach Ex. 35—40 dann angefertigte Zelt der Begegnung
und das darin geschehende priesterliche Tun, auf welches
Lev. 8 f. mit der Altarweihe und dem ersten Opfer Aarons
hinführen, bilden die eigentliche Mitte des Sinaigeschehens. Auf
dieses Opfer hin erscheint die Herrlichkeit Jahwes vor seinem
Volke (Lev. 9, 23 f.).8

Die Rede vom Erscheinen Jahwes erinnert an die Darstellung

der älteren Quellen. Leitete die Theophanie aber dort die
Rechtskundgabe, auf welche der Bundschluß folgte, ein, so ist
sie hier zur göttlichen Gnadenbekundung, die auf das
sakramentale Opferhandeln des Priesters antwortet, geworden. Die
spezifischen Elemente des Bundes und der Bundesverpflichtung

des Volkes sind völlig verschwunden. In ihnen ist nicht
nur ein Nebenelement, sondern das recht eigentlich tragende
Element der alten Sinaitradition ausgeschaltet.

Man wird angesichts dieser revolutionären Umzeichnung
der Sinaitradition zunächst die Vorfrage stellen, ob nicht P
vielleicht in einen geistigen Bereich gehöre, in welchem die
Bundesaussage überhaupt ihre Bedeutung verloren hat und
durch andere Kategorien ersetzt worden ist. Der Blick auf den
Gesamtaufriß des P, den Wellhausen, wie erwähnt, geradezu
als Vierbundeshuch bezeichnete, verbietet aber diese Annahme
ganz unzweideutig. Die Bundeskategorie bildet für P — darin
hat Wellhausen recht gesehen — eine grundlegende Kategorie
in seinem theologischen Aufriß.

Das ist zunächst an der Abrahamerzählung zu sehen.
Gewiß hat schon J von einem Bundschluß Jahwes mit Abraham
geredet. Die geheimnisvolle nächtliche Begegnung in Gen. 15,
7—12. 17 f. steht bei J aber als eine Erzählung neben anderen
Erzählungen über Abraham da und tritt keineswegs thematisch
heraus. Die Gottesverheißung, welche die Vätergeschichte des
J recht eigentlich beherrscht und in mehrfachen Anspielungen

9 Vgl. zum Ganzen auch die Analysen von K. Koch, Die Priesterschrift
von Ex. 25 bis Leviticus 16 (1959).



272 W. Zimmetli, Sinaibund und Abrahambund

wiederkehrt10, ist in dem einleitenden Wort Gen. 12, 1—3, das
Abraham zum Auszug aus der Heimat auffordert, zu finden.
Ob auch E von einem Bund Gottes mit Abraham geredet hat,
ist nicht zu erkennen. Bei P dagegen ist die Abrahamgeschichte
nun deutlich unter dem Stichwort des Bundes, der in einem
Zeichen verbürgt wird (17, 11 nna mx), zusammengerafft.
Der Auszug Abrahams (Gen. 12, 4 b—5), seine Trennung von
Lot (13, 6. IIb. 12 aba), die Ehe mit Hagar und die Geburt
Ismaels (16, 1 a. 3. 15 f.) bleiben bei P als Auftakt theologisch
völlig akzentlos. Alle theologisch relevanten Aussagen sind in
die große Gottesrede Gen. 17 hineingerafft, die gleich schon in
Y. 2 unter das Stichwort «Bund» zu stehen kommt.

Neben die Abraham- tritt aber weiter die Noahgeschichte.
Hier fehlte die Bundeskategorie im älteren Bericht des J. Das
Heilsversprechen Jahwes nach der Flut erfolgte in Form einer
einfachen Zusage angesichts des Opfers Noahs. P verankert sie
ausdrücklich in einem Bundschluß, der wiederum durch ein
Zeichen (Gen. 9, 13 ma mx) gesichert ist. Hat P schon in
seiner Erzählung von der Flut diesen Bericht über eine große
irdische Katastrophe (so J) zum Gefäß für die grundsätzliche
Frage ausgeweitet, ob Gott angesichts der sündig gewordenen
Schöpfung noch sein Jawort zum Gesamtkosmos aufrechterhalte

11, so erhält auch die gnädige Neuzuwendung Gottes in
ihrer Umprägung zu einer ausdrücklichen Bundschließung
ganz grundsätzliches Gewicht.

So bezeugen Abraham- und Noahgeschichte des P, daß die
Kede vom Bund in der priesterschriftlichen Theologie an
Gewicht nicht verloren, sondern gewonnen hat.

Wie kann es dann aber zur Eliminierung dieser wichtigen
Kategorie gerade an der Stelle, an der sie in der Tradition am
stärksten verankert ist, kommen? Ist es überhaupt denkbar,
daß P bewußt eine so radikale Umzeichnung älterer Tradition,
durch welche die Sinaiepisode ihres herkömmlichen Gehaltes
beraubt wird, vornehmen könnte?

Es läßt sich wiederum aus der Noahtradition belegen, daß
solches Vorgehen in der Tat bei P nicht ohne Analogie ist.
Schon im babylonischen Sintflutbericht wird erzählt, daß der

10 Gen. 26, 4; 27, 29; vgl. auch 22, 17 f.
11 von Rad, Die Priesterschrift im Hexateuch (1934), S. 172.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 273

Sintflutmensch unmittelbar nach dem Ende der Flut und nach
seiner eigenen Errettung die Gottheit durch ein Opfer zu
besänftigen gesucht habe (Gilgamesch XI, 156ff.). Dieses Opfer
hat auch im Bericht des J seinen festen Platz. Gen. 8, 21 zeigt,
wie stark die traditionellen Züge bis in einzelne Redewendungen

hinein nachwirken. P überrascht demgegenüber durch die
restlose Verdrängung des Opfers Noahs. Der Bund Gottes mit
Noah ruht hier allein in einer Zusage Gottes. Dabei ist deutlich

erkennbar, daß die Umzeichnung der Erzählung in einer
klaren Gesamtkonzeption des P begründet ist. Legitimes Opfer
ist nach ihm erst möglich, nachdem Gott selber (Ex. 25 ff.) den

Opferort gestiftet hat. So eliminiert er selbst da, wo die Rede

von einem Opfer fest in der Tradition verankert ist, jede
Erwähnung des Opfers.

Die Erwägung dieser Analogie macht es möglich, unsere
eigene Fragestellung noch schärfer zuzuspitzen und nun im
Blick auf die tiefgreifende Umgestaltung der Sinaitradition zu
fragen: Welches Motiv könnte P dazu geführt haben, die alte
Sinaitradition von göttlicher Rechtskundgabe und Bundschluß
so rücksichtslos zu verdrängen?

III
Die so gestellte Frage muß aber noch gegen einen möglichen

Einwand abgesichert werden, bevor ihre Beantwortung
erwogen werden kann. Wäre es, so möchte vielleicht jemand
fragen, nicht denkbar, daß P mit seiner Darstellung ganz
einfach in einem älteren, der JE-Überlieferung parallel laufenden
Überlieferungsstrom drinsteht, in dem schon in früher Zeit die
Sinaigeschehnisse ohne Verwendung der Bundeskategorie als
einfache Kultgründung, die ihren Skopos im Nahekommen Gottes

zu seiner Gemeinde hat, verstanden wurden? So daß mit der
Suche nach einer tendenziösen Umgestaltung der Tradition in
P schon die ganze Fragestellung grundsätzlich falsch angelegt

wäre.
Zwei Wahrnehmungen widerraten dieser Annahme. Da ist

einmal die Tatsache, daß in der Darstellung von P selber noch
starke Spuren darauf deuten, daß den Geschehnissen der Mose-
und Sinaizeit ursprünglich der Rang eines Bundesgeschehnis-

18



274 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

ses zukam. Wellhausens Irrtum von den quattuor foedera ist
zum mindesten im Blick auf die Darstellung der Mosezeit in
P durchaus verzeihlich. Da ist in Ex. 6, 2 ff. von der
Offenbarung des Jahwenamens die Rede. Eine (vorläufige)
Namensoffenbarung bildete in Gen. 17, 1 den Auftakt zu einem
Bundesereignis. Da redet Ex. 31, 17 vom Sabbat als einem Zeichen.
Wofür steht denn eigentlich dieses Zeichen? Hier schreit doch
alles nach dem Stichwort «Bund». In dem «Zeichen zwischen
mir und dir» ist ganz im Vokabular von Gen. 9 und 17 auf eine
Bundeswirklichkeit gewiesen. So ist es denn eine von der Sache
her voll entschuldbare Lässigkeit des Ausdruckes, wenn in
Ex. 31, 16 die Sahbatforderung einmal kurzerhand als ma
bezeichnet wird. Um so quälender erhebt sich dann aber die
Frage: Warum fehlt, obgleich hier alle Voraussetzungen dafür
gegeben zu sein scheinen, die Aussage Jahwes: «Ich schließe
einen Bund mit euch», welche das ganze Geschehen der Mose-
Sinai-Zeit mit der gleichen Eindeutigkeit wie das Geschehen zur
Zeit Noahs und Abrahams in den Rang des Bundesereignisses
erhöbe? Ist hier nicht eine auf der Hand liegende Aussage
gewaltsam unterbunden? An ein bloßes Versehen des P kann
man bei dessen durchdachter Formulierungsweise nicht wohl
denken.

Zum anderen wird man auf Wahrnehmungen im
Heiligkeitsgesetz (=H), in dem man doch wohl traditionsgeschichtlich

einen Vorläufer von P sehen darf, weisen.12 Hier ist nicht
nur in Lev. 24, 8 einmal beiläufig bei den Schaubroten von einer
nna, d. h. hier «Bundesordnung» im Sinne von Ex. 31, 16, die
Rede. Das abschließende Segen- und Fluchkapitel redet
vielmehr ganz ausdrücklich vom Bund Jahwes mit Israel. In einer
wohl jüngeren Ergänzung (vgl. Baentsch), Lev. 26, 42, verheißt
Jahwe ganz im Sinne von Gen. 17, daß er in der Gerichtszeit
des «Bundes mit Jakob, Isaak und Abraham» gedenken wolle.
Im Grundtext v. 44 f. dagegen wird der Bund, den Jahwe nicht
brechen will, beschrieben als «Bund mit den früheren, die ich
aus dem Lande Ägypten herausgeführt habe vor den Augen
der Völker, um ihr Gott zu sein». Im Eingang dieses Segen-

12 Auch Lev. 2, 13 muß hier angeführt werden, wo beim Salzen des
Speisopfers wohl unter Verwendung eines älteren priesterlichen
Ausdrucks entgegen der Bundestheorie von P von qvtVit ITHS flVa die Rede ist.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 275

und Fluchkapitels war es im Rahmen der Segenszusage über
das gehorsame Volk zu hören: «Ich werde meinen Bund mit
euch aufrechterhalten», während es von dem ungehorsamen
Volk, das Jahwes Bund (Tfia) bricht, heißt, daß Jahwe das
«Schwert, das die Rache des Bundes vollzieht» (apl riapl aan
rvoa) über es bringen werde (V. 25).

Nach alledem redet H noch ganz so, wie es J und E (aber
auch Dt) taten, von einem Bunde, der mit der Generation der
aus Ägypten Ausziehenden geschlossen worden ist. Segen und
Fluch stehen als die beiden Möglichkeiten für den Fall des
Gehorsams oder Ungehorsams im Bunde bereit. Diese Redeweise
ist somit durch Lev. 26 auch für die priesterliche Literatur bis
hinein in die anhebende Exilszeit belegt. Noch hier kann Jahwe
für den Fall der Buße des verbannten Volkes zusagen, daß er
seines Bundes mit den aus Ägypten Geführten in Gnaden
gedenken wolle, so daß er sie nicht völlig vertilge. Diesem
Gedenken an den Bund der Auszugszeit (Sinaibund) ist aber in
Lev. 26, 42 durch eine jüngere Hand das Gedenken an den Bund
mit den Vätern vorangestellt.

IV
Haben die eben angestellten Erörterungen klargestellt, daß

P auch innerhalb der priesterlichen Tradition etwas Neuartiges
darstellt, wenn er die Rede vom Sinaibund eliminiert, so ist
nun in aller Schärfe die Frage nach dem Grund dieser
theologischen Umzeichnung zu stellen.

Einer Antwort auf diese Frage nähern wir uns am besten,
wenn wir fragen: Was wird denn durch die Umzeichnung der
Sinaiereignisse bei P theologisch gewonnen?

Es bedarf keiner langen Beweisführung, um klarzustellen,
daß das Israel der Mosezeit auch nach P nicht einfach der
Bundeswirklichkeit entnommen werden soll. Wohl aber soll es in
die richtige Bundeswirklichkeit hereingerückt werden. Nach
dem Aufriß des P rückt das Geschehen der Mosezeit nach
seiner Bundesqualität eindeutig in das Licht einer Erfüllung
der mit den Vätern geschlossenen ma. Schon J hatte das
Nebeneinander von Mose- und Väterzeit unter den Kategorien
Verheißung—Erfüllung gesehen. Die Erfüllungszeit unter Mose



276 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

lebt in ihren Gütern (Mehrung zum Volk, Gabe des Landes)
von den Zusagen der Väterzeit. Das Gottesverhältnis Israels im
engeren Sinne aber ist nach JE durch einen besonderen, unter
Mose geschlossenen Bund und das diesem zugeordnete Gottesrecht

gekennzeichnet. Indem nun P die Bundesaussage aus der
Mosezeit herausbricht, bindet er die beiden Phasen viel enger
zusammen: Was in der Mosezeit geschieht, ist auch in seinem
Innersten, in der Weise der Verbundenheit Jahwes mit seinem
Volk, lediglich Einlösung des schon Abraham Verheißenen. Es
ist nicht von ungefähr, daß die Zweizahl der Verheißungen der
alten Tradition (Mehrung und Landgabe) in Gen. 17 bei P
durch ein Drittes vermehrt ist, nämlich die ausdrückliche
Zusage Jahwes: «Ich will ihr Gott sein» (V. 8, wieder aufgenommen

Ex. 6, 7). Die Mosezeit «erfüllt» diese zunächst in ihrer
Konkretisierung noch undurchsichtige Zusage durch die
Errichtung des Zeltes der Begegnung und den hier möglichen
Kult und die auf das erste Opfer hin geschehende Herabkunft
Jahwes in die Mitte seines Volkes. Von einer Herabkunft Jahwes

zur Rechtsproklamation und zur Unterstellung des Volkes
unter dieses Recht mit seinen Segens- und Fluchmöglichkeiten,
wie sie zum Sinaibund gehörten, ist nichts mehr zu erkennen.
Die Tafeln mit den 10 Geboten sind zu «Tafeln des Zeugnisses»

geworden. Das aus den 10 Sätzen allein herausgehobene
Sabbatgebot ist zu einem «Zeichen» zwischen Gott und Volk
geworden. Im übrigen haben es die Anordnungen Gottes mit der
Errichtung, rechten Durchführung und Umschirmung des von
ihm gnadenvoll gestifteten «Heiligen» zu tun.13

Durch die Umzeichnung bei P will offenbar unabge-
schwächt die Aussage erreicht werden: Israel steht im
Abrahambund.

Was ist aber mit dieser Aussage gewonnen? Was zeichnet
sie vor der bei J hörbaren Aussage: Israel steht im Sinaibund,
so aus, daß P es auf sich nimmt, die letztere in verborgener
Polemik zu eliminieren?

In seiner Untersuchung über «Die Priesterschrift im Hexa-
teuch» hat von Rad auf die Frage nach dem Grund der Elimi-

13 Dazu K. Koch, Die Eigenart der priesterschriftlichen Sinaigesetzgebung:

Zeitschr. Theol. Ki. 55 (1958), S. 36—51.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 277

nierung des Sinaibundes geantwortet, daß «angesichts der ganz
besonders starken Akzentuierung der Abrahamberit eine
Sinaiberit darüber hinaus gar nichts Neues bringen könnte».14
Man wird diese Antwort nicht als befriedigend empfinden, weil
sie das eigentlich zu Beweisende gerade schon voraussetzt.
Läßt sich zudem angesichts der gewaltigen Theologumena, die
auch nach P noch das Besondere der Gottesbegegnung der
Mosezeit ausmachen (Offenbarung des Gottesnamens, Aushändigung

des von der Schöpfung her verborgenen Geheimnisses
des Sabbats an Israel, Errichtung des Kultes) wirklich ernsthaft

sagen, daß die Rede von einem Sinaibund einfach überflüssig

geworden sei? Die besondere gottesdienstliche Struktur
Israels mit ihrem Opferdienst nimmt nach P erst mit dem
Sinaigeschehen ihren Anfang. Wäre das nicht Gewicht genug, hier
die Bundesaussage einzuführen, die ja von der älteren Tradition

her mit beiden Händen angeboten wird? Von Rad scheint
denn auch selber diese Antwort in der Folge nicht mehr als
genügend empfunden zu haben. In seiner «Theologie des Alten
Testaments» erwägt er die Möglichkeit, ob nicht am Ende die
Erwähnung des Sinaibundes bei der Zusammenarbeitung mit
JE in Wegfall gekommen sein könnte.15 Eine solche Verkürzung

gerade an der Herzstelle der Aussagen ist aber innerlich
wenig wahrscheinlich. Dazu macht auch der uns vorliegende
P-Bestand nicht den Eindruck eines verstümmelten Berichtes.

Den Weg zu einer sinnvollen Antwort auf die gestellte
Frage kann Lev. 26 weisen. Hier hatte der Grundtext von H
davon gesprochen, daß Jahwe in der Stunde des Gerichtes
seines Bundes mit dem Israel der Auszugszeit gedenken und es
nicht gänzlich vertilgen wolle. Eine jüngere Hand hatte dann
die Aussage hinzugefügt, daß Jahwe seines Bundes mit den
Vätern gedenken wolle. Diese Ergänzung macht deutlich: Wo
Israel in der Stunde des Gerichtes der Treue seines Gottes
unverbrüchlich gewiß werden will, da lenkt es den Blick über
den Sinaibund zurück auf den alten, reinen Verheißungsbund
Jahwes mit den Vätern.

Der Sinaibund, auf welchem das vorexilische Israel in
seinen Bundeserneuerungsfeiern ganz ausschließlich fußte,

14 von Rad (A. 11), S. 175.
15 von Rad, Theologie des A.T., 1 (1957), S. 139.



278 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

kannte als sein Kernstück eine Rechtsproklamation, der eine
Ausführung über Segen und Fluch folgte.16 Das Bundesformular

dieser nna ist uns neuerdings durch die hetitischen
Vertragstexte eigentümlich scharf beleuchtet worden.17 Zur Struktur

dieses Bundes gehört das «Schwert, das die Rache des Bundes

vollzieht» (Lev. 26, 25). Von diesem Bundesverständnis her
ist nicht nur der alte Sinaibericht und die Bundesfeier Josuas
in Sichern gestaltet. Es zeichnet sich auch im Aufriß der großen
Rechtskorpora des Dt. und H. ab.

In der prophetischen Verkündigung nun brach es erschrek-
kend auf, daß Israel in diesem Bunde nur zerbrechen und unter
das Gericht geraten konnte. Die dann folgende Exilszeit aber
hämmerte es dem unter dem Gericht stehenden Volke ein, daß
Jahwe selber das Schwert des Gerichtes schwinge. — Dann
aber ist bei den Propheten weiter zu sehen, wie sie angesichts
des Gerichtes Ausschau halten nach einem Neuen — dem neuen
Fürsten, dem neuen Herzen und neuen Geist, oder in der scharfen

Formulierung von Jer. 31, 31—34: dem neuen Bund.
Das Exil ist nicht zum Grabe Israels geworden. Das alt-

testamentliche Bundesvolk hat — gewiß in neuartiger Gestalt
— weiterleben dürfen. Über diesem Weiterleben ist einerseits
in mancherlei Modifikationen die prophetische Erwartung
lebendig geblieben. Man hat nach dem Messias Ausschau gehalten.

Die Damaskusschrift aber zeigt, daß auch die Rede von
einem neuen Bund in einer frommen Gruppe, die sich als die
Endzeitgemeinde verstand, unversehens aktualisiert werden
konnte (Dam. 8, 15).

Auf der anderen Seite aber vollzog sich in der nachexili-
schen Gemeinde auch ein neues Durchdenken der alten Grundlagen

Israels. Wo wurzelt letzten Endes das Leben Israels?
Es könnte hier vom chronistischen Werk mit seinem eigentüm-

" Daß Segen und Fluch nicht einfach gleichgeordnete Möglichkeiten
für das Bundesvolk sind, hat Noth in seinem Aufsatz «Die mit des Gesetzes
Werken umgehen, die sind unter dem Fluch»: In piam memoriam Alexander
von Bulmerincq (1938), S. 127—145, Neudruck in Gesammelte Studien zum
A.T. (1957), S. 155—171, mit Recht unterstrichen.

17 G. E. Mendenhall, Covenant Forms in Israelite Tradition: The Bibl.
Archaeol. 17 (1954), S. 50—76; auch meine Ausführungen über «Das Gesetz
im Alten Testament» in Theol. Lit.-zeit. 85 (1960), Sp. 481—498.



W. Zimmetli, Sinaibund und Abrahambund 279

liehen Heraustreten der Davidverheißung geredet werden. Für
unseren Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, daß auch P
in den Rahmen solcher rückschauenden Neubesinnung gehört.
Statt der Ausschau auf eine eschatologische Verwirklichung
eines «neuen Bundes» ist hier die entschlossene Zuwendung zu
dem in alter Tradition bezeugten älteren Bund zu sehen, die in
Lev. 26, 42 in der Zufügung der Erwähnung des Väterbundes
ganz ebenso zu finden war.

Im Zeugnis vom Bund Jahwes mit Abraham kennt schon
die alte Tradition Israels eine wesentlich anders strukturierte
Bundesaussage, die nicht von den hetitischen Vasallitätsverträ-
gen her zu beleuchten ist und der die Rechtsproklamation und
die vom Menschen unter Anhörung der Aussagen von Segen und
Fluch übernommene Bundesverpflichtung und somit auch der
Hinweis auf die «Flüche des Bundes» (Deut. 29, 20) und das

«Schwert, das die Rache des Bundes vollzieht», fehlt.
Der Sinaibund in seiner alten Gestalt ist P als Grundlage

des Gottesverhältnisses fraglich geworden. So wird die ganze
Begründung des Bundesstandes in den Ahrahamhund zurückverlegt,

der schon nach den alten Quellen ein reiner Gnadenbund

gewesen ist. Die heimliche Spannung, die in JE (und
Dt.) im Nebeneinander von Abraham- und Sinaibund bestand,
ist hier beseitigt. Was unter Mose am Sinai geschieht, ist in P

ganz rein als Einlösung jener frühen Gnadenzusage, auf
welcher der Bund nun allein ruht, verstanden. Die Proklamation
des Gottesrechtes und die daraufhin erfolgende Bundesschließung

unter den Möglichkeiten von Segen und Fluch ist
verdrängt. An seine Stelle ist die große Stiftung des Gottesdienstes,
in welcher Gott seine Bundeszusage an Abraham einlöst,
getreten.18 Im großen Versöhnungstag nach Lev. 16 birgt sie auch
die Möglichkeit in sich, die Sünde der Gemeinde, mit der nüchtern

gerechnet wird, so zu sühnen, daß sie der Gemeinde nicht
mehr gefährlich zu werden vermag.

So wird P gerade in der traditionsgeschichtlichen Eigen-

18 Eine prophetische Vorstufe der priesterschriftlichen Sicht ist bei
Ezechiel zu erkennen. Dieser Prophet hat das Zerbrechen Israels am Fluch
seiner Sünde wohl am allerhärtesten ausgesprochen. Die Stiftung des

Heiligen wird bei ihm aber in prophetischer Weise als endgeschichtliches
Ereignis erwartet.



280 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

Willigkeit seiner Bundestheologie ein eindrücklicher Zeuge
für das Laufen des alttestamentlichen Glaubens zu der Gnade,
die in seiner Bundeswirklichkeit verborgen liegt. Über die alt-
testamentliche Yorläufigkeit auch dieses priesterschriftlichen
Zeugnisses ist hier nicht mehr der Ort zu reden. Christlicher
Glaube würde bei solchem Weiterdenken nicht an den
Aussagen des Hebräerbriefes vorbeigehen können.

Göttingen. Walther Zimmerli.


	Sinaibund und Abrahambund : ein Beitrag zum Verständnis der Priesterschrift

