Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Sinaibund und Abrahambund : ein Beitrag zum Verstandnis der
Priesterschrift

Autor: Zimmerli, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sinaibund und Abrahambund.

Ein Beitrag zum Verstindnis der Priesterschrift

In seiner quellenkritischen Untersuchung zum Hexateuch
hat Wellhausen fiir die Priesterschrift (= P), deren Spétdatie-
rung in der Folge seine eigentliche Arbeit gelten sollte, das
Siglum Q, eine Abkiirzung der Bezeichnung Liber quattuor
foederum (Vierbundesbuch), vorgeschlagen.! Darin ist die Be-
hauptung ausgesprochen, dafll die theologisch ohne Zweifel
stark durchreflektierte priesterliche Geschichtsschau entschei-
dend vom Bundesgedanken her bestimmt sei.

Die These von den vier Bundschliissen in P hat bald kor-
rigiert werden miissen. Schon bei Stade ist die richtigere Fest-
stellung zu finden, dall P von zwei Bundschliissen rede.? In
dem groflen weltgeschichtlichen Aufrifl, der in Gen. 1, 1 bis 2,
4 a mit dem Schopfungsbericht (ohne Verwendung der Bundes-
kategorie) beginnt, ist in Gen. 9, 1—17 in direktem Anschluf}
an den Bericht von der Sintflut von einem Bund mit Noah und
dann in Gen. 17, dem Hauptkapitel der Abrahamerzihlung des
P, von einem Bund Gottes mit Abraham, dem Stammvater Is-
raels, die Rede. Dagegen weill die Mosegeschichte des P, die
in Ex. 6,2 ff. mit der Offenbarung des Jahwenamens einsetzt,
um dann in den Geschehnissen am Berge Sinai ihre Hohe zu
erreichen, nichts von einer Bundschliefung Jahwes mit dem
am Gottesberg versammelten Volke Israel.

Dieser letzte Tatbestand stellt traditionsgeschichtlich be-
trachtet eine auffallende Erscheinung dar, die wohl einer néihe-
ren Erwigung wert ist. Dieser Erwidgung sollen die nachfol-
genden Ausfithrungen dienen. Sie méchten W. Eichrodt, der die
Frage nach dem Bund zur Zentralfrage seiner Darstellung
der alttestamentlichen Theologie gemacht hat, zu seinem 70. Ge-
burtstag griillen.

1 J. Wellhausen, Die Composition des Hexateuchs, = Skizzen und
Vorarbeiten, 2 (1885) [= Jahrbiicher fiir Deutsche Theologie 21, 1876,
S. 392 ff., 531 £1f.; 22, 1877, S. 407 £1.], S.1; auch Geschichte Israels, 1 (1878),
S.8 Anm. 1; entsprechend Prolegomena zur Geschichte Israels (1883), S. 8 f.
Anm. 2.

2 B. Stade, Biblische Theologie des Alten Testaments, 1 (1905), S. 345.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 269

I

Der innere Werdegang des ungefiigen Hexateuch- bzw. Pen-
tateuchkomplexes ist durch die Arbeiten von G. von Rad ® und
M. Noth * erhellt worden. Es hat sich dabei fiir den Komplex
der Sinaiereignisse ergeben, dafl deren Grundbestand, wie er
sich nach den &lteren Quellenschriften J und E darstellt, eine
ganz charakteristische und durchaus eigenstindige Vorge-
schichte hat.

Schon Wellhausen hatte im Zusammenhang seiner literar-
kritischen und historischen Untersuchungen erkannt, daBl die
Quellen- und Speisungsgeschichten im Buche Ex. und Nu.,
welche in die Gegend von Kadesch weisen, durch das Zwischen-
stiick, das von der Gottesbegegnung am Sinai, der Bundes-
schliefung und der Gesetzmitteilung spricht (Ex. 19 bis Nu. 10),
zerrissen werden. ® Der Einschub stellt sich dabei als ein selb-
stindiger Uberlieferungszusammenhang dar. Er ist in der
Folge genauer untersucht worden. Mowinckel ®* und von Rad ’
haben ihn unter der Frage nach seinem Sitz im Leben gepriift
und festgestellt, dall er vom Vorgang einer bestimmten gottes-
dienstlichen Begehung nicht wohl getrennt werden kann. Aus
Ps.50 und 81 wird erkennbar, dafl es in Israel gottesdienst-
liche I'eiern gegeben hat, in deren Mittelpunkt die mit einer
Theophanie verbundene feierliche Proklamation gottlichen
Rechtes und eine anschliefende Neuverpflichtung des Volkes
aut das Gesetz gestanden hat. Ps.50, 5 mit seinem Aufruf:
«Versammelt mir meine Frommen, die mit mir beim Opfer den
Bund geschlosseny, fordert dazu auf, in diesem Zusammenhang
das Stichwort «<Bundy auszusprechen und von einer Feier got-
tesdienstlicher Aktualisierung des Bundes zu reden.

So vieles im einzelnen fiir den alten Bericht von JE iiber
die Sinaiereignisse umstritten sein mag, so wenig etwa in der
Scheidung von J und E bisher Ubereinstimmung erreicht wer-

3 G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuchs (1938),
Neudruck in: Gesammelte Studien zum A.T. (1958), S.9—=86.

4 M. Noth, Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948).

5 Wellhausen, Prolegomena (A.1), S.363. — Vgl. auch E. Meyer, Die
Israeliten und ihre Nachbarstimme (1906), S. 60 ff.

¢ S. Mowinckel, Le décalogue (1927).

7 yvon Rad (A.3), S.11—23.



270 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

den konnte, an der Durchstilisierung der Sinaitradition unter
dem Leitbild eines groflen Bundesfestes kann kaum gezweifelt
werden. Mag nun nach Ex. 24, 9—11 die archaische Tradition
von einem Mahle der auserwihlten Vertreter des Volkes vor
dem Gott Israels auf dem Berge oben oder nach 24, 3—8 eine
Feier am Full des Berges, in welcher die Blutsprengung den
Altar Jahwes und das Volk verbindet, vor Augen stehen— hier
wie dort geht es (dort nach dem Vokabelgebrauch unausge-
sprochen, hier offen ausgesprochen) um einen BundschluBakt.
Und mag man nun den Dekalog von Ex. 20 oder das Bundes-
buch von 20, 22 bis 23, 33 oder das briichige Gebilde des sog.
jahwistischen Dekalogs von Ex.34 vor Augen haben — in
jedem Falle bleibt dieses Geschehen am Gottesberg nicht ohne
eine bestimmte Rechtsmitteilung Jahwes, die seinen Bundes-
willen kounkretisiert.®

I1

Auf diesem Hintergrund stellt es nun allerdings eine Uber-
raschung dar, dafl in der Darstellung der Sinaiereignisse durch
P nicht nur die Bundeskategorie, sondern auch die mit dieser
verbundene Proklamation eines umfassenden Gottesrechtes an
das Volk fehlt.

Israel kommt nach P im 3. Monat nach dem Auszug in die
Wiiste Sinai (Ex.19, 1—2a). Dort erlebt es, dal Jahwe in
seiner von der Wolke umhiillten Herrlichkeitserscheinung auf
den Berg niederféhrt, 6 Tage dort verweilt, um dann am 7. Tage
Mose auf den Berg heraufzurufen (24, 15—18 a). Hier wird ihm
die Anweisung zur Erstellung des Zeltes der Begegnung und
seiner Ordnung, wie auch der Bestellung seiner Diener ge-
geben (Kap. 25—31). Als einziges Gebot an die Gemeinde wird
von Jahwe der in diesem Zusammenhange als «Zeichen zwi-
schen mir und diry beschriebene Sabbat verordnet (31, 12—17).
Die dann auch noch ganz knapp berichtete Aushidndigung der
beiden «Tafeln des Zeugnisses» (31, 18 a) bleibt seltsam un-
durchhellt und v6llig unakzentuiert am Rande stehen. Die «Ta-

8 Ex.24, 9—11 darf (gegen Noth, Das zweite Buch Mose, 1959, S.159)
kaum so isoliert werden, daBl «formulierte Satzungeny neben ihm keinen
Raum mehr hitten.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 271

feln», welche doch das einst im Zentrum der Gottesoffenbarung
stehende Gebot (Ix. 20, Ps. 50.81) enthalten, sind unverkenn-
bar zu einer zeichenhaft verstandenen Gabe (nTvn nnb) ge-
worden, auf die keine ausdriickliche Verpflichtung mehr folgt.
Das nach Ex.35—40 dann angefertigte Zelt der Begegnung
und das darin geschehende priesterliche Tun, auf welches
Lev. 8 f. mit der Altarweihe und dem ersten Opfer Aarons hin-
fithren, bilden die eigentliche Mitte des Sinaigeschehens. Auf
dieses Opfer hin erscheint die Herrlichkeit Jahwes vor seinem
Volke (Lev.9, 231.).°

Die Rede vom Erscheinen Jahwes erinnert an die Darstel-
lung der dlteren Quellen. Leitete die Theophanie aber dort die
Rechtskundgabe, auf welche der Bundschlull folgte, ein, so ist
sie hier zur go6ttlichen Gnadenbekundung, die auf das sakra-
mentale Opferhandeln des Priesters antwortet, geworden. Die
spezifischen Elemente des Bundes und der Bundesverpflich-
tung des Volkes sind véllig verschwunden. In ihnen ist nicht
nur ein Nebenelement, sondern das recht eigentlich tragende
Element der alten Sinaitradition ausgeschaltet.

Man wird angesichts dieser revolutioniren Umzeichnung
der Sinaitradition zunichst die Vorfrage stellen, ob nicht P
vielleicht in einen geistigen Bereich gehére, in welchem die
Bundesaussage iiberhaupt ihre Bedeutung verloren hat und
durch andere Kategorien ersetzt worden ist. Der Blick auf den
Gesamtaufril des P, den Wellhausen, wie erwihnt, geradezu
als Vierbundesbuch bezeichnete, verbietet aber diese Annahme
ganz unzweideutig. Die Bundeskategorie bildet fiir P — darin
hat Wellhausen recht gesehen — eine grundlegende Kategorie
in seinem theologischen Aufril.

Das ist zunidchst an der Abrahamerzihlung zu sehen. Ge-
will hat schon J von einem Bundschlufl Jahwes mit Abraham
geredet. Die geheimnisvolle néchtliche Begegnung in Gen. 15,
7—12, 17 f. steht bei J aber als eine Erzéhlung neben anderen
Erzdhlungen iiber Abraham da und tritt keineswegs thematisch
heraus. Die Gottesverheillung, welche die Vitergeschichte des
J recht eigentlich beherrscht und in mehrfachen Anspielungen

® Vgl. zum Ganzen auch die Analysen von K. Koch, Die Priesterschrift
von Ex. 25 bis Leviticus 16 (1959).



272 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

wiederkehrt *°, ist in dem einleitenden Wort Gen. 12, 1—3, das
Abraham zum Auszug aus der Heimat auffordert, zu finden.
Ob auch E von einem Bund Gottes mit Abraham geredet hat,
ist nicht zu erkennen. Bei P dagegen ist die Abrahamgeschichte
nun deutlich unter dem Stichwort des Bundes, der in einem
Zeichen verbiirgt wird (17, 11 n"™a nR), zusammengerafft.
Der Auszug Abrahams (Gen. 12, 4 b—5), seine Trennung von
Lot (13, 6. 11 b. 12ab @), die Khe mit Hagar und die Geburt
Ismaels (16, 1 a. 3. 151.) bleiben bei P als Auftakt theologisch
vollig akzentlos. Alle theologisch relevanten Aussagen sind in
die grofie Gottesrede Gen. 17 hineingerafft, die gleich schon in
V. 2 unter das Stichwort «Bund» zu stehen kommt.

Neben die Abraham- tritt aber weiter die Noahgeschichte.
Hier fehlte die Bundeskategorie im élteren Bericht des J. Das
Heilsversprechen Jahwes nach der Flut erfolgte in Form einer
einfachen Zusage angesichts des Opfers Noahs. P verankert sie
ausdriicklich in einem Bundschlu, der wiederum durch ein
Zeichen (Gen. 9, 13 nm™a nm) gesichert ist. Hat P schon in
seiner Erzédhlung von der Flut diesen Bericht iiber eine grofle
irdische Katastrophe (so J) zum Gefil fiir die grundsétzliche
Frage ausgeweitet, ob Gott angesichts der siindig gewordenen
Schopfung noch sein Jawort zum Gesamtkosmos aufrechter-
halte *, so erhélt auch die gniddige Neuzuwendung Gottes in
ihrer Umprdgung zu einer ausdriicklichen Bundschliefung
ganz grundsitzliches Gewicht.

So bezeugen Abraham- und Noahgeschichte des P, dal} die
Rede vom Bund in der priesterschriftlichen Theologie an Ge-
wicht nicht verloren, sondern gewonnen hat.

Wie kann es dann aber zur Eliminierung dieser wichtigen
Kategorie gerade an der Stelle, an der sie in der Tradition am
stirksten verankert ist, kommen? Ist es iiberhaupt denkbar,
daBl P bewulit eine so radikale Umzeichnung &lterer Tradition,
durch welche die Sinaiepisode ihres herkémmlichen Gehaltes
beraubt wird, vornehmen koénnte?

s 1aBt sich wiederum aus der Noahtradition belegen, daf}
solches Vorgehen in der Tat bei P nicht ohne Analogie ist.
Schon im babylonischen Sintflutbericht wird erzihlt, dall der

10 (GGen. 26, 4; 27, 29; vgl. auch 22 17 1.
11 yon Rad, Die Priesterschrift im Hexateuch (1934), S. 172.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 273

Sintflutmensch unmittelbar nach dem Ende der Flut und nach
seiner eigenen Errettung die Gottheit durch ein Opfer zu be-
sanftigen gesucht habe (Gilgamesch XI, 156 ff.). Dieses Opfer
hat auch im Bericht des J seinen festen Platz. Gen. 8, 21 zeigt,
wie stark die traditionellen Ziige bis in einzelne Redewendun-
gen hinein nachwirken. P iiberrascht demgegeniiber durch die
restlose Verdringung des Opfers Noahs. Der Bund Gottes mit
Noah ruht hier allein in einer Zusage Gottes. Dabei ist deut-
lich erkennbar, dafl die Umzeichnung der Erzdhlung in einer
klaren Gesamtkonzeption des P begriindet ist. Legitimes Opfer
ist nach ihm erst moglich, nachdem Gott selber (Ex. 25 ff.) den
Opferort gestiftet hat. So eliminiert er selbst da, wo die Rede
von einem Opfer fest in der Tradition verankert ist, jede Er-
wahnung des Opfers.

Die Erwidgung dieser Analogie macht es méglich, unsere
eigene Fragestellung noch schirfer zuzuspitzen und nun im
Blick auf die tiefgreifende Umgestaltung der Sinaitradition zu
fragen: Welches Motiv konnte P dazu gefiihrt haben, die alte
Sinaitradition von gottlicher Rechtskundgabe und Bundschlull
so riicksichtslos zu verdringen?

III

Die so gestellte F'rage mull aber noch gegen einen méglichen
Kinwand abgesichert werden, bevor ihre Beantwortung er-
wogen werden kann. Wére es, so mochte vielleicht jemand
fragen, nicht denkbar, dall P mit seiner Darstellung ganz ein-
fach in einem &lteren, der JE-Uberlieferung parallel laufenden
Uberlieferungsstrom drinsteht, in dem schon in friiher Zeit die
Sinaigeschehnisse ohne Verwendung der Bundeskategorie als
einfache Kultgriindung, die ihren Skopos im Nahekommen Got-
tes zu seiner Gemeinde hat, verstanden wurden? So dall mit der
Suche nach einer tendenzitsen Umgestaltung der Tradition in
P schon die ganze Fragestellung grundsétzlich falsch ange-
legt wiire.

Zwei Wahrnehmungen widerraten dieser Annahme. Da ist
einmal die Tatsache, daf} in der Darstellung von P selber noch
starke Spuren darauf deuten, daBl den Geschehnissen der Mose-
und Sinaizeit urspriinglich der Rang eines Bundesgeschehnis-

18



274 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

ses zukam. Wellhausens Irrtum von den quattuor foedera ist
zum mindesten im Blick auf die Darstellung der Mosezeit in
P durchaus verzeihlich. Da ist in Ex.6, 2 ff. von der Offen-
barung des Jahwenamens die Rede. Eine (vorldufige) Namens-
offenbarung bildete in Gen, 17, 1 den Auftakt zu einem Bundes-
ereignis. Da redet Ex.31, 17 vom Sabbat als einem Zeichen.
Wofiir steht denn eigentlich dieses Zeichen? Hier schreit doch
alles nach dem Stichwort «<Bund». In dem «Zeichen zwischen
mir und diry ist ganz im Vokabular von Gen. 9 und 17 auf eine
Bundeswirklichkeit gewiesen. So ist es denn eine von der Sache
her voll entschuldbare Lissigkeit des Ausdruckes, wenn in
Ex. 31, 16 die Sabbatforderung einmal kurzerhand als n"a
bezeichnet wird. Um so quilender erhebt sich dann aber die
Frage: Warum fehlt, obgleich hier alle Voraussetzungen dafiir
gegeben zu sein scheinen, die Aussage Jahwes: «Ich schliele
einen Bund mit euchy, welche das ganze Geschehen der Mose-
Sinai-Zeit mit der gleichen Eindeutigkeit wie das Geschehen zur
Zeit Noahs und Abrahams in den Rang des Bundesereignisses
erhobe? Ist hier nicht eine auf der Hand liegende Aussage
gewaltsam unterbunden? An ein blofles Versehen des P kann
man bei dessen durchdachter Formulierungsweise nicht wohl
denken.

Zum anderen wird man auf Wahrnehmungen im Heilig-
keitsgesetz (= H), in dem man doch wohl traditionsgeschicht-
lich einen Vorldufer von P sehen darf, weisen.*? Hier ist nicht
nur in Lev. 24, 8 einmal beildufig bei den Schaubroten von einer
n™3, d.h. hier «Bundesordnung» im Sinne von Ex. 31, 16, die
Rede. Das abschliefende Segen- und Fluchkapitel redet viel-
mehr ganz ausdriicklich vom Bund Jahwes mit Israel. In einer
wohl jlingeren Erginzung (vgl. Baentsch), Lev. 26, 42, verheil}t
Jahwe ganz im Sinne von Gen. 17, dafl er in der Gerichtszeit
des «Bundes mit Jakob, Isaak und Abrahamy gedenken wolle.
Im Grundtext v. 44 f. dagegen wird der Bund, den Jahwe nicht
brechen will, beschrieben als «<Bund mit den friiheren, die ich
aus dem Lande Agypten herausgefiihrt habe vor den Augen
der Volker, um ihr Gott zu sein». Im Eingang dieses Segen-

12 Auch Lev.2, 13 mufBl hier angefiihrt werden, wo beim Salzen des
Speisopfers wohl unter Verwendung eines ilteren priesterlichen Aus-
drucks entgegen der Bundestheorie von P von 'l”n‘?x n"3a n%n die Rede ist.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 275

und Fluchkapitels war es im Rahmen der Segenszusage iiber
das gehorsame Volk zu hoéren: «Ich werde meinen Bund mit
euch aufrechterhalteny, wihrend es von dem ungehorsamen
Volk, das Jahwes Bund (*n*92) bricht, heifit, dal Jahwe das
«Schwert, das die Rache des Bundes vollzieht> (ap1 nmp: 251
n*51) iiber es bringen werde (V.25).

Nach alledem redet H noch ganz so, wie es J und E (aber
auch Dt) taten, von einem Bunde, der mit der Generation der
aus Agypten Ausziehenden geschlossen worden ist. Segen und
Fluch stehen als die beiden Méglichkeiten fiir den Fall des Ge-
horsams oder Ungehorsams im Bunde bereit. Diese Redeweise
ist somit durch Lev. 26 auch fiir die priesterliche Literatur bis
hinein in die anhebende Exilszeit belegt. Noch hier kann Jahwe
tiir den Fall der Buflie des verbannten Volkes zusagen, dal} er
seines Bundes mit den aus Agypten Gefiihrten in Gnaden ge-
denken wolle, so dafl er sie nicht vollig vertilge. Diesem Ge-
denken an den Bund der Auszugszeit (Sinaibund) ist aber in
Lev. 26, 42 durch eine jiingere Hand das Gedenken an den Bund
mit den Vitern vorangestellt.

IV

Haben die eben angestellten Erorterungen klargestellt, dafl
P auch innerhalb der priesterlichen Tradition etwas Neuartiges
darstellt, wenn er die Rede vom Sinaibund eliminiert, so ist
nun in aller Schédrfe die Frage nach dem Grund dieser theo-
logischen Umzeichnung zu stellen.

Einer Antwort auf diese Frage nihern wir uns am besten,
wenn wir fragen: Was wird denn durch die Umzeichnung der
Sinaiereignisse bei P theologisch gewonnen?

Es bedarf keiner langen Beweisfiihrung, um klarzustellen,
daB das Israel der Mosezeit auch nach P nicht einfach der Bun-
deswirklichkeit entnommen werden soll. Wohl aber soll es in
die richtige Bundeswirklichkeit hereingeriickt werden. Nach
dem Aufril des P riickt das Geschehen der Mosezeit nach
seiner Bundesqualitidt eindeutig in das Licht einer Erfiillung
der mit den Vitern geschlossenen n*ia. Schon J hatte das Ne-
beneinander von Mose- und Viterzeit unter den Kategorien
Verheilung—Er{fiillung gesehen. Die Erfiillungszeit unter Mose



276 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

lebt in ihren Giitern (Mehrung zum Volk, Gabe des Landes)
von den Zusagen der Viterzeit. Das Gottesverhéltnis Israels im
engeren Sinne aber ist nach JE durch einen besonderen, unter
Mose geschlossenen Bund und das diesem zugeordnete Gottes-
recht gekennzeichnet. Indem nun P die Bundesaussage aus der
Mosezeit herausbricht, bindet er die beiden Phasen viel enger
zusammen: Was in der Mosezeit geschieht, ist auch in seinem
Innersten, in der Weise der Verbundenheit Jahwes mit seinem
Volk, lediglich Einlésung des schon Abraham Verheillenen. Es
ist nicht von ungefihr, dall die Zweizahl der Verheilungen der
alten Tradition (Mehrung und Landgabe) in Gen. 17 bei P
durch ein Drittes vermehrt ist, nimlich die ausdriickliche Zu-
sage Jahwes: «Ich will ihr Gott seiny (V. 8, wieder aufgenom-
men Ex. 6, 7). Die Mosezeit «erfiillty diese zunéchst in ihrer
Konkretisierung noch undurchsichtige Zusage durch die Er-
richtung des Zeltes der Begegnung und den hier mdglichen
Kult und die auf das erste Opfer hin geschehende Herabkunft
Jahwes in die Mitte seines Volkes. Von einer Herabkunft Jah-
wes zur Rechtsproklamation und zur Unterstellung des Volkes
unter dieses Recht mit seinen Segens- und Fluchmoglichkeiten,
wie sie zum Sinaibund gehdrten, ist nichts mehr zu erkennen.
Die Tafeln mit den 10 Geboten sind zu «Tafeln des Zeugnis-
sesy geworden. Das aus den 10 Sétzen allein herausgehobene
Sabbatgebot ist zu einem «Zeichen» zwischen Gott und Volk
geworden. Im iibrigen haben es die Anordnungen Gottes mit der
Errichtung, rechten Durchfiihrung und Umschirmung des von
ihm gnadenvoll gestifteten «Heiligen» zu tun.*®

Durch die Umzeichnung bei P will offenbar unabge-
schwéacht die Aussage erreicht werden: Israel steht im Abra-
hambund.

Was ist aber mit dieser Aussage gewonnen? Was zeichnet
sie vor der bei J horbaren Aussage: Israel steht im Sinaibund,
so aus, dall P es auf sich nimmt, die letztere in verborgener
Polemik zu eliminieren?

In seiner Untersuchung iiber «Die Priesterschrift im Hexa-
teuch» hat von Rad auf die Frage nach dem Grund der Elimi-

13 Dazu K. Koch, Die Eigenart der priesterschriftlichen Sinaigesetz-
gebung: Zeitschr. Theol. Ki. 55 (1958), S. 36—51.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 277

nierung des Sinaibundes geantwortet, dafl <angesichts der ganz
besonders starken Akzentuierung der Abrahamberit eine Si-
naiberit dariiber hinaus gar nichts Neues bringen konntey.**
Man wird diese Antwort nicht als befriedigend empfinden, weil
sie das eigentlich zu Beweisende gerade schon voraussetzt.
Labt sich zudem angesichts der gewaltigen Theologumena, die
auch nach P noch das Besondere der Gottesbegegnung der
Mosezeit ausmachen (Offenbarung des Gottesnamens, Aushén-
digung des von der Schopfung her verborgenen Geheimnisses
des Sabbats an Israel, Errichtung des Kultes) wirklich ernst-
haft sagen, dafl die Rede von einem Sinaibund einfach iiberfliis-
sig geworden sei? Die besondere gottesdienstliche Struktur
Israels mit ihrem Opferdienst nimmt nach P erst mit dem Sinai-
geschehen ihren Anfang. Wire das nicht Gewicht genug, hier
die Bundesaussage einzufiihren, die ja von der &lteren Tradi-
tion her mit beiden Handen angeboten wird? Von Rad scheint
denn auch selber diese Antwort in der IFolge nicht mehr als
geniigend empfunden zu haben. In seiner «Theologie des Alten
Testamentsy erwigt er die Moglichkeit, ob nicht am Ende die
Erwihnung des Sinaibundes bei der Zusammenarbeitung mit
JE in Wegfall gekommen sein kénnte.® Eine solche Verkiir-
zung gerade an der Herzstelle der Aussagen ist aber innerlich
wenig wahrscheinlich. Dazu macht auch der uns vorliegende
P-Bestand nicht den Eindruck eines verstiimmelten Berichtes.

Den Weg zu einer sinnvollen Antwort auf die gestellte
Frage kann Lev. 26 weisen. Hier hatte der Grundtext von H
davon gesprochen, daf Jahwe in der Stunde des Gerichtes
seines Bundes mit dem Israel der Auszugszeit gedenken und es
nicht ginzlich vertilgen wolle. Eine jiingere Hand hatte dann
die Aussage hinzugefiigt, dal Jahwe seines Bundes mit den
Vitern gedenken wolle, Diese Ergéinzung macht deutlich: Wo
Israel in der Stunde des Gerichtes der Treue seines Gottes
unverbriichlich gewill werden will, da lenkt es den Blick iiber
den Sinaibund zuriick auf den alten, reinen Verheilungsbund
Jahwes mit den Vitern.

Der Sinaibund, auf welchem das vorexilische Israel in
seinen Bundeserneuerungsfeiern ganz ausschliefilich fulte,

14 yon Rad (A.11), S.175.
15 yon Rad, Theologie des A.T., 1 (1957), S. 139.



278 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

kannte als sein Kernstiick eine Rechtsproklamation, der eine
Ausfithrung iiber Segen und Fluch folgte.** Das Bundesformu-
lar dieser n92 ist uns neuerdings durch die hetitischen Ver-
tragstexte eigentiimlich scharf beleuchtet worden.” Zur Struk-
tur dieses Bundes gehort das «Schwert, das die Rache des Bun-
des vollziehty (Lev. 26, 25). Von diesem Bundesverstéindnis her
ist nicht nur der alte Sinaibericht und die Bundesfeier Josuas
in Sichem gestaltet. Es zeichnet sich auch im Aufrifl der groflen
Rechtskorpora des Dt. und H. ab.

In der prophetischen Verkiindigung nun brach es erschrek-
kend auf, dafl Israel in diesem Bunde nur zerbrechen und unter
das Gericht geraten konnte. Die dann folgende Exilszeit aber
hdammerte es dem unter dem Gericht stehenden Volke ein, daf}
Jahwe selber das Schwert des Gerichtes schwinge. — Dann
aber ist bei den Propheten weiter zu sehen, wie sie angesichts
des Gerichtes Ausschau halten nach einem Neuen — dem neuen
Fiirsten, dem neuen Herzen und neuen Geist, oder in der schar-
fen FFormulierung von Jer. 31, 31—34: dem neuen Bund.

Das Exil ist nicht zum Grabe Israels geworden. Das alt-
testamentliche Bundesvolk hat — gewill in neuartiger Gestalt
— weiterleben diirfen. Uber diesem Weiterleben ist einerseits
in mancherlei Modifikationen die prophetische Erwartung le-
bendig geblieben. Man hat nach dem Messias Ausschau gehal-
ten. Die Damaskusschrift aber zeigt, dafl auch die Rede von
einem neuen Bund in einer frommen Gruppe, die sich als die
Endzeitgemeinde verstand, unversehens aktualisiert werden
konnte (Dam. 8, 15).

Auf der anderen Seite aber vollzog sich in der nachexili-
schen Gemeinde auch ein neues Durchdenken der alten Grund-
lagen Israels. Wo wurzelt letzten Endes das Leben Israels?
Es konnte hier vom chronistischen Werk mit seinem eigentiim-

16 Dall Segen und Fluch nicht einfach gleichgeordnete Moglichkeiten
fiir das Bundesvolk sind, hat Noth in seinem Aufsatz «Die mit des Gesetzes
‘Werken umgehen, die sind unter dem Fluch»: In piam memoriam Alexander
von Bulmerineq (1938), S.127—145, Neudruck in Gesammelte Studien zum
A.T. (1957), S.155—171, mit Recht unterstrichen.

17 G. E. Mendenhall, Covenant Forms in Israelite Tradition: The Bibl.
Archaeol. 17 (1954), S. 50—76; auch meine Ausfithrungen iiber «Das Gesetz
im Alten Testamenty in Theol. Lit.-zeit. 85 (1960), Sp. 481—498.



W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund 279

lichen Heraustreten der Davidverheilung geredet werden. Fiir
unseren Zusammenhang ist es wichlig zu sehen, dafl auch P
in den Rahmen solcher riickschauenden Neubesinnung gehort.
Statt der Ausschau auf eine eschatologische Verwirklichung
eines «neuen Bundesy ist hier die entschlossene Zuwendung zu
dem in alter Tradition bezeugten &lteren Bund zu sehen, die in
Lev. 26, 42 in der Zufiigung der Erwihnung des Vaterbundes
ganz ebenso zu finden war.

Im Zeugnis vom Bund Jahwes mit Abraham kennt schon
die alte Tradition Israels eine wesentlich anders strukturierte
Bundesaussage, die nicht von den hetitischen Vasallititsvertra-
gen her zu beleuchten ist und der die Rechtsproklamation und
die vom Menschen unter Anh6érung der Aussagen von Segen und
Fluch iibernommene Bundesverpflichtung und somit auch der
Hinweis auf die «Fliiche des Bundes» (Deut. 29, 20) und das
«Schwert, das die Rache des Bundes vollziehty, fehlt.

Der Sinaibund in seiner alten Gestalt ist P als Grundlage
des Gottesverhédltnisses fraglich geworden. So wird die ganze
Begriindung des Bundesstandes in den Abrahambund zuriick-
verlegt, der schon nach den alten Quellen ein reiner Gnaden-
bund gewesen ist. Die heimliche Spannung, die in JE (und
Dt.) im Nebeneinander von Abraham- und Sinaibund bestand,
ist hier beseitigt. Was unter Mose am Sinai geschieht, ist in P
ganz rein als Einlésung jener frithen Gnadenzusage, auf wel-
cher der Bund nun allein ruht, verstanden. Die Proklamation
des Gottesrechtes und die daraufhin erfolgende Bundesschlie-
Bung unter den Mdoglichkeiten von Segen und Fluch ist ver-
dringt. An seine Stelle ist die grofie Stiftung des Gottesdienstes,
in welcher Gott seine Bundeszusage an Abraham einlést, ge-
treten.® Im groflen Versshnungstag nach Lev. 16 birgt sie auch
die Moglichkeit in sich, die Siinde der Gemeinde, mit der niich-
tern gerechnet wird, so zu siihnen, daf sie der Gemeinde nicht
mehr gefdahrlich zu werden vermag.

So wird P gerade in der traditionsgeschichtlichen Eigen-

18 Fine prophetische Vorstufe der priesterschriftlichen Sicht ist bei
Ezechiel zu erkennen. Dieser Prophet hat das Zerbrechen Israels am Fluch
seiner Siinde wohl am allerhéirtesten ausgesprochen. Die Stiftung des
Heiligen wird bei ihm aber in prophetischer Weise als endgeschichtliches
Ereignis erwartet.



280 W. Zimmerli, Sinaibund und Abrahambund

willigkeit seiner Bundestheologie ein eindriicklicher Zeuge
fiir das Laufen des alttestamentlichen Glaubens zu der Gnade,
die in seiner Bundeswirklichkeit verborgen liegt. Uber die alt-
testamentliche Vorldufigkeit auch dieses priesterschriftlichen
Zeugnisses ist hier nicht mehr der Ort zu reden. Christlicher
Glaube wiirde bei solchem Weiterdenken nicht an den Aus-
sagen des Hebréerbriefes vorbeigehen konnen.

Gittingen. Walther Zimmerli.



	Sinaibund und Abrahambund : ein Beitrag zum Verständnis der Priesterschrift

