
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 4

Artikel: Eher Jahwo als Jahwe

Autor: Vischer, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eher Jahwo als Jahwe.

Wie ist der Eigenname Jhwh, unter dem Gott sich Israel
offenbart hat, auszusprechen?

1.

Die Aussprache Jahwe scheint heute so gesichert zu sein,
daß nicht nur die meisten Gelehrten sie gebrauchen, sondern

sogar neue Übersetzungen der Bibel, die für Kirche und Haus
bestimmt, sind, wie z. B. die katholische Bible de Jérusalem, sie
in den Text aufgenommen haben und damit ihre Leser
veranlassen, Gott unter diesem Namen kennenzulernen und
anzurufen.

Die Erklärung des Namens, die Gott nach Ex. 3, 14 Mose
gegeben hat: 'ähjä 'aschär 'ähjä, «Ich hin, der Ich bin», legt
die Aussprache Jahwä und die Deutung «Er ist» nahe. Zu
ihrer Bestätigung sind Belege gesammelt worden, die eine
Kette ergeben von den keilschriftlichen Ja-wi-ilu und Ja-wi-um
aus Hammurahis Zeit (18. Jahrh. v. Chr.)1 über die griechischen

laoue bei Clemens v. Alexandrien (Anf. 3. Jahrh. n. Chr.)
und Epiphanius (4. Jahrh. n. Chr.) und laße bei Theodoret von
Kyrrhos (5. Jahrh.), über die Zauberformeln des Mittelalters 2

bis auf ein samaritanisches Zeugnis aus dem Anfang unseres
Jahrhunderts.3

Folglich kann der heilige Name Jahwe ausgesprochen werden

und ist er wirklich hier und da ausgesprochen worden.
Das soll nicht bestritten werden.

2.

Es ist dies jedoch nicht die einzig mögliche und keineswegs
die am meisten belegte und am besten begründete Aussprache,
denn andere Aussprachen sind auch überliefert. So hat be-

1 E. Dhorme, L'évolution religieuse d'Israël, 1 (1937), Kap. 21; Le Nom
du Dieu d'Israël: Rev. hist. rel. 141 (1952), S. 5—18.

2 A. Deißmann, Grieoh. Transkriptionen des Tetragrammaton:
Bibelstudien (1895), S. 3—20.

3 0. Eißfeldt, Neue Zeugnisse für die Aussprache des Tetragramms als
Jahwe: Zeitschr. altt. Wiss. 53 (1935), S. 59—76.



260 W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe

zeichnenderweise nach dem letzten Beleg, den Eißfeldt gibt,
Prof. N. Schmidt bei seinem Aufenthalt in Jerusalem im Winter

1904/5 von dem Sohne des damaligen Hohenpriesters
erfahren, «die Samaritaner sprächen den Gottesnamen entweder
Jahwe oder Jahü aus».4

Gehen wir von da aus durch die Jahrhunderte zurück, dann
treffen wir in den Zauberformeln des Mittelalters laoue und laße

an neben allen möglichen Kombinationen der Vokale von dem
kurzen la bis zu dem alle Vokale vereinigenden Namen lawoupe-
Weitaus am häufigsten ist lauu. «Zu den von Baudissin gegebenen

Belegen (für law) kommt eine so große Menge aus den seither

entzifferten Papyri, daß eine Einzelaufzählung überflüssig
ist.» 6

Der Befund bei den Kirchenvätern ist folgender. An der
Stelle Strom. V, 6, 346 mag Clemens tatsächlich laoue geschrieben

haben. Immerhin steht es nicht so in allen Handschriften.
Epiphanius erwähnt beim Aufzählen der Gottesnamen, die die
Ketzer brauchen, unter andern laße und la (Haer. I, 40, 5). Bei
den Gnostikern hat er law gehört (I, 26, 10). Noch an einer
andern Stelle (I, 4) steht bei ihm law. Theodoret v. K. berichtet
(Quaest. in Exod. XV), daß die Samaritaner Gott laße nennen,

die Juden aber Aïa. An einer andern Stelle (Quaest. in I
Paralip.) schreibt er, er habe bei den Juden die Erklärung
gefunden, «nethinim» bedeute Gabe des law. Die drei Kirchenväter,

in deren Schriften Jahwe vorkommt, überliefern also auch
eine andere Vokalisation. Bei den übrigen Kirchenvätern findet
man nur law oder Jaho. Irenäus (2. Jahrh.) hat law (Contra
Haer. I, 4) und Jao (C. Haer. I, 30). Origenes (3. Jahrh.) sagt
law (Contra Cels. VI, 31), ebenso law zur Erklärung des
Namens des Propheten Jeremia (Comm. in Joannem). Einmal
schreibt er lawia, was wohl zusammengesetzt ist aus law und
la (C. Cels. VI, 32), einmal lap (Selecta in Psalm. Ps. II): da
er damit erklären will, das ia in a\\eAou-ia sei der Name Gottes,

so verwendet er das griechische p offenbar, um das he-

4 Eißfeldt (A. 3), S, 76.
5 Deißmann (A. 2), S. 6.
6 Man findet dieses und die folgenden Zitate gesammelt und

ausgeschrieben bei A. Vincent, La religion des judéo-araméens d'Eléphantine
(1937).



W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe 261

bräische n anzudeuten. Hieronymus (4. Jahrh.), der sich von
Rabbinen unterrichten ließ, berichtet (In Psalm. VIII), das

nomen ineffabile könne Jaho gelesen werden.
Unter den nichtchristlichen Schriftstellern wußte im

Zeitalter des Augustus der griechische Historiker Diodor von
Sizilien, daß die Juden ihren Gott mit lauj anrufen (I, 94).

In vorchristlicher Zeit findet sich der heilige Name außerhalb

des Alten Testaments auf Siegeln, Krughenkeln, Gräbern,
Urnen sowie auf Tontafeln, Papyrus, Ostraka und in Stein
vom 2. bis in das 9. Jahrh. hinauf. Er steht entweder selbständig
als der Eigenname des Gottes Israels oder häufiger als ein Teil
am Anfang oder am Ende theophorer Eigennamen von Israeliten

und Juden.7
In Verbindung mit einem andern Element eines Namens

wird er auf Hebräisch und Aramäisch gleich geschrieben wie
bei den entsprechenden Namen im Alten Testament, nämlich
W, V und n\ Die Massoreten haben bekanntlich am Anfang
Jeho und Jo, am Ende Jahu und Jah vokalisiert. Ist das richtig?

Die unpunktierten hebräischen und aramäischen Texte
außerhalb des Alten Testaments geben darüber keine Auskunft,
wohl aber die Urkunden, die israelitische und jüdische Namen
in Keilschrift wiedergeben. Das ist der Fall in den Annalen
assyrischer Könige von ungefähr 850 bis 700 v. Chr. Sie schreiben
am Anfang Ja- oder Jau-, am Ende -Jau, -Jau, -Ja oder -Au.
Das Gleiche findet sich in einigen Rechtsurkunden und Briefen.

Aus der persischen Zeit (464—404) hat das Archiv des
Geschäftshauses Murasch Söhne in Nippur eine Anzahl jüdischer
Eigennamen in babylonischer Schrift aufbewahrt. Hier ist der
Gottesname am Anfang Jâhû- geschrieben und am Ende -Jama.
Die Spezialisten sind der Ansicht, dieses Jama sei Jâwa oder
Jaw ausgesprochen worden.8

Auf der Suche nach vokalisierender Umschrift des heiligen
Namens sind Forscher über die Texte, die irgendwie von Israeliten

und Juden handeln, hinausgegangen zu Texten, in denen

7 Gesammelt und gesichtet durch G. R. Driver, The Original Form of
the Name 'Yahweh'. Evidence and Conclusions: Zeitschr. altt. Wiss. 46

(1928), S. 7—25.
8 Driver (A. 7), S. 12—14; Eißfeldt (A. 3), S. 72; Dhorme (A. 1),

L'évolution, S. 355.



262 W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe

der gleiche oder ein ähnlicher Gottesname außerhalb Israels
verzeichnet ist. Euseb v. Caesarea beruft sich im 6. Kap. des

1. Buches der Praeparatio evangelica auf Philo von Byblos für
die Nachricht, Sangchuniaton von Beirut habe Überlieferungen
eines Priesters des Gottes leuuu gehabt. Beim Entziffern der
phönikischen Schriftstücke von Ras Schamra glaubte Virol-
leaud den Namen eines Gottes JW Cr) zu entdecken.9

Keilschriftlich ist das Element Ja'u oder Ja'um in
babylonischen Namen des 3. Jahrtausends überliefert. Dhorme legt
großen Wert darauf, daß zur Zeit der ersten babylonischen
Dynastie ein König von Kisch den Namen Ja-wi-um führte. Der
Name sei hypokoristisch wie manche andern der gleichen
Epoche und bedeute einfach «Er ist», «Er existiert», wobei
der Name des Gottes weggefallen sei. Die volle Form sei Ja-Avi-

il(u) und Ja-ah-wi-il(u), was bedeutet «Es existiert ein Gott»,
gleichwie Ja-wi-(ilu) Dagan bedeutet «Dagan existiert». Dhorme

erklärt: «Man wird nicht zögern, jahweh als Element dieser
Eigennamen zu erkennen.» 10

Sicher begegnen die heiligen Buchstaben zur Bezeichnung
des Eigennamens des Gottes Iraels, also nicht als Teilstück
eines theophoren Menschennamens, außerhalb des Alten Testaments

in hebräischen und aramäischen Urkunden. Auf dem

Stein, den der König Mescha von Moab etwa im Jahr 842 zur
Erinnerung an seinen Sieg über Israel gesetzt hat, und in den
Briefen aus Tell ed-Duwër (Lachisch) aus dem Jahre 587 v.
Chr. ist der Name des Gottes Israels mit dem vollen Tetragramm
mm geschrieben. Auf den aramäisch beschrifteten Papyri der
jüdischen Militärkolonie zu Elephantine in Ägypten datiert von
465 bis 408 und auf einigen undatierten, in Ägypten gefundenen

Papyri ist der Gottesname im geschrieben. Auf Krughenkeln

aus dem 5. und 4. Jahrh., die in Jericho und Jerusalem
gefunden wurden, ist er ebenfalls im oder m geschrieben.

Wie wurde dieses im ausgesprochen? Doch wohl Jaho oder
Jahu oder Jahw. Ungnad hat auf Grund des Jâma (— Jâwa)
der babylonischen Urkunden von Nippur aus dem 5. Jahrh.
angenommen, die volle Aussprache sei Jahwa gewesen, und

9 Vincent (A. 6), S. 27—34; H. Bauer, Die Gottheiten von Ras Schamra:
Zeitschr. altt. Wiss. 51 (1933), S. 81—110.

10 Dhorme (A. 1), L'évolution, S. 357; Rev. hist, rel., S. 16.



W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe 263

zwar auch dann, wenn nur in1 geschrieben wurde. «Der Unterschied

zwischen mm des A. T. und irp der Papyrus ist also nur
ein orthographischer.» 11

Wenn man den orthographischen Unterschied doch, sowohl
für die Aussprache wie für den Sinn des Tetragramms, bedeutsam

findet, dann erhebt sich die Frage nach dem Verhältnis der
Formen in1 und m zu mm. Der Annahme, irr und m seien
Kürzungen von mm, steht die andere gegenüber, mm sei eine
Erweiterung von im oder m und zwar eine Erweiterung, «die mit
der Religionsstiftung des Mose zu verbinden ist».12 Wir brauchen

uns jetzt nicht für die eine oder die andere Annahme
zu entscheiden. Denn die kürzeren und die vierbuchstabige
Form hängen auf alle Fälle eng zusammen. Und wenn Vokale
verändert wurden, kann das ebensogut die Folge von Verkür
zung wie von Erweiterung sein.

3.

Die Vokalisierung verändert kaum je den Grundbegriff
eines hebräischen Wortes, der in der konsonantischen Wurzel
liegt, wohl aber bestimmt sie die verschiedenen Möglichkeiten
des konkreten Ausdrucks. Sie verändert den Klang eines Wortes.

Dafür hatten die Israeliten ein überaus feines Empfinden.
Wir sollten bei unsern philologischen Arbeiten am Text des

Alten Testaments stets bedenken, «wie das Wort so wichtig
dort war, weil es ein gesprochen Wort war». Durch seinen
Klang wirkt ein gesprochenes Wort viel stärker, als wenn es

stumm gelesen wird. Tonangebend für den sinnhaften Klang
eines Wortes und erst recht eines Namens ist der Vokal der
Haupttonsilbe. Darum wirkt Jahwé oder Jahwä so anders als
Jahu, Jaho, Jau, Jeho, Jo, Jah, als wäre der Namensträger
nicht mehr derselbe.

Soll das so sein? Man kann antworten: ja, eben dies ist das
neue Merkmal, mit dem Gott durch die Offenbarung aus dem

feurigen Busch seinen Namen geprägt hat. Diese Möglichkeit
soll nicht bestritten werden. Wir fragen nur nach ihrer Be-

11 A. Ungnad, Aramäische Papyrus aus Elephantine. Kleine Ausgabe
(1911), S. III, IV.

12 W.Eichrodt, Theologie des A.T., 1, 3. Aufl. (1948), S. 87.



264 W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe

gründung. Soweit eine Vokalisierung innerhalb und außerhalb
des Alten Testaments überliefert ist, findet sich neben den vielen

a, au, o und u nur ganz selten ein e oder ä. Es ist möglich
und sogar wahrscheinlich, daß der heilige Name, wenn er für
sich allein als der Eigenname Gottes steht und mit vier
Buchstaben geschrieben ist, voller ausgesprochen wurde, als wenn
er nur mit drei oder zwei Buchstaben geschrieben ist, oder
wenn er nur Teil eines theophoren Namens ist. Weshalb aber
gerade Jahwe? Wie ist das e oder das ä zu begründen?

Der Hauptgrund liegt in Ex. 3, 14. Wenn Gott dort seinen
Namen selbst erklärt, indem er sagt: 'ähjäh 'asehär 'ähjäh,
«Ich hin, der ich bin», so liegt es nahe, jahwäh zu lesen, in der
Annahme, hawah sei eine ältere (vielleicht aramäische) Form
für hajah «sein», und jahwäh sei die 3. masc. sg. impf., wobei
das alte Präfix 'ja' noch nicht zu 'i' «verdünnt» worden sei. Der
Name hieße dann einfach «er ist», was man entweder als
Ausdruck der realen Existenz seines Trägers verstehen kann, er
ist der (wahrhaft) Seiende, oder als Verschweigen seines
Namens, indem er nur sagt, daß er ist, jedoch nicht, wer er ist.

So nah das liegt, so wenig befriedigend ist es. Man begreift,
daß etwa bei theophoren Namen, die Menschen tragen, im
täglichen Gebrauch El oder Jahu weggelassen werden. Schwer
zu begreifen ist es hingegen, daß Gott mit dem Namen, durch
den er sich zu erkennen gibt und mit dem er angerufen sein
will, gerade das Wesentliche, nämlich wer er ist, nicht sagt.
Sagt Gott selbst «Ich bin», so ist das klar, und wer es hört,
weiß, wer der ist, der da ist. Sollte das bei einer Aussage in
der dritten Person ebenso klar sein, so müßte «Er ist, der da
ist», jahwäh-hü, gesagt werden. Sehen wir von dieser Schwierigkeit

der Deutung des Namens Jahwe ab, so entspricht es der
Art, wie im Alten Testament Namen «etymologisch» erklärt
werden, nicht, daß der Name als unveränderte Form des
erklärenden Verbums lautet; gewöhnlich zeigt sich im Namen
eine lautliche Umgestaltung der Verbalform. Bei hypokoristi-
schen Namen «war die Endung o auch im Hebräischen üblich
und, wie es scheint, schon in recht alter Zeit».13

Es gibt im Hebräischen verschiedene Möglichkeiten, aus
einem Verhum ein Nomen zu bilden. Köhler hat auf die Nomi-

13 M. Lidzbarski, Ephemeris für semitische Epigraphik, 2 (1908), S. 10.



W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe 265

nalbildung mit präfigiertem Jod aufmerksam gemacht und
erklärt, jahuä sei «ein ganz normales, einfaches Nomen», mit
präfigiertem Jod aus der Wurzel häuä, einer Nebenform zu
dem gewöhnlichen häjä, und bedeute «Leben, Sein, Wirklichkeit,

der Seiende»." Auch in diesem Fall könnte der Name
ebensogut wenn nicht besser Jahwo lauten.

Das n am Ende des Namens kann mater lectionis für ä sein,
aber auch für a oder o. «Das Bedürfnis einer graphischen
Andeutung des Vokals machte sich zunächst in solchen Fällen
fühlbar, wo nach der Abwertung eines Konsonanten, resp. einer
ganzen Silbe, ein langer Vokal den Auslaut des Wortes bildete.
Das Nächstliegende war in solchem Falle, den ursprünglich
auslautenden Konsonanten wenigstens als Vokalbuchstaben,
d. h. eben als Hinweis auf einen auslautenden Vokal,
beizubehalten. In der Tat finden wir noch jetzt im A. T. wie schon
auf dem Mêsa'stein ein n in dieser Weise — als Hinweis auf
auslautendes o — verwendet.» Das ist besonders dann der Fall,
wenn das Suff, der 3. masc. sg., das am Nomen wie am Ver-
bum ursprünglich in lautet, mit vorhergehendem a (unter
Ausstoßung des n) zu ô kontrahiert ist.15 Beispiele sind HD (kö),
na (pô), der Name nabt? (Schelomô).

So wird das n in der phönikischen Inschrift des Achiram-
Sarkophages (um 1000 v. Chr.) verwendet und von Harris als
ursprüngliches -ahü erklärt.16 Ebenso — und das ist das Wichtigste

— kommt es vor in den beiden Urkunden, in denen das

Tetragramm außerhalb des Alten Testaments steht, nämlich in
den bereits erwähnten Ostraka-Briefen aus Tell ed-Duwër
(Lachisch), die im Jahr 587 oder 588 v. Chr. geschrieben wurden,

und auf dem Gedenkstein des Königs Mescha von Moab
ungefähr aus dem Jahr 842. Während in den Lachisch-Briefen
das n nur noch in einem Wort sicher für ô oder ahu und sonst
eher für â steht, bestimmt es die Orthographie der Inschrift
Meschas.

Darum schrieb Dussaud 1912 in einer Anmerkung des Kom-

" L. Köhler, Oudtestamentische Studien, 8 (1950), S. 53 f.; Die Welt des
Orients 5 (1950), S. 405 f.

16 W. Gesenius & E.Kautzsch, Hebräische Grammatik, 28. Aufl. (1909),
§ 7bc; P. Joüon, Grammaire de l'hébreu biblique (1947), § 7b.

16 Z. S. Harris, A Grammar of the Phoenician Language (1936), S. 51.



266 W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe

mentars seiner Ausgabe der Meschainschrift: «Si l'on constate
la régularité avec laquelle cette inscription appuie par h le son
ô (ainsi le suffixe masculin de la troisième personne, Neboh,
ce qui autorise les vocalisations Dodoh, Qerihoh), on inclinera
à admettre que les Moabites ont entendu les Israélites prononcer

Yahwoh. Cela expliquerait l'équivalence des graphies nirr
et irr1 pour ce nom divin.» 17 Später ist auch Waterman auf
Grund der Meschainschrift für Jahwoh eingetreten.18

Noth hat sich gegen die Annahme gewendet, daß in der
Meschainschrift n am Ende mit Sicherheit oder auch nur mit großer

Wahrscheinlichkeit auf auslautendes o schließen lasse. Er
schreibt: 1P «n begegnet in der Meschainschrift als mater lec-

tionis sicher nur für ä in run (Z. 18; bänäh er haute) und
nV? (Z. 15; nb?1?). Sonst deutet es, abgesehen von den ganz
unsicheren Worten nmp, am und Ml in den meisten Fällen
das Suffix der 3. pers. sing. masc. an, das im Anschluß an ein
singulares Nomen oder eine Präposition vielleicht wie im
Hebräischen ö lautete; das n wäre dann wohl als historische
Schreibung aus dem ursprünglichen ahu hervorgegangen und
so in diesem speziellen Falle zum Vokalträger für auslautendes
o geworden (ebenso im Hebräischen). Da dasselbe Suffix nun
aber im Anschluß an einen Plural (M8 Z. 8) und an Imperfektformen

(nabm Z. 6; mnoxi Z. 12/13; rrenm Z. 19; nstrxi Z. 20), wo
die Aussprache o nicht in Betracht kommt, ebenso mit n
bezeichnet erscheint, ist es möglich, um nicht zu sagen
wahrscheinlich, daß dieses nin allen Fällen die Aussprache hu
andeutet, also konsonantisch ist. Auch das Suffix der 3. sing. fem.
wird mit n geschrieben (na Z. 8. 13. 15 19; nnbua Z. 22;
msüZ. 22; ntnxi z. 11. 15/16 20) ; also ist vielleicht überall
ahu, ehu, aha, eha zu sprechen.»

Stellen wir fest, a) daß auf der Inschrift das n tatsächlich ä

in bänäh und läjläh, wie auch das Suffix äh der 3. sing. fem.

bezeichnet; b) daß in den drei ersten der vier Imperfektformen,

17 R. Dussaud, Les monuments palestiniens et judaïques (1912), S. 7,

note 9.
18 S. Waterman, Method in the Study of the Tetragrammaton: Am.

Journ. of Sem. Lang, and Lit. 43 (1926), S. 1—17.
19 M. Noth, Die israelitischen Personennamen im Rahmen der

gemeinsemitischen Namengebung (1928), S. 101 ff.



W. Vischer, Eher Jahwo als Jahwe 267

wo nach Noth die Aussprache o nicht in Betracht kommen soll,
das n doch Suffix der 3. sing. masc. ist (er folgte ihm, ich
schleppte ihn, er vertrieb ihn), also o oder ahu zu sprechen ist;
c) daß die «ganz unsicheren Worte» sicher Nebo ("DJ, Num. 32,

3) und sehr wahrscheinlich Dodo und Qarcho (oder Qericho)
zu lesen sind; d) daß das n nirgends ein ä bezeichnet, so neigen
wir mit Dussaud zu der Annahme, die Moabiter hätten gehört,
daß die Israeliten den Namen ihres Gottes Jahwoh, wenn nicht
gar Jahwahu, aussprachen.

4.

Somit führen uns die Überlieferung innerhalb und außerhalb

der Bibel und philologische Erwägungen zu dem Schluß,
daß dieser Gottesname eher Jahwo als Jahwe auszusprechen
ist. Das hat den großen Gewinn, daß mit dieser Aussprache
das klangliche Band, das die volle Gestalt des Tetragramms
mit den kürzeren Formen verbindet, nicht zerrissen wird, und
daß der Versuch, den Eigennamen Gottes laut zu lesen, keinen
Mißklang in die Texte bringt. Oder tönt z. B. im Lobgesang der
Seraphim, in der tiefen Harmonie der a und o ein Jahwä nicht
falsch? Jahwo hingegen vollendet den gewaltigen Einklang:

Qâdôsch qâdôsch qâdôsch JAHWOH Sebâôth
melô' kol hâ-ârâs kebôdô.

Mit alledem ist nicht bewiesen, daß der heilige Name so
ausgesprochen werden muß. Und selbst wenn es bewiesen wäre,
so wäre nicht daran zu denken, Jahwo an Stelle des HErrn in
die Heilige Schrift zu setzen.20 Davon kann keine Rede sein,
nachdem das offizielle Judentum schon vor der Ankunft Jesu
Christi verboten hat, den Eigennamen Gottes außerhalb des

Tempels zu Jerusalem auszusprechen21, und nachdem Gott
selbst erklärt hat, es sei kein anderer Name unter dem Himmel
den Menschen gegeben, mit dem sie ihn erkennen und bekennen
sollen, als der Name Jesus.

Montpellier. Wilhelm Vischer.

20 H. Rosin, Le Seigneur est Dieu. Thèse 471 Fao. Théol. Genève (1955).
21 P. Billerbeck, Kommentar zum N.T. aus Talmud und Midrasch, 2

(1926), S. 311 ff.


	Eher Jahwo als Jahwe

