
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Festschrift Friedrich Baumgärtel zum 70. Geburtstag. Erlanger Forschun-
gen, R. A, 10. Erlangen, Universitätsbibliothek, 1059. 200 S. DM 18.—.

Es ist zu begrüßen, daß sich für diese reichhaltige Festschrift, die dem
Jubilar am 14. Januar 1958 nur maschinenschriftlich überreicht werden
konnte, wider das damalige Erwarten nachträglich doch noch die Möglichkeit

des Druckes ergab und sie so davor bewahrt worden ist, daß ihre Teile
im Laufe der Zeit hie und da einzeln erschienen wären. Sie repräsentiert
nämlich, anders als viele Festschriften sonst, einen verhältnismäßig
geschlossenen Kreis: die Mitarbeiter an dem einst von E. Sellin, jetzt (nach
dessen und J. Herrmanns Tode) von K. Elliger und W. Rudolph herausgegebenen

«Kommentar zum Alten Testament». In manchem der Beiträge
darf der Leser wohl Vorarbeiten für einen Kommentarband vermuten; die
Aussichten, die solche Vermutungen eröffnen, sind nicht schlecht. Man
möchte darum hoffen, die Namen, die man jetzt senkrecht untereinander im
Inhaltsverzeichnis der Festschrift liest, möglichst bald und möglichst
vollständig waagerecht nebeneinander auf den Buchrücken der Kommentarreihe

wieder anzutreffen.
Der Band beginnt mit K. Elligers subtiler Analyse von Ex. 28, 6—30.1

Elliger versteht den Text im Sinne einer Ergänzungshypothese als aus
mindestens drei Schichten bestehend, die wohl das wirkliche Wachstum des

priesterlichen Ornats widerspiegeln: I v. 6. 7b. 8. 15 f. 22. 30 (Ephod als
Lendenschurz, daneben selbständig der Choschen, beides von Hause aus
Orakelinstrumente, was freilich schon in dieser, noch vorexilischen Schicht
verwischt ist), II v. 7a. 9—12 (Erweiterung des Ephod durch die Schulterstücke

mit den Schohamsteinen), III v. 13 f. 17—21. 23—28. 29 (die 12
Edelsteine auf dem Choschen, feste Verbindung desselben mit dem Ephod). —
J. Fichtner behandelt «die Bewältigung heidnischer Vorstellungen und
Praktiken in der Welt des Alten Testaments», wie sie einerseits durch das
Verbot, anderseits — und in viel weiterem Maße — durch Übernahme und
Verbindung mit Jahwe erfolgte. — G. Fohrer setzt seine Studien zum Buche
Hiob mit einer Untersuchung über die Geschichte der Hioblegende, also der
Rahmenerzählung des jetzigen Buches, fort, wobei er, mit dem mutmaßlichen
Alter der einzelnen Erzählungsmotive als Kriterium, Schritt für Schritt
bis zu einer ältesten, noch vorisraelitischen Form zurückgeht. Diese
erzählte von des frommen Hiob Reichtum, der zweimaligen himmlischen
Ratsversammlung, in der der oberste Gott (aus Neid oder zur Probe) beschließt,
Hiob alles zu nehmen bzw. ihn mit Krankheit zu schlagen, von der jeweiligen
Ausführung dieses Beschlusses und Hiobs Bewährung, seiner Versuchung
durch seine Frau und später die ihn tröstenden Verwandten und Bekannten
und deren Zurückweisung durch Hiob, worauf ein anerkennendes göttliches
Wort für Hiob und ein Tadel für die anderen und schließlich die Wieder-

1 Auch in Vet. Test. 8 (1958), S. 19—35.



Rezensionen 217

herstellung folgen.2 Vorexiliseh israelitisch sind namentlich der Erzäh-
lungsstil der gegenwärtigen Legende, ihr «patriarchalischer:» Charakter,
ihre Beziehung auf den Jahweglauben und ihre Lokalisierung im nordöstlichen

Ostjordanland, exilisch einige Ausdrücke, frühnachexilisch namentlich

die Satansgestalt und dann wohl der Einfluß der Weisheitslehre. Der
Hiobdichter ersetzte die Verwandten und Bekannten durch die Freunde
und komponierte von da aus seine eigene Dichtung. — «Palästinische
Bezüge im Buche Kohelet» stellt H. W. Hertzberg zusammen.3 — Der Arbeit
des Jubilars in den letzten Jahren kommt F. Hesses Aufsatz «Zur Frage der
Wertung und der Geltung alttestamentlicher Texte» am nächsten. Nach
Hesse ist die Frage nach der Geltung für den Glaubenden positiv
beantwortet, die Wertung hat von da her zu erfolgen, daß das A.T. Zeugnis ist
«von einem 'dialektischen' Heilshandeln Gottes, bei dem sich zusammen mit
einer Geschichte des Heils, die in Christus kulminiert, nach dem Willen
Gottes eine Geschichte der Verstockung vollzieht, die in den Feinden Christi
kulminiert». Der Rezensent stimmt dem, bei einiger Reserve gegenüber
dem Schema, zu, ist aber in Einzelheiten, vor allem was Hesses Art der
Unterscheidung zwischen Altem und Neuem Testament betrifft (besonders
S. 83 ff.), anderer Meinung. — A. Jepsen verlegt in dem Reformbericht
2. Kön. 23, 4—15 die vv. 11. 12. 8b hinter v. 7. Von den drei aufeinander
folgenden Reformakten (1. Beseitigung der Fremdkulte, 2. Verunreinigung
der Jahwehöhen, 3. Zerstörung der Höhe in Bethel) setzen erst 2 und 3 das
Deuteronomium voraus, 1 liegt also wohl vor 622. Mit Hilfe eines natürlich
ganz hypothetischen Rückschlusses4 auf eine dem Chronisten (2. Chron. 34)
vorliegende und von diesem wegen seiner Übertragung des 1. Aktes auf
Manasse abgeänderte Tradition datiert Jepsen den 1. Akt noch genauer in
das Jahr 628. — F. Maaß handelt von der Selbstliebe des Israeliten und den
ihr begegnenden asketischen Strömungen, die durch das Heiligkeitsgesetz
und die Priesterschrift Bestandteil der offiziellen Jahweverehrung werden,
legt dabei freilich in das «wie dich selbst» von Lev. 19, 18 sehr viel hinein.

— R. Meyer weist das präteritale Perfectum copulativum weqatal,
dessen beherrschende Stellung im jüngeren Hebräisch sich aus dem
aramäischen Systemzwang erklärt, dessen älteres Vorkommen (namentlich in
2. Kön. 23, 4 ff.) sich aber bisher nicht befriedigend deuten ließ (vgl. einige
Seiten vorher Jepsen, S. 98), in alten und ältesten hebräischen Texten und
namentlich im Ugaritischen nach. — Die den Anlaß der Festschrift bildende
Jahreszahl 70 benutzt O. Plöger, um an Hand ihrer Verwendung als Angabe
der Dauer des Exils bzw. der Zerstörung Jerusalems in nachexilischer Zeit
bis zur makkabäischen Erhebung die Haupttypen der Stellung zur Eschato-

2 Vgl. dazu die Kritik von H. Gese, Lehre und Wirklichkeit in der alten
Weisheit (1958), S. 72 f.

3 Der Aufsatz ist auch in Zeitschr. des Deutsch. Pal.-Ver. 73 (1957),
S. 113 ff., erschienen.

4 Jepsen ist hier vorsichtiger als F. M. Cross and D. N. Freedman in
ihrem von ihm nicht genannten Aufsatz in Journ. of N. East. Stud. 12 (1953),
S. 56 ff.



218 Rezensionen

logie in jener Zeit zu charakterisieren.5 — Der längste, aber nach des

Rezensenten Meinung auch der schönste Beitrag ist G. Quells Aufsatz über
Jes. 14, 1—23. Er sei hier einfach zur Lektüre empfohlen. — L. Rost
bestimmt den an wenigen und späten Stellen des Buches Numeri begegnenden
Ausdruck «die Wohnstätte des Zeugnisses» für das Zeltheiligtum der Wüste
als Kombination der priesterschriftlichen (freilich auch dort gegenüber dem

«Begegnungszelt» sekundären) «Wohnstätte» und des nach P in der Lade
verwahrten «Zeugnisses», welch letzteres das Verheißungswort Ex. 29,
43 ff. zum Inhalt gehabt zu haben scheint. — W. Rudolph nimmt Jes. 23,1—14
als einheitlichen Text für Jesaja in Anspruch und erklärt ihn als echte

Drohung an Phönizien zur Zeit des philistäischen Aufstandes zwischen 705

und 701. — H. J. Stoebe stellt interessante «Erwägungen zu Psalm 110 auf
dem Hintergrund von 1. Sam. 21» an, die, sollten sie sich in einen größeren
Zusammenhang stellen lassen, auf die Ideologie des jerusalemischen Königtums

neues Licht werfen könnten. — Zum Schluß versucht sich W. Vollborn
an einer neuen Lösung des Rätsels der deuteronomistischen Chronologie.6

Bonn. Rudolf Smend.

Heinrich Schneider, Die Bücher Esra und Nehemia. Die Heilige Schrift des
Alten Testamentes, IV, 2. Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1959. XVI +
268 pp. 1 map. DM 24.—.

With this volume the Bonner Bibel, begun under the editorship of
Professors Feldmann und Herkenne and continued under that of Professor
Fr. Nötscher, reaches its completion. This final volume will stand
comparison with the best of its predecessors. Its bibliographical control is very
high, and scholars who wish to consult the literature on any of the many
problems that surround the books of Ezra and Nehemiah will value the
ready help which Professor Schneider's work provides. Not only is there a

fine general bibliography at the beginning of the volume, but at the
beginning of each section of the Introduction further references will be found,
and yet others within the body of the commentary. The latest publications
are laid under contribution in a quite exemplary way.

As in all the volumes of this series, there is an original translation of
the text, beneath which stands a full and scholarly commentary. There is
also a fine Introduction, occupying 86 pages. Here the editor first sketches
the history of the period which preceded the opening of the book of Ezra
and then outlines the story unfolded in these two books of the Bible. Next

5 Jetzt in größerem Zusammenhang: 0. Plöger, Theokratie und Eschatologie

(1959).
6 Ein paar störende Fehler in den Stellenangaben seien noch

berichtigt: S. 29 Anm. 12 Z. 3 lies II statt I; S. 30 Z. 11 lies 9 statt 8;
S. 38 Z. 23 lies 22 statt 24; S. 46 letzter Abs. Z. 9 lies 2 statt 12; S. 48 Z. 32

lies 19 statt 10; S. 52 Z. 20 lies Num statt Ri; S. 55 Z. 3 lies I statt II; S. 111
Z. 8 lies 37 statt 35; S. 112 Anm. 10 Z. 3 lies 18, 18 statt 18, 8; S. 159

Anm. 1 Z. 2 lies 23, 9 statt 23, 2; S. 161 Z. 4 lies 39, 32 statt 29, 32; S. 164 Z. 17

lies 15 statt 5.



Rezensionen 219

follows a valuable account of the references to these books in other literature

from Ben Sira onwards through Jewish and Christian ancient sources.
There is also a careful study of the sources used by the compiler of these
two books, and this and the review of their theology, which forms the
closing section of the Introduction, are two of the most valuable parts of
the volume.

In the study of the sources used by the compiler, the examination of the
sources of Nehemiah precedes that of the sources of Ezra. This is interesting
in view of the discussion that follows some pages later on the critical problem

of the relative dating of the work of Ezra and that of Nehemiah. The
mission of Nehemiah is dated, as by almost all scholars, in the reign of
Artaxerxes I, and this seems securely established. As for Ezra, the editor
examines in turn the three major contemporary views: that of Van Hoon-
acker—which now commands a considerable volume of support—that Ezra's
mission fell in the reign of Artaxerxes II, the view that Ezra's mission fell
at the end of the reign of Artaxerxes I, and the traditional view that Ezra's
mission preceded Nehemiah's and fell early in the reign of Artaxerxes I. At
the end of the discussion Professor Schneider concludes that all three dates
are possible and the question must remain open, though on the whole he
inclines to accept the priority of Nehemiah.

While agreeing that there is no complete demonstration of the view
that the work of Ezra fell in the reign of Artaxerxes II, the reviewer
inclines to it more strongly than Dr. Schneider does. In favour of the view that
Nehemiah belonged to the reign of Artaxerxes I and Ezra to that of
Artaxerxes II, Dr. Schneider notes the fact that Ezra is not mentioned in the
Memoirs of Nehemiah, but discounts this by observing that neither is Nehemiah

mentioned in the Ezra sources, save in Neh. 8, 7, where the name is
probably secondary. These are not quite on the same footing, however. If
the mission of Ezra fell half a century after that of Nehemiah, it would
occasion no surprise that the latter is unmentioned; whereas if the work
of Ezra only slightly preceded that of Nehemiah, and the two men were
contemporaries in Jerusalem, as many of those who favour the priority of the
mission of Ezra suppose, it would be far more surprising that Nehemiah
makes no reference to Ezra.

The greatest difficulty in the way of the traditional dating seems to the
reviewer to lie in the narrative of Ezr. 4, 7-23. This story of an abortive
attempt to rebuild the walls of Jerusalem in the reign of Artaxerxes would
seem to provide the most natural explanation of the grief of Nehemiah on
hearing of the state of Jerusalem, and this would imply that the abortive
attempt fell not long before the mission of Nehemiah. This would well
explain why Nehemiah was so nervous in his approach to the king, since
what he wished to ask was a reversal of the royal decree. But if the abortive
attempt which aroused the king's displeasure took place after Ezra had been
sent to Jerusalem, then either Ezra's stay in Jerusalem was very brief or
he must have been in the city at the time of the ill-starred undertaking, and
in the latter case he could scarcely have survived the king's displeasure.
Some of the defenders of the traditional order believe that Ezra was re-



220 Rezensionen

sponsible for the abortive attempt, but of this there is no hint in the Bible,
and it is almost incredible that he should not have been punished and
discredited when the royal edict ordering the work to be forcibly stopped was
issued. It seems much easier to divorce the abortive attempt from the work
of Ezra, who is nowhere mentioned in connection with it, and to place
Ezra's mission after Nehemiah's, with no overlap between the two.

It should be clear that this is said, not in criticism of Dr. Schneider,
who, as has been said, inclines to this view, but to bring further reason for
inclining to it. The commentary as a whole is warmly to be commended as
reliable and judicious, and the editor as well as the author may be

congratulated on this fine completion of a fine enterprise.
Manchester. Harold H. Rowley.

New Testament Essays. Studies in Memory of T. W. Manson (1893-1958). Ed.
by A. J. B. Higgins. Manchester, University Press, 1959. XV + 327 S.,
1 Porträt.

Der Band umfaßt 21 Aufsätze von Gelehrten aus aller Welt, die
ursprünglich als Beiträge zu einer Festschrift für den bedeutenden englischen
Neutestamentier gesammelt worden waren und jetzt im Andenken an den
Verstorbenen erscheinen. Mit T. W. Manson hat die Forschung einen ihrer
verdienstvollsten und sympathischsten Vertreter verloren; durch seine
Arbeiten, etwa «The Sayings of Jesus» und «The Church's Ministry», hat er
sich einen bleibenden Namen gemacht.

Die Aufsätze, von rühmlicher Kürze (im Mittel 15—20 Seiten), geben
einen Querschnitt durch die internationale neutestamentliche Forschung.

I. Zu den Evangelien. — 1. Problem Qumran. H. H. Rowley hebt die
Johannestaufe unzweideutig von den essenischen Waschungsriten und von
der Proselytentaufe ab. M.Black fragt (im Anschluß an A. Jaubert), ob

nicht der Kalender der Sekte ein neues Licht auf die Chronologie der Passion

Jesu werfe (Verhaftung am Mittwoch). — 2. Formen der Tradition.
Während einerseits V. Taylor sich um die ursprüngliche Ordnung von Q

bemüht und anderseits C. H. Dodd die Form der Katechese, wie wir sie aus
den Briefen kennen, auch im Aufbau von Matth. 5—7 und im Stil und
Charakter der eschatologischen Paränese der Synoptiker zu erkennen glaubt,
zeigen die Beiträge von H. G. Wood und C. F. D. Moule, daß die
formgeschichtliche Forschung jetzt die Rolle betont, die der historische Jesus
schon im ältesten Kerygma spielt. Wood neigt zur Annahme, daß Leben und
Worte Jesu in der Paradosis (die letztlich auf Jesus zurückgeht) schon
von Anfang an mit dem Kerygma verbunden waren (cf. schon Riesenfeld3
Aufsatz «The Gospel Tradition and its Beginnings»). Moule macht geltend,
daß die Evangelien, selbst Joh., obwohl historischer Jesus und kerygmati-
scher Christus in ihnen nicht zu trennen ist, doch mehr am historischen
Grund des Kerygmas interessiert sind, weil sie vor allem der Mission und
Apologetik (erst in 2. Linie der Gemeinde) dienen wollen. — 3. Theologie.
E. Schweizer arbeitet die Unterschiede zwischen Urgemeinde, Paulus und
Johannes hinsichtlich ihres Kirchenbegriffs heraus. A. J. B. Higgins bietet
einen Überblick über die neuere «Menschensohn»-Forschung. — 4. Einzel-



Rezensionen 221

Studien. Die Verheißung in Matth. 16, 16—-19 setzt nach 0. Cullmann eine
Tradition über ein Bekenntnis zum Gottessohn (nicht Messias!) voraus,
das in den Rahmen des letzten Mahles Jesu gehört (Spuren in Luk. 22,
31 ff.; Joh. 6, 66 ff.; auch 21, 15 ff.). Das Vorkommen der «paarweisen
Sendung» im N.T. untersucht J. Jeremias. Mark. 10, 45 ist nach C. K. Barrett
nicht von Jes. 53, sondern vom danielischen Menschensohn abzuleiten, der
bereits die Züge des Märtyrers der Makkabäerzeit trägt. Das palästinische
Syrisch Aramäisch) gibt nach J. W. Bowman «Evangelium» mit bsr
wieder, bildet somit die Brücke vom alt- zum neutestamentlichen
Sprachgebrauch.

II. Zur Apostelgeschichte. R. Bultmann geht einig mit der Methode
Haenchens (Ablehnung der Quellenscheidung), hält aber die Existenz des

Aposteldekrets und der «antiochenischen Quelle» für wahrscheinlich.
III. Zu den Briefen. Rom. 1—8 wird durch W. Manson (f analysiert.

Der 2. Petr. (spez. Kap. 1) lehnt sich nach G. H. Boobyer deutlich an 1. Petr.
an. Den Ausdruck iaropfioai Kpcpciv in Gal. 1, 18 übersetzt G. D. Kilpatrick
mit «to get information (über Jesus) from Cephas». Nach J. Munck visiert
ÏKTpmpa in 1. Kor. 15, 8 die «Erbärmlichkeit» des einstigen Verfolgers (A.T.-
Anklänge), oder die «Unfertigkeit» des noch nicht Bekehrten. Mit ô Xôyoç

toO ôeoû in Hebr. 4, 12; 13, 7 ist nach H. Ciavier letztlich Jesus Christus
gemeint.

IV. Zum urchristlichen Gottesdienst. Dieser entfaltet sich nachB.Reicke
legitim aus Ansätzen bei Jesus und den Aposteln. Seine Hauptformen sind
Taufe, Mahl und Wortgottesdienst. Gott ist der Handelnde, die Gemeinde
die Empfangende. H. Riesenfeld sieht den Ursprung des Sonntaggottesdienstes

in christlichen «Nachsabbatfeiern» am Samstagabend, die später um
der Auferstehung willen auf den Sonntagmorgen verlegt wurden. W. C. van
Unnik zeigt die biblischen Wurzeln der liturgischen Formel «Dominus vo-
biscum» auf: der Heilige Geist (nicht Christus) wird darin angerufen, daß

er die Gemeinde und ihre einzelnen Glieder durchdringe und zum Zeugnis
befähige.

Basel. Willy Rordorf.

Félix Gils, Jésus prophète d'après les évangiles synoptiques. Orientalia et
biblica lovaniensia, 2. Louvain, Publications Universitaires, 1957. 196 S.

Seit E. Fascher's Habilitationsschrift «Prophètes» (1927) bis zum
einschlägigen Artikel im Theologischen Wörterbuch zum N.T.1 ist die prophetische

Eigenart der Person und des Werkes Jesu oft zum Gegenstand
eingehender Untersuchung gemacht worden. Die vorliegende erwähnt einige
Arbeiten in der kurzen Bibliographie S. VIII f. F. Gils, Angehöriger der
Kongregation der Väter vom Heiligen Geist, verfaßte sie, von L. Cerfaux
angeregt, als Dissertation zur Erlangung eines Doktors in biblischer Philologie.

Geschickt weckt der Verfasser die Neugierde des Lesers, wenn er in

1 R.Meyer & G.Friedrich, Prophètes etc.: Theol. Wörterb. z. N.T. 6

(1959), S. 813—863.



222 Rezensionen

der Einleitung (S. 1—8) die Frage nach der prophetischen Messiaserwartung

im Zeitalter Jesu mit Hinweisen auf Deut. 18, 15 ff. und die entsprechenden

Stellen aus der Qumranliteratur umspielt. Darauf entfaltet sich die
Untersuchung in drei Kapiteln über Jesus im Rang der Propheten (S. 9—47),
über die prophetischen Visionen Jesu (S. 49—88) und die Voraussagungen
Jesu (S. 89—153), um mit einer Zusammenfassung der gemachten Beobachtungen

abzuschließen (S. 155—166). Indices und Verzeichnisse sind S. VII
bis XI und 167—196 beigegeben.

Für den Verfasser bezeugen die Synoptiker durch ihre Weitergabe und
ihre Gestaltung ältester Traditionen einen Jesus, der sich in der Weise
des Auftretens und in der Verkündigungsart eng an die alttestamentliche
Prophétie anschließt. Der anspruchsvolle Leser wünscht sich dabei eine
eingehendere Differenzierung der prophetischen Erscheinung im alten
Israel, in der vorexilischen, exilischen Klassik und im Epigonentum der spät-
jüdischen Apokalyptik. In inhaltlicher Beziehung aber wird Jesus als der
himmlische, verborgen anwesende und glorreich wiederkehrende Menschensohn

gezeichnet. Von allem Anfange seines Wirkens an hat Jesus in vollem
messianischem Selbstbewußtsein die Daniel'sche Weissagung auf sich
bezogen und sie dabei mit der leidenden und triumphierenden Gestalt des
Gottesknechtes aus Deuterojesaja verbunden. Unter fleißiger Heranziehung
der internationalen und interkonfessionellen Literatur wird nun diese These
breit entfaltet. Bei der Verkündigung der «Geheimnisse des Reiches Gottes»
benütze Jesus den prophetischen Stil, und zwar in der Art eines «apokalyptischen

Midrasches», wie aus einem Vergleich mit Daniel und Qumran
hervorgehe. Bei den Leidensankündigungen und den Auferstehungsweissagungen

habe Jesus den Kontrast zwischen seiner göttlichen Würde als
himmlischer Menschensohn und seiner Erniedrigung als leidender Ebed Jahve
hervorgehoben.

Die Untersuchung von Gils wird durch eine bibelkritische und durch
eine dogmatische Voraussetzung bestimmt. Seiner Einsicht in die Tradition
und Komposition der Evangelien stehen freilich zwei Grundsäulen der
modernen kritischen Forschung entgegen: die Zweiquellen-Theorie und die
form- und traditionsgeschichtlich erarbeiteten Resultate. Für seine Haltung
fände der Verfasser vielleicht beim erfolglosen Anlauf von B. C. Butler in
dessen The Originality of St. Matthew (1951) Partnerschaft. Für Gils ist
ein aramäisches Evangelium des Jüngers Matthäus älteste Tradition, die
direkt zum historischen Jesus zurückführt. Die griechische Übersetzung
soll dann von unserm Matthäus benützt worden sein. Schade, daß unserm
Verfasser der Aufsatz von Joseph Schmid über «Markus und der aramäische
Matthäus» offensichtlich unbekannt geblieben ist. 2 Er hätte daraus ersehen,
wie die deutsche katholische Forschung das formgeschichtliche Programm
Bultmanns aufgenommen hat. Seine Gewährsmänner bleiben außer L. Cer-
faux A. Descamps, J. Dupont, M. J. Lagrange, V. Taylor und, bezeichnenderweise,

J. Jeremias. Die dogmatische Befangenheit zeigt sich nicht nur

2 J. Schmid, Markus und der aramäische Matthäus : Synoptische Studien
für A. Wikenhauser (1953), S. 148—183.



Rezensionen 223

in einer allgemeinen reaktionären nnd apologetischen Tendenz, sondern
wird nun gerade in der Erfassung des eigentlichen Problems, des Verhältnisses

der prophetischen Linie zum Daniel'schen Menschensohn und zum
Ebed Jahve, sichtbar. Weil die einzelnen Traditionsschichten nicht
sorgfältig voneinander abgehoben und entsprechend ihrem «Sitz im Leben»
zugeordnet werden und dafür munter und unbekümmert auf den historischen

Jesus gesprungen wird, verdeckt sich Gils die sich fortwährend
aufdrängenden einzelnen Sachprobleme. An sich wertvolle Beobachtungen führen

zu einer viel versprechenden Verankerung des Problems in den drei
Kernstellen Deut. 18, 15—18; Jes. 53 und Dan. 7, 13 bzw. 10, 5—16. Aber
der exegetisch saubere Zugriff kann nicht gelingen. Hier, wo im Blick auf
die synoptischen Traditionsschichten, die spätjüdische und essenische
Literatur, noch ganz abgesehen von der subtilen Frage nach der Erfassung des

historischen Jesus, höchste Sorgfalt in der Auseinanderlegung des eschato-
logischen und des apokalyptischen Momentes, von Sache und Mythos,
geboten ist, kommt man ohne Handhabung der form- und literarkritischen
Werkzeuge nicht weiter.

Im Erscheinungsjahr vorliegender Arbeit sind noch zwei Untersuchungen

von größter Überzeugungskraft erschienen, die geeignet sind, dort
manche Lichter aufzusetzen, wo uns der Versuch von Gils im Dunkeln
tappen läßt. Howard M. Teeple, The Mosaic Eschatological Prophet (1957)
zeigt, wie im allgemeinen die Idee des eschatologischen Propheten fließend
war und im besonderen (S. 74 ff.) wie Deut. 18 mit Jes. 53 zusammengeht.
Nach A. S. van der Woude, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde
von Qumran (1957) ist der Prophet Deut. 18, 15 in der Qumransekte nicht
als messianische Gestalt angesehen worden, sondern wurde mit dem un-
messianischen Lehrer der Gerechtigkeit gleichgesetzt. Qumran kannte nur
zwei messianische Gestalten: den priesterlichen Messias aus Aaron und
den, diesem untergeordneten, königlichen Messias aus Israel.

Goldach. Victor Hasler.

C. E. B. Cranfield, The Gospel according to Saint Mark (Cambridge Greek
Testament Commentaries, ed. C. F. D. Moule). Cambridge, University
Press, 1959. XVI + 480 pp. 40/-.

Nach C. F. D. Moule, The Epistles to the Colossians and to Philemon
(1957), haben wir hier den zweiten Kommentar der obengenannten Reihe,
die The Cambridge Bible for Schools und The Cambridge Bible for Schools
and Colleges ablösen soll. Der «general editor» hält diese Ablösung für
notwendig, weil die letzten 50 Jahre für die Erforschung des Neuen
Testamentes eine wesentliche Veränderung gebracht haben. Gegenwärtig fällt
das Gewicht weniger auf linguistische und historische Erwägungen zu den
Texten als auf den theologischen Inhalt des Neuen Testamentes. Es geht
darum, «to see the setting of the life and worship of Christian communities»
(S. V). Wir haben diese Einleitung mitgeteilt, weil ein derartiger Arbeitsplan

großes Interesse und alle Zustimmung verdient.
Nach Lektüre des Kommentars muß aber gesagt werden, daß der

Verfasser sich nicht ganz an den vorgelegten Plan gehalten hat. Das zeigt sich



224 Rezensionen

schon in seiner Einleitung. Hier hätte vor allem dem «Sitz im Leben» sowie
der Theologie und den Zielsetzungen des Markusevangeliums eingehende
Aufmerksamkeit geschenkt werden müssen. Diese Einleitung bietet aber
folgendes Bild: Zunächst handeln 7 Seiten von der Urheberschaft, dem
Datum und dem Ort des Entstehens. Es folgen 12 Seiten über den Charakter
des Evangeliums. Davon kommen 5 Seiten der «historischen Zuverlässigkeit»,

jedoch nur 8 Zeilen dem Ziel des Evangeliums zugute. Dieses wird
ohne weiteren Beweis darin erblickt, «die katechetischen und liturgischen
Bedürfnisse der Kirche in Rom zu befriedigen» (S. 15). Der Theologie wird
1 Seite eingeräumt, wobei auf eine große Anzahl Stellen im Kommentar
verwiesen ist. Das macht schon deutlich, daß von einem neuen Ansatz in
der Interpretation des Evangeliums, bei dem der «Sitz im Leben» und die
Theologie in den Mittelpunkt rückten, nicht die Rede sein kann. Der
Kommentar selbst bietet kein anderes Bild. Er ist eine gründliche handwerkliche
Leistung, bei der jedoch textkritische, linguistische und historische
Beobachtungen fast alle Aufmerksamkeit absorbieren. Wo es um theologische
Gesichtspunkte geht, werden mit Zurückhaltung die verschiedenen
Möglichkeiten abgewogen, woraufhin dann in der Regel der konservative Standpunkt

beibehalten ist. Fast auf jeder Seite wird die Auseinandersetzung
mit Y. Taylor, The Gospel according to St. Mark (1952), geführt und
ebensooft «Bultmann» abgewiesen. «Calvin», Strack-Billerbeck und das
Theologische Wörterbuch sind wiederholt zitiert. Englische Literatur wird
ziemlich vollständig angeführt, nichtenglische besonders wenig. Zur
Bestimmung der Historizität findet das Argument des «vividness», der
Lebendigkeit (wegen Petrus) gerne Verwendung. Es ergibt sich, daß wir hier
mit einer gediegenen linguistischen Behandlung des Textes zu tun haben,
daß indes dem eigentlichen Ziel des neuen Unternehmens nicht Genüge
getan ist. Und das ist besonders bedauerlich, weil wir just jetzt eines
Kommentars bedürfen, der voll auf die vom «general editor» herausgestellten
Probleme eingeht. Vor allem von englischer Seite hätte man einen
wohlbedachten Beitrag hierzu erwartet.

Utrecht. A. F. J. Klijn.

L. Cerfaux & J. Dupont 0. S. B., Les Actes des Apôtres. 2e éd. Paris, 1958.
221 p.

S. Lyonnet S. J., Les Epîtres de Saint Paul aux Galates, aux Romains. 2e éd.

Paris, 1959. 139 p.
E. Osty P. S. S., Les Epîtres de Saint Paul aux Corinthiens. 3e éd. Paris, 1959.

121 p.

In 2. und 3. Auflage erscheinen hier drei jener Hefte, die die Grundlage
für die schon früher besprochene französische Übersetzung des N.T. 1958

durch die Ecole Biblique de Jérusalem bildeten.1
Die Bearbeitung der Apostelgeschichte, verglichen mit andern

Besprechungen der analogen Fragen, zeigt, wie verschieden innerhalb desselben
Beschlusses der römischen Bibelkommission geurteilt werden kann. Cerfaux

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 219 f.



Rezensionen 225

verficht in engem Anschluß an jenen Entscheid eine Abfassung vor dem
Tode des Paulus. Wikenhauser tritt für die Zeit nach dessen Tode ein. 8

Das N.T. 1958 (S. 373 ff.) ließ die Zeit bis 70 n. Chr. offen. Allerdings
empfindet man die von Cerfaux besorgte Einleitung gegenüber den
entsprechenden Ausführungen (vermutlich Duponts) im kurz vorher
herausgekommenen N.T. als einen Rückschritt. Zwar weist Cerfaux deutlich den
Plan des Werkes aus, zeigt die Liebe des Verfassers für große Parallelen
und rechnet mit einer reichen, dem Verfasser vorgelegenen Dokumentation,
auch hinsichtlich der Reden. Aber ob die Worte der Apostel genau gleich
wie die Jesuslogien tradiert worden seien, das wird man zum mindesten
fragen. Und dann vermißt man Hinweise auf den schematischen Aufbau
dieser Reden, gruppiert um ein bestimmtes «kerygma» — was im N.T. 1958

kurz und offen zur Sprache kommt. Man wird darum an diesem Heft neben
der Übersetzung und einigen vermehrten Anmerkungen vor allem die große
Karte der Paulusreisen und die Wiedergabe zahlreicher Varianten des
westlichen Textes schätzen.

S. Lyonnet kommentiert Galater und Römer in einem Heft, weil sie nach
seiner Meinung inhaltlich wie auch zeitlich nahe zusammengehören. Die
südgalatische Hypothese und die Annahme, Gab sei der erste Paulusbrief,
wird mit Recht als «fort peu probable» abgewiesen. Gal. sei vielmehr erst
auf der dritten Missionsreise kurz vor Rom. geschrieben worden.3 Erst im
Rahmen der Übersetzung des Rom. kommt der theologische Gehalt beider
Briefe zur Sprache. Die Gerechtigkeit Gottes als «activité salvifique de
Dieu» offenbart Gott mehr als König denn als Richter. Die Erlösung ist
wie im A.T. nicht eine rein juristische, sondern eine «réalité d'ordre
ontologique». Sie gründet sich auf Tod und Auferstehung Christi, wird empfangen

«en participant à cet acte d'amour» und findet ihre Erfüllung erst in
der Parusie mit der Auferstehung des Leibes. Diese Teilnahme geschieht
im Glauben, «acte pleinement libre et donc pleinement humain», zugleich
aber und vor allem «l'activité même de Dieu» im Menschen. Durch die erst
auf dem Boden des Gesetzes mögliche Übertretung wird die vorher schon
vorhandene Sünde als solche entlarvt. Dem Gesetz kommt also die
Bedeutung zu, dem Menschen zu erlauben, «d'éliminer ce poison mortel en
recourant au remède unique: Jésus Christ». — Manchmal hält es schwer,
die Tragweite der Terminologie abzuschätzen. So wenn im Zusammenhang
mit der Erlösung nicht nur von «mystère», sondern von einem «ordre
mystique» (S. 59) und nachher (S. 65) von der «spiritualisation» des christlichen
Lebens gesprochen wird.

E. Osty's Stärke in seiner Bearbeitung der Korintherbriefe liegt in der
Analyse und im Aufzeigen geschichtlicher Hintergründe oder zeitgeschichtlich

bedeutsamer Notizen. Mit wenigen, aber meisterhaften Strichen zeichnet

er das Bild der Stadt Korinth und der sich für eine dortige Christen-

8 A. Wikenhauser, Einleitung in das Neue Testament, 2. Aufl. (1956),
S. 277 ff.

3 Die kürzere Darstellung dieser Fragen im N.T. 1958, S. 495, wirkt
übrigens viel klarer.

15



226 Rezensionen

gemeinde erhebenden Probleme. Sehr klar führt er in die allgemeinen
Probleme sowie in Aufbau und Anlaß der beiden Briefe ein.

Wenn auch die Briefe — außer etwa 2. Kor. 11, 32 und 12, IIb—12 — im
ganzen von Paulus selber stammen, so wird die Einheitlichkeit des 2. Kor.
stark bezweifelt. Im Gegensatz zur Darstellung im N.T. (S. 493) lehnt Osty
hier die Annahme, 2. Kor. 6, 14—7, 1 gehöre dem in 1. Kor. 5, 9 ff. erwähnten

sog. «vorkanonischen» Brief an, zwar ab. Dagegen sieht er in Kap. 9

ein an eine andere Gemeinde Achaias gereichtetes Schreiben betr. die
Kollekte. Kap. 10—13 sind (gegen Hausrath) nicht als Tränenbrief, wohl aber
(mit Windisch) als sonst ein (zorniger!) «Zwischenbrief», und damit als
ein 5. Brief des Apostels an die Korinther, zu verstehen. Den Ablauf der
Ereignisse sieht Osty etwa so: 2. Missionsreise (50—52 n. Chr.) —
«vorkanonischer» Brief — 1. Kor. auf Grund von Anfragen — Eindringen judai-
sierender Prediger (vgl. 2. Kor. 11, 22) — kurzer Zwischenbesuch — der
«Beleidiger» (2. Kor. 2, 5) — Tränenbrief und Sendung des Titus — auf
Grund eines Berichtes von diesem: zorniger Zwischenbrief (2. Kor. 10—13)
— vor dem eigenen Eintreffen den 2. Kor. im Frühjahr 57. Allerdings sind
die vielfältigen Fragen damit nicht gelöst.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

H. Cornelia 0. P., Les fondements cosmologiques de l'eschatologie d'Origène.
Paris, Libraire philosophique J. Vrin, 1959. 96 S.

Der Verfasser stellt sich die sehr schwierige Aufgabe, die Grundlagen
der Eschatologie des Alexandriners aufzuhellen.

Er geht dabei von der Feststellung aus, daß Trinitätslehre und Eschatologie

im System des Origenes «les deux secteurs les plus controversés»
seien, eine Annahme, der jeder beipflichten wird, der sich einmal gründlich
mit dem ägyptischen Kirchenvater beschäftigt hat.

Die Analyse der origenistischen Texte macht evident, welch starke
Prägungen das origenistische Denken von Platon (S. 65 f.), Philon (S. 68), von
der Gnosis (ibid.) und von uralten ägyptischen Traditionen her erfahren
hat. Dabei erscheint mir das als besonders wichtig und neu, was Cornélis
auf S. 70 ff. über ägyptische Einflüsse in der Eschatologie des Origenes
vorbringt.

Die Eschatologie des Alexandriners wird uns aber wahrscheinlich in
ihrer Gesamtheit nicht eher restlos verständlich werden, als bis wir
Genaueres erfahren über buddhistische Einflüsse auf sie, die Cornélis auf
S. 71 einmal kurz andeutet, und die seit Pantaeus in Alexandrien eine
gewisse Rolle gespielt haben müssen.

Daß ein vernünftiges Wesen durch den Mißbrauch seiner Freiheit in
einen Zustand kommen könne, «à partir duquel le retour vers l'unité n'est
plus possible» (S. 85), fügt sich als Einzelangabe allerdings kaum in den
Gesamtzusammenhang der origenistischen Eschatologie, die in ihrem ewigen

Kreislauf von Apokatastasis ton panton und erneutem Abfall von Gott1
gerade kein endgültig-definitives Stadium des Seins kennt und sich eben

1 Die Griech. christl. Schrittst., 22, S. 242, Z. 18 ff.



Rezensionen 227

darin sowohl von aller biblischen als auch von jeder platonischen, gnosti-
schen, ägyptischen, babylonischen und buddhistischen Eschatologie
fundamental unterscheidet.

Der Wert der Arbeit von Cornélis besteht demnach in erster Linie
darin, daß er aufzuzeigen versucht, welche Möglichkeiten sich hinsichtlich
einer theologischen Deutung der Eschatologie des Origenes in dessen

Kosmologie anbieten.
Ich glaube allerdings nicht, daß sich die origenistische Eschatologie

ganz aus der Kosmologie erklären läßt, so sehr sich dieser Versuch nahelegt,

und halte die Einbeziehung der Christologie und Soteriologie in den
Kreis der Betrachtung für unerläßlich, zumal wir einen lateinischen Text
besitzen, nach dem Origenes gelehrt haben soll, daß die erste Schöpfung
nur «jussione», die zweite aber «passione» (sc. Jesu Christi) perfectum
est.2

Stuttgart. Gotthold Müller.

F. Edward Cranz, An Essay on the Development of Luther's Thought on Justice,
Law, and Society. Harvard Theological Studies, 19. Cambridge, Harvard
University Press, 1959.197 pp. $2.50.

Vorliegende, 1957 verfaßte Studie untersucht das Problem der
theologischen Entwicklung Luthers. Man hatte früher zwischen «jungem» und
«altem Luther» streng unterschieden, meist zugunsten des jungen. Dieses
Verfahren hatte sich aber nicht bewährt, da man so die seit 1522 neu
hervortretende Einstellung Luthers zum natürlichen und positiven Recht, zum
kurfürstlichen Kirchenregiment, die ganze Ordnungslehre und den späten
systematischen Dualismus von 1531 ff. nicht ausreichend erklären konnte. Für
den Verfasser zerfällt Luthers theologische Entwicklung in zwei große
Abschnitte : vor und nach 1518/19. In dieser Zeit formuliert nämlich Luther
die neue Erkenntnis, daß der Christ zugleich in zwei «Reichen» lebt,
zugleich ganz gerecht und ganz Sünder ist. Cranz mißtraut also nicht Luthers
Selbstzeugnis von 1545, in dem Luther seine neue Erkenntnis, wenn auch
nicht formal, so doch inhaltlich zutreffend, auf das Jahr 1518/19 festlegt.
Die Entwicklung bis 1518 lasse sich an dem Zurücktreten der tropologischen
Deutung der Gottesgerechtigkeit und der Betonung der theologia crucis
ablesen. Luther entwickele 1518/19 zwar keine neue Begrifflichkeit, aber die
bisherigen Begriffe werden neu auf den Dualismus der zwei «Reiche»
(realms) bezogen. Anno 1530 ff. erreiche Luther die reifste Entwicklungsstufe,

erkennbar an dem neuen Dualismus zweier totaler Gerechtigkeiten
und zweier Personen des einen Christen. Das Hauptproblem und zugleich
der Ansatzpunkt der Kritik werden für Luther nach 1518/19 die Reinerhaltung

der Kontraste Gesetz-Evangelium, Fleisch-Geist, Erde-Himmel.
Anhand von drei Begriffen wird die theologische Entwicklung dargelegt:

«Justice», «Law», «Society». Als Folge der Entdeckung von 1518/19 ergibt
sich a) für die «Gerechtigkeit» : Der Begriff der Gottesgerechtigkeit tritt
zurück, an seine Stelle treten die schon erfüllte totale Gerechtigkeit in Chri-

2 Migne, Patr. gr., 16, 984 D.



228 Rezensionen

stus und die jetzt notwendig folgende partielle Gerechtigkeit der in der
Welt geschehenden Heiligung. Die menschliche Gerechtigkeit werde
positiver beurteilt, während sie vor 1518 überhaupt nicht interessierte, vielmehr
überwunden werden mußte, b) Für das «Gesetz» ergibt sich: Luther werde
kritischer gegen alle antinomistischen Tendenzen. Um der Heiligung willen
wird das weltliche, natürliche und positive Gesetz wichtig. Das Gesetz an
sich bekommt nun eine bürgerliche und eine theologische Funktion. Glaube
und Liebe werden getrennt und den zwei «Reichen» zugeordnet, c) Auch
der Begriff der Kirche wird gespalten: es gibt jetzt notwendig auch eine
«weltliche» Seite der Kirche, d. h. das Problem der äußeren Kirche taucht
auf; denn Luther habe nie die aktuelle Kirche spiritualistisch verleugnet,
wenngleich die Schriften von 1520/21 dahin lauten. Anfangs helfe er sich mit
dem Begriff, den er der Tradition entnimmt: Corpus Christianum, muß aber
das besondere göttliche Recht eines geistlichen Standes bestreiten: alle
Stände sind heilig, als solche aber weltlich; denn sie rechtfertigen niemand.
Die Kirche ist wie der Einzelne zugleich gerecht und voller Sünde; Luther
zögere jedoch vor konsequenter Systematisierung. Die Welt wird jetzt ein
ebenso gottgeordnetes und also positiv zu wertendes zweites «Reich». Die
Beziehung von doppelter Kirche und Weltreich stelle allerdings vor besondere

Schwierigkeiten.
Die Studie bedarf eines zweiten Teiles, sozusagen der Wendung nach

außen: nämlich der Erkenntnis, daß Luthers Theologie nicht nur in der
Gelehrtenstube entstanden und praktiziert worden ist. Die Problematik des

prophetischen Anspruches und der Beginn einer Reformation der Kirche,
die Auslösung neuer theologischer Stellungnahmen Luthers durch die
Konsequenzen, die man im eignen Lager daraus zog, die Folgen für die kirchliche

und konfessionspolitische Entwicklung läßt der Verfasser außer
Betracht. Gibt es aber Entwicklung ohne Situation?

So bekommt die sorgfältig gearbeitete Studie den Geschmack bloßen
Historisierens, das sich der eignen Stellungnahme entzieht.

Mainz-Kastel. Ekkehard Borsch.

Wilhelm Jensen, Die hamburgische Kirche und ihre Geistlichen seit der
Reformation. Hamburg, Verlag J.J.Augustin, 1958. XV + 280 S. DM15.50.

Die vorliegende Veröffentlichung stellt ein biographisches Lexikon der
Hamburger Geistlichkeit von der Reformation bis zur heutigen Zeit dar.
Als Vorarbeit diente dem Verfasser vor allem das 1826 erschienene Werk
des Predigers und Oberküsters zu St. Petri A. Janssen, «Ausführliche
Nachrichten über die sämtlichen evangelisch-protestantischen Kirchen und
Geistlichen der freyen und Hansestadt Hamburg und ihres Gebietes», und reiches
handschriftliches Material, soweit es durch den Brand des Jahres 1812 nicht
vernichtet worden war. Der vorliegende erste Band des Werkes umfaßt die
hamburgische Geistlichkeit der Hauptkirchen und der älteren städtischen
Kirchen und Gemeinden, die zum Bereiche des Hamburger Ministeriums
gehörten; ein zweiter Band über die Landgemeinden soll folgen.

Behandelt werden die Geistlichen am Dom, an den Hauptkirchen St.

Petri, St. Nikolai, St. Katharinen, St. Jakobi, der jüngsten der vier Haupt-



Rezensionen 229

kirchen; an den beiden St. Michaelis- und St. Pauli-Kirchen, der St. Gertrudkapelle,

der St. Georg-, St. Johannis-, St. Marien-Magdalenen und der Heilig

Geist-Kirche nebst der Schiffsprediger-Kirche, die seit 1715 auf den
Convoyeschiffen und auf dem im Hamburger Hafen liegenden Wachtschiffe
eingerichtet wurde, den Kirchen am Waisenhause, an den Gefängnissen und
in den Spitälern. Die Biographien sind nach Ämtern und innerhalb dieser
Ämterlisten chronologisch angeordnet. Die einleitenden Kapitel enthalten
die Listen der «Su pcrin tend en ten, Senioren und Landesbischöfe der
hamburgischen Kirche», der «Hamburgischen Geistlichkeit zu Beginn der
Reformation», des «Geistlichen Ministeriums der hamburgischen Kirche seit
der Reformation» und der «Ersten Unterschriften unter der Concordien-
formel».

Den Kurzbiographien der Pastoren, Diakonen usw. vorangestellt sind
die Geschichten ihrer Kirchen, die von der Gründung in vorreformatorischer
Zeit bis zum heutigen Tage geführt werden und wertvolles baugeschichtliches

Material bringen, das durch Abbildungen veranschaulicht wird. Das
Schicksal so mancher Gotteshäuser ist wechselvoll — man denke nur an den
verheerenden Brand des Jahres 1842 und die Bombenangriffe im Zweiten
Weltkriege; wertvolle Bauten sind in Schutt und Asche gesunken.

Es leuchtet ein, daß hier in sorgfältiger, mühevoller Kleinarbeit reiches
Material zur Geschichte des lutherisch-kirchlichen Lebens in Hamburg
zusammengetragen wurde, das vor allem für die Geschichte Norddeutschlands
ergiebig ist, wobei sich aber auch Verzahnungen zu anderen Gebieten
ergeben. So liest der Österreicher mit Teilnahme die Namen Joachim Magde-
burgius (S. 55) und des um Österreichs Protestantengeschichte so verdienten

Bernhard Raupach (S. 89). Magdeburgius war übrigens nie bestellter
Prediger in Eferding; Rüdiger Starhemberg hat dem Vertriebenen nur Asyl
gewährt.1 In der Geschichte ihrer Träger spiegeln sich die kirchlichen
Strömungen der verschiedenen Epochen, so etwa der Pietismus in seinen
Anhängern, Johann PI. Horb und Johann Winckler, und in seinen Gegnern, Joh.
Friedr. Mayer und Samuel Schultze (Scultetus, S. 49; hier ist auf Z. 17 Dr.
Joh. Fr. Wagner wohl verdruckt für Joh. Fr. Mayer?).

Da öfters Namen, dank der Verwendung ihrer Träger an verschiedenen
Kirchen der Stadt, zwei- oder mehrmals auftauchen, sind Überschneidungen
unvermeidlich. Es müßte aber, etwa im Falle des ersten Superintendenten
von Hamburg, Johann Aepinus, eine Darstellung mit Seitenverweis
genügen; er erscheint ausführlich zweimal auf S. 32 ff. und 44 f., wobei die
beiden Darstellungen sich nicht völlig decken.

Zum fruchtbaren Gebrauch dieses Nachschlagewerkes ist ein Personen-
und Ortsregister unerläßlich; es ist für den zweiten Band versprochen, aber
es ist bedauerlich, daß es nicht schon im ersten vorhanden, denn das
Aufsuchen eines Namens kostet sehr viel Zeit. Sehr dankenswert sind die
Anmerkungen und Literaturnachweise, die die Darstellung ergänzen.

Wien. Grete Mecenseffy.

1 M. Doblinger, Der Protestantismus in Eferding und Umgebung bis
zum Toleranzpatent: Jahrb. d. Ges. f. d. Gesch. d. Prot, in Österr. 72 (1956).



230 Rezensionen

Einar Molland, Christendom. The Christian Churches throughout the World,
their Doctrines, Constitutional Forms, and Ways of Worship. London, Mowbray

& Co. Ltd., 1959. XIV + 418 pp. 35/-.

Der norwegische Theologe Einar Molland, Professor für Kirchengeschichte

in Oslo, gibt in dem vorliegenden Buch eine Darstellung der
heutigen Christenheit in der Vielfalt ihrer verschiedenen kirchlichen Traditionen.

Das Buch erschien zuerst 1953 auf norwegisch und liegt nun in englischer

Übersetzung vor. Es bietet wohl das Beste, was heute auf dem Gebiet
der Konfessionskunde an übersichtlicher, zuverlässiger Information sich
finden läßt. Molland will jede Kirche ohne konfessionell gefärbte
Werturteile objektiv darstellen. Er gibt in jedem Abschnitt einen lebendigen
Überblick über Geschichte, Lehre, Organisation, statistische Daten und
ökumenische Beziehungen der behandelten Kirche. Er geht dabei möglichst
eingehend auf die heutigen Probleme und Positionen ein. So stellt er — im
Anschluß an das bekannte Buch W. v. Loewenichs — auch die neuen
Entwicklungen im römischen Katholizismus dar.

Während zwei unter sich so grundverschiedene Bücher wie Hermann
Mulerts «Konfessionskunde» und Wilhelm Nieseis Lehrbuch der Symbolik
(«Das Evangelium und die Kirchen») beide ganz aus der deutschen
Perspektive geschrieben sind und darum etwa die angelsächsischen Freikirchen

nur ganz am Rand behandeln, ist Mollands Horizont viel weiter.
Gerade auch das amerikanische Christentum in seinen verschiedenen
Ausprägungen kommt zu seinem Recht. Auch die südindische Unions-Kirche
wird in ihrem Werden und Wesen eingehend geschildert. Im schweizerischen

Bereich wäre die 1943 erfolgte Wiedervereinigung der Eglise nationale

und der Eglise indépendante im Kanton Neuenburg nachzutragen.
Molland behandelt in einem besonderen Abschnitt auch einige

Glaubensgemeinschaften, die nur noch einzelne Elemente christlicher Glaubenssubstanz

enthalten, aber nicht mehr als christliche Kirchen bezeichnet werden

können («religious systems containing elements derived from Christianity»)

: die Unitarier, Christian Science, Jehovahs Zeugen, die Mormonen.
In einem Schlußkapitel geht er auf das theologische Problem der Spaltung
in der Christenheit ein und gibt in einem Anhang einen kurzen Abriß der
Geschichte der ökumenischen Bewegung.

Als ökumenisches Handbuch und als solide Informationsquelle wird
Mollands Werk sicher gute Dienste leisten.

Worb, Kt. Bern. Andreas Lindt.

Hendrik Kraemer, Theologie des Laientums. Die Laien in der Kirche. Zürich,
Zwingli Verlag, 1959. 158 S.

Mit einer «Theologie des Laientums» ist in der vorliegenden Schrift
nicht in erster Linie an eine Theologie für Laien, d. h. an eine dem
Verständnis der Laien angepaßte, leicht faßliche theologische Belehrung
gedacht — das auch (siehe S. 82 ff.) —, sondern an ein theologisches
Verständnis der Kirche, durch welches dem Laien die ihm gebührende
grundlegende Stellung in ihr gewährleistet wird. Fast zwangsläufig ist es im



Rezensionen 231

Lauf ihrer Geschichte zu einer Klerikalisierung der Kirche gekommen,
d. h. zu einer Überbetonung des geistlichen Standes und Amtes, womit eine
ungebührliche Herabsetzung und Entwertung des Laientums verbunden
war, dessen Tun bestenfalls als eine bloße Ergänzung des Werks der
Geistlichen verstanden wurde. Und doch sind alle Glieder der Kirche, auch die
«Geistlichen», in Jesus Christus zum Volke Gottes berufene «Laikoi», während

umgekehrt nach dem Neuen Testament auch die Laien «geistlich» sind.
Zu diesem Volke Gottes gehören auch die Frauen, denen als «gleichberechtigten

Gemeindegliedern» S. 55 f. ein kurzer — allzu kurzer — Abschnitt
gewidmet ist.

Die bestehende Kirche betrachtet sich viel zu sehr als Selbstzweck. Es
wird für sie eine radikale Erneuerung bedeuten, wenn sie sich der Tatsache
voll bewußt wird, daß sie für die Welt da ist, in deren Dienst sie als
missionarische und diakonische Kirche gestellt ist. Der Begriff des Dienstes
muß für die Kirche ein neues Gewicht bekommen, eine Forderung, die nicht
weniger nachdrücklich und kraftvoll schon vor mehr als 60 Jahren durch
Adolf Schlatter erhohen worden ist.1 Wo erkannt werde, daß Mission und
Diakonie die eigentliche Daseinsform der Kirche seien, da werde den Laien,
welche die Kirche in der Welt vertreten, eine ganz andere Bedeutung
zuerkannt werden, was eine neue Reformation der Kirche zur Folge haben
werde.

Bei dem alarmierenden Auseinanderfallen von Kirche und Welt in der
heutigen Zeit bekommt Kraemers Schrift den Charakter eines dringlichen
Aufrufs zur Verwirklichung einer neuen Einschätzung des Laientums in
der Kirche, von dem nur zu wünschen ist, daß er weitherum gehört werde.
Hoffentlich werden dabei die bisherigen Funktionen der Kirche, zumal die
Predigt, nichts verlieren, sondern an Kraft und Bedeutung eher noch
gewinnen.

Bern. Albert Schädelin.

Karl Rudolf (Hrsg.), Der Laie. Rechte und Pflichten. Vier Beiträge zu einem
aktuellen Thema. Wien, Verlag Herder, 1959.

Durch den Säkularisierungsprozeß der modernen Gesellschaft hat auch
für die römische Kirche die Neubesinnung auf die Frage nach der Bedeutung

der Laien höchste Dringlichkeit erhalten. Sie wird denn auch auf
ihrem Boden nicht nur praktisch durch das «Laienapostolat» und die «katholische

Aktion» sowie durch Veranstaltung von «Weltkongressen der Laien»
kräftig an die Hand genommen, sondern auch theoretisch umfassend durchdacht.

Es sei nur an das umfangreiche und gelehrte Werk von Pater Yves
M. J. Congar «Jalons pour une théologie de laïcat» von 1953 erinnert. Ein
österreichischer Beitrag zur Laienfrage ist nun also auch die von Dr. Karl
Rudolf herausgegebene Sammlung von vier Studien über die Rechte und
Pflichten der Laien, in der ein Dogmatiker, ein Bischof, ein Pastoraltheologe

und ein Systematiker das Wort ergreifen.

1 A. Schlatter, Der Dienst des Christen in der alten Dogmatik, Beitr.
z. Förd. christl. Theol., 1, 1 (1897).



232 Rezensionen

In der theologischen Grundlegung des Dogmatikers Alois Kubischok
wird das Laientum beschrieben als «der von Gott begründete, in der
Heilsgeschichte verwirklichte, geheimnisvolle Leib Christi, in welchem Christus
unter der Führung der Hierarchie zu einer ganzen Fülle kommen und durch
ihn das Heil der Menschheit wirken soll> (S. 14). Als auf «die höchste
Repräsentation des Laientums» wird auf Maria hingewiesen (S. 30 ff.). Wenn
schon hier bei aller starken Betonung der Hierarchie vom «allgemeinen
Priestertum» und von einer Mitwirkung der Laien zur eigenen und zur
Erlösung der Welt die Rede ist (S. 38. 39), so geben die drei folgenden, mehr
praktisch ausgerichteten Beiträge von Bischof Schoiswohl, Victor Schurr
und Ferdinand Klostermann noch viel deutlicher Papst Pius XI. recht, der
den Ruf nach dem Laien in der römischen Kirche als «das Anheben einer
neuen Aera der Kirchengeschichte» bezeichnet hat (S. 8). In der «katholischen

Aktion» wird mit dem «Laienapostolat» Ernst gemacht. Daß die Laien
nur hörende und nicht auch lehrende Kirche seien, trifft nicht mehr zu
(S. 52 f.). Die Kleriker sind verpflichtet, den persönlichen Einsatz der Laien
nicht nur zu dulden, sondern zu beleben (S. 57). Der Priester muß auch
hören können und sich etwas sagen lassen. Er muß sachliche Kritik der
Laien an seiner Predigt begehren (S. 60 f.). Die kirchlichen Amtsträger
sind für das Volk da, nicht umgekehrt (S. 102). «Zwischen Priester und
Laien ist die Gemeinschaft größer als der Unterschied» (S. 70). Selbst der
Begriff «Entklerikalisierung» wird mit positivem Vorzeichen verwendet.

Das sind alles ungewohnte Töne, die wir auch dann zur Kenntnis nehmen

wollen, wenn wir uns darüber auch durchaus im klaren sind, daß das
alles schließlich doch nur in der Klammer der Hierarchie und des
römischen Dogmas gesagt ist. Aber auch so ist es ein Zeichen dafür, daß auch
in der römischen Kirche die Dinge in starker Bewegung sind.

Bern. Albert Schädelin.

Klaus von Stieglitz, Die Christosophie Rudolf Steiners. Voraussetzungen,
Inhalt und Grenzen. Glaube und Forschung, II. Witten-Ruhr, Luther-
Verlag, 1955. 351 S. DM 12.80.

Das Werk von Klaus von Stieglitz über die Anthroposophie ist eine
hervorragende Einführung und Diskussionsgrundlage. Es gehört auf den
Büchertisch des protestantischen Christen, der sich um Anthroposophie
interessiert und sich damit auseinandersetzen will.

Nach einführenden Kapiteln über Leben und Werk Rudolf Steiners
und seine Stellung zur Bibel im allgemeinen folgt im ersten Hauptteil eine
sorgfältige Darstellung von Steiners «Christus-Weisheit» in ihrer
vielschichtigen Fülle, also von Preexistenz, Inkarnation, Auferstehung und
Wiederkunft von Christus. Der zweite Hauptteil eröffnt die Diskussion
mit dem anthroposophischen Glauben, wobei Stieglitz zunächst die An-
ziehungskunft anthroposophischer Antworten auf die Fragen des suchenden

Menschen des zwanzigsten Jahrhunderts schildert und sodann die
entscheidenden Divergenzen zwischen anthroposophischem und christlichem
Denken aufzeigt. Weiter enthält das Buch über 100 Seiten reichen Mate-



Rezensionen 233

riales zum behandelten Stoff, eine Fundgrube für jeden, der sich mit dieser
modernen Gnosis beschäftigt, und schließt mit einem Verzeichnis des
Steiner'schen Werkes, der wichtigsten anthroposophischen Sekundärliteratur

und von Arbeiten, die sich kritisch mit Anthroposophie
auseinandersetzen. Ich hoffe, daß dem Verfasser bald die Möglichkeit gegeben
wird, in einer zweiten Auflage seither erschienenes Material, wie zum
Beispiel das «Mysterium des Rosenkreuzers» und weitere von der
Nachlaßverwaltung herausgegebene Schriften zu verarbeiten.

Das Wesentliche an diesem Werk liegt darin, daß die Diskussion
nicht, wie dies weithin der Fall ist, am Phantastischen und Gnostisch-
Mysteriösen hängen bleibt, sondern in das Zentrum führt. Klaus von Stieglitz

hat bewundernswerten Humor und beispielhafte Geduld mit Einzelheiten,

wie zum Beispiel mit den beiden Jesus-Knaben und dem Judas-Kuß.
Er nimmt das Gespräch nicht dort auf, wo die Anthroposophie den modernen

emanzipierten Menschen anzieht — im Bereich des Okkulten. Dort
fallen nämlich die Würfel nicht, auch für den gebildeten Anthroposophen
nicht. Das Zentrum der Auseinandersetzung liegt in der Gottesvorstellung
Steiners, in der wohl «Götter» vorkommen (im Gespräch mit der
Anthroposophie ist ständig vom «Göttlichen» die Rede), ein persönlicher Gott
zum mindesten «sehr undeutlich bleibt» (S. 43). Das Zentrum liegt darin,
daß sich der christliche Gott und wissenschaftlicher Monismus ausschließen

(S. 238). Und es liegt vor allem im Unterschied zwischen anthroposo-
phischer und christlicher Erkenntnis (S. 201 ff.) und zwischen anthroposo-
phischer und christlicher Auffassung von Geschichte und Heilsgeschichte
(S. 211 ff.). Darum sollte diskutiert werden und nicht um schräge Dächer.
Was sich gegenübersteht, ist nicht lediglich eine Fülle von abenteuerlichen

Spekulationen und Formen gegen eine andere Fülle von religiösen
und künstlerischen Möglichkeiten; es geht um eine unvereinbare
Alternative des Erkenntnisprozesses. «Gott versetzt den Menschen in eine neue,
gottgeschaffene Wirklichkeit» (S. 208) ; dieser christliche Offenbarungsanspruch

steht dem Anspruch der Akashachronik als einer unabhängigen
Erkenntnis gegenüber. Ich würde noch beifügen, daß es bei dieser
Alternative, entgegen dem Steiner'schen Postulat, beide Male um
Glaubenserkenntnis geht, habe ich doch noch keinen Anthroposophen getroffen, der
der Steiner'schen Erkenntnis anders gegenübergestanden wäre denn in
der Unterordnung des Glaubens.

Man muß sich bei jedem synkretistischen System bewußt sein, daß es

sich jeder analytischen Betrachtung immer wieder zu entziehen vermag.
Es werden viele Anthroposophen dieses Werk zurückweisen, weil sie sich
darin zu sehr mit der Christengemeinschaft identifiziert sehen. Selbst
in Dornach bei Basel begegnet man den beiden Polen in versteckt
zugespitzter Gestalt. Das Lebenswerk Rudolf Steiners kann stärker in bezug
auf philosophische, naturwissenschaftliche oder indische Elemente betrachtet

werden, obschon die hier gebotene Schau wohl Steiners Mitte trifft.
Auf jeden Fall hat von Stieglitz diejenigen Kreise angeredet, die für die
evangelische Kirche überhaupt in Frage kommen, und dies ist die Christen-



234 Rezensionen

gemeinschaft. Daß diese neben sich eine Fülle anderer Interpretationen
dulden muß, gehört zum Wesen des religiösen Synkretismus.

Evanston, Illinois. Samuel Läuchli.

Georges Casalis, Der moderne Mensch und die frohe Botschaft. Mit einem
Vorwort von Walter Lüthi. Übersetzt und zusammengestellt von Matthis
Thurneysen. Basel, Friedrich Reinhardt AG., 1959. 230 S.

Das hier anzuzeigende Buch ist so anregend und interessant, daß man
am liebsten gleich ein Buch über das Buch schreiben möchte; allein, wir
müssen uns hier mit einigen Hinweisen begnügen.

F. Niebergall stellte 1902 die Frage: «Wie predigen wir dem modernen
Menschen ?» Seither ist mit dem «modernen Menschern» einiges geschehen,
und die theologischen Voraussetzungen sind andere geworden. Aber die
Frage ist geblieben. Sie heißt im Hauptteil des Buches von G. Casalis:
«Kann der moderne Mensch die Predigt des Evangeliums hören?»

Casalis legt uns nicht — wie seinerzeit Niebergall — eine wissenschaftliche

Untersuchung vor, sondern Predigten, Radioansprachen, Vorträge.
Trotzdem: der Hauptvortrag enthält eine Homiletik in nuce, und zwar eine
gute. Auch zeigt Casalis, «wie» man dem «modernen Menschen» predigt.

Dieses «Wie» ist geprägt von der Liebe des Verfassers zum Wunder der
Menschwerdung Gottes. Von daher bekommen — wie W. Lüthi im Vorwort
bemerkt — «alle Ausführungen dieses Predigers etwas froh Weltbejahendes».

Von daher kommt seine Offenheit zu Kirche und Welt.
Die Offenheit der Kirche gegenüber zeigt sich z. B. darin, daß und wie

Billy Graham und Rudolf Bultmann, Martin Niemöller und die Schwestern
von Grandchamps zitiert werden. In gleicher Weite werden auch Katholiken
wie Teilhard de Chardin und Léon Bloy angeführt. All diese Zitate deuten
auf eine evangelische Katholizität, auf eine Weite kirchlichen Horizontes,
die wir sonst selten finden.

Das Hauptanliegen von Casalis scheint mir dies zu sein, daß sich die
Gemeinde für die Welt öffnet. Von Blumhardt her wird die Frage Nieber-
galls beantwortet mit dem Hinweis auf die zweite Bekehrung der Christen
zum Menschen, zur Welt hin. Indem man die Zeit ernst nimmt und das Diesseits,

kann man von der Ewigkeit, vom Jenseits reden, und das heißt für den
Franzosen Casalis: zum Krieg in Algerien muß immer wieder Stellung
bezogen werden. Als ein zum Menschen und zur Welt Bekehrter kann
Casalis nicht anders als politisch predigen.

Offenheit für Kirchen und Welt schließt endlich auch dies in sich, daß
der Prediger die Freiheit hat, von sich selber zu reden; nicht, um sich zu
bespiegeln, nicht, um sich in Szene zu setzen, sondern um den Text reden
zu lassen, indem er als Mensch zu Menschen redet.

Casalis bietet außerdem einen interessanten Beitrag dafür, wie über
Gleichnisse zu predigen ist. Indem er von der Inkarnation her denkt,
versteht er das Bild selber als Aussage, ohne daß sofort nach dem tertium com-
parationis gefragt wird. Damit kommt die Farbe des Gleichnisses
überraschend zum Leuchten. So spricht er im Anschluß an das Gleichnis vom



Rezensionen 235

bittenden Freund (Luk. 11, 5—10) zunächst von der Freundschaft im
allgemeinen und dann von der Freundschaft Gottes im besondern, indem er den
Schriftbeweis beibringt. Gerade damit gelingt es ihm, den Skopus des Textes
klar herauszustellen.

Mit diesen Hinweisen mag angedeutet sein, daß das Buch von Casalis
in der Predigt-Literatur ein Ereignis darstellt, das nicht übersehen werden
darf. — Matthis Thurneysen haben wir die Übertragung dieses Werkes ins
Deutsche zu verdanken. Der demütige und stille Dienst des Übersetzens
theologischer Literatur verhilft der Gemeinde zur Ökumenizität. Darum
darf die glänzende Leistung des Übersetzers hier nicht unerwähnt bleiben.

Wuppertal. Rudolf Bohren.

Paul Tournier, Echtes und falsches Schuldgefühl. Eine Deutung in psychologischer

und religiöser Sicht. Zürich, Rascher Verlag, 1959. 351 S. Fr. 15.—.

Der bekannte Genfer Arzt hat mit diesem Buche wieder einen Teil
seiner Religio medici erscheinen lassen, und zwar diesmal unter dem

Aspekte des Schuldgefühls. Es ist aus Bibelstudien über das vorliegende
Thema hervorgegangen, die der Verfasser in den «Semaines médicales» in
Bossey im Jahre 1957 gehalten und schon früher in der französischen
Originalsprache veröffentlicht hat.

Wenn das Christentum als ein Erzeuger falscher moralischer
Schuldgefühle sich bei vielen Nervenärzten nicht des besten Rufes erfreut, so

geschieht das nach Tournier nicht immer ohne Grund. Es gibt nämlich einen
religiösen Moralismus, der die evangelische Botschaft von der unbedingten
Vergebung gänzlich verfälscht. Es verhält sich doch nicht so, daß das
Schuldgefühl eine Erfindung der Bibel und der Kirche ist. Es ist vielmehr in
jeder menschlichen Seele, bewußt oder unbewußt, vorhanden: das schlechte
Gewissen sei sogar die Würze des menschlichen Lebens. Falsche
Schuldgefühle, die aus der Beurteilung von Seiten der Menschen entstehen, und
echte, die aus der Verfehlung der göttlichen Bestimmung des Individuums
herrühren, vermengen sich dabei immer.

Wie die beiden Arten von Schuldgefühlen nicht strikt zu trennen sind,
so auch nicht ihre Behandlung. So kommt es, daß der Arzt manchmal auch
ohne seine Absicht in die Rolle des Seelsorgers sich versetzt sieht. Obgleich
Tournier die konfessionelle Beichte, besonders für die Katholiken, als das
Normale betrachtet und befürwortet, kann er nicht immer umhin, selbst eine
Absolution zu erteilen. Er sucht sich auch hierfür eine theologische
Rechtfertigung zu verschaffen, und zwar durch den Hinweis auf die Ordnung
Melchisedeks!

Das Buch ist allen, Seelsorgern wie Seelsorgebedürftigen, warm zu
empfehlen. Man fühlt sich wie im Sprechzimmer des menschenfreundlichen
und tief religiösen Arztes, für den die Sündenvergebung das wahre
Heilmittel der Seele und bisweilen auch des Leibes ist.

Motala (Schweden). Iuar Alm.


	Rezensionen

