Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 16 (1960)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Festschrift Friedrich Baumgdrtel zum 70. Geburtstag. = Erlanger Forschun-
gen, R. A, 10. Erlangen, Universititsbibliothek, 1959. 200 S. DM 18.—.

Es ist zu begriilien, dal} sich fiir diese reichhaltige Festschrift, die dem
Jubilar am 14. Januar 1958 nur maschinenschriftlich iiberreicht werden
konnte, wider das damalige Erwarten nachtriglich doch noch die Mdglich-
keit des Druckes ergab und sie so davor bewahrt worden ist, daf} ihre Teile
im Laufe der Zeit hie und da einzeln erschienen wiaren. Sie repriasentiert
nimlich, anders als viele Festschriften sonst, einen verhiltnismilig ge-
schlossenen Kreis: die Mitarbeiter an dem einst von E. Sellin, jetzt (mach
dessen und J.Herrmanns Tode) von K. Elliger und W. Rudolph herausge-
gebenen «Kommentar zum Alten Testament>. In manchem der Beitrige
darf der Leser wohl Vorarbeiten fiir einen Kommentarband vermuten; die
Aussichten, die solche Vermutungen eriéffnen, sind nicht schlecht. Man
mochte darum hoffen, die Namen, die man jetzt senkrecht untereinander im
Inhaltsverzeichnis der Festschrift liest, moglichst bald und mdglichst voll-
stindig waagerecht nebeneinander auf den Buchriicken der Kommentar-
reihe wieder anzutreffen.

Der Band beginnt mit K. Elligers subtiler Analyse von Ex. 28, 6—30.1
Elliger versteht den Text im Sinne einer Erginzungshypothese als aus min-
destens drei Schichten bestehend, die wohl das wirkliche Wachstum des
priesterlichen Ornats widerspiegeln: I v.6.7b. 8. 15f. 22. 30 (Ephod als
Lendenschurz, daneben selbstéindig der Choschen, beides von Hause aus
Orakelinstrumente, was freilich schon in dieser, noch vorexilischen Schicht
verwischt ist), IT v. 7a. 9—12 (Erweiterung des Ephod durch die Schulter-
stiicke mit den Schohamsteinen), IIT v. 13 f. 17—21. 23—28. 29 (die 12 Edel-
steine auf dem Choschen, feste Verbindung desselben mit dem Ephod). —
J. Fichtner behandelt «die Bewiltigung heidnischer Vorstellungen und
Praktiken in der Welt des Alten Testaments», wie sie einerseits durch das
Verbot, anderseits — und in viel weiterem Malle — durch Ubernahme und
Verbindung mit Jahwe erfolgte. — G. Fohrer setzt seine Studien zum Buche
Hiob mit einer Untersuchung iiber die Geschichte der Hioblegende, also der
Rahmenerzihlung des jetzigen Buches, fort, wobei er, mit dem mutmafllichen
Alter der einzelnen Erzéhlungsmotive als Kriterium, Schritt fiir Schritt
bis zu einer #ltesten, noch vorisraelitischen Form zuriickgeht. Diese er-
ziéhlte von des frommen Hiob Reichtum, der zweimaligen himmlischen Rats-
versammlung, in der der oberste Gott (aus Neid oder zur Probe) beschlielt,
Hiob alles zu nehmen bzw. ihn mit Krankheit zu schlagen, von der jeweiligen
Ausfithrung dieses Beschlusses und Hiobs Bewihrung, seiner Versuchung
durch seine I'rau und spéter die ihn trostenden Verwandten und Bekannten
und deren Zuriickweisung durch Hiob, worauf ein anerkennendes gittliches
Wort fiir Hiob und ein Tadel fiir die anderen und schlielich die Wieder-

1 Auch in Vet. Test. 8 (1958), S. 19—35.



Rezensionen 217

herstellung folgen.2? Vorexilisch israelitisch sind namentlich der Erzih-
lungsstil der gegenwiirtigen Legende, ihr <patriarchalischer» Charakter,
ihre Beziehung auf den Jahweglauben und ihre Lokalisierung im nordost-
lichen Ostjordanland, exilisch einige Ausdriicke, frithnachexilisch nament-
lich die Satansgestalt und dann wohl der Einflufl der Weisheitslehre. Der
Hiobdichter ersetzte die Verwandten und Bekannten durch die Freunde
und komponierte von da aus seine eigene Dichtung. — «Palistinische Be-
ziige im Buche Kohelet» stellt H. W. Hertzberg zusammen. 3 — Der Arbeit
des Jubilars in den letzten Jahren kommt F. Hesses Aufsatz «Zur Frage der
Wertung und der Geltung alttestamentlicher Textes am n#chsten. Nach
Hesse ist die Frage nach der Geltung fiir den Glaubenden positiv beant-
wortet, die Wertung hat von da her zu erfolgen, dafl das A.T. Zeugnis ist
«von einem ‘dialektischen’ Heilshandeln Gottes, bei dem sich zusammen mit
einer Geschichte des Heils, die in Christus kulminiert, nach dem Willen
Gottes eine Geschichte der Verstockung vollzieht, die in den Feinden Christi
kulminierts. Der Rezensent stimmt dem, bei einiger Reserve gegeniiber
dem Schema, zu, ist aber in Einzelheiten, vor allem was Hesses Art der
Unterscheidung zwischen Altem und Neuem Testament betrifft (besonders
S.83 ff.), anderer Meinung. — A. Jepsen verlegt in dem Reformbericht
2. Kon. 23, 4—15 die vv.11. 12. 8b hinter v.7. Von den drei aufeinander
folgenden Reformakten (1. Beseitigung der Fremdkulte, 2. Verunreinigung
der Jahwehohen, 3. Zerstorung der Hohe in Bethel) setzen erst 2 und 3 das
Deuteronomium voraus, 1 liegt also wohl vor 622. Mit Hilfe eines natiirlich
ganz hypothetischen Riickschlusses 4 auf eine dem Chronisten (2. Chron. 34)
vorliegende und von diesem wegen seiner Ubertragung des 1. Aktes auf
Manasse abgeinderte Tradition datiert Jepsen den 1. Akt noch genauer in
das Jahr 628. — F. Maall handelt von der Selbstliebe des Israeliten und den
ihr begegnenden asketischen Stromungen, die durch das Heiligkeitsgesetz
und die Priesterschrift Bestandteil der offiziellen Jahweverehrung werden,
legt dabei freilich in das «wie dich selbsty von Lev. 19, 18 sehr viel hin-
ein. — R.Meyer weist das priteritale Perfectum copulativum weqatal,
dessen beherrschende Stellung im jiingeren Hebrédisch sich aus dem ara-
méiischen Systemzwang erklirt, dessen alteres Vorkommen (namentlich in
2. Kon. 23, 4 ff.) sich aber bisher nicht befriedigend deuten liel} (vgl. einige
Seiten vorher Jepsen, S.98), in alten und #ltesten hebriischen Texten und
namentlich im Ugaritischen nach. — Die den Anlal der Festschrift bildende
Jahreszahl 70 benutzt O. Ploger, um an Hand ihrer Verwendung als Angabe
der Dauer des Exils bzw. der Zerstérung Jerusalems in nachexilischer Zeit
bis zur makkabéiischen Erhebung die Haupttypen der Stellung zur Eschato-

2 Vgl. dazu die Kritik von H. Gese, Lehre und Wirklichkeit in der alten
Weisheit (1958), S. 72 f.

8 Der Aufsatz ist auch in Zeitschr. des Deutsch. Pal.-Ver. 73 (1957),
S. 113 ff., erschienen.

4 Jepsen ist hier vorsichtiger als F.M. Cross and D.N. Freedman in
ihrem von ihm nicht genannten Aufsatz in Journ. of N. East. Stud. 12 (1953),
S. 56 1f.



218 Rezensionen

logie in jener Zeit zu charakterisieren.® — Der ldngste, aber nach des
Rezensenten Meinung auch der schoénste Beitrag ist G. Quells Aufsatz iiber
Jes. 14, 1—23. Er sei hier einfach zur Lektiire empfohlen. — L. Rost be-
stimmt den an wenigen und spéten Stellen des Buches Numeri begegnenden
Ausdruck «die Wohnstitte des Zeugnisses» fiir das Zeltheiligtum der Wiiste
als Kombination der priesterschriftlichen (freilich auch dort gegeniiber dem
¢Begegnungszelty sekundiren) «Wohnstittes und des nach P in der Lade
verwahrten <«Zeugnisses», welch letzteres das Verheillungswort Ex. 29,
43 ff. zum Inhalt gehabt zu haben scheint. — W. Rudolph nimmt Jes. 23, 1—14
als einheitlichen Text fiir Jesaja in Anspruch und erkldart ihn als echte
Drohung an Phénizien zur Zeit des philistdischen Aufstandes zwischen 705
und 701. — H. J. Stoebe stellt interessante <Erwiigungen zu Psalm 110 auf
dem Hintergrund von 1. Sam. 21» an, die, sollten sie sich in einen gréfleren
Zusammenhang stellen lassen, auf die Ideologie des jerusalemischen Konig-
tums neues Licht werfen kénnten. — Zum Schlul} versucht sich W. Vollborn
an einer neuen Lisung des Ritsels der deuteronomistischen Chronologie.®
Bonn, Rudolf Smend.

Heinrich Schneider, Die Biicher Esra und Nehemia. = Die Heilige Schrift des
Alten Testamentes, IV, 2. Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1959. XVI +
268 pp. 1 map. DM 24.—.

‘With this volume the Bonner Bibel, begun under the editorship of Pro-
fessors Feldmann und Herkenne and continued under that of Professor
Fr. Notscher, reaches its completion. This final volume will stand com-
parison with the best of its predecessors. Its bibliographical control is very
high, and scholars who wish to consult the literature on any of the many
problems that surround the books of Ezra and Nehemiah will value the
ready help which Professor Schneider’s work provides. Not only is there a
fine general bibliography at the beginning of the volume, but at the be-
ginning of each section of the Introduction further references will be found,
and yet others within the body of the commentary. The latest publications
are laid under contribution in a quite exemplary way.

As in all the volumes of this series, there is an original translation of
the text, beneath which stands a full and scholarly commentary. There is
also a fine Introduction, occupying 86 pages. Here the editor first sketches
the history of the period which preceded the opening of the book of Ezra
and then outlines the story unfolded in these two books of the Bible. Next

5 Jetzt in groflerem Zusammenhang: O. Ploger, Theokratie und Eschato-
logie (1959).

¢ Ein paar storende Fehler in den Stellenangaben seien mnoch be-
richtigt: S. 29 Anm. 12 Z. 3 lies II statt I; S. 30 Z. 11 lies 9 statt 8;
S. 88 Z.23 lies 22 statt 24; S. 46 letzter Abs. Z.9 lies 2 statt 12; S. 48 Z. 32
lies 19 statt 10; S. 52 Z. 20 lies Num statt Ri; S. 55 Z. 3 lies I statt II; S. 111
Z. 8 lies 37 (?) statt 35; S.112 Anm. 10 Z. 3 lies 18, 18 statt 18, 8; S. 159
Anm. 1 Z. 2 lies 23, 9 statt 23, 2; S. 161 Z. 4 lies 39, 32 statt 29, 32; S. 164 Z. 17
lies 15 statt 5.



Rezensionen 219

follows a valuable account of the references to these books in other litera-
ture from Ben Sira onwards through Jewish and Christian ancient sources.
There is also a careful study of the sources used by the compiler of these
two books, and this and the review of their theology, which forms the
closing section of the Introduction, are two of the most valuable parts of
the volume.

In the study of the sources used by the compiler, the examination of the
sources of Nehemiah precedes that of the sources of Ezra. This is interesting
in view of the discussion that follows some pages later on the critical prob-
lem of the relative dating of the work of Ezra and that of Nehemiah. The
mission of Nehemiah is dated, as by almost all scholars, in the reign of
Artaxerxes I, and this seems securely established. As for Ezra, the editor
examines in turn the three major contemporary views: that of Van Hoon-
acker—which now commands a considerable volume of support—that Ezra’s
mission fell in the reign of Artaxerxes I, the view that Fzra’s mission fell
at the end of the reign of Artaxerxes I, and the traditional view that Ezra’s
mission preceded Nehemiah’s and fell early in the reign of Artaxerxes I. At
the end of the discussion Professor Schneider concludes that all three dates
are possible and the question must remain open, though on the whole he
inclines to accept the priority of Nehemiah.

While agreeing that there is no complete demonstration of the view
that the work of Ezra fell in the reign of Artaxerxes II, the reviewer in-
clines to it more strongly than Dr. Schneider does. In favour of the view that
Nehemiah belonged to the reign of Artaxerxes I and Ezra to that of Arta-
xerxes II, Dr. Schneider notes the fact that Izra is not mentioned in the
Memoirs of Nehemiah, but discounts this by observing that neither is Nehe-
miah mentioned in the Ezra sources, save in Neh. 8, 7, where the name is
probably secondary. These are not quite on the same footing, however. If
the mission of Ezra fell half a century after that of Nehemiah, it would
occasion no surprise that the latter is unmentioned; whereas if the work
of Ezra only slightly preceded that of Nehemiah, and the two men were con-
temporaries in Jerusalem, as many of those who favour the priority of the
mission of Ezra suppose, it would be far more surprising that Nehemiah
makes no reference to Ezra.

The greatest difficulty in the way of the traditional dating seems to the
reviewer to lie in the narrative of Ezr. 4, 7-23. This story of an abortive
attempt to rebuild the walls of Jerusalem in the reign of Artaxerxes would
seem to provide the most natural explanation of the grief of Nehemiah on
hearing of the state of Jerusalem, and this would imply that the abortive
attempt fell not long before the mission of Nehemiah. This would well
explain why Nehemiah was so nervous in his approach to the king, since
what he wished to ask was a reversal of the royal decree. But if the abortive
attempt which aroused the king’s displeasure took place after Ezra had been
sent to Jerusalem, then either Ezra’s stay in Jerusalem was very brief or
he must have been in the city at the time of the ill-starred undertaking, and
in the latter case he could scarcely have survived the king’s displeasure.
Some of the defenders of the traditional order believe that Ezra was re-



220 Rezensionen

sponsible for the abortive attempt, but of this there is no hint in the Bible,
and it is almost incredible that he should not have been punished and dis-
credited when the royal edict ordering the work to be forcibly stopped was
issued. It seems much easier to divorce the abortive attempt from the work
of Ezra, who is nowhere mentioned in connection with it, and to place
Ezra’s mission after Nehemiah’s, with no overlap between the two.

It should be clear that this is said, not in eriticism of Dr. Schneider,
who, as has been said, inclines to this view, but to bring further reason for
inclining to it. The commentary as a whole is warmly to be commended as
reliable and judicious, and the editor as well as the author may be con-
gratulated on this fine completion of a fine enterprise.

Manchester. Harold H. Rowley.

New Testament Essays. Studies in Memory of T. W. Manson (1893-1958). Ed.
by A.J.B.Higgins. Manchester, University Press, 1959. XV + 327 S,,
1 Portrit.

Der Band umfafit 21 Aufsdtze von Gelehrten aus aller Welt, die ur-
spriinglich als Beitridge zu einer Festschrift fiir den bedeutenden englischen
Neutestamentler gesammelt worden waren und jetzt im Andenken an den
Verstorbenen erscheinen. Mit T. W. Manson hat die Forschung einen ihrer
verdienstvollsten und sympathischsten Vertreter verloren; durch seine Ar-
beiten, etwa «The Sayings of Jesus» und «The Church’s Ministry», hat er
sich einen bleibenden Namen gemacht.

Die Aufsitze, von rithmlicher Kiirze (im Mittel 15—20 Seiten), geben
einen Querschnitt durch die internationale neutestamentliche Forschung.

I. Zu den Evangelien. — 1. Problem Qumran. H. H. Rowley hebt die
Johannestaufe unzweideutig von den essenischen Waschungsriten und von
der Proselytentaufe ab. M. Black fragt (im Anschlufl an A. Jaubert), ob
nicht der Kalender der Sekte ein neues Licht auf die Chronologie der Pas-
sion Jesu werfe (Verhaftung am Mittwoch). — 2. Formen der Tradition.
‘Wihrend einerseits V. Taylor sich um die urspriingliche Ordnung von Q
bemiiht und anderseits C. H. Dodd die Form der Katechese, wie wir sie aus
den Briefen kennen, auch im Aufbau von Matth. 5—7 und im Stil und Cha-
rakter der eschatologischen Parinese der Synoptiker zu erkennen glaubt,
zeigen die Beitrige von H. G. Wood und C. F. D. Moule, dal} die form-
geschichtliche Forschung jetzt die Rolle betont, die der historische Jesus
schon im dltesten Kerygma spielt. Wood neigt zur Annahme, dafl Leben und
Worte Jesu in der Paradosis (die letztlich auf Jesus zuriickgeht) schon
von Anfang an mit dem Kerygma verbunden waren (cf. schon Riesenfelds
Aufsatz «<The Gospel Tradition and its Beginnings»). Moule macht geltend,
dal} die Evangelien, selbst Joh., obwohl historischer Jesus und kerygmati-
scher Christus in ihnen nicht zu trennen ist, doch mehr am historischen
Grund des Kerygmas interessiert sind, weil sie vor allem der Mission und
Apologetik (erst in 2. Linie der Gemeinde) dienen wollen. — 3. Theologie.
E. Schweizer arbeitet die Unterschiede zwischen Urgemeinde, Paulus und
Johannes hinsichtlich ihres Kirchenbegriffs heraus. A. J. B. Higgins bietet
einen Uberblick iiber die neuere «Menschensohny-Forschung. — 4. Einzel-



Rezensionen 221

studien. Die VerheiBlung in Matth. 16, 16—19 setzt nach O. Cullmann eine
Tradition iiber ein Bekenntnis zum Gottessohn (nicht Messias!) voraus,
das in den Rahmen des letzten Mahles Jesu gehért (Spuren in Luk. 22,
31 ff.; Joh. 6, 66 ff.; auch 21, 15 ff.). Das Vorkommen der «paarweisen Sen-
dung» im N.T. untersucht J. Jeremias. Mark. 10, 45 ist nach C. K. Barrett
nicht von Jes. 53, sondern vom danielischen Menschensohn abzuleiten, der
bereits die Ziige des Mirtyrers der Makkabiderzeit trigt. Das paldstinische
Syrisch (= Araméisch) gibt nach J. W. Bowman <«Evangelium» mit bsr
wieder, bildet somit die Briicke vom alt- zum neutestamentlichen Sprach-
gebrauch.

II. Zur Apostelgeschichte. R. Bultmann geht einig mit der Methode
Haenchens (Ablehnung der Quellenscheidung), hilt aber die Existenz des
Aposteldekrets und der «antiochenischen Quelle» fiir wahrscheinlich.

III. Zu den Briefen. Rom. 1—8 wird durch W. Manson (%) analysiert.
Der 2. Petr. (spez. Kap. 1) lehnt sich nach G. H. Boobyer deutlich an 1. Petr.
an. Den Ausdruck icropficoiKnedvin Gal. 1, 18 iibersetzt G. D. Kilpatrick
mit «to get information (iiber Jesus) from Cephas». Nach J. Munck visiert
Etpwuo in 1. Kor. 15, 8 die «<Erbiarmlichkeit» des einstigen Verfolgers (A.T.-
Anklinge), oder die «Unfertigkeits> des noch nicht Bekehrten. Mit 6 Aéyog
100 deoD in Hebr. 4, 12; 13, 7 ist nach H. Clavier letztlich Jesus Christus
gemeint.

IV. Zum urchristlichen Gottesdienst. Dieser entfaltet sich nach B. Reicke
legitim aus Ansédtzen bei Jesus und den Aposteln. Seine Hauptformen sind
Taufe, Mahl und Wortgottesdienst. Gott ist der Handelnde, die Gemeinde
die Empfangende. H. Riesenfeld sieht den Ursprung des Sonntaggottes-
dienstes in christlichen ¢Nachsabbatfeiern» am Samstagabend, die spédter um
der Auferstehung willen auf den Sonntagmorgen verlegt wurden. W. C. van
Unnik zeigt die biblischen Wurzeln der liturgischen Formel «Dominus vo-
biscum» auf: der Heilige Geist (nicht Christus) wird darin angerufen, daf}
er die Gemeinde und ihre einzelnen Glieder durchdringe und zum Zeugnis

befdhige.
Basel. Willy Rordorf.
Félix Gils, Jésus prophéte d’aprés les évangiles synoptiques. = Orientalia et

biblica lovaniensia, 2. Louvain, Publications Universitaires, 1957. 196 S.

Seit E. Fascher’s Habilitationsschrift «Prophetes» (1927) bis zum ein-
schligigen Artikel im Theologischen Worterbuch zum N.T. 1 ist die prophe-
tische Eigenart der Person und des Werkes Jesu oft zum Gegenstand ein-
gehender Untersuchung gemacht worden. Die vorliegende erwihnt einige
Arbeiten in der kurzen Bibliographie S. VIII f. F. Gils, Angehoriger der
Kongregation der Viter vom Heiligen Geist, verfalite sie, von L. Cerfaux
angeregt, als Dissertation zur Erlangung eines Doktors in biblischer Philo-
logie.

Geschickt weckt der Verfasser die Neugierde des Lesers, wenn er in

1 R. Meyer & G. Friedrich, Prophetes etc.: Theol. Wérterb. z. N.T. 6
(1959), S. 813—863.



222 Rezensionen

der Einleitung (S.1—8) die Frage nach der prophetischen Messiaserwar-
tung im Zeitalter Jesu mit Hinweisen auf Deut. 18, 15 ff. und die entspre-
chenden Stellen aus der Qumranliteratur umspielt. Darauf entfaltet sich die
Untersuchung in drei Kapiteln iiber Jesus im Rang der Propheten (S. 9—47),
iiber die prophetischen Visionen Jesu (S.49—88) und die Voraussagungen
Jesu (S.8%3—153), um mit einer Zusammenfassung der gemachten Beobach-
tungen abzuschlieflen (S.155—166). Indices und Verzeichnisse sind S. VII
bis XI und 167—196 beigegeben.

Fiir den Verfasser bezeugen die Synoptiker durch ihre Weitergabe und
ihre Gestaltung iltester Traditionen einen Jesus, der sich in der Weise
des Auftretens und in der Verkiindigungsart eng an die alttestamentliche
Prophetie anschliefit. Der anspruchsvolle Leser wiinscht sich dabei eine
eingehendere Differenzierung der prophetischen Erscheinung im alten Is-
rael, in der vorexilischen, exilischen Klassik und im Epigonentum der spit-
jiildischen Apokalyptik. In inhaltlicher Beziehung aber wird Jesus als der
himmlische, verborgen anwesende und glorreich wiederkehrende Menschen-
sohn gezeichnet. Von allem Anfange seines Wirkens an hat Jesus in vollem
messianischem SelbstbewuBtsein die Daniel’sche Weissagung auf sich be-
zogen und sie dabei mit der leidenden und triumphierenden Gestalt des
Gottesknechtes aus Deuterojesaja verbunden. Unter fleifiger Heranziehung
der internationalen und interkonfessionellen Literatur wird nun diese These
breit entfaltet. Bei der Verkiindigung der «Geheimnisse des Reiches Gottes»
beniitze Jesus den prophetischen Stil, und zwar in der Art eines «apokalyp-
tischen Midrasches», wie aus einem Vergleich mit Daniel und Qumran her-
vorgehe. Bei den Leidensankiindigungen und den Auferstehungsweissagun-
gen habe Jesus den Kontrast zwischen seiner géttlichen Wiirde als himm-
lischer Menschensohn und seiner Erniedrigung als leidender Ebed Jahve
hervorgehoben.

Die Untersuchung von Gils wird durch eine bibelkritische und durch
eine dogmatische Voraussetzung bestimmt. Seiner Einsicht in die Tradition
und Komposition der Evangelien stehen freilich zwei Grundséiulen der mo-
dernen kritischen Forschung entgegen: die Zweiquellen-Theorie und die
form- und traditionsgeschichtlich erarbeiteten Resultate. Fiir seine Haltung
finde der Verfasser vielleicht beim erfolglosen Anlauf von B. C. Butler in
dessen The Originality of St. Matthew (1951) Partnerschaft. Fiir Gils ist
ein araméaisches Evangelium des Jiingers Matthdus dlteste Tradition, die
direkt zum historischen Jesus zuriickfiithrt. Die griechische Ubersetzung
soll dann von unserm Matthdus beniitzt worden sein. Schade, daf unserm
Verfasser der Aufsatz von Joseph Schmid iiber «Markus und der aramiische
Matth#us» offensichtlich unbekannt geblieben ist. 2 Er hiitte daraus ersehen,
wie die deutsche katholische Forschung das formgeschichtliche Programm
Bultmanns aufgenommen hat. Seine Gew#dhrsménner bleiben aufier L. Cer-
faux A.Descamps, J. Dupont, M. J. Lagrange, V. Taylor und, bezeichnen-
derweise, J. Jeremias. Die dogmatische Befangenheit zeigt sich nicht nur

2 J. Schmid, Markus und der araméiische Matthdus: Synoptische Studien
fir A. Wikenhauser (1953), S.148—183.



Rezensionen 223

in einer allgemeinen reaktioniren und apologetischen Tendenz, sondern
wird nun gerade in der Erfassung des eigentlichen Problems, des Verhilt-
nisses der prophetischen Linie zum Daniel’schen Menschensohn und zum
Ebed Jahve, sichtbar. Weil die einzelnen Traditionsschichten nicht sorg-
filtig voneinander abgehoben und entsprechend ihrem «Sitz im Leben»
zugeordnet werden und dafiir munter und unbekiimmert auf den histori-
schen Jesus gesprungen wird, verdeckt sich Gils die sich fortwihrend auf-
dringenden einzelnen Sachprobleme. An sich wertvolle Beobachtungen fiih-
ren zu einer viel versprechenden Verankerung des Problems in den drei
Kernstellen Deut. 18, 15—18; Jes. 53 und Dan. 7, 13 bzw. 10, 5—16. Aber
der exegetisch saubere Zugriff kann nicht gelingen. Hier, wo im Blick auf
die synoptischen Traditionsschichten, die spétjiidische und essenische Lite-
ratur, noch ganz abgesehen von der subtilen Frage nach der Erfassung des
historischen Jesus, hichste Sorgfalt in der Auseinanderlegung des eschato-
logischen und des apokalyptischen Momentes, von Sache und Mythos, ge-
boten ist, kommt man ohne Handhabung der form- und literarkritischen
Werkzeuge nicht weiter.

Im Erscheinungsjahr vorliegender Arbeit sind noch zwei Untersuchun-
gen von grofter Uberzeugungskraft erschienen, die geeignet sind, dort
manche Lichter aufzusetzen, wo uns der Versuch von Gils im Dunkeln
tappen lifit. Howard M. Teeple, The Mosaic Eschatological Prophet (1957)
zeigt, wie im allgemeinen die Idee des eschatologischen Propheten fliefend
war und im besonderen (S. 74 ff.) wie Deut. 18 mit Jes. 53 zusammengeht.
Nach A. S. van der Woude, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde
von Qumran (1957) ist der Prophet Deut. 18, 15 in der Qumransekte nicht
als messianische Gestalt angesehen worden, sondern wurde mit dem un-
messianischen Lehrer der Gerechtigkeit gleichgesetzt. Qumran kannte nur
zwei messianische Gestalten: den priesterlichen Messias aus Aaron und
den, diesem untergeordneten, koniglichen Messias aus Israel.

Goldach. Victor Hasler.

C. E. B. Cranfield, The Gospel according to Saint Mark (Cambridge Greek
Testament Commentaries, ed. C. F. D. Moule). Cambridge, University
Press, 1959. XVI + 480 pp. 40/-.

Nach C. F. D. Moule, The Epistles to the Colossians and to Philemon
(1957), haben wir hier den zweiten Kommentar der obengenannten Reihe,
die The Cambridge Bible for Schools und The Cambridge Bible for Schools
and Colleges ablisen soll. Der «general editor» hilt diese Ablésung fiir not-
wendig, weil die letzten 50 Jahre fiir die Erforschung des Neuen Testa-
mentes eine wesentliche Verdnderung gebracht haben. Gegenwiirtig fillt
das Gewicht weniger auf linguistische und historische Erwédgungen zu den
Texten als auf den theologischen Inhalt des Neuen Testamentes. Es geht
darum, <to see the setting of the life and worship of Christian communities»
(S. V). Wir haben diese Einleitung mitgeteilt, weil ein derartiger Arbeits-
plan grofles Interesse und alle Zustimmung verdient.

Nach Lektiire des Kommentars mull aber gesagt werden, dall der Ver-
fasser sich nicht ganz an den vorgelegten Plan gehalten hat. Das zeigt sich



224 Rezensionen

schon in seiner Einleitung. Hier hétte vor allem dem «Sitz im Leben» sowie
der Theologie und den Zielsetzungen des Markusevangeliums eingehends
Aufmerksamkeit geschenkt werden miissen. Diese Einleitung bietet aber
folgendes Bild: Zunichst handeln 7 Seiten von der Urheberschaft, dem Da-
tum und dem Ort des Entstehens. Es folgen 12 Seiten iiber den Charakter
des Evangeliums. Davon kommen 5 Seiten der <historischen Zuverldssig-
keity, jedoch nur 8 Zeilen dem Ziel des Evangeliums zugute. Dieses wird
ohne weiteren Beweis darin erblickt, «die katechetischen und liturgischen
Bediirfnisse der Kirche in Rom zu befriedigen» (8. 15). Der Theologie wird
1 Seite eingerdumt, wobei auf eine grofie Anzahl Stellen im Kommentar
verwiesen ist. Das macht schon deutlich, dall von einem neuen Ansatz in
der Interpretation des Evangeliums, bei dem der «Sitz im Leben» und die
Theologie in den Mittelpunkt riickten, nicht die Rede sein kann. Der Kom-
mentar selbst bietet kein anderes Bild. Er ist eine griindliche handwerkliche
Leistung, bei der jedoch textkritische, linguistische und historische Beob-
achtungen fast alle Aufmerksamkeit absorbieren. Wo es um theologische
Gesichtspunkte geht, werden mit Zuriickhaltung die verschiedenen Mig-
lichkeiten abgewogen, woraufhin dann in der Regel der konservative Stand-
punkt beibehalten ist. Fast auf jeder Seite wird die Auseinandersetzung
mit V. Taylor, The Gospel according to St. Mark (1952), gefiihrt und
ebensooft «Bultmann» abgewiesen. «Calvin», Strack-Billerbeck und das
Theologische Worterbuch sind wiederholt zitiert. Englische Literatur wird
ziemlich vollstindig angefiihrt, nichtenglische besonders wenig. Zur Be-
stimmung der Historizitit findet das Argument des «vividnesss, der Leben-
digkeit (wegen Petrus) gerne Verwendung. Es ergibt sich, dall wir hier
mit einer gediegenen linguistischen Behandlung des Textes zu tun haben,
daBl indes dem eigentlichen Ziel des neuen Unternehmens nicht Geniige ge-
tan ist. Und das ist besonders bedauerlich, weil wir just jetzt eines Kom-
mentars bediirfen, der voll auf die vom «general editor» herausgestellten
Probleme eingeht. Vor allem von englischer Seite hiitte man einen wohl-
bedachten Beitrag hierzu erwartet.
Utrecht. A. F.J. Klijn.

L. Cerfaux & J.Dupont O.S. B., Les Actes des Apétres. 2¢ éd. Paris, 1958.
221 p.

S.Lyonnet S.J., Les Epitres de Saint Paul aux Galates, aux Romains. 2e é&d.
Paris, 1959. 139 p.

E. Osty P.S. S, Les Epitres de Saint Paul aux Corinthiens. 3e éd. Paris, 1959.
121 p.

In 2. und 3. Auflage erscheinen hier drei jener Hefte, die die Grundlage
fiir die schon friiher besprochene franzésische Ubersetzung des N.T. 1958
durch die Ecole Biblique de Jérusalem bildeten. !

Die Bearbeitung der Apostelgeschichte, verglichen mit andern Bespre-
chungen der analogen Fragen, zeigt, wie verschieden innerhalb desselben
Beschlusses der réomischen Bibelkommission geurteilt werden kann. Cerfaux

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 219 .



Rezensionen 225

verficht in engem Anschlull an jenen Entscheid eine Abfassung vor dem
Tode des Paulus. Wikenhauser tritt fiir die Zeit nach dessen Tode ein.®2
Das N.T. 1958 (8.373 ff.) liel die Zeit bis 70 n. Chr. offen. Allerdings
empfindet man die von Cerfaux besorgte Einleitung gegeniiber den ent-
sprechenden Ausfithrungen (vermutlich Duponts) im kurz vorher heraus-
gekommenen N.T. als einen Riickschritt. Zwar weist Cerfaux deutlich den
Plan des Werkes aus, zeigt die Liebe des Verfassers fiir grole Parallelen
und rechnet mit einer reichen, dem Verfasser vorgelegenen Dokumentation,
auch hinsichtlich der Reden. Aber ob die Worte der Apostel genau gleich
wie die Jesuslogien tradiert worden seien, das wird man zum mindesten
fragen. Und dann vermifit man Hinweise auf den schematischen Aufbau
dieser Reden, gruppiert um ein bestimmtes «kerygma» — was im N.T. 1958
kurz und offen zur Sprache kommt. Man wird darum an diesem Heft neben
der Ubersetzung und einigen vermehrten Anmerkungen vor allem die grofie
Karte der Paulusreisen und die Wiedergabe zahlreicher Varianten des west-
lichen Textes schitzen.

S. Lyonnet kommentiert Galater und Rémer in einem Heft, weil sie nach
seiner Meinung inhaltlich wie auch zeitlich nahe zusammengehoren. Die
siidgalatische Hypothese und die Annahme, Gal. sei der erste Paulusbrief,
wird mit Recht als «fort peu probable» abgewiesen. Gal. sei vielmehr erst
auf der dritten Missionsreise kurz vor Rom. geschrieben worden. * Erst im
Rahmen der Ubersetzung des Rém. kommt der theologische Gehalt beider
Briefe zur Sprache. Die Gerechtigkeit Gottes als <activité salvifique de
Dieu» offenbart Gott mehr als Konig denn als Richter. Die Erlésung ist
wie im A.T. nicht eine rein juristische, sondern eine «réalité d’ordre onto-
logique». Sie griindet sich auf Tod und Auferstehung Christi, wird empfan-
gen <en participant a cet acte d’'amour» und findet ihre Erfiillung erst in
der Parusie mit der Auferstehung des Leibes. Diese Teilnahme geschieht
im Glauben, «acte pleinement libre et donc pleinement humain», zugleich
aber und vor allem «l’activité méme de Dieuy im Menschen. Durch die erst
auf dem Boden des Gesetzes migliche Ubertretung wird die vorher schon
vorhandene Siinde als solche entlarvt. Dem Gesetz kommt also die Be-
deutung zu, dem Menschen zu erlauben, «d’éliminer ce poison mortel en
recourant au reméde unique: Jésus Christy>. — Manchmal hilt es schwer,
die Tragweite der Terminologie abzuschitzen. So wenn im Zusammenhang
mit der Erlésung nicht nur von «mystére», sondern von einem «ordre mys-
tique» (S.59) und nachher (S. 65) von der «spiritualisation» des christlichen
Lebens gesprochen wird.

E. Osty’s Stiirke in seiner Bearbeitung der Korintherbriefe liegt in der
Analyse und im Aufzeigen geschichtlicher Hintergriinde oder zeitgeschicht-
lich bedeutsamer Notizen. Mit wenigen, aber meisterhaften Strichen zeich-
net er das Bild der Stadt Korinth und der sich fiir eine dortige Christen-

2 A. Wikenhauser, Einleitung in das Neue Testament, 2. Aufl. (1956),
S. 277 ff.

3 Die kiirzere Darstellung dieser Fragen im N.T. 1958, S.495, wirkt
iibrigens viel klarer.

15



226 Rezensionen

gemeinde erhebenden Probleme. Sehr klar fiithrt er in die allgemeinen
Probleme sowie in Aufbau und Anlaf} der beiden Briefe ein. '

Wenn auch die Briefe — auller etwa 2. Kor. 11, 32 und 12, 11b—12 — im
ganzen von Paulus selber stammen, so wird die Einheitlichkeit des 2. Kor.
stark bezweifelt. Im Gegensatz zur Darstellung im N.T. (S. 493) lehnt Osty
hier die Annahme, 2. Kor. 6, 14—7, 1 gehore dem in 1. Kor. 5, 9 ff. erwihn-
ten sog. «vorkanonischen» Brief an, zwar ab. Dagegen sieht er in Kap.9
ein an eine andere Gemeinde Achaias gereichtetes Schreiben betr. die Kol-
lekte. Kap. 10—13 sind (gegen Hausrath) nicht als Trianenbrief, wohl aber
(mit Windisch) als sonst ein (zorniger!) «Zwischenbrief», und damit als
ein 5. Brief des Apostels an die Korinther, zu verstehen. Den Ablauf der
Ereignisse sieht Osty etwa so: 2. Missionsreise (50—52 n. Chr.) — «vor-
kanonischer» Brief — 1. Kor. auf Grund von Anfragen — Eindringen judai-
sierender Prediger (vgl. 2. Kor. 11, 22) — kurzer Zwischenbesuch — der
«Beleidiger» (2. Kor. 2, 5) — Trinenbrief und Sendung des Titus — auf
Grund eines Berichtes von diesem: zorniger Zwischenbrief (2. Kor. 10—13)
— vor dem eigenen Eintreffen den 2. Kor. im Friihjahr 57. Allerdings sind
die vielfiltigen Fragen damit nicht gelost.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

H. Cornélis O. P., Les fondements cosmologiques de I'eschatologie d’Origéne.
Paris, Libraire philosophique J. Vrin, 1959. 96 S.

Der Verfasser stellt sich die sehr schwierige Aufgabe, die Grundlagen
der Eschatologie des Alexandriners aufzuhellen.

Er geht dabei von der Feststellung aus, dafl Trinitdtslehre und Eschato-
logie im System des Origenes «les deux secteurs les plus controversés»
seien, eine Annahme, der jeder beipflichten wird, der sich einmal griindlich
mit dem #dgyptischen Kirchenvater beschiftigt hat.

Die Analyse der origenistischen Texte macht evident, welch starke Pra-
gungen das origenistische Denken von Platon (S.65£.), Philon (S.68), von
der Gnosis (ibid.) und von uralten idgyptischen Traditionen her erfahren
hat. Dabei erscheint mir das als besonders wichtig und neu, was Cornélis
auf S.70ff. iiber dgyptische Einfliisse in der Eschatologie des Origenes
vorbringt.

Die Eschatologie des Alexandriners wird uns aber wahrscheinlich in
ihrer Gesamtheit nicht eher restlos verstéindlich werden, als bis wir Ge-
naueres erfahren iiber buddhistische Einfliisse auf sie, die Cornélis auf
S.71 einmal kurz andeutet, und die seit Pantaeus in Alexandrien eine ge-
wisse Rolle gespielt haben miissen.

Dafl ein verniinftiges Wesen durch den MiBlbrauch seiner Freiheit in
einen Zustand kommen konne, <& partir duquel le retour vers 1'unité n’est
plus possible» (8S.85), fiigt sich als Einzelangabe allerdings kaum in den
Gesamtzusammenhang der origenistischen Eschatologie, die in ihrem ewi-
gen Kreislauf von Apokatastasis ton panton und erneutem Abfall von Gott?
gerade kein endgiiltig-definitives Stadium des Seins kennt und sich eben

! Die Griech. christl. Schriftst., 22, S. 242, Z. 18 f{.



Rezensionen 227

darin sowohl von aller biblischen als auch von jeder platonischen, gnosti-
schen, dgyptischen, babylonischen und buddhistischen Eschatologie funda-
mental unterscheidet.

Der Wert der Arbeit von Cornélis besteht demnach in erster Linie
darin, dal er aufzuzeigen versucht, welche Méglichkeiten sich hinsichtlich
einer theologischen Deutung der Eschatologie des Origenes in dessen
Kosmologie anbieten.

Ich glaube allerdings nicht, dafl sich die origenistische Eschatologie
ganz aus der Kosmologie erkldren liflt, so sehr sich dieser Versuch nahe-
legt, und halte die Einbeziehung der Christologie und Soteriologie in den
Kreis der Betrachtung fiir unerldfilich, zumal wir einen lateinischen Text
besitzen, nach dem Origenes gelehrt haben soll, dal} die erste Schipfung
nur <jussione», die zweite aber «passione» (sc. Jesu Christi) perfectum
est. 2

Stuttgart. Gotthold Miiller.

F. Edward Cranz, An Essay on the Development of Luther’s Thought on Justice,
Law, and Society. = Harvard Theological Studies, 19. Cambridge, Harvard
University Press, 1959. 197 pp. $2.50.

Vorliegende, 1957 verfalite Studie untersucht das Problem der theolo-
gischen Entwicklung Luthers. Man hatte frither zwischen «jungem» und
<altem Luther» streng unterschieden, meist zugunsten des jungen. Dieses
Verfahren hatte sich aber nicht bewihrt, da man so die seit 1522 neu hervor-
tretende Einstellung Luthers zum natiirlichen und positiven Recht, zum kur-
fiirstlichen Kirchenregiment, die ganze Ordnungslehre und den spiten syste-
matischen Dualismus von 1531 ff. nicht ausreichend erkliren konnte. Fiir
den Verfasser zerfillt Luthers theologische Entwicklung in zwei grofle
Abschnitte: vor und nach 1518/19. In dieser Zeit formuliert ndmlich Luther
die neue Erkenntnis, daB der Christ zugleich in zwei «Reichen» lebt, zu-
gleich ganz gerecht und ganz Siinder ist. Cranz mifitraut also nicht Luthers
Selbstzeugnis von 1545, in dem Luther seine neue Erkenntnis, wenn auch
nicht formal, so doch inhaltlich zutreffend, auf das Jahr 1518/19 festlegt.
Die Entwicklung bis 1518 lasse sich an dem Zuriicktreten der tropologischen
Deutung der Gottesgerechtigkeit und der Betonung der theologia crucis
ablesen. Luther entwickele 1518/19 zwar keine neue Begrifflichkeit, aber die
bisherigen Begriffe werden neu auf den Dualismus der zwei <Reiche»
(realms) bezogen. Anno 1530 ff. erreiche Luther die reifste Entwicklungs-
stufe, erkennbar an dem neuen Dualismus zweier totaler Gerechtigkeiten
und zweier Personen des einen Christen. Das Hauptproblem und zugleich
der Ansatzpunkt der Kritik werden fiir Luther nach 1518/19 die Reinerhal-
tung der Kontraste Gesetz—Evangelium, Fleisch-Geist, Erde-Himmel.

Anhand von drei Begriffen wird die theologische Entwicklung dargelegt:
«Justicey, «Lawy, «Society». Als Folge der Entdeckung von 1518/19 ergibt
sich a) fiir die «Gerechtigkeit> : Der Begriff der Gottesgerechtigkeit tritt zu-
riick, an seine Stelle treten die schon erfiillte totale Gerechtigkeit in Chri-

2 Migne, Patr. gr., 16, 984 D.



228 Rezensionen

stus und die jetzt notwendig folgende partielle Gerechtigkeit der in der
Welt geschehenden Heiligung. Die menschliche Gerechtigkeit werde posi-
tiver beurteilt, wihrend sie vor 1518 iiberhaupt nicht interessierte, vielmehr
iiberwunden werden mulite. b) Fiir das «Gesetz» ergibt sich: Luther werde
kritischer gegen alle antinomistischen Tendenzen. Um der Heiligung willen
wird das weltliche, natiirliche und positive Gesetz wichtig. Das Gesetz an
sich bekommt nun eine biirgerliche und eine theologische Funktion. Glaube
und Liebe werden getrennt und den zwei «Reichens zugeordnet. ¢) Auch
der Begriff der Kirche wird gespalten: es gibt jetzt notwendig auch eine
¢weltliche» Seite der Kirche, d. h. das Problem der d&ulleren Kirche taucht
auf; denn Luther habe nie die aktuelle Kirche spiritualistisch verleugnet,
wenngleich die Schriften von 1520/21 dahin lauten. Anfangs helfe er sich mit
dem Begriff, den er der Tradition entnimmt: Corpus Christianum, mul} aber
das besondere gottliche Recht eines geistlichen Standes bestreiten: alle
Stédnde sind heilig, als solche aber weltlich; denn sie rechtfertigen niemand.
Die Kirche ist wie der Einzelne zugleich gerecht und voller Siinde; Luther
zogere jedoch vor konsequenter Systematisierung. Die Welt wird jetzt ein
ebenso gottgeordnetes und also positiv zu wertendes zweites «Reichy. Die
Beziehung von doppelter Kirche und Weltreich stelle allerdings vor beson-
dere Schwierigkeiten.

Die Studie bedarf eines zweiten Teiles, sozusagen der Wendung nach
aullen: ndmlich der Erkenntnis, dall Luthers Theologie nicht nur in der
Gelehrtenstube entstanden und praktiziert worden ist. Die Problematik des
prophetischen Anspruches und der Beginn einer Reformation der Kirche,
die Ausldsung neuer theologischer Stellungnahmen Luthers durch die Kon-
sequenzen, die man im eignen Lager daraus zog, die I'olgen fiir die kirch-
liche und konfessionspolitische Entwicklung 140t der Verfasser auller
Betracht. Gibt es aber Entwicklung ohne Situation?

So bekommt die sorgfiltig gearbeitete Studie den Geschmack blofien
Historisierens, das sich der eignen Stellungnahme entzieht.

Mainz-Kastel. Ekkehard Bérsch.

Wilhelm Jensen, Die hamburgische Kirche und ihre Geistlichen seit der Re-
Jormation. Hamburg, Verlag J.J. Augustin, 1958. XV + 280 S. DM 15.50.

Die vorliegende Verdffentlichung stellt ein biographisches Lexikon der
Hamburger Geistlichkeit von der Reformation bis zur heutigen Zeit dar.
Als Vorarbeit diente dem Verfasser vor allem das 1826 erschienene Werk
des Predigers und Oberkiisters zu St. Petri A. Janssen, <Ausfiihrliche Nach-
richten iiber die simtlichen evangelisch-protestantischen Kirchen und Geist-
lichen der freyen und Hansestadt Hamburg und ihres Gebietes», und reiches
handschriftliches Material, soweit es durch den Brand des Jahres 1842 nicht
vernichtet worden war. Der vorliegende erste Band des Werkes umfallt die
hamburgische Geistlichkeit der Hauptkirchen und der &dlteren stidtischen
Kirchen und Gemeinden, die zum Bereiche des Hamburger Ministeriums
gehorten; ein zweiter Band iiber die Landgemeinden soll folgen.

Behandelt werden die Geistlichen am Dom, an den Hauptkirchen St.
Petri, St. Nikolai, St. Katharinen, St. Jakobi, der jiingsten der vier Haupt-



Rezensionen 229

kirchen; an den beiden St. Michaelis- und St. Pauli-Kirchen, der St. Gertrud-
kapelle, der St. Georg-, St. Johannis-, St. Marien-Magdalenen und der Hei-
lig Geist-Kirche nebst der Schiffsprediger-Kirche, die seit 1715 auf den
Convoyeschiffen und auf dem im Hamburger Hafen liegenden Wachtschiffe
eingerichtet wurde, den Kirchen am Waisenhause, an den Gefingnissen und
in den Spitilern. Die Biographien sind nach Amtern und innerhalb dieser
Amterlisten chronologisch angeordnet. Die einleitenden Kapitel enthalten
die Listen der «Superintendenten, Senioren und Landesbischife der ham-
burgischen Kirches, der «Hamburgischen Geistlichkeit zu Beginn der Re-
formation», des «Geistlichen Ministeriums der hamburgischen Kirche seit
der Reformationy und der «KErsten Unterschriften unter der Concordien-
formel>.

Den Kurzbiographien der Pastoren, Diakonen usw. vorangestellt sind
die Geschichten ihrer Kirchen, die von der Griindung in vorreformatorischer
Zeit bis zum heutigen Tage gefithrt werden und wertvolles baugeschicht-
liches Material bringen, das durch Abbildungen veranschaulicht wird. Das
Schicksal so mancher Gotteshiiuser ist wechselvoll — man denke nur an den
verheerenden Brand des Jahres 1842 und die Bombenangriffe im Zweiten
Weltkriege; wertvolle Bauten sind in Schutt und Asche gesunken.

Es leuchtet ein, dal} hier in sorgfiltiger, mithevoller Kleinarbeit reiches
Material zur Geschichte des lutherisch-kirehlichen Lebens in Hamburg zu-
sammengetragen wurde, das vor allem fiir die Geschichte Norddeutschlands
ergiebig ist, wobei sich aber auch Verzahnungen zu anderen Gebieten er-
geben. So liest der Osterreicher mit Teilnahme die Namen Joachim Magde-
burgius (8.55) und des um Osterreichs Protestantengeschichte so verdien-
ten Bernhard Raupach (S.89). Magdeburgius war iibrigens nie bestellter
Prediger in Eferding; Riidiger Starhemberg hat dem Vertriebenen nur Asyl
gewihrt. ! In der Geschichte ihrer Triger spiegeln sich die kirchlichen Stro-
mungen der verschiedenen Epochen, so etwa der Pietismus in seinen An-
héingern, Johann H. Horb und Johann Winckler, und in seinen Gegnern, Joh.
Friedr. Mayer und Samuel Schultze (Scultetus, S.49; hier ist auf Z.17 Dr.
Joh. Fr. Wagner wohl verdruckt fiir Joh. Fr. Mayer?).

Da 6fters Namen, dank der Verwendung ihrer Triger an verschiedenen
Kirchen der Stadt, zwei- oder mehrmals auftauchen, sind Uberschneidungen
unvermeidlich. Es miillte aber, etwa im Falle des ersten Superintendenten
von Hamburg, Johann Aepinus, eine Darstellung mit Seitenverweis ge-
niigen; er erscheint ausfiihrlich zweimal auf S. 32 ff. und 44 f., wobei die
beiden Darstellungen sich nicht voéllig decken.

Zum fruchtbaren Gebrauch dieses Nachschlagewerkes ist ein Personen-
und Ortsregister unerldfBlich; es ist fiir den zweiten Band versprochen, aber
es ist bedauerlich, dafl es nicht schon im ersten vorhanden, denn das Auf-
suchen eines Namens kostet sehr viel Zeit. Sehr dankenswert sind die An-
merkungen und Literaturnachweise, die die Darstellung ergiinzen.

Wien. Grete Mecenseffy.

1 M. Doblinger, Der Protestantismus in Eferding und Umgebung bis
zum Toleranzpatent: Jahrb. d. Ges. f. d. Gesch. d. Prot. in Osterr. 72 (1956).



230 Rezensionen

Einar Molland, Christendom. The Christian Churches throughout the World,
their Doctrines, Constitutional Forms, and Ways of Worship. London, Mow-
bray & Co. Litd., 1959. XIV + 418 pp. 35/-.

Der norwegische Theologe Einar Molland, Professor fiir Kirchenge-
schichte in Oslo, gibt in dem vorliegenden Buch eine Darstellung der heu-
tigen Christenheit in der Vielfalt ihrer verschiedenen kirchlichen Traditio-
nen. Das Buch erschien zuerst 1953 auf norwegisch und liegt nun in engli-
scher Ubersetzung vor. Es bietet wohl das Beste, was heute auf dem Gebiet
der Konfessionskunde an iibersichtlicher, zuverldssiger Information sich
finden 1d0t. Molland will jede Kirche ohne konfessionell gefirbte Wert-
urteile objektiv darstellen. Er gibt in jedem Abschnitt einen lebendigen
Uberblick iiber Geschichte, Lehre, Organisation, statistische Daten und
6kumenische Beziehungen der behandelten Kirche. Er geht dabei méglichst
eingehend auf die heutigen Probleme und Positionen ein. So stellt er — im
Anschlufl an das bekannte Buch W. v. Loewenichs — auch die neuen Ent-
wicklungen im rémischen Katholizismus dar.

Wiahrend zwei unter sich so grundverschiedene Biicher wie Hermann
Mulerts «Konfessionskunde» und Wilhelm Niesels Lehrbuch der Symbolik
(«<Das Evangelium und die Kirchen») beide ganz aus der deutschen Per-
spektive geschrieben sind und darum etwa die angelsichsischen Freikir-
chen nur ganz am Rand behandeln, ist Mollands Horizont viel weiter. Ge-
rade auch das amerikanische Christentum in seinen verschiedenen Aus-
prigungen kommt zu seinem Recht. Auch die siidindische Unions-Kirche
wird in ihrem Werden und Wesen eingehend geschildert. Im schweizeri-
schen Bereich wire die 1943 erfolgte Wiedervereinigung der Eglise natio-
nale und der Eglise indépendante im Kanton Neuenburg nachzutragen.

Molland behandelt in einem besonderen Abschnitt auch einige Glau-
bensgemeinschaften, die nur noch einzelne Elemente christlicher Glaubens-
substanz enthalten, aber nicht mehr als christliche Kirchen bezeichnet wer-
den kionnen (<religious systems containing elements derived from Christian-
ity»): die Unitarier, Christian Science, Jehovahs Zeugen, die Mormonen.
In einem SchluBkapitel geht er auf das theologische Problem der Spaltung
in der Christenheit ein und gibt in einem Anhang einen kurzen Abrif} der
Geschichte der 6kumenischen Bewegung.

Als dkumenisches Handbuch und als solide Informationsquelle wird
Mollands Werk sicher gute Dienste leisten.

Worb, Kt. Bern. Andreas Lindt.

Hendrik Kraemer, Theologie des Laientums. Die Laien in der Kirche. Ziirich,
Zwingli Verlag, 1959. 158 S.

Mit einer «Theologie des Laientums» ist in der vorliegenden Schrift
nicht in erster Linie an eine Theologie fiir Laien, d. h. an eine dem Ver-
stindnis der Laien angepalte, leicht fafliche theologische Belehrung ge-
dacht — das auch (siehe S.82ff.) —, sondern an ein theologisches Ver-
stindnis der Kirche, durch welches dem Laien die ihm gebiihrende grund-
legende Stellung in ihr gewihrleistet wird. Fast zwangsldufig ist es im



Rezensionen 231

Lauf ihrer Geschichte zu einer Klerikalisierung der Kirche gekommen,
d. h. zu einer Uberbetonung des geistlichen Standes und Amtes, womit eine
ungebiihrliche Herabsetzung und Entwertung des Laientums verbunden
war, dessen Tun bestenfalls als eine blofle Ergéinzung des Werks der Geist-
lichen verstanden wurde. Und doch sind alle Glieder der Kirche, auch die
¢Geistlicheny, in Jesus Christus zum Volke Gottes berufene «Laikoi», wiih-
rend umgekehrt nach dem Neuen Testament auch die Laien «geistlich» sind.
Zu diesem Volke Gottes gehidren auch die Frauen, denen als ¢gleichberech-
tigten Gemeindegliedern» S.55f. ein kurzer — allzu kurzer — Abschnitt
gewidmet ist.

Die bestehende Kirche betrachtet sich viel zu sehr als Selbstzweck. Es
wird fiir sie eine radikale Erneuerung bedeuten, wenn sie sich der Tatsache
voll bewullt wird, daB sie fiir die Welt da ist, in deren Dienst sie als mis-
sionarische und diakonische Kirche gestellt ist. Der Begriff des Dienstes
mub fiir die Kirche ein neues Gewicht bekommen, eine Forderung, die nicht
weniger nachdriicklich und kraftvoll schon vor mehr als 60 Jahren durch
Adolf Schlatter erhoben worden ist.! Wo erkannt werde, dal Mission und
Diakonie die eigentliche Daseinsform der Kirche seien, da werde den Laien,
welche die Kirche in der Welt vertreten, eine ganz andere Bedeutung zu-
erkannt werden, was eine neue Reformation der Kirche zur Folge haben
werde.

Bei dem alarmierenden Auseinanderfallen von Kirche und Welt in der
heutigen Zeit bekommt Kraemers Schrift den Charakter eines dringlichen
Aufrufs zur Verwirklichung einer neuen Einschitzung des Laientums in
der Kirche, von dem nur zu wiinschen ist, dafl er weitherum gehort werde.
Hoffentlich werden dabei die bisherigen Funktionen der Kirche, zumal die
Predigt, nichts verlieren, sondern an Kraft und Bedeutung eher noch ge-
winnen.

Bern. Albert Schadelin.

Karl Rudolf (Hrsg.), Der Laie. Rechte und Pflichten. Vier Beitrdge zu einem
aktuellen Thema. Wien, Verlag Herder, 1959.

Durch den Sikularisierungsprozell der modernen Gesellschaft hat auch
fiir die romische Kirche die Neubesinnung auf die Frage nach der Bedeu-
tung der Laien hiochste Dringlichkeit erhalten. Sie wird denn auch auf ih-
rem Boden nicht nur praktisch durch das «Laienapostolaty und die <katho-
lische Aktion» sowie durch Veranstaltung von «Weltkongressen der Laien»
kriiftig an die Hand genommen, sondern auch theoretisch umfassend durch-
dacht. Es sei nur an das umfangreiche und gelehrte Werk von Pater Yves
M. J. Congar «Jalons pour une théologie de laicat> von 1953 erinnert. Ein
Osterreichischer Beitrag zur Laienfrage ist nun also auch die von Dr. Karl
Rudolf herausgegebene Sammlung von vier Studien iiber die Rechte und
Pflichten der Laien, in der ein Dogmatiker, ein Bischof, ein Pastoraltheo-
loge und ein Systematiker das Wort ergreifen.

1 A. Schlatter, Der Dienst des Christen in der alten Dogmatik, = Beitr.
z. Ford. christl. Theol., 1, 1 (1897).



232 Rezensionen

In der theologischen Grundlegung des Dogmatikers Alois Kubischok
wird das Laientum beschrieben als «der von Gott begriindete, in der Heils-
geschichte verwirklichte, geheimnisvolle Leib Christi, in welchem Christus
unter der Fithrung der Hierarchie zu einer ganzen Fiille kommen und durch
ihn das Heil der Menschheit wirken solly (S.14). Als auf «die hichste Re-
prisentation des Laientums» wird auf Maria hingewiesen (S. 30 ff.). Wenn
schon hier bei aller starken Betonung der Hierarchie vom <«allgemeinen
Priestertum» und von einer Mitwirkung der Laien zur eigenen und zur
Erlosung der Welt die Rede ist (S. 38. 39), so geben die drei folgenden, mehr
praktisch ausgerichteten Beitrige von Bischof Schoiswohl, Vietor Schurr
und Ferdinand Klostermann noch viel deutlicher Papst Pius XI. recht, der
den Ruf nach dem Laien in der rémischen Kirche als «das Anheben einer
neuen Aera der Kirchengeschichtes bezeichnet hat (S.8). In der <katholi-
schen Aktion» wird mit dem «Laienapostolat> Ernst gemacht. Dal} die Laien
nur horende und nicht auch lehrende Kirche seien, trifft nicht mehr zu
(S.521.). Die Kleriker sind verpflichtet, den personlichen Einsatz der Laien
nicht nur zu dulden, sondern zu beleben (S.57). Der Priester mull auch
horen konnen und sich etwas sagen lassen. Er mul} sachliche Kritik der
Laien an seiner Predigt begehren (S.60f.). Die kirchlichen Amtstriiger
sind fiir das Volk da, nicht umgekehrt (S.102). «Zwischen Priester und
Laien ist die Gemeinschaft gréller als der Unterschieds (S.70). Selbst der
Begriff «Entklerikalisierung» wird mit positivem Vorzeichen verwendet.

Das sind alles ungewohnte T6ne, die wir auch dann zur Kenntnis neh-
men wollen, wenn wir uns dariiber auch durchaus im klaren sind, daBl das
alles schliefilich doch nur in der Klammer der Hierarchie und des roémi-
schen Dogmas gesagt ist. Aber auch so ist es ein Zeichen dafiir, daBl auch
in der romischen Kirche die Dinge in starker Bewegung sind.

Bern. Albert Schddelin.

Klaus von Stieglitz, Die Christosophie Rudolf Steiners. Voraussetzungen, In-
halt und Grenzen. = Glaube und Forschung, II. Witten-Ruhr, Luther-
Verlag, 1955. 351 S. DM 12.80.

Das Werk von Klaus von Stieglitz iiber die Anthroposophie ist eine
hervorragende Einfiihrung und Diskussionsgrundlage. Es gehort auf den
Biichertisch des protestantischen Christen, der sich um Anthroposophie in-
teressiert und sich damit auseinandersetzen will.

Nach einfiihrenden Kapiteln iiber Leben und Werk Rudolf Steiners
und seine Stellung zur Bibel im allgemeinen folgt im ersten Hauptteil eine
sorgfiiltige Darstellung von Steiners «Christus-Weisheity in ihrer viel-
schichtigen Fiille, also von Preexistenz, Inkarnation, Auferstehung und
Wiederkunft von Christus. Der zweite Hauptteil eréffnt die Diskussion
mit dem anthroposophischen Glauben, wobei Stieglitz zunichst die An-
ziechungskunft anthroposophischer Antworten auf die Fragen des suchen-
den Menschen des zwanzigsten Jahrhunderts schildert und sodann die ent-
scheidenden Divergenzen zwischen anthroposophischem wund christlichem
Denken aufzeigt. Weiter enthidlt das Buch iiber 100 Seiten reichen Mate-



Rezensionen 233

riales zum behandelten Stoff, eine Fundgrube fiir jeden, der sich mit dieser
modernen Gnosis beschiftigt, und schlieft mit einem Verzeichnis des
Steiner’'schen Werkes, der wichtigsten anthroposophischen Sekundir-
literatur und von Arbeiten, die sich kritisch mit Anthroposophie ausein-
andersetzen. Ich hoffe, dal dem Verfasser bald die Moglichkeit gegeben
wird, in einer zweiten Auflage seither erschienenes Material, wie zum
Beispiel das «Mysterium des Rosenkreuzersy» und weitere von der Nach-
lafverwaltung herausgegebene Schriften zu verarbeiten.

Das Wesentliche an diesem Werk liegt darin, dall die Diskussion
nicht, wie dies weithin der Fall ist, am Phantastischen und Gnostisch-
Mysteriésen héngen bleibt, sondern in das Zentrum fiithrt. Klaus von Stieg-
litz hat bewundernswerten Humor und beispielhafte Geduld mit Einzel-
heiten, wie zum Beispiel mit den beiden Jesus-Knaben und dem Judas-Kuf.
Er nimmt das Gesprich nicht dort auf, wo die Anthroposophie den moder-
nen emanzipierten Menschen anzieht — im Bereich des Okkulten. Dort
fallen nimlich die Wiirfel nicht, auch fiir den gebildeten Anthroposophen
nicht. Das Zentrum der Auseinandersetzung liegt in der Gottesvorstellung
Steiners, in der wohl «Gétter» vorkommen (im Gesprich mit der Anthro-
posophie ist stindig vom «Géttlichensy die Rede), ein persionlicher Gott
zum mindesten «sehr undeutlich bleibty (S.43). Das Zentrum liegt darin,
dall sich der christliche Gott und wissenschaftlicher Monismus ausschlie-
Ben (S.238). Und es liegt vor allem im Unterschied zwischen anthroposo-
phischer und christlicher Erkenntnis (S.201 ff.) und zwischen anthroposo-
phischer und christlicher Auffassung von Geschichte und Heilsgeschichte
(S. 211 f£.). Darum sollte diskutiert werden und nicht um schrige Dicher.
Was sich gegeniibersteht, ist nicht lediglich eine Iiille von abenteuer-
lichen Spekulationen und Formen gegen eine andere Fiille von religidsen
und kiinstlerischen Moglichkeiten; es geht um eine unvereinbare Alter-
native des Erkenntnisprozesses. «Gott versetzt den Menschen in eine neue,
gottgeschaffene Wirklichkeit» (S.208); dieser christliche Offenbarungs-
anspruch steht dem Anspruch der Akashachronik als einer unabhingigen
Erkenntnis gegeniiber. Ich wiirde noch beifiigen, dall es bei dieser Alter-
native, entgegen dem Steiner’schen Postulat, beide Male um Glaubens-
erkenntnis geht, habe ich doch noch keinen Anthroposophen getroffen, der
der Steiner’schen Erkenntnis anders gegeniibergestanden wire denn in
der Unterordnung des Glaubens.

Man mufl sich bei jedem synkretistischen System bewuflt sein, daf} es
sich jeder analytischen Betrachtung immer wieder zu entziehen vermag.
Es werden viele Anthroposophen dieses Werk zuriickweisen, weil sie sich
darin zu sehr mit der Christengemeinschaft identifiziert sehen. Selbst
in Dornach bei Basel begegnet man den beiden Polen in versteckt zuge-
spitzter Gestalt. Das Lebenswerk Rudolf Steiners kann stdrker in bezug
auf philosophische, naturwissenschaftliche oder indische Elemente betrach-
tet werden, obschon die hier gebotene Schau wohl Steiners Mitte trifft.
Auf jeden Fall hat von Stieglitz diejenigen Kreise angeredet, die fiir die
evangelische Kirche iiberhaupt in Frage kommen, und dies ist die Christen-



234 Rezensionen

gemeinschaft. Dall diese neben sich eine Fiille anderer Interpretationen
dulden muBl, gehort zum Wesen des religiosen Synkretismus.

Evanston, Illinois. Samuel Lduchli.

Georges Casalis, Der moderne Mensch und die frohe Botschaft. Mit einem Vor-
wort von Walter Liithi. Ubersetzt und zusammengestellt von Matthis
Thurneysen. Basel, Friedrich Reinhardt AG., 1959. 230 S.

Das hier anzuzeigende Buch ist so anregend und interessant, dall man
am liebsten gleich ein Buch iiber das Buch schreiben méchte; allein, wir
miissen uns hier mit einigen Hinweisen begniigen.

F. Niebergall stellte 1902 die I'rage: «Wie predigen wir dem modernen
Menschen?» Seither ist mit dem «modernen Menscheny einiges geschehen,
und die theologischen Voraussetzungen sind andere geworden. Aber die
Frage ist geblieben. Sie heillt im Hauptteil des Buches von G. Casalis:
<Kann der moderne Mensch die Predigt des Evangeliums héren?»

Casalis legt uns nicht — wie seinerzeit Niebergall — eine wissenschaft-
liche Untersuchung vor, sondern Predigten, Radioansprachen, Vortrige.
Trotzdem: der Hauptvortrag enthilt eine Homiletik in nuce, und zwar eine
gute. Auch zeigt Casalis, «wie» man dem «modernen Menschen» predigt.

Dieses «Wie» ist geprigt von der Liebe des Verfassers zum Wunder der
Menschwerdung Gottes. Von daher bekommen — wie W. Liithi im Vorwort
bemerkt — <«alle Ausfithrungen dieses Predigers etwas froh Weltbhejahen-
des». Von daher kommt seine Offenheit zu Kirche und Welt.

Die Offenheit der Kirche gegeniiber zeigt sich z. B. darin, dafl und wie
Billy Graham und Rudolf Bultmann, Martin Nieméller und die Schwestern
von Grandchamps zitiert werden. In gleicher Weite werden auch Katholiken
wie Teilhard de Chardin und Léon Bloy angefiihrt. All diese Zitate deuten
auf eine evangelische Katholizitit, auf eine Weite kirchlichen Horizontes,
die wir sonst selten finden.

Das Hauptanliegen von Casalis scheint mir dies zu sein, dal} sich die
Gemeinde fiir die Welt 6ffnet. Von Blumhardt her wird die Frage Nieber-
galls beantwortet mit dem Hinweis auf die zweite Bekehrung der Christen
zum Menschen, zur Welt hin. Indem man die Zeit ernst nimmt und das Dies-
seits, kann man von der Ewigkeit, vom Jenseits reden, und das heiflt fiir den
Franzosen Casalis: zum Krieg in Algerien mufl immer wieder Stellung
bezogen werden. Als ein zum Menschen und zur Welt Bekehrter kann
Casalis nicht anders als politisch predigen.

Offenheit fiir Kirchen und Welt schlielft endlich auch dies in sich, dal
der Prediger die Freiheit hat, von sich selber zu reden; nicht, um sich zu
bespiegeln, nicht, um sich in Szene zu setzen, sondern um den Text reden
zu lassen, indem er als Mensch zu Menschen redet.

Casalis bietet auBerdem einen interessanten Beitrag dafiir, wie iiber
Gleichnisse zu predigen ist. Indem er von der Inkarnation her denkt, ver-
steht er das Bild selber als Aussage, ohne dafl sofort nach dem tertium com-
parationis gefragt wird. Damit kommt die Farbe des Gleichnisses iiber-
raschend zum Leuchten. So spricht er im Anschlufl an das Gleichnis vom



Rezensionen 235

bittenden Freund (Luk. 11, 5—10) zunichst von der Freundschaft im all-
gemeinen und dann von der Freundschaft Gottes im besondern, indem er den
Schriftbeweis beibringt. Gerade damit gelingt es ihm, den Skopus des Textes
klar herauszustellen.

Mit diesen Hinweisen mag angedeutet sein, dafl das Buch von Casalis
in der Predigt-Literatur ein Ereignis darstellt, das nicht iibersehen werden
darf. — Matthis Thurneysen haben wir die Ubertragung dieses Werkes ins
Deutsche zu verdanken. Der demiitige und stille Dienst des Ubersetzens
theologischer Literatur verhilft der Gemeinde zur Okumenizitit. Darum
darf die glinzende Leistung des Ubersetzers hier nicht unerwéhnt bleiben.

Wuppertal. Rudolf Bohren.

Paul Tournier, Echtes und falsches Schuldgefiihl. Eine Deutung in psycholo-
gischer und religiéser Sicht. Ziirich, Rascher Verlag, 1959. 351 S. Fr. 15.—.

Der bekannte Genfer Arzt hat mit diesem Buche wieder einen Teil
seiner Religio medici erscheinen lassen, und zwar diesmal unter dem
Aspekte des Schuldgefiihls. Es ist aus Bibelstudien iiber das vorliegende
Thema hervorgegangen, die der Verfasser in den «Semaines médicales» in
Bossey im Jahre 1957 gehalten und schon friither in der franzosischen Ori-
ginalsprache vertffentlicht hat.

Wenn das Christentum als ein Erzeuger falscher moralischer Schuld-
gefiihle sich bei vielen Nervenidrzten nicht des besten Rufes erfreut, so
geschieht das nach Tournier nicht immer ohne Grund. Es gibt ndmlich einen
religitsen Moralismus, der die evangelische Botschaft von der unbedingten
Vergebung ginzlich verfilscht. Es verhélt sich doch nicht so, dall das
Schuldgefiihl eine Erfindung der Bibel und der Kirche ist. Es ist vielmehr in
jeder menschlichen Seele, bewullt oder unbewufit, vorhanden: das schlechte
Gewissen sei sogar die Wiirze des menschlichen Lebens. Falsche Schuld-
gefiihle, die aus der Beurteilung von seiten der Menschen entstehen, und
echte, die aus der Verfehlung der gottlichen Bestimmung des Individuums
herriihren, vermengen sich dabei immer.

Wie die beiden Arten von Schuldgefiihlen nicht strikt zu trennen sind,
so auch nicht ihre Behandlung. So kommt es, daf} der Arzt manchmal auch
ohne seine Absicht in die Rolle des Seelsorgers sich versetzt sieht. Obgleich
Tournier die konfessionelle Beichte, besonders fiir die Katholiken, als das
Normale betrachtet und befiirwortet, kann er nicht immer umhin, selbst eine
Absolution zu erteilen. Er sucht sich auch hierfiir eine theologische Recht-
fertigung zu verschaffen, und zwar durch den Hinweis auf die Ordnung
Melchisedeks!

Das Buch ist allen, Seelsorgern wie Seelsorgebediirftigen, warm zu
empfehlen. Man fiihlt sich wie im Sprechzimmer des menschenfreundlichen
und tief religiésen Arztes, fiir den die Siindenvergebung das wahre Heil-
mittel der Seele und bisweilen auch des Leibes ist.

Motala (Schweden). Ivar Alm.



	Rezensionen

