
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 3

Artikel: De Calvin à Charles Secrétan : une étape de la pensée économique et
sociale protestante

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De Calvin à Charles Secrétan.

Une étape de la pensée économique et sociale protestante.

Beaucoup chez nous, théologiens ou non, se sont réjouis
sans réserve de la publication de l'ouvrage du pasteur André
Biéler : « La pensée économique et sociale de Calvin ».1 Toutefois,

rendant compte de cette étude dans le « Messager social » 2,

le professeur Lemaître, sans contester la valeur de ce beau
travail, observe : « Ce n'est pas diminuer notre gratitude à l'égard
d'un Calvin que de chercher chez des croyants du XIXe siècle :

un Vinet, un Ch. Secrétan plus encore, des réflexions sur ' les

questions sociales ', plus propres à éclairer notre propre
chemin. »

Est-ce à dire que, sur le plan des questions économiques et
sociales, Calvin d'une part, et d'autre part ceux qui furent des
chefs de file en Suisse romande il y a quelque cent ans, ont
sensiblement différé A première vue, malgré les trois siècles qui
les séparent, le réformateur de Genève et le philosophe de

Lausanne ont plus d'un point commun : tous les deux sont des
juristes de formation ; tous les deux, leur vie durant, ont été
passionnés par les problèmes religieux, voire théologiques ; tous
les deux encore se sont portés vers les questions sociales avec
un réel sens de l'humain. Et pourtant la position des deux
penseurs n'est pas la même.

I. Uoriginalité de Calvin. Bref rappel.

M. Biéler le montre, dans l'étude des problèmes d'économie
et de vie sociale l'originalité de Calvin consiste dans une
référence constante à la Parole de Dieu, Parole qui exprime la
volonté du Créateur à l'égard de sa créature. Nul n'en sera surpris,
jamais l'examen des phénomènes économiques ne constitue
pour le Réformateur une fin en soi. Il n'est ni économiste, ni
sociologue, ni philosophe, mais théologien. Sa pensée — cela
est évident — n'a pas les caractères, ni n'utilise la méthode de
la pensée économique moderne. Au reste la part de ses écrits

1 A. Biéler, La pensée économique et sociale de Calvin (1959).
2 A. Lemaître dans le Messager social (Genève), 25 mai 1959.



196 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

consacrée aux problèmes économiques est minime. Et pourtant,
de tous les réformateurs, Calvin est celui qui a eu la vision la
plus complète de l'unversalité de la Parole de Dieu. C'est pourquoi

son éthique englobe la totalité de l'existence humaine, tant
personnelle que collective.

Un exemple concret suffira à ce propos. La référence à la
Parole de Dieu est particulièrement frappante relativement au
commerce, tenu en si petite estime par l'Eglise du moyen âge.
La société d'alors était hiérarchisée non seulement dans ses
cadres sociaux par la féodalité, mais encore dans ses activités
économiques elles-mêmes, cela par suite du fameux principe :

primauté du spirituel. La distinction entre artes majores et
artes minores n'était pas un vain mot. Et, au degré le plus bas
des seconds, on rangeait les artes pecuniativae : la finance et le
négoce, jugés nettement répréhensibles... Et Calvin ose considérer

le commerce comme le signe visible de l'interdépendance des
créatures de Dieu Premier des théologiens à avoir compris
l'importance sociale du trafic, il souligne nettement la relation
inévitable entre la foi chrétienne et la vie économique d'un pays.

II. La position de Secrétan sur le plan économique et social.

L'attitude de Secrétan est sensiblement différente. Si, pas
plus que Calvin, il n'est économiste ni sociologue de métier, il
n'est pas, lui, théologien, mais philosophe. On s'en rend compte
d'emblée à la lecture de ses exposés concernant les problèmes
économiques et sociaux. Nous rappellerons l'essentiel de ces
travaux en recourant surtout à « La civilisation et la croyance »

(1887) et aux «Etudes sociales» (1889), afin de mettre en
lumière le « point de référence » du penseur vaudois.

Bien que, depuis 1885 environ, Secrétan ait consacré
plusieurs ouvrages à ces problèmes, il n'a pas élaboré de

programme économique. Par ses publications, il a surtout cherché
à attirer l'attention du public cultivé sur des questions à ses

yeux capitales.
Sa vision d'ensemble de l'existence humaine, très nette dans

la « Philosophie de la Liberté »3, est exposée avec beaucoup

3 Ch. Secrétan, Philosophie de la Liberté, 2 (1849), p. 379 s.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 197

d'ampleur dans les « Recherches de la méthode >.4 Le penseur
vaudois la doit — il le dit expressément5 — au professeur Cha-
lybaeus, bien oublié aujourd'hui. Il vécut de 1796 à 1862 et
enseigna la philosophie à Kiel ; c'était un adversaire décidé de

Hegel et de Herbart. C'est lui qui aida le plus Secrétan à ordonner

ses vues politiques, sociales et économiques.
La société humaine est comme une vaste pyramide, formée

de trois tranches superposées : l'industrie, le droit, la religion.
Trois sphères ayant chacune ses lois propres : règnes de l'intérêt,

de la justice, de l'amour. La première de ces sphères, celle
du travail — tout au bas de l'échelle — connaît les lois de la
nature, lois de nécessité. Les hommes y sont liés par le profit,
l'intérêt. Relation non volontaire mais naturelle, parce que les
hommes doivent chaque jour satisfaire les besoins de leur
nature animale. Ces trois sphères, pour Secrétan, ne constituent
pas trois entités séparées les unes des autres. Ce sont plutôt
trois plans différents, sur lesquels se développe l'organisme
infiniment complexe qu'est la société.

Les considérations économiques et sociales, qui concernent
donc la sphère inférieure, Secrétan les aborde en partant de la
situation politique de son temps. Avec l'avènement de la
démocratie, la question sociale prend forcément la première place.
La plaie la plus apparente de la société contemporaine : une
classe qui, dans plusieurs pays, forme le gros de la population,
ne peut vivre par son travail que sous le bon plaisir de l'autre,
qui possède et la terre et l'outil. Seuls des talents exceptionnels,
ou certains concours de circonstances extraordinaires
permettent à l'ouvrier de s'arracher à une situation aussi précaire
ou d'en libérer ses enfants. Dans ce monde-là, le prolétariat n'a
point d'intérêt et point d'espérance.6

Si grave que soit le mal, il n'est pas sans remède. Mais la
difficulté du problème tient à ce fait : il ne s'agit pas de distribuer

une quantité de biens donnée, mais de produire au fur et
à mesure les biens à partager, par un effort constant des bras
et de l'intelligence. Or quels mobiles peuvent pousser l'homme

4 Secrétan, Recherches de la méthode (1857), Préface, p. XIX s.
6 Philosophie de la Liberté, 1 (1849), p. VIII. Cf. E. Grin, Les origines

et l'évolution de la pensée de Ch. Secrétan (1930), p. 127 s., 267 s.
• Cf. Secrétan, Etudes sociales, 5e éd. (1908), p. 126.



198 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

au travail L'attrait de la tâche ne saurait être général. Le
dévouement à la communauté, forme de l'amour du prochain,
n'entraînera jamais que le tout petit nombre. La contrainte, elle,
tue toute activité spontanée et porte une grave atteinte à la
dignité de la personne. Dès lors le seul fondement possible de la
société économique est l'intérêt personnel du travailleur.

Ces considérations, qui peuvent paraître terre à terre, ne
doivent pas nous abuser. Secrétan sait voir les choses de haut.
Chez lui l'économiste et le sociologue — si ces termes sont de

mise — se doublent d'un philosophe et d'un moraliste, l'un et
l'autre chrétiens. A cause de sa foi, il fut sa vie durant le champion

de la liberté et de la solidarité. L'Evangile était pour lui le

message de la chute et de la rédemption, pas l'un sans l'autre :

les hommes tous un en Adam, soit dans le péché ; mais bien
plus un encore en Christ, c'est-à-dire dans sa résurrection, gage
de la nôtre. Sur le plan économique, dès lors, tous doivent se
sentir doublement responsables : de l'esclavage social actuel de

tant de leurs frères ; de l'effort à accomplir afin d'améliorer le
sort de ceux qui souffrent.

Mais le chrétien Secrétan est réaliste. «S'il est permis d'espérer, écrit-
il, qu'une meilleure organisation fortifierait les mobiles d'action généreux
aux dépens du mobile égoïste, le bon sens dit que, pour aboutir, toute
réforme doit se fonder sur l'état de choses existant en fait. Aussi ne
saurions-nous admettre pour l'économie d'autre ressort que l'intérêt
personnel. »

Insister de façon si pressante sur l'importance de l'intérêt
personnel, c'est maintenir le principe de la propriété
individuelle. Maître de ses mouvements, l'homme a le droit de

travailler, et — conséquence irrécusable — le produit de son
labeur lui appartient. « Liberté (et) propriété sont des termes
inséparables ; c'est la liberté qui rend la propriété concevable,...
(et) réciproquement c'est la propriété qui fait passer la liberté
dans les faits. » 7 Seulement, dans l'ordre économique actuel, il
s'en faut de beaucoup que la propriété soit toujours le produit
et la récompense du travail individuel. La propriété de la terre,
notamment, de ce sol qui « appartient naturellement à l'humanité

tout entière » 8, se trouve le plus souvent complètement sé-

7 Secrétan, Les droits de l'humanité, 2e éd. (1912), p. 161.
8 Secrétan, La civilisation et la croyance, 3e éd. (1893), p. 53.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 199

parée du travail. Combien de grands pays dans lesquels il est
exceptionnel que ceux qui cultivent le sol en soient les propriétaires

; ceux auxquels il appartient vivent « noblement », c'est-
à-dire précisément sans travailler... Au reste, même dans les

pays de petite propriété, où la terre appartient dans une large
mesure à ceux qui la cultivent, ce droit de propriété demeure
des plus discutables. En effet la terre n'est pas un produit du
travail humain. Par conséquent son appropriation permanente
est incompatible avec la doctrine qui, fondant le droit de l'homme
à disposer des choses sur son droit à disposer de lui-même,
cherche dans le travail la seule source de la propriété légitime.
La possession du sol par un individu vaut pour le champ qu'il
cultive, aussi longtemps qu'il le cultive. C'est là tout ce que le
droit naturel peut accorder. Impossible de la légitimer par le
droit de l'homme au produit de son travail. Car la culture, qui
augmente la valeur de la terre, crée un droit sur cette plus-
value, mais point sur la terre elle-même. La propriété
foncière ne saurait reposer que sur la loi positive, qui la garantit
en raison de son utilité : elle est le moyen de tirer du sol le meilleur

parti, aux conditions les plus avantageuses pour le laboureur.

9 « Usurpation justifiée par ses bienfaits », selon l'expression

de J. B. Say.
Si Secrétan accepte la propriété foncière pour un motif d'utilité

publique, il reconnaît que l'appropriation du sol à titre
perpétuel par quelques-uns a privé les autres de leur part
légitime. Car tout homme naissant dans le monde a le droit de jouir
d'un peu de ce bien naturellement commun à tous. Si cette jouissance

ne peut pas lui être offerte en nature, la société lui doit
quelque compensation. Voilà légitimée la revendication socialiste

dénommée droit au travail, puisque la terre est l'instrument

naturel du travail. Encore faudrait-il calculer l'exacte
valeur de ce droit. Peut-être, ajoute Secrétan, en viendrait-on,
tout pesé, à découvrir que « la jouissance des routes, des monuments

publics et de tant d'autres produits du travail collectif,
la protection des lois, la gratuité de l'instruction constitueraient
une indemnité presque suffisante ».10 Toutefois nul moyen de
« réparer » ne saurait être estimé juste s'il aboutissait à dimi-

9 Etudes sociales (n. 6), p. 131.
10 La civilisation et la croyance (n. 8), p. 56.



200 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

nuer la somme et l'efficacité du travail économique. Car en face
d'une consommation croissante, l'élévation du produit total
demeurera toujours le premier des intérêts matériels, en particulier

pour la classe pauvre.
Signalons en passant qu'un homme qui fut le collègue de

Secrétan à l'Académie de Lausanne, Léon Walras, peut l'avoir
influencé sur tel des points dont nous avons parlé. Cet économiste

distingué a notamment exposé un système de rachat de la
terre par l'Etat.11

Quant à l'héritage, on peut douter que la propriété,
conséquence du droit d'épargner ou de disposer de son travail,
s'étende plus loin que la vie. Pourtant, si la possibilité de prescrire
ce qu'il doit advenir de mes biens après ma mort ne m'appartient

pas, mon bien n'aura pas été vraiment mien. Mais l'idée
que les biens d'un disparu appartiennent en partie à la
communauté a déjà pénétré dans la loi. « Elle s'en imbibe en vertu
d'une capillarité naturelle, les besoins du fisc s'accroissant
toujours. » 12 Les successions sont grevées de taxes telles qu'elles
font de l'Etat « un véritable cohéritier ».

Aux yeux de notre philosophe, la cause de l'héritage mérite
d'être défendue dans l'intérêt même de la société. Car la question

de l'hérédité ne peut être posée qu'en ces termes : quelle est
l'influence de notre droit de succession sur la formation de la
richesse sociale

De toute évidence la faculté d'hériter, soit par legs soit par
droit de naissance, crée l'inégalité des conditions entre
humains. Elle permet à plusieurs de gaspiller. Mais la cause positive

des folles dépenses n'est pas la richesse, c'est l'irréflexion,
l'immoralité, le vide de l'intelligence et du cœur. L'accumulation
de capitaux dans un petit nombre de mains peut constituer un
danger. La société ne s'enrichit pourtant que par l'épargne des

particuliers. L'Etat, lui, n'épargne jamais L'inégalité des
fortunes est donc une condition indispensable du progrès économique

: non seulement toute production développée exige une
avance de capital ; mais la possibilité de poursuivre son œuvre
en assurant le sort de sa famille est pour tout travailleur une
source de persévérance et d'énergie. Bref, un impôt affectant

11 Cf. K. Gonnard, Histoire des doctrines économiques (1941), p. 550 s.

Cf. Grin (n. 5), p. 273. 12 La civilisation et la croyance (n. 8), p. 59.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 201

trop sensiblement le capital de toutes les successions tendrait
fatalement à diminuer le bien commun.

Pour autant Secrétan ne préconise pas le statu quo. Il y a

une question sociale, l'ordre de choses actuel ne peut plus
durer, « les réclamations qui s'élèvent ne sont pas gratuites-
Nourriture, habitation, ateliers, rien n'est tel qu'il le faudrait— ;

tandis que la nature du travail et sa durée suppriment la vie de

famille, empêchent le développement intellectuel et fomentent la
corruption» (Etudes sociales, p. 120). Il y a quelque chose à
faire : D'abord préparer la conquête des instruments de production

et du capital par les travailleurs eux-mêmes. Non selon le
mode collectiviste qui, anéantissant la liberté individuelle, conduit

droit à l'esclavage. Mais selon le mode coopératif : une
socialisation des instruments de production formée peu à peu, et

gagnant du terrain par la contagion de l'exemple, les travailleurs

s'élevant eux-mêmes à la propriété, donc à l'indépendance.
Propriété associée, de chacun pour tous, retour à l'idéal du
socialisme français de 1848, mais avec le maintien de la concurrence,

dans laquelle Secrétan voit la condition essentielle de la
liberté économique. — Ensuite la participation aux bénéfices,
à ses yeux le moyen le meilleur et le plus simple pour les chefs
de l'industrie d'acquitter leur dette à l'égard de leurs collaborateurs

ouvriers. En effet le philosophe-moraliste s'adressait
surtout aux patrons, qui sont en possession de la fortune et de la
culture. Ce sont les classes favorisées qui tiennent entre leurs
mains le sort de la société tout entière. C'est donc chez elles que
la réforme morale, économique et sociale doit commencer.

Renonçant à tracer un tableau complet des conceptions du
penseur vaudois, essayons maintenant de mettre en lumière ce

qui le différencie de Calvin. L'allusion aux enseignements de

saint Paul, rappelée plus haut : les hommes tous un en Adam,
mais bien plus un encore en Christ, ne doit pas nous induire
en erreur. Si toute la pensée de Secrétan est imprégnée de sève

évangélique, et si ses notions économiques et sociales sont
celles d'un chrétien, son attitude n'est pas identique à celle du
réformateur de Genève ; il n'y a pas chez lui référence constante

à la Parole de Dieu. Il se réfère à son anthropologie
particulière, exposée dans son ouvrage capital « Le principe de la
morale ».



202 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

III. Les données essentielles de l'éthique secrétaniste.

La morale de Secrétan, morale philosophique, repose sur un
principe, qui renferme deux éléments — et non pas un seul
comme la plupart des éthiques : l'un a priori, rationnel, le
sentiment de l'obligation, le Tu dois ; l'autre a posteriori,
expérimental, les devoirs particuliers qui découlent pour nous du
milieu dans lequel la naissance nous a placés.

A elle seule la raison ne nous apprend qu'une chose de

façon immédiate et universelle : qu'il existe un devoir. Et comme
nous ne sommes tenus qu'au possible, l'existence de ce devoir
suppose la liberté. Non que la croyance au devoir soit une sorte
de nécessité logique susceptible de démonstration. Elle est libre
et ne s'impose que moralement.

«Je trouve en moi le sentiment de l'obligation ; je rougirais d'un suspecter

l'autorité On me dit que pour me savoir obligé de faire une chose, il
faut que j'en aie constaté préalablement la possibilité. Je tiens au contraire
que l'obligation étant parfaitement certaine, c'est cette certitude... qui me

prouve la possibilité (essentielle) de m'y conformer. Qui clora ce débat
Personne. Non, je ne suis pas logiquement obligé de croire au devoir, mais
j'y suis tenu moralement. Je l'affirme et je passe. » 13

L'existence de ce Tu dois prouve le moi, parce que c'est là
la première conscience, la forme sous laquelle l'être s'apparaît
à lui-même. Mais ce Tu dois prouve aussi le non moi, l'existence

d'un monde distinct de nous. Tu dois agir, nous dit-il. Il
existe donc un objet à ton action. Seulement j'ignore ce que je
dois faire. Cherche ton devoir, telle est la première formule
morale a priori. Et voici la seconde : réalise ta nature. En effet ce

qui apparaît à ma conscience comme devoir, c'est précisément
mon essence. Je puis réaliser ma nature ou l'altérer. Réalise ta
nature signifie donc : sois conséquent à toi-même. Et voici le
résumé de toute la morale a priori : « Apprends à te connaître
toi-même, apprends à connaître le monde, puis agis conformément

à cette double connaissance. »

Quant au principe matériel de son éthique, Secrétan, en
opposition catégorique à Kant, se refuse à le déduire de l'obligation

elle-même. Pour trouver dans le Tu dois l'indication de tout
ce que nous avons à faire dans le monde, il faudrait y trouver...

13 Secrétan, Le principe de la morale, 2e éd. (1893), p. 127, 128.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 203

le monde lui-même. Non, seule l'expérience peut nous fournir la
matière du devoir.

Réalise ta nature, ordonne l'impératif. Et voici que la nature
nous apprend sur nous-même deux choses de première importance

: nous sommes libre — et nous faisons partie d'un tout,
l'humanité. Elément libre d'un tout solidaire, nous devons chercher

notre réalisation dans le bien de ce tout. En effet une
solidarité matérielle et morale nous unit aux autres hommes. Se

soustraire à cette dépendance mutuelle serait ruiner sa propre
nature. Car tout nous crie l'unité substantielle de l'espèce
humaine.

«Contester la subordination de l'existence individuelle à celle de l'humanité,

c'est renier son père et sa mère ; poser l'individu comme un tout complet,

c'est effacer les sexes ; en faire une création spéciale,... c'est fermer
les yeux de parti pris sur tous les phénomènes d'hérédité. > 14

La liberté ne disparaît pas pour autant. Dans l'absolu, liberté

et solidarité sont termes contradictoires. Dans le relatif de

notre existence humaine, les deux données sont complémentaires.

Le libre arbitre ne consiste pas à pouvoir tout faire,
mais à pouvoir choisir entre un certain nombre de possibilités,
c Dans l'universalité du devoir, un devoir particulier s'impose
(à l'individu) suivant l'originalité de sa nature ; mais ce devoir
particulier consiste précisément à donner à l'ensemble quelque
chose qui appartienne légitimement à l'ensemble, et que
l'ensemble ne possède pas encore. » 15 L'apparente contradiction
entre liberté et solidarité se résout donc d'elle-même : dans
l'amour, synonyme de bienveillance. Cet amour comprend la justice

tout en la dépassant. Il n'est pas un sentiment, mais une
direction de la volonté. Et comme volonté et substance sont
identiques pour Secrétan, la liberté individuelle exercée avec amour
tend à réaliser l'unité de la volonté.

Cela revient à dire que l'espèce est supérieure à l'individu.
L'homme doit vivre pour l'humanité dont il partage les
destinées. Ce devoir n'est pas facile parce que notre arbitre n'est
point intègre. Dans une certaine mesure nous sommes comme
prédestinés au mal. Pour autant nous ne pouvons renoncer à

l'obligation d'amour, et moins encore accuser notre créateur
d'impéritie. Comment le Dieu absolu serait-il autre chose que

14 Ibid., p. 139. 15 Ibid., p. 151.



204 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

perfection Par contre rien ne nous interdit de supposer qu'un
esprit créé, donc posé comme un germe et appelé à se réaliser
lui-même, ait pu, par ignorance, s'égarer dès les premiers pas ;

que les enfants aient marché dans la même direction que leurs
pères, et que les habitudes contractées aient formé par hérédité
notre nature actuelle.

Criera-t-on à l'injustice Dieu, parce que Dieu, ne saurait
être injuste. Ma condition présente est mon ouvrage. Je dois le

proclamer dans un acte de foi, même si cette affirmation révolte
mes sens. « L'humanité n'est qu'un seul homme qui apprend
toujours. » 16 Elle est solidaire d'elle-même. Les fautes de mes

premiers parents sont mes propres fautes. Pour le comprendre,
il suffit d'aimer.

« Quand les malheurs de l'humanité seront nos malheurs, quand ses
hontes seront nos hontes, ses joies nos joies, tout deviendra clair ; nous
tiendrons dans nos mains la clef de tout ; nous ouvrirons, et nous admirerons

la justice éternelle. » 17

IV. Le point de référence de Secrétan et sa raison d'être.

Nous sommes là en présence d'une anthropologie nettement
philosophique. Le point de référence est donc très différent de
celui de Calvin. Comment s'en étonner '? Secrétan, chrétien
convaincu, avait reçu de Dieu une vocation particulière, celle de

philosophe, appelé à témoigner de la révélation divine devant
les intellectuels de son temps. La religion du Christ était à ce

point devenue l'essence de son être que, chez lui, l'homme de foi
a fait naître le philosophe. Si l'on préfère, il est devenu
philosophe afin de défendre sa foi devant les classes cultivées.
Apologétique et philosophie étaient tout un pour lui. Dans la
préface de la « Philosophie de la Liberté » il écrivait ces mots
typiques : « Ce livre est en quelque sorte un essai d'apologie ;

c'est sous ce point de vue que j'aime surtout à le considérer. » 18

Toutefois, désireux d'être lui-même, il bâtit un système
indépendant (on connaît ses réserves catégoriques à l'égard de son
« maître » Schelling), mais dont les conclusions s'accordaient
avec la religion chrétienne. C'est cela qu'on doit avoir toujours

18 Ibid., p. 265. 17 Ibid., p. 264.
18 Philosophie de la Liberté 1 (n. 5), p. III.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 205

présent à l'esprit quand on tente une comparaison entre la pensée

économique et sociale de Calvin et celle du professeur de
Lausanne. D'un côté le théologien, fondé sur la seule Ecriture
sainte. De l'autre le philosophe-apologiste, mettant le plus haut
prix — il le disait lui-même — à trouver ses vues confirmées

par « l'auguste autorité » du livre sacré1B, mais ardemment
désireux de « transposer » les affirmations chrétiennes traditionnelles

à l'usage de ses contemporains.
Ce changement de méthode dans le témoignage chrétien

s'explique dans une large mesure par le fait que, de Calvin à Secrétan,

les temps ont marché. Au XVIe siècle, malgré la rupture
amenée par la Réforme au sein de la chrétienté occidentale, il y
avait encore un corpus christianum. C'est pourquoi le principe
cujus regio, ejus religio gardait tout son sens. Pour les évangé-
liques auxquels Calvin s'adresse, la Bible est réellement un
drapeau, un signe de ralliement ; et le fait d'avoir, de l'universalité
de la Parole de Dieu, une vision pleine et complète valait au
théologien de Genève un ascendant considérable. — Tandis que
trois cents ans plus tard, à la fin du siècle dernier, au moment
où le philosophe de Lausanne consacre tous ses efforts aux
problèmes économiques et sociaux, l'atmosphère du monde
occidental est totalement différente : la sécularisation a marché
à grands pas. Le matérialisme, l'amour de l'argent ont envahi
les esprits et les cœurs. L'influence de l'Evangile, si elle a gagné
en profondeur chez certains individus, a sensiblement diminué
en étendue. Partir de la Bible déclarée sans plus Parole de Dieu,
serait dès lors assez vain au gré de Secrétan. Ceux qu'on
voudrait atteindre n'écouteraient même pas.

Certes le philosophe n'a rien perdu de sa foi au Dieu de

Jésus-Christ. Jusqu'à la fin de sa vie il a cru qu'une authentique

réforme sociale et économique devait être précédée et
accompagnée d'une réforme morale et spirituelle. Mais plus il
avance en âge, plus il voit les choses et les hommes de façon
réaliste, abandonnant peut-être certaines illusions de jadis. En
1889 — à peine six ans avant sa mort — il écrit :

« Un changement général des dispositions morales qui ferait de l'amour
d'autrui le mobile universel de la conduite et refoulerait l'intérêt personnel

" Philosophie de la Liberté 2 (n. 3), p. 192.



206 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

en seconde ligne serait le plus grand de tous les miracles, un miracle au
prix duquel tous ceux dont nous avons jamais ouï le récit... tomberaient
dans le néant. En revanche, l'organisation du travail et celle de la propriété
ont déjà changé plusieurs fois au cours de l'histoire, par l'effet d'autres
causes qu'une transformation du cœur humain. Le christianisme lui-même
a métamorphosé la société, il a renouvelé les pouvoirs, les institutions, les
lois, les arts, la pensée ; mais quant aux dispositions morales, aux mobiles
profonds de la conduite, son pouvoir ne s'est jamais manifesté que dans une
minorité numériquement insignifiante pendant les siècles mêmes où la
vérité de ses récits et de ses doctrines paraissait incontestée, et où tous les
actes de la vie publique et privée portaient extérieurement son empreinte.
Ainsi, compter sur son influence pour amener une révolution morale
universelle au moment où les classes instruites et les foules même en
abandonnent la profession ne peut pas être une opinion bien sérieuse. > 20

Pour autant Secrétan ne jette pas le manche après la cognée.
Il le sait, aux origines du christianisme, un pauvre groupe
d'apôtres, de saintes femmes et de martyrs a donné le hranle au
mouvement dont le monde moderne est issu. Le changement des
mobiles d'action accompli dans un petit nombre d'âmes, a fait
crouler la société antique. On peut donc reconnaître à la volonté
morale de quelques-uns un rôle important dans chaque réforme
économique, sans pour cela renvoyer toute transformation d'ordre

social jusqu'après la conversion morale, sinon chrétienne
de chacun.

Du XVIe au XIXe siècle les temps ont marché dans un autre
sens encore. Dans un ouvrage récent M. André Piettre fait
observer ceci :21 A les considérer dans leur ensemble, les trois
civilisations qui ont fait notre histoire, la grecque, la
romaine, et la civilisation occidentale, offrent une réelle similitude

d'évolution. Chacune d'elles connaît trois grandes phases.
Dans la période des origines, la vie sociale et économique
est soumise assez étroitement à des normes ou à des coutumes
de nature religieuse, morale, professionnelle ou familiale, qui
la marquent d'un caractère subordonné. C'est le cas de ce

qu'on peut appeler le moyen âge hellénique, de la Rome des
débuts et du moyen âge européen. Après quoi la société s'émancipe

des tutelles jusqu'alors acceptées ; elle se désacralise et
atteint l'âge de l'individualisme. Parallèlement l'économie se

20 Etudes sociales (n. 6), p. 307 s.
21 A. Piettre, Pensée économique et théories contemporaines (1959).



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 207

« libère », devenant indépendante de la religion, de la morale
et de la politique (Grèce des Ve et IVe siècles, Rome de la fin
de la République et du début de l'Empire, Europe occidentale
des XVIIIe et XIXe siècles). Enfin, l'économie se fait
dominante relativement aux mœurs et aux institutions. L'appui de

la morale manquant, la liberté devient licence, la puissance
oppression. Contre pareils abus, des réactions se dessinent,
amenant l'intervention de la collectivité. L'économie devient « dirigée

». C'est l'étatisme (Grèce et Rome décadentes, notre monde
d'aujourd'hui). Cette époque de sclérose des cadres sociaux
connaît toujours un caractère ambivalent : déclin d'un régime
manifestement dépassé, et recherche d'un ordre nouveau, meilleur.

Cet éclairage très général vaut surtout pour la vie
économique, M. Piettre y insiste. Concernant la pensée économique
elle-même, il est possible de préciser. Cette pensée est apparue
très tard dans l'histoire de l'humanité. Les êtres humains ont
travaillé, fait du commerce, thésaurisé, prêté de l'argent
longtemps avant de réfléchir à chacun de ces actes. En Grèce il fallut

attendre jusqu'aux philosophes des Ve et IVe siècles pour
trouver les premiers essais d'analyse économique. En Europe
des préoccupations morales dominent la réflexion chrétienne
sur les choses économiques depuis le temps des Pères de

l'Eglise jusqu'aux canonistes du moyen âge. Durant la longue
période s'étendant de l'antiquité à l'Ancien Régime, toute la pensée

économique est celle d'une économie en tutelle.
Le XVIIIe siècle, lui, marque une coupure décisive. La pensée

économique s'affirme désormais comme discipline
autonome. Ce fait correspond à la seconde phase de la civilisation
occidentale. « L'économie politique, dit A. Piettre, en tant que
recherche scientifique, est donc née libérale, et cette équivoque
pèsera longtemps sur son destin. » 22 C'est dans ce régime que
le capitalisme a trouvé son cadre de développement. Mais ses
abus ont amené des réactions d'ordre à la fois politique et
doctrinal qui ont inauguré une nouvelle phase, celle dans laquelle
nous vivons, marquée par une forte extension de l'Etat, qui a
provoqué une véritable révolution des théories économiques.

Calvin a vécu et pensé longtemps avant la « coupure déci-
22 A. Piettre (n. 21), p. 3.



208 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

sive » du XVIIIe siècle ; Charles Secrétan une centaine d'années

après. A lui seul ce fait est lourd de conséquences.

V. Y a-t-il conservatisme social chez Secrétan

A la différence du Réformateur, dont la part des écrits
consacrés aux problèmes économiques est minime, le philosophe
vaudois a beaucoup publié sur ces questions. Et pourtant il est
moins original. On ne trouve pas chez lui, dans ce domaine,
l'intuition étonnante de Calvin, ni la perspicacité confondante
que révèlent ses analyses occasionnelles. Peut-être l'ami de Vi-
net s'est-il voué trop tard à l'étude de l'économie. Il a soixante-
et-onze ans quand paraît « Le droit de la femme » (1886), et ses

cinq ouvrages relatifs à la question sociale se succèdent dans
le court espace de six années.23 Certes on ne peut qu'admirer
la belle vigueur intellectuelle de ce vieillard jamais découragé
de reprendre la plume. Mais on ne retrouve plus chez lui les
magnifiques audaces de la pensée qui, trente ans auparavant,
caractérisaient le métaphysicien. Il y a chez lui une sorte de hantise

des questions de cet ordre: « Le grand problème de notre
époque — disait-il constamment — c'est le problème
économique. Tout ce que Dieu me laissera de force, je le consacrerai
à l'étude de cette question. > Noble tourment. Cet effort constitue

le couronnement d'une vie consacrée au prochain.
Néanmoins derrière ce désir d'éclairer ses contemporains, on pressent

comme une angoisse : la terreur de la « révolution des
violents ». Plusieurs passages du chapitre II de « La civilisation
et la croyance » — intitulé précisément : La question économique

— sont significatifs à cet égard. Faudrait-il dès lors parler

du conservatisme social de Secrétan Utilisé sans autres,
le terme est certainement injuste. Mutatis mutandis le penseur
vaudois partage un peu le sort de Calvin. Au cours des siècles
qui se sont écoulés, socialisme révolutionnaire et conservatisme
social se sont également réclamés de l'auteur de 1'« Institution
chrétienne ». A tort, semble-t-il, puisque, à y regarder plus
attentivement, on découvre plutôt chez lui un personnalisme so-

23 Secrétan, Le droit de la femme (1886) ; La civilisation et la croyance
(1887) ; Etudes sociales (1889) ; Les droits de l'humanité (1890) ; Mon utopie

(1892).



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 209

cial. — Du vivant de Secrétan, la classe à laquelle il appartenait,

la bourgeoisie libérale, a stigmatisé son socialisme, alors
que les éléments de gauche lui reprochaient son immobilisme
timoré. Comme pour Calvin, la vérité est probablement entre
deux. Ce passage de « La civilisation et la croyance » indique
assez exactement la position de l'auteur : La société actuelle,

« Dieu nous préserve de l'admirer, ce serait bête (Secrétan en connaissait

les injustices flagrantes) ; Dieu nous préserve de nous croiser les bras
devant ses misères, ce serait lâche. Mais Dieu nous préserve surtout de
méconnaître la gravité du problème qu'elle nous pose, de nous laisser
emporter par nos sentiments à des conclusions précipitées, de nous dérober à

l'étude laborieuse des effets et des causes et d'ébranler si peu que ce soit,
fût-ce par un souffle murmuré dans l'ombre, la maison de l'humanité, sans
avoir une idée claire et précise de l'édifice par lequel nous voudrions qu'elle
fût remplacée... » 24

Autrement dit, Secrétan, sorte d'apôtre social, en sait cependant

plus qu'un amateur. Il se rend compte de la complexité des

problèmes. Par souci de loyauté, conscient des responsabilités
qu'il porte en écrivant, il se refuse à passer condamnation pure
et simple sur la société, et à se ranger parmi ses adversaires
au nom de la seule indignation éprouvée en face des misères
d'hier et d'aujourd'hui. Pareille attitude est facile, et aussi
criminelle. Parler et agir comme si l'on possédait, pour guérir la
misère sociale, un remède que l'on ne possède pas, c'est manquer

de bonne foi. Cela peut aussi mener très loin : accomplir
une œuvre destructrice dont nul ne saurait mesurer l'étendue.

Bien qu'il soit malaisé d'y voir très clair à ce sujet, disons
un mot des influences qui ont agi sur la formation de Secrétan
économiste et sociologue.

La première place revient, nous avons dit pourquoi, au
philosophe allemand Chalybeeus.

De Vinet, à côté de beaucoup d'autres choses, il a reçu sa
conception des relations entre l'Eglise et l'Etat.

Chez Renouvier, il a probablement trouvé la confirmation
de la distinction qui lui était chère entre le droit de la guerre et
le droit de la paix.

Nous avons vu précédemment ce qu'il pourrait devoir à Wal-
ras.25

24 La civilisation et la croyance (n. 8), p. 49 s. 28 Grin (n. 5), p. 266 s.

14



210 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

Aucun de ces quatre penseurs — notons-le — n'est de
tendance « socialiste », alors même que Vinet est un esprit
révolutionnaire entre tous.

VI. Confrontation.

Sur le plan économique, la position de Secrétan est-elle une
« déviation » par rapport à celle de Calvin — Gardons-nous
de simplifier les choses.

M. Biéler l'a relevé, les conceptions économiques et sociales
de Calvin sont inséparables de sa pensée religieuse. De plus il y
a une grande cohérence entre ses certitudes spirituelles et sa
vision de l'économie humaine.

Il en va exactement de même de Secrétan. C'est pourquoi
malgré les différences signalées, une comparaison entre la pensée

de ces deux croyants protestants offre quelque intérêt.
1° Si la création est aujourd'hui bouleversée et la société

pervertie, c'est, aux yeux de Calvin, l'effet de la désobéissance
de l'homme. Commentant le chapitre II de la Genèse, le
Réformateur écrit : « Depuis que l'homme s'est détourné de sa
première origine, il est nécessaire aussi que le monde s'abâtardisse
et délaisse sa première nature... Quand aujourd'hui nous voyons
le monde corrompu,... qu'il nous souvienne de ce que dit saint
Paul (Rom. 8 : 10) que toute créature est sujette à vanité non
pas d'elle-même, mais par notre vice... » 26

On trouve des considérations toutes semblables à propos de
Genèse III.27

Cet abâtardissement du monde, Calvin le relève jusque dans
l'ordre économique qui, d'après la volonté de Dieu, devait
s'exprimer par un échange harmonieux des produits du travail de

chacun, mais qui a subi les perturbations les plus graves.
L'incrédulité des hommes, leur manque de confiance en Dieu les
conduit à accaparer les biens destinés à tous. Ce qui rompt
l'équilibre de la répartition. Chacun pense que jamais il n'aura
assez. Et « tant plus ils en ont, tant plus leur convoitise
s'enflamme ». Gaspillage, stockage, spéculation, autant de manifestations

de la déchéance humaine. « Il y en aura qui aimeront
mieux laisser gâter le blé en un grenier... plutôt que de le vendre

M Biéler (n. 1), p. 236 s. 27 Ibid., p. 237.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 211

quand il y aura nécessité (car ils ne demandent que d'affamer
le pauvre peuple)... » 28

Cette même certitude des répercussions cosmiques de la
désobéissance originelle, et du chaos économique consécutif à

la chute, nous la trouvons exprimée en termes prenants dans la
« Philosophie de la Liberté » :

« La terre est trop petite pour nourrir ses enfants. Quelques-uns
consomment ses biens en s'ennuyant ; ils n'ont rien fait pour cela. Des milliers
ont faim ou se nourrissent mal ; ils n'ont rien fait pour cela non plus. Aussi
parle-t-on de partager. Mais partager serait ruiner tout le monde. En
abolissant la propriété, on tarirait la source de la richesse, le travail. Il
vaut mieux l'organiser, le travail, c'est-à-dire organiser l'esclavage...

Qu'ont fait les enfants pour souffrir des fautes de leurs pères Qu'ont
fait les nations pour expier les fautes des chefs qu'elles ne se sont point
donnés Quel est le sens de cette solidarité qui enchaîne les hommes aux
hommes, les peuples aux peuples, les générations aux générations Tous
ces problèmes nous disent assez que l'origine de l'histoire n'est pas dans
la lumière, mais dans la nuit. » 29

2° Les conséquences du péché, graves sur le plan collectif,
sont redoutables aussi sur le plan individuel ; les deux
affirmations se tiennent. Pour Calvin, qui répète la Bible, notre
péché à chacun est une atteinte à l'honneur de Dieu. Mais il a

pour principal effet de porter atteinte à l'intégrité de la créature.
« Le premier lésé, écrit M. Biéler, le seul qui le soit de façon
existentielle, c'est l'homme... » 30 II est difficile après cela de

reprocher au « modernisme protestant » de faire du péché aussi
un acte de « lèse-humanité ». Peut-être sur ce point Secrétan
est-il même moins catégorique que Calvin.

Aimer Dieu, allait-il répétant, c'est être,... c'est rattacher à la source
de toute puissance et de tout être sa personne et sa volonté... Ne pas l'aimer,
c'est se séparer de l'être, c'est se dessécher, c'est renoncer à la réalité de

l'être en en conservant l'apparence... Se nourrir de sa propre substance...
c'est la mort.31

3° Relativement à la régénération de la société, Calvin
insiste sur le rôle de l'Eglise. Pour lui la rédemption par Jésus-
Christ ne se peut concevoir du seul point de vue individuel.
Car par essence la vie en Christ est une vie communautaire.

28 Ibid., p. 245.
29 Philosophie de la Liberté, 2 (n. 3), p. 133.
30 Biéler (n. 1), p. 242.
31 Secrétan, Discours laïques, 2e éd. (1910), p. 313 s.



212 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

La partie de la société touchée par ce renouvellement s'appelle
l'Eglise. Invisible aux yeux des hommes, l'Eglise de Dieu
s'exprime nécessairement par une communauté visible, imparfaite
toujours, mais donnant déjà dans ce monde quelques signes de

son existence spirituelle : plus de différence essentielle entre
riches et pauvres, restauration des relations du travail, des

échanges économiques, etc.32
Secrétan n'a pas parlé très différemment. Pour lui, la restauration

comprend notre monde tout entier mais se concentre dans
l'humanité. Patiemment préparée chez les païens, élaborée aussi
chez les Juifs et surtout par les prophètes d'Israël, elle s'accomplit

par la venue de Jésus-Christ. En s'unissant à lui par la
sanctification, le croyant concourt à la vie de l'Eglise, dont la
base est le seul amour fraternel. C'est la plus haute des sphères
de la vie humaine, où règne « la communion du bonheur dans
la réciprocité du sacrifice ».33

4° Inutile d'insister sur la différence entre société politique
et société spirituelle : les considérations sur l'Etat et l'Eglise
sont trop pareilles ici et là. Selon Calvin la société humaine est
régie par une règle qui n'est pas de nature spirituelle mais
politique. Il importe de bien marquer la différence entre ces deux
ordres, comme aussi de souligner que les chrétiens sont soumis
aux deux à la fois. L'amour qui, dans la communion en Christ,
caractérise les relations entre humains, exige le pardon des
offenses ; en revanche l'ordre civil ne peut être maintenu que si
les délits connaissent une sanction.

Secrétan lui aussi en est convaincu, l'Etat armé d'autorité
doit subsister à côté de l'Eglise. La distinction entre vie
spirituelle et obligation juridique est légitime parce que nécessaire.
« En l'effaçant, on enlève au domaine supérieur (religieux) son
caractère essentiel. »34 Le droit est un ordre à part, destiné à

assurer le libre exercice des actions de l'individu contre les
entreprises de voisins qui peuvent être tentés de les exploiter à
leur profit. « Sans l'Etat, l'individu dépendrait entièrement du
bon vouloir de ses semblables. » 35

32 Biéler (n. 1), p. 251 s.
33 Recherches de la méthode (n. 4), p. XXII.
34 Ibid., p. XXII.
33 Ibid., p. XXIII.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 213

5° Concernant le rôle du riche et des richesses, Calvin est
très net. Nous renvoyons aux pages de M. Biéler intitulées de

façon si frappante : « L'emploi des biens matériels. Le ministère
du riche. Le mystère du pauvre. » 36 Les riches sont les
dispensateurs de Dieu auprès des pauvres. Il y a là pour eux un
service obligatoire et sans mérite, vraie vocation. Le pauvre, lui,
est une victime de la société désorganisée. En lui Dieu vient à
la rencontre de celui qui possède, afin d'éprouver sa foi et son
amour. De ce fait le pauvre est ministre de Dieu auprès des
hommes. Mais lui non plus n'a aucun mérite : pauvreté n'est
pas équivalent de sainteté.

Quelle ressemblance — non dans les termes employés, mais
dans les idées fondamentales — avec les affirmations du
philosophe vaudois sur la valeur et le rôle de l'argent, de la propriété
individuelle La sécurité parfaite, lit-on dans « La civilisation
et la croyance », et la parfaite égalité ne sont ni possibles ni
désirables.37 La sécurité, un grand bien, certes, ne s'obtiendrait
qu'aux dépens du caractère. L'égalité dans la jouissance n'est
un besoin que pour l'envie. Un instant de réflexion fait
comprendre qu'elle serait nuisible. Au reste le but n'est pas le
nivellement des conditions sociales, mais un état de choses où la
position des moins fortunés serait humaine, acceptable. Tout pesé,
les grandes fortunes privées sont utiles aux sociétés qui les
possèdent ; elles seraient même d'un profit immense, si on en faisait
un usage meilleur que ce n'est souvent le cas. Seules les grandes
fortunes permettent les grandes épargnes et peuvent sans
inconvénient courir les risques afférents au progrès industriel. Tandis

que les petites économies ont tôt fait d'être englouties dans
une aventure. C'est ainsi que « le riche sert efficacement la
chose publique en thésaurisant pour son propre compte, quel
que soit à cet égard le sentiment de la modiste, de la danseuse
et du carrossier ».38 En fin de compte il s'agit d'augmenter la
part proportionnelle de l'ouvrier en augmentant la masse à

partager. C'est là que le problème gît tout entier.
Mais pour faire pénétrer dans l'esprit du travailleur

manuel ces vérités élémentaires, il faut que ceux qui les connaissent

et qui cherchent à les enseigner soient écoutés, donc qu'ils
36 Biéler (n. 1), p. 321.
37 La civilisation et la croyance, p. 79 s. 38 Ibid., p. 80.



214 E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan

inspirent une pleine confiance. Cette confiance il faut la gagner
par des faits, par des sacrifices personnels. Ceux-là seuls seront
écoutés qui auront fait du bien à leur prochain d'une manière
persévérante. — Nous retrouvons en somme la conception de
Calvin : le ministère du riche, aimer et aider ; le ministère du
pauvre, faire retentir par son existence même un continuel appel

à l'altruisme, au sacrifice, à l'amour.
6° Il ne serait pas difficile de poursuivre la confrontation.

Pour Calvin comme pour Secrétan le travail n'est pas entièrement

maudit depuis la chute. Pour chacun des deux penseurs,
aussi, il est odieux de spéculer sur le labeur de l'être dénué de

ressources, car le travail n'est pas simple marchandise, il s'y
attache toujours un élément de « dignité ».39 Mais inutile
d'allonger.

Conclusion

Devant tant de ressemblances frappantes entre le Réformateur

et le philosophe chrétien, il paraît impossible de dénoncer
chez le second une déviation profonde. Et pourtant, de l'un à

l'autre une étape a été franchie. Laquelle
Dans la pensée théologique et économico-sociale de Calvin,

on trouve deux tendances différentes : l'une se réfère très
strictement à la révélation scripturaire ; l'autre à une sorte de

théologie naturelle. Cette « dualité » éclate dès le premier chapitre
de l'Institution chrétienne :

« Nous metons hors de doubte qu'il y a en l'esprit humain, d'une inclination

naturelle, quelque sentiment de divinité. Afin que nul n'eust son refuge
à prétendre ignorance, le Seigneur a inspiré à tous quelque intelligence de

sa majesté ; afin que tous ayans entendu qu'il est un Dieu, et qu'iceluy est
leur créatur, soient condemnez par leur propre tesmoignage, de ce qu'ilz ne
l'auront point honoré, et qu'ilz n'auront point dédyé leur vie à faire sa
volunté. »40

Cette certitude est enracinée en tous les esprits et fichée
en tous les cœurs. Cette impression de la majesté divine, Calvin
la dit même « véhémente ». Mais cette étincelle de vérité qui
devait nous éclairer, est aujourd'hui « couverte » par le péché ;

elle ne nous mène donc point jusqu'à « droite connaissance » ;

39 Biéler (n. 1), p. 401, 420. — Etudes sociales (n. 6), p. 241 s. (La journée

normale).
40 Calvin, Institution chrétienne, 1 (éd. Les Belles Lettres, 1936), p. 43.



E. Grin, De Calvin à Charles Secrétan 215

il n'en demeure que la « première semence », mais qui ne peut
jamais être entièrement extirpée.41

En fonction de cette double optique initiale, Calvin élabore
une éthique sociale et économique très originale : à ses yeux
les problèmes qui relèvent de cette éthique peuvent être envisagés

sous deux angles à la fois : comme partie intégrante de la
morale évangélique, et comme phénomènes indépendants,
susceptibles d'une analyse scientifique. Et — M. Biéler le dit fort
justement dans la conclusion de son ouvrage — Calvin prouve
par là que la méthode d'analyse qui a prévalu dans les sciences
modernes n'est pas incompatible avec la méthode théologique.
Par cette attitude particulière il se rattache à la fois au moyen
âge et à l'ère économique moderne.

Secrétan, lui, n'est pas sur un seuil. Il est pleinement de son
siècle, alors même que sur plus d'un point il l'a sensiblement
devancé. Il est d'après la « grande coupure » du XVIIIe et, de

ce fait, croit à la valeur d'une pensée économique autonome,
nettement scientifique. Il ne pense pas que, dans ces questions,
il faille partir de la Bible, ni que la Bible nous donne toutes les
directives nécessaires dans ce domaine spécial ; il cherche dans
l'Ecriture une inspiration, un esprit d'adoration et d'amour
fraternel qui l'éclaireront dans l'étude de ces problèmes. Il appartient

à une génération qui s'incline devant le fait de la sécularisation,

mais qui, par souci constant d'apologétique, se refuse à

laisser dans l'ombre la seconde tendance signalée tout à l'heure
chez Calvin. (Durant vingt ans, ne l'oublions pas, Secrétan a
enseigné — en y trouvant grande satisfaction — le droit naturel.)

Chrétien, il ne met jamais son drapeau dans sa poche,
mais par désir d'atteindre chacun, il s'applique à étudier la
nature intrinsèque et le déroulement objectif des phénomènes
économiques et sociaux. Comme Calvin il est resté loyalement lui-
même, et pour agir sur les hommes de son temps, il a voulu être
de ce temps. La différence entre ces deux chrétiens marque bien
que, du réformateur de Genève au philosophe de Lausanne, la
pensée économique et sociale protestante a franchi une importante

étape.

Lausanne. Edmond Grin.

41 Ibid., p. 44.


	De Calvin à Charles Secrétan : une étape de la pensée économique et sociale protestante

