
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Helmer Ringgren und Âke V. Ström, Die Religionen der Völker. Grundriß der
allgemeinen Religionsgeschichte. Deutsche Ausgabe von Inga Ringgren und
Christel Matthias Schröder. Kröners Taschenausgabe, 291. Stuttgart,
Alfred Kröner Verlag, 1959. VIII + 538 S. DM 13.50.

Wie viele Theologiestudenten haben vor dem Examen ihre Kenntnisse
mit dem «Kompendium der Religionsgeschichte» von Tiele-Söderblom
aufgefrischt! Für diesen vielbenützten, aber nicht mehr erhältlichen und auch
in manchen Punkten längst revisionsbedürftigen Leitfaden ist jetzt ein
Ersatz erschienen, den man mit gutem Gewissen nicht nur dem Studenten in
Examensnöten, sondern auch jedem Interessierten als Einführung in die
allgemeine Religionsgeschichte empfehlen kann. Das schwedische Original
«Religionerna i historia och nutid» ist 1957 von zwei Dozenten für
Religionsgeschichte in Uppsala für den Universitätsunterricht herausgebracht
worden und hat jetzt eine ausgezeichnete Übersetzung erfahren. Ringgren

(jetzt in Evanston, Hl.) behandelt die Religionen des Vorderen Orients
(inkl. Israeliten, Judentum und Islam) und Europas, Ström die asiatischen
Religionen, beide zusammen diejenigen der «schriftlosen Kulturen» — die
mißverständliche Bezeichnung «primitive Religionen» ist vermieden. Auch
dieser letzte Abschnitt gliedert den Inhalt nach Völkern und Kulturen, während

bei Tiele-Söderblom «Die Religion bei den Primitiven» mehr nur zur
religionsphänomenologischen Einleitung dient. Die religionsphänomenolo-
gischen Grundbegriffe sind bei Ringgren-Ström mit den prinzipiellen Fragen

zusammen an den Anfang gestellt. Das ganze Werk bringt in gedrängter,

aber gut lesbarer Form eine reichhaltige und methodisch geschickt
dargebotene Auswahl des Wichtigsten aus dem fast unübersehbaren Material
der Religionsgeschichte.

Basel. Ernst Jenni.

Wolf Leslau, Ethiopie and South Arabic Contributions to the Hebrew Lexicon.
University of California Publications in Semitic Philology, 20. Berkeley

and Los Angeles, University of California Press, 1958. 76 S.

Für das Hebräische ist wie für jede andere Sprache möglichst
vollständige Kenntnis der Entsprechungen ihres Wortschatzes zu dem der
verwandten Sprachen wichtig. Daß auch die semitischen Sprachen Südarabiens
und Abessiniens manches mit dem hebräischen Wortschatz gemeinsam
haben, war schon länger bekannt und verwertet. Leslau kommt nun das
Verdienst zu, das südarabische Material vollständiger als bisher gesammelt
und vor allem das abessinische durch Beiziehung der bisher wenig bekannten

lebenden Dialekte, deren bester Kenner er heute ist, stark erweitert zu
haben. Zu mehr als 700 Wörtern hat er hier die Belege zusammengestellt
und wo nötig kurz diskutiert, und mindestens die Hälfte dieser Fälle ist neu.
Das macht den Wert dieser Arbeit aus.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 137

Sigmund Mowinckel, Real and Apparent Tricota in Hebrew Psalm Poetry.
Avhandlinger utgitt av Det Norske Videnskaps-Akademi i Oslo, II. Hist.-
Filos. Kl., 1957, 2. Oslo, H. Aschehoug & Co. (W. Nygaard), 1957. 105 S.

Mowinckel behandelt in dieser Studie wie schon oft metrische Probleme
der alttestamentlichen Psalmen. Das hebräische Grundversmaß ist der Jambus.

Vier Jamben evtl. mit Synkope machen ein Kolon aus, von denen zwei,
selten drei einen Vers bilden (4 + 4). Daß auch der Qinavers in dieses
System hineinpasse, legt Verfasser auf Seite 7 dar (4 + 3 und nicht 3 + 2).
Die bikolischen Verse sind nach Mowinckel für die ältere Sprache
charakteristisch. Trikolische Verse kommen weniger häufig vor, können aber nicht
geleugnet werden. Mit diesen Trikola befaßt sich Mowinckel in vorliegender

Studie eingehend. Trikolische Struktur kann für ganze Psalmen oder
auch nur für einzelne Verse charakteristisch sein. Mowinckel zeigt, wie
der trikolische Vers als eine Weiterbildung des bikolischen zu verstehen
und wie er entstanden ist. Gegenüber diesen wirklichen Trikola gibt es

Verse, die nur dem Schein nach trikolisch sind. Der Besprechung dieser
nicht eigentlichen Trikola widmet der Verfasser den Hauptteil des Buches.
Trikolische Verse des massoretischen Textes sind oft nur durch Textverderbnis

entstanden, und zwar entweder durch Verlust eines Kolons, falsche
Versabtrennung, Versumstellung, Kombination von Textvarianten oder
erklärende Glossen usw. Die Darstellung und Besprechung der zu den
einzelnen Kategorien gehörenden Belegstellen sind für den Psalmexegeten von
größtem Wert. Ein Blick in den Index, Seite 104 f. (Seite 105b lies Lam
statt Sam), zeigt, welche Fülle von Bibelstellen in dem schmalen Bändchen
besprochen sind.

Basel und Zürich. Benedikt Hartmann.

H. van Vliet, No single Testimony. A Study on the Adoption of the Law of
Deut. 19: 15 par. into the New Testament. Studia Theologica Rlieno-
Traiectina. Disputationes Instituti Theologici in Universitate Rheno-
Traiectina conditi ediderunt H. W. Obbink, A. A. van Ruler et W. C. van
Unnik, 4. Utrecht, Kennink & Zoon, 1958. X + 162 S.

Siebzehn Torastellen werden im N.T. als verbindliche Gesetzesforderung

zitiert, unter ihnen auch Deut. 19, 15: «Es soll kein einzelner Zeuge
wider jemand auftreten über irgendeine Missetat oder Sünde, es sei welcherlei

Sünde es sei, die man tun kann; sondern in dem Mund zweier oder dreier
Zeugen soll die Sache bestehen!» H. van Vliet findet sie in Matth. 18, 15 f.;
2. Kor. 13, 1 und 1. Tim. 5, 19 direkt als gültig vorausgesetzt, aber auch an
weitern Stellen, wie Matth. 5, 38 ff.; Joh. 8, 13 ff.; Rom. 2, 15; 1. Kor. 6, 7;
I. Joh. 5, 16 und Off. 11, 3 in formaler und inhaltlicher Hinsicht wirksam.
Aus dieser Beobachtung schließt der Verf., daß das Zeugengebot im ganzen
neutestamentlichen Raum gesetzliche Gültigkeit beanspruchte. Woher und
warum aber hat die frühe Christenheit die Forderung übernommen? Kennt
das zeitgenössische römische Recht, das freilich erst im konstantinischen
Dekret von Naissus aus dem Jahre 334 faßbar wird, eine entsprechende
Verordnung? Weder dieses noch die griechische Gesetzgebung, nicht einmal die



138 Rezensionen

römisch-griechische Volksweisheit kennen die Verpflichtung doppelter
Zeugenaussage. Wie steht es aber im hellenistischen Judentum? Hier böte
vielleicht die Unterscheidung von universalen Vernunftgesetzen (biKaidupara,

mishpatim) und den nur den Juden zukommenden Geboten (évroXai, huq-
qoth) die Möglichkeit, daß die Forderung doppelter oder dreifacher Zeugenschaft

sich unter den Naturgesetzen fände und über diese den Weg in das
N.T. genommen hätte. Davon aber kann keine Rede sein. Weder Josephus'
Schrifttum noch Philo's stoisches Gesetzesideal, noch die von P. Dalbert
neuerdings herangezogene umfangreiche hellenistisch-jüdische Missionsliteratur

(1954) anerkennen Deut. 19,15 als eine allgemein menschliche
Forderung. Auch die apokryphe und pseudoepigraphische Literatur des jüdischen
Palästinas schweigt sich über das Zeugengebot aus, bietet aber eine vom
Verfasser gut beobachtete Vertiefung des Gesetzesverständnisses, indem er
im Begriff hesed Rechtschaffenheit und Barmherzigkeit (righteousness and
lovingkindness) zusammengehen läßt und am Beispiel der Susannaschrift
(S. 51) wenigstens einen Ansatz problemgeschichtlicher Interpretation bietet,

indem er auf die gegensätzliche Toradeutung der Sadduzäer und Pharisäer

hinweist. In der rabbinischen Literatur, die aus Mischna, Gemara, To-
sefta, Midrasch und Targum fleißig in englischer Übersetzung zitiert wird
(S. 52 ff.), erkennt der Verfasser wie auch in den nachfolgenden
Untersuchungen der Qumranschriften, daß Deut. 19, 15 mit Lev. 19, 17 verbunden
wird. Der geforderte Zeuge wird dadurch zum helfenden Warner an dem
durch wahrscheinliche Gesetzesübertretung Gefährdeten. (Vgl. dazu das

Sabbatgebot und den Sabbatwächter im heutigen Israel!) Endlich wendet
sich der Gang der Untersuchung S. 63 den Gründen zu, die zur Aufnahme
von Deut. 19, 15 ins N.T. führten. Die Tatsächlichkeit der Übernahme für
sich beweise schon, daß die neutestamentlichen Schriftsteller in Kreisen
lebten, die sowohl die Toraforderung als auch den Kampf des palästinischen
Judentums gegen den Hellenismus anerkannten. Weil dadurch freilich noch
nicht gezeigt wird, wie (nach der Meinung Vliets) das N.T. auch den
Heidenchristen das Zeugengebot als verbindliche Forderung auferlege, wird nun
dargelegt, warum das A.T. das Zeugengebot bei fehlenden Zeugen nicht
durch die in religionsgeschichtlichen Parallelen vorliegenden Wasser- und
Feuerproben, durch Orakelbefragung und anderes zur Abklärung des
gerichtlichen Tatbestandes Übliches ersetzte. Dies wird nun theologisch
begründet. Der im Spätjudentum beobachtete Bedeutungswandel von "PS?!"!,

ms?, TS?: Zeugnis geben — ermahnen, enthält einen wesentlichen Teil der
alttestamentlichen Botschaft des barmherzigen Bundesgottes, der sich der
neuen Gemeinde in der Hingabe seines Sohnes vollkommen offenbart habe
(S. 73). Die offenbarungsgeschichtliche Zusammengehörigkeit der alten und
der neuen Gemeinde wird durch die Gültigkeit des in Deut. 19, 15 Geforderten

auch für die Heidenchristen bezeugt. Auf 92 Seiten wird diese
Untersuchung entfaltet, dazu kommen 895 Anmerkungen, die im Kleindruck
70 Seiten füllen! Sie dokumentieren eine bewundernswerte Belesenheit älterer

und neuerer Fachliteratur und jene fleißige Akribie holländischer
Gelehrsamkeit, wie sie uns nun schon seit Kriegsende aus den Aufsätzen zur
ersten Christenheit in den «Vigiliae Christianae» bekannt geworden ist.



Rezensionen 139

Freilich ist es nun in der vorliegenden Arbeit damit noch nicht getan. Es
muß doch auffallen, wie der eigentlichen neutestamentlichen Untersuchung
im engeren Sinne nur das zehn Seiten umfassende 5. Kapitel gewidmet ist,
und dieses befaßt sich hauptsächlich mit alttestamentlicher Überlegung und
Terminologie, um mit einer dogmatischen Reflexion zu schließen. Nur die
abschließenden Seiten bringen noch einige spärliche Beobachtungen am
neutestamentlichen Text selber. So muß denn eine Würdigung der
vorliegenden Arbeit das Gewicht auf die sorgfältige Verfolgung des Zeugengebotes

durch die römische, griechische, jüdische und spätjüdische,
zeitgenössische Literatur legen und sie als einen rechtsgeschichtlichen Beitrag
werten. Vielleicht bringt der vom Verfasser auf S. 18 angekündigte Aufsatz
über Deut. 19, 15 par. in der frühen Kirche die erwartete Ergänzung. Auf
alle Fälle darf die moderne Forschung gerade um der historischen Auskunft
willen nicht weiter auf die formgeschichtliche und redaktionstheologische
Fragestellung verzichten. In welchen Traditionsstücken werden Deut. 19,

15 par. im neutestamentlichen Schrifttum weitergegeben? Wird dabei eine
besondere synagogale, eine urchristlich kultische oder vielleicht eine par-
änetische, eventuell katechetische Überlieferungsschicht bemerkbar? Und
wie verhalten sich dann der judenchristliche und der hellenistische Bereich
der Kirche zueinander? Sind wir in Jerusalem oder in Antiochia? Wie
differenziert sich die Übernahme der vorliegenden Gesetzesvorschrift in der
vorgefundenen Tradition bei den verschiedenen neutestamentlichen Autoren
und wie baut sie sich in die theologische Absicht ein, die der abschließende
Verfasser der neutestamentlichen Schrift verfolgt? Aber auch von anderer
Seite sei eine Frage an den gelehrten Verfasser erlaubt: Wie verhält sich
seine Untersuchung zu der von David Lerch wieder aufgenommenen
auslegungsgeschichtlichen Forschung, Isaak's Opferung (1950), wie sie seither
u. a. von Lukas Vischer zu 1. Kor. 6, 1—11 (1955) weitergeführt worden ist?
Zur Katalogisierung primärer und sekundärer Quellen träte so der
problemgeschichtliche Duktus, den alle sachgemäße historische Arbeit aufzeigen
wird und dadurch innerlich notwendig zu einer säubern theologischen
Erfassung schreitet, ohne in vorschneller Pathetik gegen Bultmann, Dodd und
Dinkier zu polemisieren (vgl. z.B. S. 162, Anm. 887). In der vorliegenden
Untersuchung würde dann freilich die ganze Problematik um Gesetz und
Evangelium in lebendiger Differenziertheit aufbrechen, dabei aber auch
etwas zur Klärung jener historischen und dogmengeschichtlichen Fragen
beigetragen, die heute die kritische Bemühung um die Botschaft des N.T.
an die erste Christenheit stellt.

Goldach. Victor Hasler.

Joseph Bonsirven, Le Règne de Dieu. Théologie. Etudes publ. sous la
direction de la Faculté de théologie S. J. de Lyon-Fourvière, 37. Paris,
Aubier, éditions montaigne, 1957. 230 S.

Weder im Deutschen noch im Französischen wird nach der üblichen
Ausdrucksweise der neutestamentliche Terminus «baliseia theou» ganz
sachgemäß wiedergegeben. Vermutlich ein Hinweis darauf, daß wir von der
Sache auch theologisch kein genaues Bild haben. Mit freudiger Spannung



140 Rezensionen

greift man daher zu dieser Monographie, deren Verfasser sich als Kenner
der neutestamentlichen Zeit einen Namen gemacht hat.

Im A.T. findet Bonsirven den Ausdruck zwar nur in Sap. 10, 10.1 Aber
die Sache ist da. Jahwe ist ja König über Israel (Kap. I). Bei der
nachbiblisch-jüdischen Literatur (Kap. II) erkennt Bonsirven in den bekanntesten

Apokalypsen nur sehr spärlich «une allusion au Règne de Dieu». Wo
der Gedanke der Herrschaft Gottes dennoch aufkommt, wird er gerne mit
der messianischen Zeit in eins gesetzt (S. 22). In gewissem Sinne trifft
das auch für die Rabbinen zu (S. 25). Jesus schließlich (Kap. III) «vient
réaliser le messianisme attendu» (S. 41). Die Botschaft Jesu vom Reiche
zeichnet sich im Gegensatz zur jüdischen Vorstellung durch ihre Dynamik
aus. Hier sieht man Bewegung und Entwicklung, «toujours se faisant et
se perfectionnant».

Die These von der dynamischen Entwicklung des Reiches wird dann
ausgeführt (Kap. IV—V). Bonsirven unterscheidet drei Zeiten der
Gottesherrschaft. «Le règne commence avec Jean-Baptiste» (S. 45). Nach Jesu
Tod und Auferstehung folgt die Zeit der Kirche als nächste Stufe. Die
Wiederkunft Christi bringt die dritte Zeit mit dem Reich in seiner Herrlichkeit:

«Il est dans le ciel» (S. 52). — Als persönliche Voraussetzung zum
Eintritt in die Gottesherrschaft treten in einer kurzen Auslegung der
Seligpreisungen die Armut (S. 84), Bereitschaft zur Verfolgung (S. 94) und
kindlicher Geist (S. 96) hervor. Richtig wird darauf das Gewicht vom
Einzelnen auf die Gemeinschaft verlagert. Gott will «une société de personnes;
il a créé un ,nous' fraternel» (S. 105). In dieser brüderlichen Gesellschaft
kommt unter dem Primat der Liebe der Nächste zu seiner Ehre, gibt es

Barmherzigkeit, wird keine Gewalt geübt. 2

Schon da wird deutlich, daß nach Bonsirven die Richtlinien der
Bergpredigt nicht für die gegenwärtige Kirche, sondern für eine ideale Gesellschaft

gegeben sind. Die Kirche steht im Kindesalter der Entwicklung nach
diesem Ideal hin. Sie bedarf weiterer Jahrhunderte, in steter Verinnerlichung
dieses Ziel zu erreichen.

Den menschlichen Voraussetzungen und der Sozialordnung der Kirche
(attitudes morales, Kap. VI—VIII) schließt sich ein Abschnitt (Kap. IX)
über das religiöse Leben in der Gottesherrsehaft an (attitudes religieuses).
Im Vordergrund steht das kurz ausgelegte Unser-Vater.3 Neben dieses
Zeichen des persönlichen und innerlichen Gottesdienstes stellen sich die Ele-

1 Doch müßte man trotz ihres nicht eschatologischen Sinnes auch Ps.
103,19; 145,11.13 und bes. 1. Chron. 17,17; 28, 5 beachten; Theol. Wörterb.
z. N.T., 1 (1933), S. 569.

2 Sie wird allerdings für die mehr menschliche Gesellschaft der Kirche
sofort wieder gefordert (S. 119. 134) : «refuser à l'Eglise ce moyen courant
pour garantir la justice serait la réduire à une véritable impuissance»
(S. 135). Ob diese Impuissance nicht zu der vom Reich geforderten Armut
gehört?

3 Lohmeyers Bearbeitung des Unser-Vaters scheint leider nicht
bekannt zu sein.



Rezensionen 141

mente des öffentlichen Gottesdienstes 4 und die unveräußerlichen Glaubenssätze.

Die Botschaft Jesu ist für den Verfasser weitgehend Lehre. Im
Gegensatz zum Judentum ist das Christentum «nettement dogmatique» (S. 184).
Ist das Gebet die «Seele der Religion des Reiches», so das Glaubensbekenntnis

ihre Krone. Über der Seele und der Krone aber erhebt sich die äußere
Form der Kirche. Denn erst die «organisation démographique et... structure

hiérarchique» erlauben der Kirche «de prendre rang parmi les sociétés
parfaites» (S. 185). Das damit berührte Kapitel über das Problem der Kirche

(Kap. X) vermag einen wieder in unmittelbare Spannung zu versetzen.
Die Apostel, als das Fundament der Kirche, setzt Bonsirven mit den Zwölfen
identisch. Das Amt der Zwölf hört mit ihrem Tode nicht auf, sondern setzt
sich in einem Matthias, Paulus u. a. fort, ist aber den Gläubigen nicht
allgemein, sondern nur bestimmten, auserlesenen Männern anvertraut. Von
diesem Boden aus kann der Verfasser von der «Inthronisation» (S. 193) des
Petrus reden. Der Hirte Jesus gibt dem Jünger Petrus Anteil an der
besonderen Ehre seines Hirtenamtes. Die Kirche hat ihren vicarius Christi
und damit ihre hierarchische Ordnung. Sie ist die irdische Realisation der
idealen Gottesherrschaft.

Der entscheidende Schritt für diese Sicht der Dinge ist die These von
den drei Zeiten der Gottesherrschaft. Maßgebend ist dabei, daß weder die
erste (Jesus) noch die dritte (Wiederkunft), sondern die zweite Zeit im
Vordergrund steht. Die Kirche steht nun zwischen dem Menschen und der
Gottesherrschaft. «On entre au royaume terrestre du Christ pour assurer
son salut» (S. 60). Weil aber die Zeit Jesu und die Parusie von der Kirche
so in den Hintergrund gedrängt werden, ist auch die Dynamik der
Gottesherrschaft verlorengegangen. Geblieben ist ein im Räume der Kirche
domestizierter Reichsgedanke. — Eines aber lehrt uns diese Schrift sehr deutlich:

daß wir wieder ein klares Bild von der Kirche und ihrem Wesen
bekommen müssen; und daß wir dieses Bild nur von der Tatsache der
angefangenen und von der Verheißung der kommenden Herrschaft Gottes her
erhalten.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

David Bosch, Die Heidenmission in der Zukunftsschau Jesu. Abhandlungen
zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, herausgegeben von
W. Eichrodt und O. Cullmann. Bd. 36. Zürich, Zwingli-Verlag, 1959. 210 S.

Fr. 19.—.

Zu den mannigfaltigen Aufgaben der Missionswissenschaft gehört es,
eine biblische Begründung der Heidenmission vorzulegen. Da sich die
Missionsarbeit seit Warnecks klassischem Werk1 grundlegend geändert hat,
da zudem die Lage der Welt, das Selbstverständnis der Kirchen in der Welt
und die evangelische Theologie ständigen Wandlungen unterworfen sind, so

4 Es fällt auf: die Überschriften nennen nur drei Sakramente: Taufe,
Eucharistie, Buße. Der Text behandelt sogar nur die zwei ersten.

1 G. Warneck, Evangelische Missionslehre. Ein missionstheoretischer
Versuch, 1—5 (1897—1903).



142 Rezensionen

ist die Aufgabe, eine biblische Begründung der Heidenmission vorzulegen,
nie abgeschlossen. Sie kann, wo sie unternommen wird, nur in enger
Zusammenarbeit mit den anderen theologischen Disziplinen vorgenommen
werden.

In der vorliegenden Basler Doktordissertation unternimmt David
Bosch, der unter den Xhosastämmen in Südafrika als Missionar tätig ist,
einen beachtlichen Versuch, die Stellung Jesu zu den Heiden und zur
Heidenmission zu untersuchen und sie zur Eschatologie Jesu in Beziehung
zu setzen. Während das Alte Testament eine eigentliche Mission Israels an
den Heiden nicht kennt und das Spätjudentum lediglich Propaganda aus
einem völkischen Uberlegenheitsgefühl heraus betreibt, ändert sich mit
Jesus als dem Messias Israels die Situation grundlegend. Mit der Mission
an Israel, der Jesus und seine Jünger (Sendung der 12 und 70!) obliegen,
mit dem hier zutage tretenden «Partikularismus» wird der Sendung in die
Völkerwelt und dem dabei erscheinenden «Universalismus» vorgearbeitet.
So wird die Heidenmission in dem auf das Leiden hinzielenden Partikularismus

Jesu begründet. Da Matth. 16, 18 die Gleichnisse von den bösen
Weingärtnern und vom Gastmahl, aber auch die kleine Apokalypse echte Jesusworte

darstellen, so dienen sie Bosch als Material, die «Zukunftsschau»
Jesu hinsichtlich der Heidenmission zu entfalten. Der den Weg zum Leiden
beschreitende Knecht Gottes ruft die Jünger zum Wachen, d. h. zu einer
Arbeit auf, die sich bereits auf die werdende Kirche bezieht, die sich nicht
selbst erhalten und selbst behaupten, sondern die Welt für Christus gewinnen

soll und wird. So ist die Mission ein vom Pfingstgeschehen abhängiger
eschatologischer Vorgang, an dem Gott und Mensch gleicherweise beteiligt
sind : «Der auferstandene und erhöhte Herr missioniert selber in der Gestalt
des heiligen Geistes durch seine Boten» (S. 199). Damit sind sowohl die
Passivität einer Kirche, die alle äußere Missionsarbeit ablehnt, als auch die
apokalyptische Missionsbegründung, nach der der Mensch durch seine
Missionstat die Wiederkunft Jesu herbeizuführen vermöchte, zurückgewiesen.

Um Bosch zustimmend folgen zu können, muß man mit ihm der Meinung
sein, daß alles theologische Nachdenken nicht mit der Parusieverzögerung
als einem Problem, sondern mit der Parusie Jesu Christi als einer
bevorstehenden Wirklichkeit zu rechnen hat. Handelt es sich dabei auch um eine
richtige theologische Grundentscheidung, so macht sich ein erschwerender
Umstand geltend: Bosch gewinnt seine theologisch richtigen und wichtigen
Einsichten mit Hilfe einer konservativen biblizistischen Methode, der gerade
im missionarischen Interesse, die kritische Welt für das Missionsanliegen
zu gewinnen, nicht weiter gehuldigt werden dürfte. Ist der Überlieferungsbestand

des neutestamentlichen Schrifttums nicht viel ungesicherter, als
daß man mit apologetischer Handfestigkeit für die Echtheit vieler Jesusworte

meint streiten und die Schlacht gegen Bultmann und seine Leute auf
diese Weise meint gewinnen zu können? Es will mir scheinen, um zu einer
wirklichen certitudo in Sachen der Begründung der Mission zu gelangen,
müßte man weniger sicher argumentieren und vor allem auch der Ur-
gemeinde weniger Sicherheit zuschreiben, als Bosch das im Satz zu tun
wagt: «Der Urgemeinde stand von Anfang an die Bestimmung des in Jesus



Rezensionen 143

erschienenen Heils für die Völkerwelt fest, aber das Wie war verborgen»
(S. 187). Stand ihr das wirklieh von Anfang an fest? Mußte sie nicht Schritt
für Schritt (Apg. 10!) durch die Offenbarungen des Heiligen Geistes dazu
befreit werden? Bosch war es nicht gegeben, zu den analytischen Gedankengängen

systematische treten zu lassen, um sich so Raum zu schaffen, noch
mehr das Geheimnis der Mission und ihrer Anfänge sichtbar zu machen, von
dem sie allein leben und mit dem sie allein Freunde und Feinde überzeugen
kann.

Bosch sagt mit Recht, daß es nicht angehe, «entweder nur die göttliche
oder nur die menschliche Seite der Missionsarbeit hervorheben zu wollen»
(S. 199). Er will also die Dialektik zwischen missio Dei und missio hominum
festhalten. Sie recht festzuhalten und zur Geltung zu bringen, ist eine ganz
besondere Kunst. Wenn wir heute in der Theologie den Weg zwischen der
Skylla eines «Christomonismus» und der Charybdis eines «Fideimonismus»
zu suchen haben, so dürfte es wohl der Geheimnis- und Anbetungscharakter
der Mission sein, der dem Schifflein der Kirche den Kompaß weist. Es
bleibt nach wie vor die unerledigte Aufgabe der Missionswissenschaft, über
die trotz allen methodischen Bedenken nützliche Vorarbeit von Bosch hinaus
die Heidenmission gesamtneutestamentlich zu begründen.

Basel. Werner Bieder.

Ragnar Bring, Pauli brev till galaterna. Tolkning av Nya Testamentet
under redaktion av Anders Nygren, 8. Stockholm, Svenska kyrkans diako-
nistyrelses bokförlag, 1958. VIII + 318 S. Kr. 18.—.

Bring bemerkt im Vorwort, er möchte weder die philologischen und
religionsgeschichtlichen Gesichtspunkte noch die erbaulichen in den Vordergrund

treten lassen. Statt dessen will er versuchen, zum sachlichen Inhalt
des Briefes und zum Gedankengang des Ganzen vorzudringen. Das stimmt
mit den Grundsätzen überein, die A. Nygren 1944 als Programm der
betreffenden Kommentarreihe vorlegte. Bring hat also einen Kommentar
dieser neuen Art schreiben wollen, bei der es vor allem um eine
Ganzheitsbetrachtung, um die großen Linien der behandelten Schrift geht, während
die Einzelheiten grundsätzlich zurücktreten mögen.

Trotz seiner Meisterschaft ist es Bring nicht gelungen, die mit diesen
Forderungen verbundenen Nachteile loszuwerden. Eigentlich ist sein Buch
kein Kommentar zum Gab, sondern eine breit ausgeführte Monographie
über gewählte Probleme paulinischer Theologie, wie diese auf dem Hintergrund

des Gal. gesehen werden. Das sei pointiert, um solchen Lesern
Enttäuschungen zu ersparen, die im eigentlichen Sinne einen Kommentar
erwarten.

Es soll aber möglichst stark unterstrichen werden, daß Brings neue
Darstellung ein Werk außerordentlich hohen Karats ist. In ihm findet man
einen Systematiker, der über einen gewaltigen Überblick des vorliegenden
Stoffes verfügt. Er weiß Bescheid nicht nur über die paulinische Literatur,
sondern auch über die Mysterienfrömmigkeit, die Gnosis und die jüdische
Theologie und hat Spezialkenntnisse über die reformatorische Deutung des
Gal. All das ist vorliegender Darstellung zugute gekommen. Was aber



144 Rezensionen

vor allem Gewicht hat, ist Brings tiefe Vertrautheit mit dem paulinischen
Denken.

Als ein Beispiel sei des Verfassers glückliche Erklärung der Tatsache
erwähnt, daß Paulus von seinen Voraussetzungen her nicht das A.T. richten
kann oder will, sondern nur das Judentum und dessen Verständnis des A.T.
Bring weist auf, wie die Erörterung und Verkündigung des Apostels auf
eine genuine Deutung dessen baut, was «geschrieben» steht. Dagegen ist der
Gebrauch des A.T. durch Juden und Judaisten ein großes Mißverständnis,
von dem Paulus unter Verteidigung seiner Auffassung als der einzig
richtigen aufs bestimmteste Abstand nimmt. Bring ist außerdem in
überzeugender Weise zum heilsgeschichtlichen Denken des Paulus vorgedrungen.

Ferner hat er als gewandter Schriftausleger auch die Detailexegese
mit wertvollen Beobachtungen bereichert, wie u. a. seine Erklärungen
von Rom. 10, 4 und Gal. 5, 11 zeigen. Daß ein nicht-exegetischer, mit anderen
Voraussetzungen arbeitender Fachmann an die Texte herantritt, kann sehr
fruchtbar wirken, besonders wenn einer wie Bring die einschlägige Literatur,

auch die neueste, eingehend kennt.
Zweifellos wird Brings große Arbeit über den Gal. für lange Zeit als

ein Werk dastehen, das mit Gewinn geratfragt wird, wenn man einen
wirklichen Eindruck der paulinischen Theologie gewinnen will. Das Buch
verdient eine weite Verbreitung, zumal es um Dinge geht, welche den auf die
Briefe des Paulus Rücksicht nehmenden Kirchen wesentlich bleiben müssen.
Überhaupt ist dieses Werk ein Beweis für die umfassende Gelehrsamkeit
Brings und den hohen Stand skandinavischer Theologie.

Airs (Dänemark). Poul Nepper-Christensen.

A. J. Vermeulen, The Semantic Development of Gloria in Early-Christian Latin.
Latinitas christianorum primaeva, 12. Nijmegen, Dekker & van de Vegt

N.V., 1956. XXII + 236 S., 8 Tafeln. Fl. 12.50.

Das biblische Wort böEa käböd) wird in der Vetus Latina und der
Vulgata vorzugsweise mit claritas, maiestas, besonders aber gloria übersetzt.
Damit stellt sich ein semantisches Problem, das uns in weite theologische
Zusammenhänge führt : Im profanen Latein bedeutet gloria meistens «Ruhm» ;

b6£a-käböd kann zwar wohl auch diese Bedeutung haben, umschreibt aber
in seiner theologisch gewichtigsten Anwendung — vornehmlich als b6Za

toO ôeoû — «the powerful, mighty appearance of God» (S. 7). Ob der wirkliche
Inhalt und Reichtum dieses Begriffes (in dem bald das Machtvolle, bald das
Lichtvolle der Theophanie mehr betont erscheint) den Lesern der lateinischen

Übersetzungen bewußt wurde, zeigt sich, wenn wir maßgebende Zeugen

der frühchristlichen lateinischen Literatur zu Rate ziehen.
Der Verfasser befragt eingehend Texte «of those early-Christian writers

who by present-day standards of early-Christian philology are considered
to be representative of Christian Latin» (S. 3), nämlich für die vorkonstan-
tinische Periode Tertullian, Cyprian u. a., für die nachkonstantinische
Periode Ambrosius, Augustin und Leo d. Gr. Schon die Art, wie er diese
Auswahl begründet und die einzelnen Autoren charakterisiert, zeigt des
Verfassers große Fähigkeit, eine sichere philologische und literargeschicht-



Rezensionen 145

liehe Schulung für die Erkenntnis geistiger Zusammenhänge einzusetzen.
Kenntnis der vorliegenden Forschung und Fähigkeit, weiter vorzustoßen
und zusammenzuordnen, sind glücklich vereint. Einzelheiten, wie z. B. die
(keineswegs oberflächlichen) Erwägungen der Bibelübersetzer zu verschiedenen

Vokabeln oder Bibelstellen, die Frage des Indikatives oder Konjunk-
tives in Doxologien, die Wertung weltlichen Erfolges und Ansehens oder
der kaiserlichen gloria bei den verschiedenen Autoren, die Beschreibungen
des eschatologischen Triumphes, dazu auch (durch gute Tafeln unterstützte)
Beobachtungen an der frühchristlichen Kunst, werden zu typischen Zügen
in einer Geschichte der gegenseitigen Durchdringung der christlichen
Botschaft und des antiken Lebensgefühls, die man nur mit immer steigender
Anteilnahme lesen kann, so sehr es auch Vermeulen vermeidet, zu dramatisieren

oder mit großen Worten um sich zu werfen.
Als die Gegenwart Gottes in der Geschichte und des Menschen Rolle

in dieser Gottesgeschichte mit einem Ausdruck umschrieben wurde, der
eigentlich der Verherrlichung der Macht Roms und der römischen virtus
zugehörte, begann weit mehr als ein ideengeschichtlicher «Prozeß», sehen wir
uns vielmehr auf den Weg gestellt, den Augustin clarificatio Christi in genti-
bus nannte (S. 195). Nichts beschreibt das Wagnis, das Gericht und die
Verheißung solches Weges besser als die Texte, in denen die damals
Beteiligten selber zu uns reden und die Art ihrer Beteiligung verraten.
Gerade der umsichtige und nüchterne Interpret dieser Stimmen ist dem Werten

und Urteilen nicht enthoben, wenn es auch anders geschehen mag als
nach kirchengeschichtlichen Gemeinplätzen. Gerade gegenüber den (so oft
auf Kosten ihrer Nachfolger gepriesenen) vorkonstantinischen Zeugen
ergibt sich das Urteil und die Frage: «The confluence of the word gloria and
the biblical bö£a has not been conducive to a better understanding of the
Bible. How is it possible that in early Christianity, which after all was
intra-biblical, the profane idea of renown got the better of the biblical
concept?» (S. 139). Die ausgedehnten Untersuchungen über den Begriff
gloria martyrum (S. 53 ff.) zeigen, besonders bei Cyprian, eine «practice of
hero-worship» (S. 73), etwas wie eine Ideologie der Verfolgungszeit (nicht
des Verfassers Ausdruck), die auch dadurch nicht zu einem wirklichen
Zeugnis wird, daß am Schluß alle Ehre Gott und Christus zugeschrieben
wurde (S. 59. 64). Der Märtyrer wurde immer mehr als Kämpfer und
Sieger, immer weniger als Zeuge gesehen. Daß in solchem Aufruf an den
Einzelnen, seinem Leben gloria, persönlichen Wert zu geben, auch ein positives,
in der damaligen heidnischen Gesellschaft fehlendes Element enthalten war,
verschweigt der Verfasser ebenso wenig (S. 127 ff., in einem Exkurs, der
freilich Fragen offen läßt, die im Rahmen dieser Arbeit nicht behandelt
werden konnten).

In der nachkonstantinischen Zeit traten nicht nur solche Veränderungen

ein, die mit dem Aufhören der Verfolgungen unmittelbar gegeben
waren. Ein vertieftes Studium der Bibel und die theologischen Auseinandersetzungen

um die Gottheit Christi brachten den biblischen Sinn von gloria
böSa mehr zum Bewußtsein. Der römische Ruhmesbegriff übte zwar auch

weiterhin seinen Einfluß; jedoch wurde das Verhältnis von göttlicher und

10



146 Rezensionen

menschlicher gloria nun ausgewogener und tiefer durchdacht, besonders in
der Rechtfertigungslehre Augustins. Dessen überragende Größe wird
gerade darin sichtbar, daß dieser besondere semantische Komplex bei ihm in
die tiefsten Zusammenhänge seines Verständnisses von göttlicher Gnadenmacht

und menschlicher Abhängigkeit führt. Zur Neuentdeckung des
biblischen Sinnes der göttlichen «Herrlichkeit» hat auch der Neuplatonismus mit
seiner Vorliebe für das, was der Verfasser mitunter nicht ganz klar «light-
mysticism» nennt, in einer Weise beigetragen, die im einzelnen schwierig zu
erfassen ist. Wir erfahren, daß die wunderbare Schau der gloria Christi bei
Ambrosius auf Origenes zurückgeht. Bei Augustin wird dann die Lichtsymbolik
weniger leicht greifbar. Daß ihr und dem neuplatonischen Einfluß bei Augustin
deswegen allerdings weniger Bedeutung zukommen soll (S. 211. 213), ist eine
übereilte Behauptung. Vermeulen ist sich übrigens der Probleme und Grenzen,
die sich bei diesem Vater für semantische Untersuchungen ergeben, wohl
bewußt. Allgemeines und Typisches durchdringen sich hier so sehr mit Aller-
persönlichstem, daß jeder Grenzziehung, so unvermeidlich sie an sich ist,
etwas Willkürliches anhaftet. So sind wir weniger überzeugt als der
Verfasser, daß die mehr intellektuelle, erkenntnistheoretische Seite der augu-
stinischen Lichtsymbolik (S. 213 in einer nachträglichen Andeutung mit
Bezug auf Conf. VII) — einschließlich ihres Gebrauches in der «technical
language of theology» (z. B. in De Trinitate) — wenig mit dem Thema des
Buches zu tun habe, so daß z. B. die Vision von Ostia «of little importance
for our study» sei (S. 212).

Aber diese Fragen schmälern so wenig wie gelegentliche kleine Lücken
in der Darbietung oder der Gedankenführung (letztere scheint wenigstens
mir auf S. 11 f. und S. 15 f. etwas der Logik zu ermangeln) den ausgezeichneten

Eindruck dieser Studie, die ihrem Gegenstand ebenso treu wie kaum
etwas schuldig bleibt.

San Anselmo, California, USA. Martin Anton Schmidt.

St. Methodius, The Symposium. A treatise on chastity. Translated and
annotated by Herbert Musurillo, S. J. Ancient Christian Writers, 27.

Westminster, Maryland-London, Longmans, Green and Co., 1958. 249 S. 21 sh.

Leider sind im Rahmen der «Ancient Christian Writers», die nur eine
englische Übersetzung bieten, die editorischen Möglichkeiten des jungen
amerikanischen Gelehrten eingeengt. Der Leser muß ihm daher zunächst
ein gewisses Vertrauenskapital vorschießen, das aber sicher eingelöst werden

wird, sobald der von Musurillo vorbereitete griechische Text des
Symposions innerhalb der «Sources chrétiennes» erscheinen wird. Schon jetzt
aber läßt die Einleitung, welche nicht nur die überlieferungsgeschichtliche
Problematik darstellt, sondern auch ein klares Bild von der Handschriftenbewertung

durch den Verfasser vermittelt, erkennen, daß hier die Dinge
bei einem Schüler von Paul Maass-Oxford in bester Obhut sind. Im übrigen
wird jeweils in den Anmerkungen die bei der Übersetzung vorausgesetzte
Textform begründet dort, wo sie zweifelhaft ist. Das war notwendig, weil
die vom Verfasser wiederaufgenommenen älteren Bedenken gegen die
Textgestaltung durch N. Bonwetsch im Berliner Korpus der Griechischen Kir-



Rezensionen 147

chenschriftsteller zu Recht bestehen. Für die wissenschaftliche Urteilskraft
von Musurillo spricht die vorsichtige Behandlung des Verfasserproblems.
Er versagt sich allen bisherigen Versuchen, den bischöflichen Wirkungskreis

von Methodius genauer zu lokalisieren bzw. seine Persönlichkeit zu
identifizieren, und meint: «a certain skepticism would seem advisable until
clearer evidence should be forthcoming» (S. 5). Zu diesem Punkt hätte er
sich vielleicht noch konkreter äußern können, nachdem die Heidelberger
Dissertation von Kurt Quensell, Die wahre kirchliche Stellung und Tätigkeit

des fälschlich sogenannten Bischofs Methodios von Olympos (1952), alle
späteren Berichte der Kirchenväter über Methodius in ihrer Problematik
nachgewiesen hat1 ; auch Altaner sah sich daraufhin zur Änderung seiner
Darstellung veranlaßt. 2 Doch dürfte dies, wie auch die Verarbeitung der
nicht von Musurillo berücksichtigten Studien zu Methodios von Olympos
von Buchheit3, bei der endgültigen Ausgabe in den «Sources chrétiennes»
nachgeholt werden können. Die ausgezeichneten Anmerkungen zum Text
zeugen von einem Blick für das Wesentliche, umfangreicher altphilologischer

Bildung und Kenntnis der einschlägigen Forschungsliteratur.
Marburg. Carl Andresen.

Gestalten und Wege der Kirche im Osten. Festgabe für Arthur Rhode zum 90.

Geburtstage am 13. Dezember 1958. Herausgegeben von Harald Kruska. Ulm
(Donau), Verlag «Unser Weg», 1958. 272 S., 1 Karte.

Nicht weniger als 18 Freunde, Schüler und Mitarbeiter des 1920—41
amtierenden Superintendenten von Posen, fast durchwegs dem ehemaligen
deutschen Osten entstammend oder doch ihm durch jahrzehntelange berufliche

Tätigkeit innigst verbunden, haben dieses Buch gestaltet, das bei
aller inhaltlichen Mannigfaltigkeit seiner einzelnen Beiträge ein organisches

Ganzes darstellt. Was ihm das besondere Gepräge gibt, ist die
Tatsache, daß es vor dem geistigen Auge des Lesers eine Welt, reich an
schöpferischen Werten wie an schuldhaft-verhängnisvollen Spannungen,
erstehen läßt, die unwiederbringbar der Vergangenheit angehört.

Einen lebendigen Eindruck von ihrer Differenziertheit in nationaler
wie konfessioneller Hinsicht vermitteln die siedlungsgeschichtlichen
Aufsätze von W. Maas: «Schicksale der Evangelischen in Zirke an der Warthe»,
von E. Keyser: «Evangelische und katholische Bevölkerungsgruppen im
nördlichen Pommerellen » (der uns indessen den Familiennamen als Kriterium

für die volksmäßige Zugehörigkeit ihrer Träger eine zu große
Bedeutung beizumessen scheint) und vor allem von W. Kuhn : «Die Pfarrgemeinden

im Räume der lutherischen Synode des alten Polen in ihrer
zeitlichen und ständischen Schichtung». Letzterer Aufsatz ist eine von profunder

Kenntnis des einschlägigen Quellenmaterials zeugende Studie, die das

geringe Interesse der friderizianischen und nachfriderizianischen Kolonisation

für kirchliche Dinge anmerkt, die seit 1815 sich vollziehende Ausein-

* Theol. Lit.-zeit. 79 (1954), S. 175 f.
2 B. Altaner, Patrologie, 5. Aufl. (1958), S. 190 f.
3 V. Buchheit, Studien zu Methodios von Olympos (1958).



148 Rezensionen

anderentwicklung der evangelischen Kirche diesseits und jenseits der
deutsch-russischen Grenze — in Kongreßpolen Stagnation, im Posenschen
stärkste Entfaltung — schildert, die Ursachen für das Werden eines national
bewußten polnischen Luthertums aufzeigt und endlich den durchgreifenden
Strukturwandel hervorhebt, der sich seit 1945 im äußeren und inneren
Gefüge der evangelischen Kirche Polens ereignet hat.

Wo es galt, einer Persönlichkeit zu gedenken, die ihr ganzes Leben
lang gleichsam in der vordersten Kampflinie gestanden ist, konnten
naturgemäß Untersuchungen über das Ringen der deutschen evangelischen
Kirchen um ihre Selbstbehauptung im Polen der Zwischenkriegszeit nicht fehlen.

Hierher gehören in erster Linie der sehr instruktive Artikel von 0.
Wagner: «Der Krakauer Streit», ein gelungener Versuch, eines der schmerzlichsten

und beschämendsten Geschehnisse in den turbulenten Auseinandersetzungen

jener Jahre aktenmäßig darzustellen, und der nicht minder
aufschlußreiche von W. Gennrich über «Die Konferenz in Upsala 1921», die sich
ernsthaft, aber leider ohne durchschlagenden Erfolg um eine Bereinigung
der evangelisch-kirchlichen Situation in Polen bemüht hatte. Es bleibt zu
bedauern, daß Zöcklers bei aller kompromißlosen Entschiedenheit im
Grundsätzlichen doch milderer Kurs — gewiß ein Ergebnis der von ihm auf dem
Boden der österreichisch-ungarischen Monarchie gewonnenen Erfahrungen
— sich damals gegenüber den Intentionen der Posener nicht durchzusetzen
vermocht hat. In diesem Zusammenhang darf übrigens mit Befriedigung
festgestellt werden, daß sich an einigen Stellen des Buches eine, wenn auch

vorsichtige Revision des ehedem im deutschen Lager herrschenden
Verdammungsurteils über den Bannerträger des «polnischen Evangelizismus»,
Generalsuperintendent D. Bursche — eine gewiß sehr umstrittene Gestalt
—-, abzuzeichnen beginnt.

Um der gefährdeten Unierten Evangelischen Kirche in Polen die
Heranbildung eines für sie geeigneten geistlichen Nachwuchses zu sichern,
entstand 1921 das Posener Theologische Seminar. Ihm ist ein Beitrag aus der
Feder des Herausgebers gewidmet, der freilich, so lebendig er auch die
Schicksale dieser Anstalt und manchen ihrer Dozenten zu schildern weiß,
kein ausreichend deutliches Bild der hier vollbrachten wissenschaftlichen
Leistung bietet. Rhode selbst hat an dieser kirchlichen Hochschule neben
anderen Vorlesungen solche über heimatliche Kirchengeschichte gehalten
und ist auch mit zahlreichen Publikationen aus dem genannten Fachgebiet an
die Öffentlichkeit getreten.1 Entscheidend auf einem unter diesen und
weiteren den gleichen Gegenstand behandelnden Aufsätzen des selben Autors
basiert die instruktive Studie von Ilse Rhode über «Die Mariaviten», jene
leidgeprüfte, von schwersten inneren Kämpfen aufgewühlte romfreie katholische

Kirche, die erst in unseren Tagen im Begriff zu sein scheint, sich
allmählich wieder zu konsolidieren. Auch eine Reihe anderer Beiträge weiß
sich der historischen Forschungsarbeit Arthur Rhodes verpflichtet. Das gilt

1 A. Rhode, Geschichte der evangelischen Kirche im Posener Lande
(1956) wurde in Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 371 f., von S. Göransson
besprochen.



Rezensionen 149

ausgesprochenermaßen von den Aufsätzen A. Starkes: «Um Union und
Bekenntnis. Karl von Rappards Stellung im Kirchenkampf des 19. Jahrhunderts:»,

und H.Kochs: «Die polnischen Predigten am leeren Sarge Alexanders

I. in Warschau, 1826», nicht minder aber von der sehr beachtlichen
Untersuchung über «Die Gründe des Verfalles der Reformation in Polen», die
E. Kneifel vorlegt. So wenig man die Bedeutung, die der Gegenreformation,
insonderheit der Wirksamkeit des Jesuitenordens, für die Rekatholisierung
Polens zukommt, wird unterschätzen dürfen, so sei doch letzten Endes die
reformatorische Bewegung an ihrem eigenen Unvermögen und der geistigen,

zum Teil auch der moralischen Unzulänglichkeit vieler ihrer Anhänger,

zumal aus dem Adel, aber auch mancher Geistlicher gescheitert. Mußte
sich schon die innere Zerklüftung des protestantischen Lagers — theologische

Gegensätze, von den Zeitgenossen gemeinhin als unüberbrückbar
empfunden, in der Sicht Kneifeis, wie uns bedünken will, fast ein wenig
verharmlost — verheerend auswirken, am schwersten wiegt doch wohl «das

fahrlässige Versäumnis der Gewinnung des polnischen Bauerntums für das

Evangelium».
Eine besondere Würdigung verdient im Rahmen dieser die im engeren

Sinne des Wortes historischen Partien des Buches betreffenden Darlegungen

schließlich die von G. Rhode seinem Vater dargebrachte Gabe : die
erweiterte Fassung seiner Mainzer Antrittsvorlesung über «Die Reformation
in Osteuropa. Ihre Stellung in der Weltgeschichte und ihre Darstellung in
den .Weltgeschichten'». Mag sein, daß der Untertitel mehr verheißt, als die
Behandlung des Themas tatsächlich bietet, und sicher geht der Verfasser
nicht selten wohl ein wenig zu sehr ins Detail; unbedingt beistimmen muß
man aber seiner Forderung, die Reformation in Osteuropa habe stärkere
Berücksichtigung zu finden, als dies bislang üblich war — ein Verlangen,
dem übrigens neuerdings Hassinger (Das Werden des neuzeitlichen Europa
1300—1600) in weitgehendem Maße Rechnung getragen hat. Ferner: Der
evangelische Kirchenhistoriker wird geneigt sein, Bedenken anzumelden
gegen den von verschiedenen Seiten geäußerten Vorschlag, das überkommene

Periodisierungsschema Reformation — Gegenreformation preiszugeben.

Geschieht es nun, wie dies in der zur Erörterung stehenden Abhandlung
der Fall ist, daß solche Anregungen vom Osteuropaforscher zustimmend
aufgenommen werden, dann weiß er sich gehalten, seine Gegenargumente
erneut auf ihre Durchschlagskraft hin zu überprüfen.

Ungeachtet seiner wissenschaftlichen Interessen und Leistungen ist
Arthur Rhode doch allezeit in erster Linie ein Mann der kirchlichen Praxis
gewesen. Insofern gliedern sich Artikel, die Kirchenführergestalten oder
Probleme der Kirchenleitung zum Gegenstand haben, harmonisch in das

Gesamtgefüge der Festschrift ein. Hier sind zu nennen der Beitrag von II.
Gefaeller: «Finanzen in der Kirchenprovinz Ostpreußen», der sich das Ziel
setzt, vielumstrittene althergebrachte Einrichtungen (Patronat; dingliche
Kirchensteuer) in ihrer Bedeutsamkeit aufzuzeigen und von da her zu
rechtfertigen, zugleich aber die Notwendigkeit selbstverantwortlichen
wagenden Planens unterstreicht (man muß eine neue Pfarrstelle ansehen als
eine werbende Investierung), und die beiden packenden Lebensbilder, die



150 Rezensionen

J. Walach: «Ernst Barczewski, der Vater der Masuren» und J. Steffani: «Der
letzte Posener Konsistorialpräsident (Erich Nehring 1877—1947)> gestaltet
haben. Barczewski, eine tatkräftige, schlicht-fromme Persönlichkeit, konnte
als Abgeordneter zum Sejm und Senat noch unbehindert die Belange seiner
Kirche vertreten; über der späteren Phase der Amtswirksamkeit Nehrings
— der, nebenbei bemerkt, trotz der hohen Stellung, die er bekleidete, vordem
nie genötigt worden war, polnischer Staatsbürger zu werden — lag wie
eine dunkle Wolke das Erleidnis der Kampfmaßnahmen des nationalsozialistischen

Regimes gegen die christliche Gemeinde, jenes Vernichtungswillens,
der, dem tiefer Blickenden schon frühzeitig erkennbar, bereits in den

ersten Anfängen des Dritten Reiches in Erscheinung getreten war (vgl. den
mit dem eigentlichen Thema des Buches nur in losem Zusammenhang
stehenden Aufsatz von O. Söhngen: «Wie es anfing. Die Einsetzung des

Staatskommissars und die Usurpierung des Evangelischen Oberkirchenrates
in Berlin im Juni 1933»). Einer Bedrohung, unvergleichlich größer, als sie
selbst aus der Eingliederung in den Rechtskörper einer einzigen evangelischen

Kirche Polens, gegen die man sich beharrlich zur Wehr setzte, je
hätte erwachsen können.

Eine Predigt A. Köberles über Hebr. 12, 1—3, «Ein Gang durch die
evangelischen Kirchen der Stadt Posen», auf dem C. Brummack den Leser
geleitet, voll wehmütiger Erinnerungen, die gleichwohl frei sind von Bitterkeit,

und eine solid gearbeitete Arthur Rhode-Bibliographie Ch. Bergers
bilden die würdige Umrahmung des wertvollen Buches.

Wien. Wilhelm Kuhnert.

Eberhard Wölfel, Luther und die Skepsis. Eine Studie zur Kohelet-Exegese
Luthers. Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus,
12. München, Chr. Kaiser Verlag, 1958. 288 S.

In der vorliegenden Arbeit, einer von der Theologischen Fakultät
Erlangen angenommenen Inauguraldissertation, analysiert der Verfasser
Luthers Auslegung des «Prediger Salomonis», besonders Luthers Kohelet-
Vorlesungen vom Sommer 1526. Die Untersuchung ist folgendermaßen
aufgebaut. Im ersten Teil (S. 15—94) werden vom Stande der modernen
exegetischen Forschung her die Grundgedanken Kohelets gezeichnet. Es zeigt
sich, daß die Auffassung des Predigers von einem anthropozentrischen Welt-
und Lebensverständnis geprägt ist. In dem zweiten Hauptteil des Buches
(S. 95—240) legt Wölfel dar, daß Luther aus den Texten des Predigers etwas
ganz anderes entnimmt, daß «Luthers Predigerdeutung für die moderne
Wissenschaft als historisch-kritische Exegese nicht zureicht und unnachvollziehbar

ist» (S. 116). Sie muß von diesem Aspekt aus als eine «Mißdeutung»
betrachtet werden. Luthers Kohelet-Exegese wird von seinem hermeneuti-
schen Grundprinzip bestimmt, daß der Skopus und die res des Alten
Testamentes und seiner einzelnen Bücher Christus ist (S. 104).

Wölfel meint, daß Luthers eigenartige «Theologie der Wunderleute»
einen Schlüssel für das Verständnis seiner Kohelet-Exegese bildet. Salomo
war ein vir heroicus, von Gott getrieben. Die Männer des Alten Testamentes
sind für Luther Träger des Heiligen Geistes. Wölfel erklärt: «Mit den



Rezensionen 151

beiden herausgestellten Grundkategorien des geschichtsmächtigen Wundermannes

und dem im Herzen Heiligen ist nun auch die Gestalt Salomos bei
Luther zu erfassen» (S. 108). In anderer Formulierung, die gleichzeitig auf
Luthers besondere Betrachtung hinweist, lautet diese These : «Luther sieht
deshalb nicht den Ursinn des Predigerbuches, weil er dasselbe als Predigerbuch

Salomos sieht und auffaßt. Und dieser ist kein Skeptiker, so gut der
Heilige Geist, der in ihm wohnte, kein Skeptiker sein konnte» (S. 115).

In seinen Ausführungen zeigt Wülfel, wie Luthers Auslegung zu einer
Auseinandersetzung mit einer existentiellen Skepsis führt, die «eine letzte
Lebens- und Daseinshaltung» ist. Als Anhang (S. 241-257) werden einige
Spezialfragen behandelt, welche die Kontinuität und Entwicklung in
Luthers Kohelet-Auffassung betreffen.

Wülfels Buch bereichert die Luther-Literatur mit einer Untersuchung
über ein bisher wenig bearbeitetes Gebiet. Durch zahlreiche Anmerkungen
und Literaturhinweise hat der Verfasser seine Untersuchung in eine
Beziehung zu den Resultaten anderer Luther-Forscher gestellt.

Lund (Schweden). Gunnar Hillerdal.

Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik. IV. Die Lehre von der Versöhnung.
3,1—2. Zollikon-Zürich, Evang. Verlag AG., 1959. IX + 1107 S.

Nahezu elfhundert Seiten hindurch wird der Leser dieser neuen Bände
der Kirchlichen Dogmatik mit einer einzigen Frage beschäftigt, nämlich
mit der nach der Wahrheit, Wirklichkeit und Reichweite des Munus pro-
pheticum Christi. Selbst derjenige, dessen Aufnahmefähigkeit sich durch die
epische und rhetorische Breite überfordert oder im Blick auf die
vorangegangenen zehn Bände (wer aber wollte nun für die freundlich-nachsichtige

Unterteilung dieses elften in zwei Hälften nicht von Herzen dankbar
sein?) sich über Gebühr in Anspruch genommen fühlen sollte, müßte doch
zugestehen: man wird von diesem einen Thema niemals entlassen, sondern
von ihm festgehalten und gestellt. Von der Problementfaltung des dritten
Aspektes der Versühnungslehre angefangen bis hin zu den letzten Sätzen,
in denen von der «frühlichen Hoffnung» der Christen gesprochen wird, wird
in unerhörter Konzentration Christus als das «eine Wort Gottes, das wir zu
hären, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen
haben» (S. 1), bezeugt, bedacht und so unserem Denken konfrontiert, daß,
wie bunt und vielschichtig die einzelnen Teilfragen, die sich auf der langen
Wanderung erschließen, auch sein mügen, es doch nie zu Allotria kommt,
die einen zu eigenmächtigen dogmatischen Spaziergängen verlocken mächten.

Diese konzentrierte Aufmerksamkeit auf das Munus propheticum —
man beachte auch die beachtliche Raumzuteilung im Gesamtwerk, da ja
ausdrücklich (S. 127) Band I, 1 und 2 miteinzubeziehen sind — ist allein
innerhalb der Geschichte der Theologie so etwas wie ein Markstein. Man
versteht den Anspruch Barths, hier einen Neuansatz der Reformation über
Calvin hinaus (S. 13 ff.) weiterführen und auf neue, tragfähigere Grundlagen

stellen zu sollen. Das Neue und Bedeutsame dürfte wohl darin
bestehen, daß die Prophétie Christi in einer inneren Aussöhnung mit seinem



152 Rezensionen

Priester- und Königsamt begriffen wird, wie sie so noch kaum jemals
Gestalt gewonnen hat.

Wer dieses dogmatische Ziel Barths, die Versöhnungstat Gottes in
Jesus Christus zugleich als Wort zu verstehen, bejaht, begreift wohl auch,
warum ihm einiges an der formalen Architektonik der äußeren Gestaltung
liegt (S. VII). In der Tat ist das äußere und innere Gefüge der nun
vorliegenden drei Teilbände des vierten Bandes nahezu nahtlos; man fühlt sich
lebhaft an Barths Plädoyer für die Schönheit als eine der Eigenschaften
Gottes erinnert — in solcher Entsprechung begegnet sie hier als dogmatisches

Epiphänomen. Das starre, beziehungslose Nebeneinander der Opera
propria trinitatis scheint hier endgültig überwunden zu sein, die verhängnisvolle

Auseinanderreißung der Soteriologie in die zwei getrennten Sphären

des Sohnes und des Geistes ist, durchaus gemäß dem neutestamentlichen
Zeugnis, vermieden und die problematische Eigengesetzlichkeit des Ordo
salutis scheint glücklich aufgefangen zu sein und wird durch ihre
Umgestaltung dem Ganzen organisch eingebaut. Wie in IV, 1 die Rechtfertigung

dem priesterlichen und in IV, 2 die Heiligung dem königlichen, so
wird nun die Berufung dem prophetischen Amte Christi zugeordnet; wie
aber Glaube und Liebe als Überwinder von Hochmut und Trägheit
aufgezeigt wurden, so wird nunmehr die Hoffnung als Wirkung des Heiligen
Geistes der Lüge des Menschen, als der besonderen Gestalt der Sünde der
Prophétie Christi gegenüber, siegreich gegenübergestellt. Wie der Glaube
der Versammlung der Gemeinde und die Liebe ihrer Erbauung, so erscheint
die Hoffnung der Sendung der Gemeinde zugeordnet und mit ihr zuinnerst
verwoben.

Wer wollte leugnen, daß hier wesenhafte Zusammenhänge neu
aufgedeckt und damit Einsichten gewonnen werden, die als solche nicht mehr
vermißt werden können, so daß Kirche und Theologie diese Bände als ein
wirkliches Geschenk aus den Händen des Basler Theologen entgegennehmen
dürfen?! Dabei wird der Leser wiederum erfahren, daß der dogmatischen
Kraft, die ihm begegnet, durchaus ebenbürtig die seelsorgerliche Weisheit
zur Seite tritt, mit der hier sowohl schonungslos einem religiösen Egoismus
der Kampf angesagt wird, wie auch zu einer dankerfüllten Freude, die sich
im Einstehen der Christen für die Welt auswirken soll, aufgerufen wird.

Es ist nun der besondere Vorzug, ja das Bestechende an dieser
Neuordnung der Soteriologie, daß sich hier als in einem theologischen
Mikrokosmos der Makrokosmos der gesamten Gottesgelehrsamkeit widerspiegelt.
Man hat in diesen beiden Bänden die gesamte Dogmatik in nuce, nur eben
beleuchtet vom «Licht des Lebens» (S. 40 ff.). Es soll nun hier nicht über das

Unbehagen reflektiert werden, die ein solcher 'Kosmos' im Bereiche
reformatorischen Glaubens eigentlich hervorrufen müßte, obgleich einen Barths
unbekümmerter Umgang mit den Begrifflichkeiten einer 'Ordnung' schon
recht nachdenklich stimmen mag. Auch die, trotz aller Versicherung Barths,
er wüßte schon etwas von der List und Gewalt des 'altbösen Feindes'
(S. 287 ff.), nicht zu übersehende Glätte der Einbeziehung des 'Widersetzlichen'

in diesen Kosmos soll uns hier nicht unmittelbar beschäftigen.
Kritisch fragen möchten wir, ob, entsprechend der Intention, die Prophétie



Rezensionen 153

Christi wirklich zu ihrem Rechte kommt. — Wir setzen damit ein, daß wir
eine, scheinbare periphere, Fehlanzeige erstatten. In den 230 Seiten
vielfältigen Bedenkens der Berufung fehlt jeder, auch jeder polemisch
abweisende, Seitenblick auf die für die Reformation doch so entscheidende
Beziehung der Vocatio zum 'Beruf'. Es fehlt auch eine Auseinandersetzung
mit der mittelalterlichen Gleichsetzung von Vocatio und dem geistlichen
Dienst, obwohl kein Zweifel darüber bestehen kann, daß auch für Barth
die Berufung entscheidend Berufung in das ministerium Verbi Divini
darstellt, Ja, trotz allen gut protestantischen Ernstnehmens des Priestertums
der Gläubigen gerät Barth an einer Stelle fast in die Nähe einer
Unterscheidung zweier Stände in der Christenheit, wenn er (S. 894 ff.) von
berufenen Menschen in der Gemeinde und von zeitweilig 'hervortretenden'
und 'zurücktretenden' Christen spricht. Gewiß vollzieht sich christliches
Dienen immer in solchem Hervortreten und Zurücktreten Einzelner in
der Gemeinde, warum aber wird dieses durch das große Gewicht der einen
Vocatio begründet, bzw. nicht von einer besonderen Berufung zum Dienst
gesprochen? Offenbar, weil das Vorhandensein des Dienstes der Christen
für die Welt zur Würde einer 'nota ecclesiae' erhoben wird (S. 892) Wir
stoßen damit auf eine bewußte Umwandlung der Berufungslehre (vgl.
S. 577 ff. 598 ff. 637 ff.), als deren Ergebnis man, etwas zugespitzt, verbuchen
müßte: berufener Christ ist der Mensch nicht schon als der seine
Rechtfertigung Glaubende und in der Heiligung Begriffene, sondern erst als
dienender Zeuge! Als konstitutiv für die Vocatio gelten demgemäß die
verschiedenen Berufungserzählungen (S. 672 ff.), denen gegenüber die
Aussagen des N.T. von einer Berufung zum Heil in ihrem Gewicht zurücktreten
müssen (S. 657). Die 'Wohltat' der Berufung sei nur eine 'zugeordnete' Folge.
Barth beschreibt dann das Ziel der Berufung mit dem 'überkühnen'
Ausdruck einer «unio cum Christo» (S. 631). Zugleich kritisiert er scharf die
klassische Berufungslehre, wobei er deren Orientierung an den 'bénéficia
Christi' verantwortlich für ein heilsegoistisches Genießen macht, das den
Dienst der Christen für die Welt korrumpiert (S. 644 ff.).

Hier horcht man nun doch auf. Abgesehen davon, daß die Empfehlung,
die 'Wohltat', um die es im Evangelium nun doch einmal geht, als 'zugeordnete

Folge' des christlichen Dienstes in Aussicht zu stellen, eine allzu
bekannte Variante des Themas: Heil und Dienst darstellt, so ist füglich nicht
einzusehen, inwiefern durch diese Gewichtsverlagerung der Heilsegoismus
überwunden werden soll. Es ist auch nicht einzusehen, warum das Geschenk
der Heilsgewißheit notwendigerweise den Heilsegoismus nach sich ziehen
muß — die Reformation hat das jedenfalls genau andersherum gemeint.
Offen gesagt: die ironische Kritik (S. 645) befriedigt nicht; sie übersieht
— oder will sie am Ende übersehen? — den eigentlichen Zusammenhang,
daß nämlich jene korrumpierende Wirkung erst Folge jener, allerdings
sehr früh einsetzenden, Anbahnung und Herausgestaltung des Ordo salutis
war, gemäß welcher der Wunsch nach Heilsgewißheit zu einem religiösen
Entwicklungsprozeß und Forderungsprogramm entartete. Damit war die
Erlangung der bénéficia das geheime Ziel der Berufung geworden, und
darum konnte es nicht mehr zu einem frohen Dienst im Zeichen der Hoff-



154 Rezensionen

nung kommen, um den es ja Barth mit Recht geht. M. a. W. war durch diese

Entwicklung die Wohltat zugeordnete Folge eines durch die Berufung eben

nur eingeleiteten 'religiösen Dienstes' geworden, wie man um der
Verdeutlichung willen einmal definieren könnte, dann ist wirklich zu bezweifeln,

daß es sich im Hinblick auf den christlichen Dienst für die Welt anders
verhält. Oder ist die entscheidende Einsicht der Reformation, die doch

gerade Barth immer auf den Leuchter gesetzt sehen wollte, daß erst die
Güte Gottes den Menschen zum Gutsein befreit, überholt —- oder gilt das

nur für das Verhältnis von Rechtfertigung und Heiligung, nicht aber für
die Berufung?

Diese Frage aussprechen, erzwingt es, eine weitere Fehlanzeige zu
erstatten. So gewiß die Prophétie Christi mit der ihr verbundenen Berufung
als die dritte Gestalt der Versöhnung von Barth unter anderem auch in
bezug auf die Linie Priestertum Christi—Rechtfertigung gedacht ist, so wenig

gibt es doch nach der vorliegenden Darstellung eine direkte Begründung
der Vocatio im rechtfertigenden Wort des Evangeliums. Denn — wiederum
eine Fehlanzeige — es wird auch keine echte Verbundenheit der Berufung
mit Taufe und Predigt sichtbar. Letztere erscheint wohl an der Spitze jener
Reihe von Diensten, die die Kirche der Welt schuldet (S. 987 ff.), Taufe und
Abendmahl werden in ihrer Gemeinschaft stiftenden Funktion gebührend
berücksichtigt (S. 1030 ff.), aber als Berufung von Menschen begründend
und bewirkend werden sie offenbar nicht eingeschätzt. Statt dessen
erscheint die Vocatio als 'präordiniert und prädisponiert' (S. 554) durch die
Erwählung; beide sind 'untrennbar koordiniert' (S. 557). Sollte es sich so

verhalten, daß die Präordination der Berufung durch die in Christus sich
ereignende ewige Wahl Gottes ihre Verankerung im Rechtfertigungszuspruch

des verkündeten Evangeliums erübrigt? Werden dann aber nicht die
durch die Rechtfertigung geschehene Sammlung (sowie die durch die Heiligung

sich vollziehende Erbauung) der Gemeinde und die in der Berufung
sich ereignende Sendung zu zwei verschiedenen Strängen des Versöhnungsgeschehens,

an deren einem die Gemeinde entlang geführt würde, während
der andere die erwählten Berufenen (vgl. die Exegese von Matth. 22, 14 auf
S. 558) bestimmt? Verursacht dann aber gerade die architektonische
Geschlossenheit des soteriologischen Entwurfes, gerade durch den Versuch
der Überwindung der früheren Isolierung des 3. vom 2. Artikel, nun eine
neue Aufspaltung, infolge deren die beiden Linien:
Priestertum—Rechtfertigung—Versammlung—Glaube, und; Königtum—Heiligung—Erbauung—-
Liebe, zu zwar grundlegenden, aber überbietbaren, ja überbotenen
Durchgangsstadien werden? Ist dann aber das eigentliche Dilemma des Ordo
salutis nicht doch wieder zur Stelle, insofern an die Stelle eines religiösen
Entwicklungsschemas sich eine, dynamisch beweglich gehaltene, Rangordnung

entwickelt?
Wir brechen hier, aus Raumgründen, nun ab. Es dürfte deutlich

geworden sein, daß es sich kaum nur um Einzelheiten handelt, sondern um
aus dem Einzelnen sich ergebende Rückfragen nach der Grundbesinnung
in welchem Sinne die Versöhnungstat schon auch Offenbarungswort ist.
Das gilt auch für die mancherlei Fragen, die sich hier noch anschließen



Rezensionen 155

müßten. So im Anschluß an unsere erste Fehlanzeige, ob es denn keine
Berufung des Menschen im Rahmen seines welthaften Berufes gibt? Damit
stellt sich freilich die gerade in diesen Bänden wieder so eindrucksvoll
dargebotene barthische Bestimmung der Geschichtlichkeit der Versöhnung
(S. 206 ff.), der Kampfgeschichte und damit auch der Wirklichkeit des

Bösen (S. 287 ff.) zur Debatte. Nicht minder bedeutsam wäre es, die Frage zu
klären, mit welchem wirklichen Ergebnis Barth die Frage nach 'wahren
anderen' Worten Gottes (122 ff.) aufgreift, um sich dann der Problematik
der Profanität zuzuwenden. Aus welchem Grunde wohl geht hier die Kirchliche

Dogmatik einer expliziten Auseinandersetzung mit der
Säkularisationsproblematik Gogartens oder gar den Fragestellungen und Neuansätzen
Bonhoeffers aus dem Wege? Ist dazu wirklich das Entscheidende durch eine
christologisch vertiefte Modifizierung Zwinglischer Gedanken gesagt?

Dieser glänzende Wurf einer dogmatischen Monographie über das Mu-
nus propheticum Christi fordert sichtlich unsere theologische Verantwortung

in einem besonderen Maße heraus. Möge es recht verstanden werden,
wenn Dank und kritische Anfrage sich so die Waage halten, daß diese
Rezension weder zu einer Beurteilung führen, noch eine bloße Buchanzeige
bleiben konnte, sondern sich darum bemüht, das notwendige Gespräch zu
fördern. Die Frage ist durchaus offen: Wird dieser soteriologische Kosmos,
wie er es soll, der Prophétie Christi, also dem Evangelium gerecht?

Wien. Wilhelm Dantine.

Hans Joachim Iwand, Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsätze. Hrsg.
u. eing. von Karl Gerhard Steck. Theologische Bücherei, 9. München,
Chr. Kaiser Verlag, 1959. 277 S. DM 12.—.

Es war ein guter Gedanke, Hans Joachim Iwand, jetzt Ordinarius für
systematische Theologie an der Universität Bonn, zum 60. Geburtstag statt
der üblichen Festschrift mit einer Auswahl seiner eigenen Aufsätze zu
ehren. Denn von Iwand liegen bisher nur ganz wenige größere Arbeiten vor,
das weitaus meiste, was er geschrieben hat, ist verstreut in Zeitschriften,
Predigtbänden, Festschriften usw. (vgl. die Bibliographie S. 269 f.) und
kaum noch zugänglich. Das könnte dazu verführen, seine Bedeutung für
Theologie und Kirche zu unterschätzen, um die jeder weiß, der Iwand kennt,
vor allem aber seine Studenten. Der Kirchenkampf nach 1933 unterbrach,
nach dem Verbot seiner Lehrtätigkeit in Königsberg, sich anschließenden
«Wander jähren» und endlich der Übernahme eines Gemeindepfarramts, die
rein wissenschaftliche Tätigkeit und verhinderte wohl manchen
literarischen Plan. Er prägte aber auch endgültig das Profil eines Mannes aus,
dem sich «das Zusammenbleiben von Verkündigung und Forschung, von
Dogmatik und Exegese, von Theologie und Kirche überhaupt (Steck im
Vorwort S. 8) in der Bewährungsprobe jener Jahre als das schlechthinige
Kriterium substantieller theologischer Arbeit und ebenso substantiellen
kirchlichen Redens und Handelns erwies. Es ist der vorliegenden Auswahl
gelungen, gerade dies als den roten Faden sichtbar zu machen, der die Vielfalt

der Themen durchzieht. Schon deshalb nimmt sie innerhalb der Flut
theologischer Neuerscheinungen einen besonderen Platz ein. Erleben wir



156 Rezensionen

doch z. Zt. eine Überlagerung zentral theologischer durch
historisch-archäologisch-philologische Fragestellungen, die relativ, d.h. in Beziehung zur
theologischen Sache, gewiß ihre Bedeutung haben, die aber heute in einer
merkwürdigen Yerselbständigung eben diese an den Rand zu drängen und
die eigentliche Relation umzukehren drohen.

Daß Theologie Wissenschaft ist, daß das aber weit mehr beinhaltet als
sog. «Wissenschaftlichkeit», macht Iwand erfrischend deutlich. Er steigt in
diesen Fragenkomplex ein als einer, dem das Problem der vielberufenen
«Begrifflichkeit», überhaupt das des Verhältnisses von Theologie und
Philosophie, nicht unbekannt ist (vgl. S. 173 f.). Um so gewichtiger ist seine
These, «daß Theologie immer einen Auftrag voraussetzt» (S. 78). Sie richtet
sich frontal gegen die, die aus der Etappe ihrer sturmfreien «Wissenschaftlichkeit»

die armen Toren belächeln, die immer noch meinen, Theologie hätte
es direkt mit dem Auftrag der Kirche zu tun. Aber auch in die umgekehrte
Richtung, gegen jene «Kirchenmänner» — sie spielen auch heute eine oft
verhängnisvolle Rolle —, welche der theologischen Arbeit ohne weiteres
entraten zu können meinen, geht der Stoß. Beide Gruppen nämlich, gegen die
er sich so abgrenzt, sind sich bei aller Uneinigkeit einig in der
«Voraussetzung»: «Die Einheit von Wort und Tat, von Glaube und Leben, Wahrheit
und Wirklichkeit darf nicht zustande kommen» (S. 84). Um sie aber geht es

Iwand, und so kann es nicht wundernehmen, daß er in eine nicht zu
übersehende Nähe zu Karl Barth rückt, die aber die Distanz der Selbständigkeit
wahrt (vgl. die «kritische Besprechung» der Kirchlichen Dogmatik 1/1,
S. 87f.). — Ob allerdings der spätere Iwand die Einwände von 1935 und 1936

gegen Barths Lehre vom Wort Gottes so wiederholen würde, erscheint mir
zweifelhaft (vgl. etwa S. 244). — Denn Iwand ist vor allem Schüler Luthers.

Seine Aufsätze zu Luthers Theologie sind einerseits Musterbeispiele
theologiegeschichtlicher Akribie, die hoffentlich einer breiteren Öffentlichkeit

die Bedeutung des Verfassers für die gegenwärtige Lutherforschung
bewußt machen. Aber sie sind darüber hinaus brillante Beispiele dafür, wie
ein von der reformatorischen Erkenntnis, man darf es wohl so sagen, ergriffener

Theologe diese auf eine Weise zu vermitteln versteht, daß auch der
Leser von ihrer brennenden Aktualität für die Gegenwart ergriffen wird.
Es wäre reizvoll, einige der außerordentlich dichten Formulierungen zu
Luthers Lehre «vom unfreien Willen» oder zur Frage von «Gesetz und
Evangelium» hier einzufügen, wenn der Raum es erlaubte. Hier ist lange
vor W. Links berühmt gewordenem Lutherbuch der Reformator im Zentrum
seines Denkens auf den Leuchter gehoben worden.

Eine dritte Gruppe von Aufsätzen beschäftigt sich mit aktuellen
kirchlichen und politischen Fragen. Der deutsche Leser zumindest erkennt
beklommen, wie hier die Fassade kirchlicher und politischer Gegenwart auf
einmal durchsichtig wird und sich zeigt, daß in beiden Bereichen das meiste
verspielt wurde, was einmal als Frucht bitterer Jahre heranzureifen schien.
Von Iwand stammt das Wort von der «organisierten Unbußfertigkeit des

deutschen Volkes» (S. 194). Es macht deutlich, auch in diesen Bereichen sind
Kritik und Fragen in ihrer Wurzel nicht politisch oder kirchenpolitisch,
sondern entstammen dem im politischen oder kirchlichen Raum konkret



Rezensionen 157

gewordenen Ernstnehmen des Wortes Gottes, sind Ausdruck eines an ihm
geschärften wachen Geistes und Gewissens.

Daß nicht alle Aufsätze der Sammlung gleichmäßig durchgeformt sind,
daß manche etwas an fragmentarisch erscheinender Kürze leiden, vermag
den Gesamteindruck nicht zu stören. Für dieses Buch kann man nur dankbar

sein.
Bonn. Eberhard Hübner.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 12, 2 (1959/60) : E. Schlink, The
Significance of the Eastern and Western Traditions for the Christian Church
(133-142) ; C. Konstantinidis, The Significance of the Eastern and Western
Traditions within Christendom (143-153) ; P. P. Bratsiotis, The Fundamental
Principles and Main Characteristics of the Orthodox Church (154-163) ; E. R.

Hardy, The Bounds and Pillars of the Church (164-172); C. Westphal, The
Marks of the Church (173-182); G. Florovsky, The Ethos of the Orthodox
Church (183-198); A. F. Carrillo de Albornoz, Roman Catholicism and
Religious Liberty, III (206-205). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie 6, 4 (1959) : C. Zimara, Das Ineinanderspiel von Gottes Vorwissen
und Wollen nach Augustinus, II (361-394)); J.-H. Nicolas, L'œuvre doctrinale

de S. S. Pie XII (395-419). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz
116, 2 (1960): H. Diem, Der Sinn des Dialogs (18-22). 3: O. Eggenberger,
Jehovas Zeugen von außen und von innen gesehen (37-39). 4-5: H. Ileimann,
Psychiatrie und Seelsorge (50-54). 69-71). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 16, 1 (1960) : W. Bühlmann, Die Bibel in der katholischen
Weltmission (1-26) ; R. Boudens, Thèmes bibliques dans la littérature catholique
indigène à Ceylan (27-39). Reformatio 9, 1 (1960): B. Reicke, Herodes der
Große (24-34). 2: K. Fehr, Das Bild Ulrich Zwingiis bei Gottfried Keller
(71-87) ; R. Keller, Georges Bernanos und seine Kirche, I (87-95). Schweizerische

Zeitschrift für Geschichte 9, 4 (1959) : H. E. Mayer, Zwei Fragmente des
Chartulars des Bistums Lausanne (465-488) ; A. Dufour, Le mythe de Genève

au temps de Calvin (489-518). Verbum caro 53 (1960) : F. Stoop, Le christianisme,

religion d'amour (3-13) ; J.-J. von Allmen, L'attitude chrétienne
devant le schisme de l'Eglise (14-28) ; F. Guimet, Création et résurrection
(29-38) ; Ph. Reymond, Un aspect de la liberté dans l'Ancien Testament
(39-48) ; B. Buerki, Pastorale liturgique. La confession des péchés dans la
liturgie eucharistique (49-69).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 35, 4 (1959) : A. Hermans,
Le Pseudo-Barnabé est-il millénariste? (489-878); G.Philips, L'état actuel
de la pensée théologique au sujet de l'apostolat des laïcs (877-903). Nouvelle
revue théologique 82, 1 (1960) : G. Dejaifve, Orient et Occident chrétien
(3-19) ; A.-M. Denis, L'adoration des mages vue par S. Matthieu (32-39) ;


	Rezensionen

