Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 16 (1960)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Helmer Ringgren und Ake V., Stréom, Die Religionen der Volker. Grundrif der
allgemeinen Religionsgeschichte. Deutsche Ausgabe von Inga Ringgren und
Christel Matthias Schréder. = Kriners Taschenausgabe, 291. Stuttgart,
Alfred Kroner Verlag, 1959. VIII + 538 S. DM 13.50.

‘Wie viele Theologiestudenten haben vor dem Examen ihre Kenntnisse
mit dem «Kompendium der Religionsgeschichte» von Tiele-Stoderblom auf-
gefrischt! Fiir diesen vielbeniitzten, aber nicht mehr erhiltlichen und auch
in manchen Punkten ldngst revisionsbediirftigen Leitfaden ist jetzt ein Er-
satz erschienen, den man mit gutem Gewissen nicht nur dem Studenten in
Examensnoiten, sondern auch jedem Interessierten als Einfiihrung in die
allgemeine Religionsgeschichte empfehlen kann. Das schwedische Original
«Religionerna i historia och nutid» ist 1957 von zwei Dozenten fiir Reli-
gionsgeschichte in Uppsala fiir den Universititsunterricht herausgebracht
worden und hat jetzt eine ausgezeichnete Ubersetzung erfahren. Ring-
gren (jetzt in Evanston, I11.) behandelt die Religionen des Vorderen Orients
(inkl. Israeliten, Judentum und Islam) und Europas, Strom die asiatischen
Religionen, beide zusammen diejenigen der ¢schriftlosen Kultureny — die
miflverstindliche Bezeichnung «primitive Religionen» ist vermieden. Auch
dieser letzte Abschnitt gliedert den Inhalt nach Volkern und Kulturen, wih-
rend bei Tiele-Soderblom «Die Religion bei den Primitiven» mehr nur zur
religionsphénomenologischen Einleitung dient. Die religionsphénomenolo-
gischen Grundbegriffe sind bei Ringgren-Strém mit den prinzipiellen Fra-
gen zusammen an den Anfang gestellt. Das ganze Werk bringt in gedring-
ter, aber gut lesbarer Form eine reichhaltige und methodisch geschickt dar-
gebotene Auswahl des Wichtigsten aus dem fast uniibersehbaren Material
der Religionsgeschichte.

Basel. Ernst Jenni.

Wolt Leslau, Ethiopic and South Arabic Contributions to the Hebrew Lexicon.
= University of California Publications in Semitic Philology, 20. Berkeley
and Los Angeles, University of California Press, 1958. 76 S.

Fir das Hebriische ist wie fiir jede andere Sprache moglichst voll-
stindige Kenntnis der Entsprechungen ihres Wortschatzes zu dem der ver-
wandten Sprachen wichtig. Dafl auch die semitischen Sprachen Siidarabiens
und Abessiniens manches mit dem hebrdischen Wortschatz gemeinsam ha-
ben, war schon linger bekannt und verwertet. Leslau kommt nun das Ver-
dienst zu, das siidarabische Material vollstindiger als bisher gesammelt
und vor allem das abessinische durch Beiziehung der bisher wenig bekann-
ten lebenden Dialekte, deren bester Kenner er heute ist, stark erweitert zu
haben. Zu mehr als 700 Wortern hat er hier die Belege zusammengestellt
und wo notig kurz diskutiert, und mindestens die Hilfte dieser Falle ist neu.
Das macht den Wert dieser Arbeit aus.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 137

Sigmund Mowinckel, Real and Apparent Tricola in Hebrew Psalm Poetry. =
Avhandlinger utgitt av Det Norske Videnskaps-Akademi i Oslo, II. Hist.-
Filos. Kl., 1957, 2. Oslo, H. Aschehoug & Co. (W.Nygaard), 1957. 105 S.

Mowinckel behandelt in dieser Studie wie schon oft metrische Probleme
der alttestamentlichen Psalmen. Das hebriische Grundversmal ist der Jam-
bus. Vier Jamben evtl. mit Synkope machen ein Kolon aus, von denen zwei,
selten drei einen Vers bilden (4 + 4). DaB auch der Qinavers in dieses Sy-
stem hineinpasse, legt Verfasser auf Seite 7 dar (4 + 3 und nicht 3 + 2).
Die bikolischen Verse sind nach Mowinckel fiir die #dltere Sprache charak-
teristisch. Trikolische Verse kommen weniger hiufig vor, kénnen aber nicht
geleugnet werden. Mit diesen Trikola befalit sich Mowinckel in vorliegen-
der Studie eingehend. Trikolische Struktur kann fiir ganze Psalmen oder
auch nur fiir einzelne Verse charakteristisch sein. Mowinckel zeigt, wie
der trikolische Vers als eine Weiterbildung des bikolischen zu verstehen
und wie er entstanden ist. Gegeniiber diesen wirklichen Trikola gibt es
Verse, die nur dem Schein nach trikolisch sind. Der Besprechung dieser
nicht eigentlichen Trikola widmet der Verfasser den Hauptteil des Buches.
Trikolische Verse des massoretischen Textes sind oft nur durch Textver-
derbnis entstanden, und zwar entweder durch Verlust eines Kolons, falsche
Versabtrennung, Versumstellung, Kombination von Textvarianten oder er-
kliarende Glossen usw. Die Darstellung und Besprechung der zu den ein-
zelnen Kategorien gehérenden Belegstellen sind fiir den Psalmexegeten von
grofitem Wert. Ein Blick in den Index, Seite 104 f. (Seite 105b lies Lam
statt Sam), zeigt, welche Fiille von Bibelstellen in dem schmalen Bindchen
besprochen sind.

Basel und Ziirich. Benedikt Hartmann.

H. van Vliet, No single Testimony. A Study on the Adoption of the Law of
Deut. 19: 15 par. into the New Testament. = Studia Theologica Rheno-
Traiectina. Disputationes Instituti Theologici in Universitate Rheno-
Traiectina conditi ediderunt H. W. Obbink, A. A. van Ruler et W. C. van
Unnik, 4. Utrecht, Kennink & Zoon, 1958. X + 162 S.

Siebzehn Torastellen werden im N.T. als verbindliche Gesetzesforde-
rung zitiert, unter ihnen auch Deut. 19, 15: <Es soll kein einzelner Zeuge
wider jemand auftreten iiber irgendeine Missetat oder Siinde, es sei welcher-
lei Siinde es sei, die man tun kann; sondern in dem Mund zweier oder dreier
Zeugen soll die Sache bestehen!» H. van Vliet findet sie in Matth. 18, 15 £.;
2. Kor.13, 1 und 1. Tim. 5, 19 direkt als giiltig vorausgesetzt, aber auch an
weitern Stellen, wie Matth. 5, 38 ff.; Joh. 8, 13 ff.; R6m. 2, 15; 1. Kor.6, T;
1. Joh. 5, 16 und Off. 11, 3 in formaler und inhaltlicher Hinsicht wirksam.
Aus dieser Beobachtung schliellt der Verf., daf das Zeugengebot im ganzen
neutestamentlichen Raum gesetzliche Giiltigkeit beanspruchte. Woher und
warum aber hat die frithe Christenheit die Forderung iibernommen? Kennt
das zeitgenossische romische Recht, das freilich erst im konstantinischen
Dekret von Naissus aus dem Jahre 334 faflbar wird, eine entsprechende Ver-
ordnung? Weder dieses noch die griechische Gesetzgebung, nicht einmal die



138 Rezensionen

romisch-griechische Volksweisheit kennen die Verpflichtung doppelter
Zeugenaussage. Wie steht es aber im hellenistischen Judentum? Hier bote
vielleicht die Unterscheidung von universalen Vernunftgesetzen (bwaubuara,
mishpatim) und den nur den Juden zukommenden Geboten (évrohai, hug-
qgoth) die Méglichkeit, dafl die Forderung doppelter oder dreifacher Zeugen-
schaft sich unter den Naturgesetzen finde und iiber diese den Weg in das
N.T. genommen hitte. Davon aber kann keine Rede sein. Weder Josephus’
Schrifttum noch Philo’s stoisches Gesetzesideal, noch die von P.Dalbert
neuerdings herangezogene umfangreiche hellenistisch-jiidische Missions-
literatur (1954) anerkennen Deut. 19,15 als eine allgemein menschliche For-
derung. Auch die apokryphe und pseudoepigraphische Literatur des jiidischen
Palidstinas schweigt sich iiber das Zeugengebot aus, bietet aber eine vom
Verfasser gut beobachtete Vertiefung des Gesetzesverstindnisses, indem er
im Begriff hesed Rechtschaffenheit und Barmherzigkeit (righteousness and
lovingkindness) zusammengehen 148t und am Beispiel der Susannaschrift
(S.51) wenigstens einen Ansatz problemgeschichtlicher Interpretation bie-
tet, indem er auf die gegensitzliche Toradeutung der Sadduzéder und Phari-
sder hinweist. In der rabbinischen Literatur, die aus Mischna, Gemara, To-
sefta, Midrasch und Targum fleiflig in englischer Ubersetzung zitiert wird
(S.52 ff.), erkennt der Verfasser wie auch in den nachfolgenden Unter-
suchungen der Qumranschriften, dafl Deut. 19, 15 mit Lev. 19, 17 verbunden
wird. Der geforderte Zeuge wird dadurch zum helfenden Warner an dem
durch wahrscheinliche Gesetzesiibertretung Gefihrdeten. (Vgl. dazu das
Sabbatgebot und den Sabbatwichter im heutigen Israel!) Endlich wendet
sich der Gang der Untersuchung S. 63 den Griinden zu, die zur Aufnahme
von Deut. 19, 15 ins N.T. fithrten. Die Tatsédchlichkeit der Ubernahme fiir
sich beweise schon, dafl die neutestamentlichen Schriftsteller in Kreisen
lebten, die sowohl die Toraforderung als auch den Kampf des palidstinischen
Judentums gegen den Hellenismus anerkannten. Weil dadurch freilich noch
nicht gezeigt wird, wie (nach der Meinung Vliets) das N.T. auch den Heiden-
christen das Zeugengebot als verbindliche Forderung auferlege, wird nun
dargelegt, warum das A.T. das Zeugengebot bei fehlenden Zeugen nicht
durch die in religionsgeschichtlichen Parallelen vorliegenden Wasser- und
Feuerproben, durch Orakelbefragung und anderes zur Abkldrung des ge-
richtlichen Tatbestandes Ubliches ersetzte. Dies wird nun theologisch be-
griindet. Der im Spétjudentum beobachtete Bedeutungswandel von T°¥i1,
DY, TV ¢ Zeugnis geben — ermahnen, enthilt einen wesentlichen Teil der
alttestamentlichen Botschaft des barmherzigen Bundesgottes, der sich der
neuen Gemeinde in der Hingabe seines Sohnes vollkommen offenbart habe
(8. 73). Die offenbarungsgeschichtliche Zusammengehorigkeit der alten und
der neuen Gemeinde wird durch die Giiltigkeit des in Deut. 19, 15 Geforder-
ten auch fiir die Heidenchristen bezeugt. Auf 92 Seiten wird diese Unter-
suchung entfaltet, dazu kommen 895 Anmerkungen, die im Kleindruck
70 Seiten fiillen! Sie dokumentieren eine bewundernswerte Belesenheit ilte-
rer und neuerer Fachliteratur und jene fleifige Akribie hollindischer Ge-
lehrsamkeit, wie sie uns nun schon seit Kriegsende aus den Aufsitzen zur
ersten Christenheit in den «Vigiliae Christianae» bekannt geworden ist.



Rezensionen 139

Freilich ist es nun in der vorliegenden Arbeit damit noch nicht getan. Es
mull doch auffallen, wie der eigentlichen neutestamentlichen Untersuchung
im engeren Sinne nur das zehn Seiten umfassende 5. Kapitel gewidmet ist,
und dieses befaBit sich hauptsichlich mit alttestamentlicher Uberlegung und
Terminologie, um mit einer dogmatischen Reflexion zu schlieBen. Nur die
abschlieflenden Seiten bringen noch einige spirliche Beobachtungen am
neutestamentlichen Text selber. So mull denn eine Wiirdigung der vorlie-
genden Arbeit das Gewicht auf die sorgfiltige Verfolgung des Zeugen-
gebotes durch die romische, griechische, jiidische und spiitjiidische, zeit-
gendssische Literatur legen und sie als einen rechtsgeschichtlichen Beitrag
werten. Vielleicht bringt der vom Verfasser auf S. 18 angekiindigte Aufsatz
iiber Deut. 19, 15 par. in der frithen Kirche die erwartete Erginzung. Auf
alle Fiille darf die moderne Forschung gerade um der historischen Auskunft
willen nicht weiter auf die formgeschichtliche und redaktionstheologische
Fragestellung verzichten. In welchen Traditionsstiicken werden Deut. 19,
15 par. im neutestamentlichen Schrifttum weitergegeben? Wird dabei eine
besondere synagogale, eine urchristlich kultische oder vielleicht eine par-
dnetische, eventuell katechetische Uberlieferungsschicht bemerkbar? Und
wie verhalten sich dann der judenchristliche und der hellenistische Bereich
der Kirche zueinander? Sind wir in Jerusalem oder in Antiochia? Wie dif-
ferenziert sich die Ubernahme der vorliegenden Gesetzesvorschrift in der
vorgefundenen Tradition bei den verschiedenen neutestamentlichen Autoren
und wie baut sie sich in die theologische Absicht ein, die der abschliefende
Verfasser der neutestamentlichen Schrift verfolgt? Aber auch von anderer
Seite sei eine Frage an den gelehrten Verfasser erlaubt: Wie verhilt sich
seine Untersuchung zu der von David Lerch wieder aufgenommenen aus-
legungsgeschichtlichen Forschung, Isaak’s Opferung (1950), wie sie seither
u. a. von Lukas Vischer zu 1. Kor. 6, 1—11 (1955) weitergefiihrt worden ist?
Zur Katalogisierung primérer und sekundirer Quellen tréite so der problem-
geschichtliche Duktus, den alle sachgemiflle historische Arbeit aufzeigen
wird und dadurch innerlich notwendig zu einer saubern theologischen Er-
fassung schreitet, ohne in vorschneller Pathetik gegen Bultmann, Dodd und
Dinkler zu polemisieren (vgl. z.B. S.162, Anm. 887). In der vorliegenden
Untersuchung wiirde dann freilich die ganze Problematik um Gesetz und
Evangelium in lebendiger Differenziertheit aufbrechen, dabei aber auch
etwas zur Klirung jener historischen und dogmengeschichtlichen Fragen
beigetragen, die heute die kritische Bemiithung um die Botschaft des N.T.
an die erste Christenheit stellt.
Goldach. Victor Hasler.

Joseph Bonsirven, Le Régne de Dien. = Théologie. Etudes publ. sous la
direction de la Faculté de théologie S.J. de Lyon-Fourviére, 37. Paris,
Aubier, éditions montaigne, 1957. 230 S.

Weder im Deutschen noch im Franzosischen wird nach der iiblichen
Ausdrucksweise der neutestamentliche Terminus <baliseia theou» ganz
sachgemill wiedergegeben. Vermutlich ein Hinweis darauf, dafl wir von der
Sache auch theologisch kein genaues Bild haben. Mit freudiger Spannung



140 Rezensionen

greift man daher zu dieser Monographie, deren Verfasser sich als Kenner
der neutestamentlichen Zeit einen Namen gemacht hat.

Im A.T. findet Bonsirven den Ausdruck zwar nur in Sap. 10, 10. 1 Aber
die Sache ist da. Jahwe ist ja Konig iiber Israel (Kap.I). Bei der nach-
biblisch-jiidischen Literatur (Xap.II) erkennt Bonsirven in den bekann-
testen Apokalypsen nur sehr spérlich «<une allusion au Régne de Dieuy. Wo
der Gedanke der Herrschaft Gottes dennoch aufkommt, wird er gerne mit
der messianischen Zeit in eins gesetzt (S.22). In gewissem Sinne trifft
das auch fiir die Rabbinen zu (S.25). Jesus schliefilich (Kap. IIT) «vient
réaliser le messianisme attendu» (S.41). Die Botschaft Jesu vom Reiche
zeichnet sich im Gegensatz zur jiidischen Vorstellung durch ihre Dynamik
aus. Hier sieht man Bewegung und Entwicklung, «toujours se faisant et
se perfectionnanty.

Die These von der dynamischen Entwicklung des Reiches wird dann
ausgefiihrt (Kap.IV—V). Bonsirven unterscheidet drei Zeiten der Gottes-
herrschaft. <lLe régne commence ... avec Jean-Baptiste» (S.45). Nach Jesu
Tod und Auferstehung folgt die Zeit der Kirche als nichste Stufe. Die Wie-
derkunft Christi bringt die dritte Zeit mit dem Reich in seiner Herrlich-
keit: «I1 est dans le ciel» (S.52). — Als personliche Voraussetzung zum
Eintritt in die Gottesherrschaft treten in einer kurzen Auslegung der Selig-
preisungen die Armut (S.84), Bereitschaft zur Verfolgung (S.94) und
kindlicher Geist (S.96) hervor. Richtig wird darauf das Gewicht vom Ein-
zelnen auf die Gemeinschaft verlagert. Gott will <une société de personnes;
il a créé. .. un ,nous’ fraternel» (S.105). In dieser briiderlichen Gesellschaft
kommt unter dem Primat der Liebe der Nichste zu seiner Ehre, gibt es
Barmherzigkeit, wird keine Gewalt geiibt. 2

Schon da wird deutlich, dafl nach Bonsirven die Richtlinien der Berg-
predigt nicht fiir die gegenwiirtige Kirche, sondern fiir eine ideale Gesell-
schaft gegeben sind. Die Kirche steht im Kindesalter der Entwicklung nach
diesem Ideal hin. Sie bedarf weiterer Jahrhunderte, in steter Verinnerlichung
dieses Ziel zu erreichen.

Den menschlichen Voraussetzungen und der Sozialordnung der Kirche
(attitudes morales, Kap. VI—VIII) schliefit sich ein Abschnitt (Kap.IX)
iiber das religiose L.eben in der Gottesherrschaft an (attitudes religieuses).
Im Vordergrund steht das kurz ausgelegte Unser-Vater. 3 Neben dieses Zei-
chen des personlichen und innerlichen Gottesdienstes stellen sich die Ele-

1 Doch miifite man trotz ihres nicht eschatologischen Sinnes auch Ps.
103, 19; 145, 11. 13 und bes. 1. Chron. 17,17; 28, 5 beachten; Theol. Worterb.
z. N.T., 1 (1933), S. 569.

2 Sie wird allerdings fiir die mehr menschliche Gesellschaft der Kirche
sofort wieder gefordert (S.119. 134): <refuser & 1'Eglise ce moyen courant
pour garantir la justice serait la réduire & une véritable impuissance»
(S.135). Ob diese Impuissance nicht zu der vom Reich geforderten Armut
gehort?

8 Lohmeyers Bearbeitung des Unser-Vaters scheint leider nicht be-
kannt zu sein.



Rezensionen 141

mente des 6ffentlichen Gottesdienstes4 und die unver#éuBlerlichen Glaubens-
sitze. Die Botschaft Jesu ist fiir den Verfasser weitgehend Lehre. Im Ge-
gensatz zum Judentum ist das Christentum «nettement dogmatique» (S. 184).
Ist das Gebet die «Seele der Religion des Reiches», so das Glaubensbekennt-
nis ihre Krone. Uber der Seele und der Krone aber erhebt sich die duflere
Form der Kirche. Denn erst die «organisation démographique et... struc-
ture hiérarchique» erlauben der Kirche «de prendre rang parmi les sociétés
parfaites» (S.185). Das damit beriihrte Kapitel iiber das Problem der Kir-
che (Kap.X) vermag einen wieder in unmittelbare Spannung zu versetzen.
Die Apostel, als das Fundament der Kirche, setzt Bonsirven mit den Zwolfen
identisch. Das Amt der Zwolf hort mit ihrem Tode nicht auf, sondern setzt
sich in einem Matthias, Paulus u. a. fort, ist aber den Gldubigen nicht all-
gemein, sondern nur bestimmten, auserlesenen Minnern anvertraut. Von
diesem Boden aus kann der Verfasser von der «Inthronisation» (S.193) des
Petrus reden. Der Hirte Jesus gibt dem Jiinger Petrus Anteil an der be-
sonderen Ehre seines Hirtenamtes. Die Kirche hat ihren vicarius Christi
und damit ihre hierarchische Ordnung. Sie ist die irdische Realisation der
idealen Gottesherrschaft.

Der entscheidende Schritt fiir diese Sicht der Dinge ist die These von
den drei Zeiten der Gottesherrschaft. Mallgebend ist dabei, dall weder die
erste (Jesus) noch die dritte (Wiederkunft), sondern die zweite Zeit im
Vordergrund steht. Die Kirche steht nun zwischen dem Menschen und der
Gottesherrschaft. <On entre au royaume terrestre du Christ pour assurer
son saluty (S.60). Weil aber die Zeit Jesu und die Parusie von der Kirche
g0 in den Hintergrund gedringt werden, ist auch die Dynamik der Gottes-
herrschaft verlorengegangen. Geblieben ist ein im Raume der Kirche do-
mestizierter Reichsgedanke. — Eines aber lehrt uns diese Schrift sehr deut-
lich: dafl wir wieder ein klares Bild von der Kirche und ihrem Wesen be-
kommen miissen; und dall wir dieses Bild nur von der Tatsache der ange-
fangenen und von der Verheilung der kommenden Herrschaft Gottes her
erhalten.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

David Bosch, Die Heidenmission in der Zukunftsschau Jesu. = Abhandlungen
zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, herausgegeben von
W. Eichrodt und O. Cullmann. Bd. 36. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1959. 210 S.
Fr.19.—.

Zu den mannigfaltigen Aufgaben der Missionswissenschaft gehort es,
eine biblische Begriindung der Heidenmission vorzulegen. Da sich die Mis-
sionsarbeit seit Warnecks klassischem Werk! grundlegend gedndert hat,
da zudem die Lage der Welt, das Selbstverstindnis der Kirchen in der Welt
und die evangelische Theologie stindigen Wandlungen unterworfen sind, so

4 Es fillt auf: die Uberschriften nennen nur drei Sakramente: Taufe,
Eucharistie, Bule. Der Text behandelt sogar nur die zwei ersten.

1 . Warneck, Evangelische Missionslehre. Ein missionstheoretischer
Versuch, 1—5 (1897—1903).



142 Rezensionen

ist die Aufgabe, eine biblische Begriindung der Heidenmission vorzulegen,
nie abgeschlossen. Sie kann, wo sie unternommen wird, nur in enger Zu-
sammenarbeit mit den anderen theologischen Disziplinen vorgenommen
werden.

In der vorliegenden Basler Doktordissertation unternimmt David
Bosch, der unter den Xhosastiammen in Siidafrika als Missionar tatig ist,
einen beachtlichen Versuch, die Stellung Jesu zu den Heiden und zur
Heidenmission zu untersuchen und sie zur Eschatologie Jesu in Beziehung
zu setzen. Wihrend das Alte Testament eine eigentliche Mission Israels an
den Heiden nicht kennt und das Spétjudentum lediglich Propaganda aus
einem volkischen Uberlegenheitsgefiihl heraus betreibt, &ndert sich mit
Jesus als dem Messias Israels die Situation grundlegend. Mit der Mission
an Israel, der Jesus und seine Jiinger (Sendung der 12 und 70!) obliegen,
mit dem hier zutage tretenden «Partikularismus» wird der Sendung in die
Vbélkerwelt und dem dabei erscheinenden «Universalismus» vorgearbeitet.
So wird die Heidenmission in dem auf das Leiden hinzielenden Partikularis-
mus Jesu begriindet. Da Matth. 16, 18 die Gleichnisse von den bésen Wein-
girtnern und vom Gastmahl, aber auch die kleine Apokalypse echte Jesus-
worte darstellen, so dienen sie Bosch als Material, die «Zukunftsschau»
Jesu hinsichtlich der Heidenmission zu entfalten. Der den Weg zum Leiden
beschreitende Knecht Gottes ruft die Jiinger zum Wachen, d.h. zu einer
Arbeit auf, die sich bereits auf die werdende Kirche bezieht, die sich nicht
selbst erhalten und selbst behaupten, sondern die Welt fiir Christus gewin-
nen soll und wird. So ist die Mission ein vom Pfingstgeschehen abhiingiger
eschatologischer Vorgang, an dem Gott und Mensch gleicherweise beteiligt
sind: «Der auferstandene und erhéhte Herr missioniert selber in der Gestalt
des heiligen Geistes durch seine Boten» (S.199). Damit sind sowohl die
Passivitit einer Kirche, die alle dullere Missionsarbeit ablehnt, als auch die
apokalyptische Missionsbegriindung, nach der der Mensch durch seine Mis-
sionstat die Wiederkunft Jesu herbeizufithren vermdochte, zuriickgewiesen.

Um Bosch zustimmend folgen zu kénnen, mufl man mit ihm der Meinung
sein, daf} alles theologische Nachdenken nicht mit der Parusieverzogerung
als einem Problem, sondern mit der Parusie Jesu Christi als einer bevor-
stehenden Wirklichkeit zu rechnen hat. Handelt es sich dabei auch um eine
richtige theologische Grundentscheidung, so macht sich ein erschwerender
Umstand geltend: Bosch gewinnt seine theologisch richtigen und wichtigen
Einsichten mit Hilfe einer konservativen biblizistischen Methode, der gerade
im missionarischen Interesse, die kritische Welt fiir das Missionsanliegen
zu gewinnen, nicht weiter gehuldigt werden diirfte. Ist der Uberlieferungs-
bestand des neutestamentlichen Schrifttums nicht viel ungesicherter, als
dafl man mit apologetischer Handfestigkeit fiir die Echtheit vieler Jesus-
worte meint streiten und die Schlacht gegen Bultmann und seine Leute auf
diese Weise meint gewinnen zu kénnen? Es will mir scheinen, um zu einer
wirklichen certitudo in Sachen der Begriindung der Mission zu gelangen,
miilite man weniger sicher argumentieren und vor allem auch der Ur-
gemeinde weniger Sicherheit zuschreiben, als Bosch das im Satz zu tun
wagt: «<Der Urgemeinde stand von Anfang an die Bestimmung des in Jesus



Rezensionen 143

erschienenen Heils fiir die Volkerwelt fest, aber das Wie war verborgen»
(S.187). Stand ihr das wirklich von Anfang an fest? Mullte sie nicht Schritt
fiir Schritt (Apg. 10!) durch die Offenbarungen des Heiligen Geistes dazu
befreit werden? Bosch war es nicht gegeben, zu den analytischen Gedanken-
giingen systematische treten zu lassen, um sich so Raum zu schaffen, noch
mehr das Geheimnis der Mission und ihrer Anfiange sichtbar zu machen, von
dem sie allein leben und mit dem sie allein Freunde und Feinde iiberzeugen
kann,

Bosch sagt mit Recht, daB es nicht angehe, «<entweder nur die gottliche
oder nur die menschliche Seite der Missionsarbeit hervorheben zu wollen>
(S.199). Er will also die Dialektik zwischen missio Dei und missio hominum
festhalten. Sie recht festzuhalten und zur Geltung zu bringen, ist eine ganz
besondere Kunst. Wenn wir heute in der Theologie den Weg zwischen der
Skylla eines «Christomonismus» und der Charybdis eines ¢«Fideimonismus»
zu suchen haben, so diirfte es wohl der Geheimnis- und Anbetungscharakter
der Mission sein, der dem Schifflein der Kirche den Kompall weist. Es
bleibt nach wie vor die unerledigte Aufgabe der Missionswissenschaft, iiber
die trotz allen methodischen Bedenken niitzliche Vorarbeit von Bosch hinaus
die Heidenmission gesamtneutestamentlich zu begriinden.

Basel. Werner Bieder.

Ragnar Bring, Pauli brev till galaterna. = Tolkning av Nya Testamentet un-
der redaktion av Anders Nygren, 8. Stockholm, Svenska kyrkans diako-
nistyrelses bokférlag, 1958. VIII + 318 S. Kr. 18.—.

Bring bemerkt im Vorwort, er méchte weder die philologischen und
religionsgeschichtlichen Gesichtspunkte noch die erbaulichen in den Vorder-
grund treten lassen. Statt dessen will er versuchen, zum sachlichen Inhalt
des Briefes und zum Gedankengang des Ganzen vorzudringen. Das stimmt
mit den Grundsitzen iiberein, die A.Nygren 1944 als Programm der be-
treffenden Kommentarreihe vorlegte. Bring hat also einen Kommentar
dieser neuen Art schreiben wollen, bei der es vor allem um eine Ganzheits-
betrachtung, um die grollen Linien der behandelten Schrift geht, wihrend
die Einzelheiten grundsitzlich zuriicktreten mogen.

Trotz seiner Meisterschaft ist es Bring nicht gelungen, die mit diesen
Forderungen verbundenen Nachteile loszuwerden. Eigentlich ist sein Buch
kein Kommentar zum Gal., sondern eine breit ausgefithrte Monographie
iiber gewéhlte Probleme paulinischer Theologie, wie diese auf dem Hinter-
grund des Gal. gesehen werden. Das sei pointiert, um solchen Lesern Ent-
tduschungen zu ersparen, die im eigentlichen Sinne einen Kommentar er-
warten.

Es soll aber moglichst stark unterstrichen werden, dall Brings neue
Darstellung ein Werk aullerordentlich hohen Karats ist. In ihm findet man
einen Systematiker, der iiber einen gewaltigen Uberblick des vorliegenden
Stoffes verfiigt. Er weill Bescheid nicht nur iiber die paulinische Literatur,
sondern auch iiber die Mysterienfrommigkeit, die Gnosis und die jiidische
Theologie und hat Spezialkenntnisse iiber die reformatorische Deutung des
Gal. All das ist vorliegender Darstellung zugute gekommen. Was aber



144 Rezensionen

vor allem Gewicht hat, ist Brings tiefe Vertrautheit mit dem paulinischen
Denken.

Als ein Beispiel sei des Verfassers gliickliche Erklirung der Tatsache
erwihnt, dal Paulus von seinen Voraussetzungen her nicht das A.T. richten
kann oder will, sondern nur das Judentum und dessen Verstindnis des A.T.
Bring weist auf, wie die Erdrterung und Verkiindigung des Apostels auf
eine genuine Deutung dessen baut, was <geschrieben» steht. Dagegen ist der
Gebrauch des A.T. durch Juden und Judaisten ein grofes Millverstindnis,
von dem Paulus unter Verteidigung seiner Auffassung als der einzig
richtigen aufs bestimmteste Abstand nimmt. Bring ist aullerdem in iiber-
zeugender Weise zum heilsgeschichtlichen Denken des Paulus vorgedrun-
gen. Ferner hat er als gewandter Schriftausleger auch die Detailexegese
mit wertvollen Beobachtungen bereichert, wie u.a. seine FErklidrungen
von Rom. 10, 4 und Gal. 5, 11 zeigen. Dal} ein nicht-exegetischer, mit anderen
Voraussetzungen arbeitender Fachmann an die Texte herantritt, kann sehr
fruchtbar wirken, besonders wenn einer wie Bring die einschligige Litera-
tur, auch die neueste, eingehend kennt.

Zweifellos wird Brings grofle Arbeit iiber den Gal. fiir lange Zeit als
ein Werk dastehen, das mit Gewinn geratfragt wird, wenn man einen wirk-
lichen Eindruck der paulinischen Theologie gewinnen will. Das Buch ver-
dient eine weite Verbreitung, zumal es um Dinge geht, welche den auf die
Briefe des Paulus Riicksicht nehmenden Kirchen wesentlich bleiben miissen.
Uberhaupt ist dieses Werk ein Beweis fiir die umfassende Gelehrsamkeit
Brings und den hohen Stand skandinavischer Theologie.

Alre (Ddnemark ). Poul Nepper-Christensen.

A.J.Vermeulen, The Semantic Development of Gloria in Early-Christian Latin.

= Latinitas christianorum primaeva, 12. Nijmegen, Dekker & van de Vegt
N.V,, 1956. XXII + 236 S., 8 Tafeln. F1. 12.50.

Das biblische Wort 8820 (= kabod) wird in der Vetus Latina und der
Vulgata vorzugsweise mit claritas, maiestas, besonders aber gloria iibersetzt.
Damit stellt sich ein semantisches Problem, das uns in weite theologische
Zusammenhénge fithrt: Im profanen Latein bedeutet gloria meistens ¢Ruhmsy;
b6ta-kabod kann zwar wohl auch diese Bedeutung haben, umschreibt aber
in seiner theologisch gewichtigsten Anwendung — vornehmlich als d6Ea
10D deold — «the powerful, mighty appearance of God» (8.7). Ob der wirkliche
Inhalt und Reichtum dieses Begriffes (in dem bald das Machtvolle, bald das
Lichtvolle der Theophanie mehr betont erscheint) den Lesern der lateini-
schen Ubersetzungen bewulit wurde, zeigt sich, wenn wir maligebende Zeu-
gen der frithchristlichen lateinischen Literatur zu Rate ziehen.

Der Verfasser befragt eingehend Texte «of those early-Christian writers
who by present-day standards of early-Christian philology are considered
to be representative of Christian Latin» (8. 3), namlich fiir die vorkonstan-
tinische Periode Tertullian, Cyprian u.a., fiir die nachkonstantinische
Periode Ambrosius, Augustin und Leo d. Gr. Schon die Art, wie er diese
Auswahl begriindet und die einzelnen Autoren charakterisiert, zeigt des
Verfassers grofle Fahigkeit, eine sichere philologische und literargeschicht-



Rezensionen 145

liche Schulung fiir die Erkenntnis geistiger Zusammenhénge einzusetzen.
Kenntnis der vorliegenden Forschung und Fihigkeit, weiter vorzustoflen
und zusammenzuordnen, sind gliicklich vereint. Einzelheiten, wie z. B. die
(keineswegs oberflichlichen) Erwigungen der Bibeliibersetzer zu verschie-
denen Vokabeln oder Bibelstellen, die Frage des Indikatives oder Konjunk-
tives in Doxologien, die Wertung weltlichen Erfolges und Ansehens oder
der kaiserlichen gloria bei den verschiedenen Autoren, die Beschreibungen
des eschatologischen Triumphes, dazu auch (durch gute Tafeln unterstiitzte)
Beobachtungen an der friihchristlichen Kunst, werden zu typischen Ziigen
in einer Geschichte der gegenseitigen Durchdringung der christlichen Bot-
schaft und des antiken Lebensgefiihls, die man nur mit immer steigender
Anteilnahme lesen kann, so sehr es auch Vermeulen vermeidet, zu dramati-
sieren oder mit grofen Worten um sich zu werfen.

Als die Gegenwart Gottes in der Geschichte und des Menschen Rolle
in dieser Gottesgeschichte mit einem Ausdruck umschrieben wurde, der ei-
gentlich der Verherrlichung der Macht Roms und der rémischen virtus zu-
gehérte, begann weit mehr als ein ideengeschichtlicher «Prozel}y, sehen wir
uns vielmehr auf den Weg gestellt, den Augustin clarificatio Christi in genti-
bus nannte (S.195). Nichts beschreibt das Wagnis, das Gericht und die
Verheillung solches Weges besser als die Texte, in denen die damals Be-
teiligten selber zu uns reden und die Art ihrer Beteiligung verraten. Ge-
rade der umsichtige und niichterne Interpret dieser Stimmen ist dem Wer-
ten und Urteilen nicht enthoben, wenn es auch anders geschehen mag als
nach kirchengeschichtlichen Gemeinplatzen. Gerade gegeniiber den (so oft
auf Kosten ihrer Nachfolger gepriesenen) vorkonstantinischen Zeugen er-
gibt sich das Urteil und die Frage: «The confluence of the word gloria and
the biblical 36Za has not been conducive to a better understanding of the
Bible. How is it possible that in early Christianity, which after all was
intra-biblical, the profane idea of renown got the better of the biblical
concept?» (S. 139). Die ausgedehnten Untersuchungen iiber den Begriff
gloria martyrum (8. 53 ff.) zeigen, besonders bei Cyprian, eine «practice of
hero-worship» (S. 73), etwas wie eine Ideologie der Verfolgungszeit (nicht
des Verfassers Ausdruck), die auch dadurch nicht zu einem wirklichen
Zeugnis wird, daf am Schlufl alle Ehre Gott und Christus zugeschrieben
wurde (S.59. 64). Der Méartyrer wurde immer mehr als Kiampfer und Sie-
ger, immer weniger als Zeuge gesehen. Dal} in solchem Aufruf an den Ein-
zelnen, seinem Leben gloria, personlichen Wert zu geben, auch ein positives,
in der damaligen heidnischen Gesellschaft fehlendes Element enthalten war,
verschweigt der Verfasser ebenso wenig (S.127ff., in einem Exkurs, der
freilich Fragen offen ldBt, die im Rahmen dieser Arbeit nicht behandelt
werden konnten).

In der nachkonstantinischen Zeit traten nicht nur solche Verinderun-
gen ein, die mit dem Aufhéren der Verfolgungen unmittelbar gegeben wa-
ren. Ein vertieftes Studium der Bibel und die theologischen Auseinander-
setzungen um die Gottheit Christi brachten den biblischen Sinn von gloria
= d6fa mehr zum BewulBtsein. Der romische Ruhmesbegriff iibte zwar auch
weiterhin seinen Einfluf}; jedoch wurde das Verhiiltnis von giottlicher und

10



146 Rezensionen

menschlicher gloria nun ausgewogener und tiefer durchdacht, besonders in
der Rechtfertigungslehre Augustins. Dessen iiberragende Grolle wird ge-
rade darin sichtbar, dafl dieser besondere semantische Komplex bei ihm in
die tiefsten Zusammenhinge seines Verstindnisses von gottlicher Gnaden-
macht und menschlicher Abhingigkeit fiihrt. Zur Neuentdeckung des bibli-
schen Sinnes der gottlichen «<Herrlichkeity hat auch der Neuplatonismus mit
seiner Vorliebe fiir das, was der Verfasser mitunter nicht ganz klar «light-
mysticism» nennt, in einer Weise beigetragen, die im einzelnen schwierig zu
erfassen ist. Wir erfahren, daf die wunderbare Schau der gloria Christi bei
Ambrosius auf Origenes zuriickgeht. Bei Augustin wird dann die Lichtsymbolik
weniger leicht greifbar. Dafl ihr und dem neuplatonischen Einflufl bei Augustin
deswegen allerdings weniger Bedeutung zukommen soll (S.211. 213), ist eine
iibereilte Behauptung. Vermeulen ist sich iibrigens der Probleme und Grenzen,
die sich bei diesem Vater fiir semantische Untersuchungen ergeben, wohl be-
wullt. Allgemeines und Typisches durchdringen sich hier so sehr mit Aller-
personlichstem, dall jeder Grenzziehung, so unvermeidlich sie an sich ist,
etwas Willkiirliches anhaftet. So sind wir weniger iiberzeugt als der Ver-
fasser, dall die mehr intellektuelle, erkenntnistheoretische Seite der augu-
stinischen Lichtsymbolik (S.213 in einer nachtriglichen Andeutung mit
Bezug auf Conf. VII) — einschliefilich ihres Gebrauches in der «technical
language of theology» (z.B. in De Trinitate) — wenig mit dem Thema des
Buches zu tun habe, so daBl z. B. die Vision von Ostia <of little importance
for our study» sei (8. 212).

Aber diese Fragen schmilern so wenig wie gelegentliche kleine Liicken
in der Darbietung oder der Gedankenfithrung (letztere scheint wenigstens
mir auf S.11{. und S.15f. etwas der Logik zu ermangeln) den ausgezeich-
neten Eindruck dieser Studie, die ihrem Gegenstand ebenso treu wie kaum
etwas schuldig bleibt.

San Anselmo, California, USA. Martin Anton Schmidt.

St. Methodius, The Symposium. A treatise on chastity. Translated and an-
notated by Herbert Musurillo, S. J. = Ancient Christian Writers, 27. West-
minster, Maryland-London, Llongmans, Green and Co., 1958. 249 S. 21 sh.

Leider sind im Rahmen der «Ancient Christian Writersy, die nur eine
englische Ubersetzung bieten, die editorischen Miglichkeiten des jungen
amerikanischen Gelehrten eingeengt. Der Leser mufl ihm daher zunichst
ein gewisses Vertrauenskapital vorschieflen, das aber sicher eingelost wer-
den wird, sobald der von Musurillo vorbereitete griechische Text des Sym-
posions innerhalb der «Sources chrétiennes» erscheinen wird. Schon jetzt
aber lalt die Einleitung, welche nicht nur die iiberlieferungsgeschichtliche
Problematik darstellt, sondern auch ein klares Bild von der Handschriften-
bewertung durch den Verfasser vermittelt, erkennen, dafl hier die Dinge
bei einem Schiiler von Paul Maass-Oxford in bester Obhut sind. Im iibrigen
wird jeweils in den Anmerkungen die bei der Ubersetzung vorausgesetzte
Textform begriindet dort, wo sie zweifelhaft ist. Das war notwendig, weil
die vom Verfasser wiederaufgenommenen élteren Bedenken gegen die Text-
gestaltung durch N. Bonwetsch im Berliner Korpus der Griechischen Kir-



Rezensionen 147

chenschriftsteller zu Recht bestehen. Fiir die wissenschaftliche Urteilskraft
von Musurillo spricht die vorsichtige Behandlung des Verfasserproblems.
Er versagt sich allen bisherigen Versuchen, den bischéflichen Wirkungs-
kreis von Methodius genauer zu lokalisieren bzw. seine Persdnlichkeit zu
identifizieren, und meint: <a certain skepticism would seem advisable until
clearer evidence should be forthcomings (S.5). Zu diesem Punkt hitte er
gich vielleicht noch konkreter #uflern konnen, nachdem die Heidelberger
Dissertation von Kurt Quensell, Die wahre kirchliche Stellung und Tétig-
keit des filschlich sogenannten Bischofs Methodios von Olympos (1952), alle
spiteren Berichte der Kirchenviiter iiber Methodius in ihrer Problematik
nachgewiesen hat1; auch Altaner sah sich daraufhin zur Anderung seiner
Darstellung veranlalt. 2 Doch diirfte dies, wie auch die Verarbeitung der
nicht von Musurillo beriicksichtigten Studien zu Methodios von Olympos
von Buchheit 3, bei der endgiiltigen Ausgabe in den «Sources chrétiennes»
nachgeholt werden kénnen. Die ausgezeichneten Anmerkungen zum Text
zeugen von einem Blick fiir das Wesentliche, umfangreicher altphilologi-
scher Bildung und Kenntnis der einschlagigen Forschungsliteratur.
Marburg. Carl Andresen.

Gestalten und Wege der Kirche im Osten. Festgabe fiir Arthur Rhode zum 90.
Geburtstage am 13. Dezember 1958, Herausgegeben von Harald Kruska. Ulm
(Donau), Verlag «Unser Weg», 1958. 272 8., 1 Karte.

Nicht weniger als 18 Freunde, Schiiler und Mitarbeiter des 1920—41
amtierenden Superintendenten von Posen, fast durchwegs dem ehemaligen
deutschen Osten entstammend oder doch ihm durch jahrzehntelange beruf-
liche Titigkeit innigst verbunden, haben dieses Buch gestaltet, das bei
aller inhaltlichen Mannigfaltigkeit seiner einzelnen Beitrige ein organi-
sches Ganzes darstellt. Was ihm das besondere Geprige gibt, ist die Tat-
sache, daBl es vor dem geistigen Auge des Lesers eine Welt, reich an
schopferischen Werten wie an schuldhaft-verhéingnisvollen Spannungen, er-
stehen 140t, die unwiederbringbar der Vergangenheit angehort.

Einen lebendigen Eindruck von ihrer Differenziertheit in nationaler
wie konfessioneller Hinsicht vermitteln die siedlungsgeschichtlichen Auf-
sitze von W, Maas: «Schicksale der Evangelischen in Zirke an der Warthe>,
von E. Keyser: «Evangelische und katholische Bevélkerungsgruppen im
nordlichen Pommerellen » (der uns indessen den Familiennamen als Krite-
rium fiir die volksmélige Zugehorigkeit ihrer Tréager eine zu grofie Be-
deutung beizumessen scheint) und vor allem von W.Kuhn: «Die Pfarrge-
meinden im Raume der lutherischen Synode des alten Polen in ihrer zeit-
lichen und stindischen Schichtungy». Letzterer Aufsatz ist eine von profun-
der Kenntnis des einschligigen Quellenmaterials zeugende Studie, die das
geringe Interesse der friderizianischen und nachfriderizianischen Kolonisa-
tion fiir kirchliche Dinge anmerkt, die seit 1815 sich vollziehende Ausein-

1 Theol. Lit.-zeit. 79 (1954), S. 175 {.
2 B. Altaner, Patrologie, 5. Aufl. (1958), S.190 f.
3 V. Buchheit, Studien zu Methodios von Olympos (1958).



148 Rezensionen

anderentwicklung der evangelischen Kirche diesseits und jenseits der
deutsch-russischen Grenze — in Kongrefipolen Stagnation, im Posenschen
stirkste Entfaltung — schildert, die Ursachen fiir das Werden eines national
bewufiten polnischen Luthertums aufzeigt und endlich den durchgreifenden
Strukturwandel hervorhebt, der sich seit 1945 im duBeren und inneren Ge-
fiige der evangelischen Kirche Polens ereignet hat.

Wo es galt, einer Personlichkeit zu gedenken, die ihr ganzes Leben
lang gleichsam in der vordersten Kampflinie gestanden ist, konnten natur-
gemil Untersuchungen iiber das Ringen der deutschen evangelischen Kir-
chen um ihre Selbstbehauptung im Polen der Zwischenkriegszeit nicht feh-
len. Hierher gehoren in erster Linie der sehr instruktive Artikel von O.
Wagner: «Der Krakauer Streit», ein gelungener Versuch, eines der schmerz-
lichsten und beschimendsten Geschehnisse in den turbulenten Auseinander-
setzungen jener Jahre aktenmiflig darzustellen, und der nicht minder auf-
schlulireiche von W. Gennrich iiber «Die Konferenz in Upsala 1921», die sich
ernsthaft, aber leider ohne durchschlagenden Erfolg um eine Bereinigung
der evangelisch-kirchlichen Situation in Polen bemiiht hatte. Es bleibt zu
bedauern, dal Zécklers bei aller kompromiBlosen Entschiedenheit im Grund-
sitzlichen doch milderer Kurs — gewil} ein Ergebnis der von ihm auf dem
Boden der dsterreichisch-ungarischen Monarchie gewonnenen Erfahrungen
— sich damals gegeniiber den Intentionen der Posener nicht durchzusetzen
vermocht hat. In diesem Zusammenhang darf iibrigens mit Befriedigung
festgestellt werden, daf} sich an einigen Stellen des Buches eine, wenn auch
vorsichtige Revision des ehedem im deutschen Lager herrschenden Ver-
dammungsurteils iiber den Bannertriger des «polnischen Evangelizismus»,
Generalsuperintendent D. Bursche — eine gewill sehr umstrittene Gestalt
—, abzuzeichnen beginnt.

Um der gefiihrdeten Unierten IKvangelischen Kirche in Polen die Her-
anbildung eines fiir sie geeigneten geistlichen Nachwuchses zu sichern, ent-
stand 1921 das Posener Theologische Seminar. Thm ist ein Beitrag aus der
Feder des Herausgebers gewidmet, der freilich, so lebendig er auch die
Schicksale dieser Anstalt und manchen ihrer Dozenten zu schildern weil},
kein ausreichend deutliches Bild der hier vollbrachten wissenschaftlichen
Leistung bietet. Rhode selbst hat an dieser kirchlichen Hochschule neben
anderen Vorlesungen solche iiber heimatliche Kirchengeschichte gehalten
und ist auch mit zahlreichen Publikationen aus dem genannten Fachgebiet an
die Offentlichkeit getreten.! Entscheidend auf einem unter diesen und wei-
teren den gleichen Gegenstand behandelnden Aufsitzen des selben Autors
basiert die instruktive Studie von Ilse Rhode iiber «Die Mariaviten», jene
leidgepriifte, von schwersten inneren Kdmpfen aufgewiihlte romfreie katho-
lische Kirche, die erst in unseren Tagen im Begriff zu sein scheint, sich
allmihlich wieder zu konsolidieren. Auch eine Reihe anderer Beitrige weil}
sich der historischen Forschungsarbeit Arthur Rhodes verpflichtet. Das gilt

1 A. Rhode, Geschichte der evangelischen Kirche im Posener Lande
(1956) wurde in Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 371 f., von S. Géransson be-
sprochen.



Rezensionen 149

ausgesprochenermallen von den Aufsidtzen A. Starkes: «<Um Union und Be-
kenntnis. Karl von Rappards Stellung im Kirchenkampf des 19. Jahrhun-
derts», und H. Kochs: «Die polnischen Predigten am leeren Sarge Alexan-
ders I. in Warschau, 1826», nicht minder aber von der sehr beachtlichen Un-
tersuchung iiber «Die Griinde des Verfalles der Reformation in Poleny, die
E. Kneifel vorlegt. So wenig man die Bedeutung, die der Gegenreformation,
insonderheit der Wirksamkeit des Jesuitenordens, fiir die Rekatholisierung
Polens zukommt, wird unterschitzen diirfen, so sei doch letzten Endes die
reformatorische Bewegung an ihrem eigenen Unvermégen und der geisti-
gen, zum Teil auch der moralischen Unzuldnglichkeit vieler ihrer Anhin-
ger, zumal aus dem Adel, aber auch mancher Geistlicher gescheitert. Mulite
sich schon die innere Zerkliiftung des protestantischen Lagers — theologi-
sche Gegensitze, von den Zeitgenossen gemeinhin als uniiberbriickbar emp-
funden, in der Sicht Kneifels, wie uns bedinken will, fast ein wenig ver-
harmlost — verheerend auswirken, am schwersten wiegt doch wohl «das
fahrlissige Versiumnis der Gewinnung des polnischen Bauerntums fiir das
Evangeliums.

Eine besondere Wiirdigung verdient im Rahmen dieser die im engeren
Sinne des Wortes historischen Partien des Buches betreffenden Darlegun-
gen schlieBlich die von G. Rhode seinem Vater dargebrachte Gabe: die er-
weiterte Fassung seiner Mainzer Antrittsvorlesung iiber «Die Reformation
in Osteuropa. Ihre Stellung in der Weltgeschichte und ihre Darstellung in
den ,Weltgeschichten’s. Mag sein, dall der Untertitel mehr verheilit, als die
Behandlung des Themas tatséichlich bietet, und sicher geht der Verfasser
nicht selten wohl ein wenig zu sehr ins Detail; unbedingt beistimmen mul}
man aber seiner Forderung, die Reformation in Osteuropa habe stirkere
Beriicksichtigung zu finden, als dies bislang iiblich war — ein Verlangen,
dem iibrigens neuerdings Hassinger (Das Werden des neuzeitlichen Europa
1300—1600) in weitgehendem Malle Rechnung getragen hat. Ferner: Der
evangelische Kirchenhistoriker wird geneigt sein, Bedenken anzumelden
gegen den von verschiedenen Seiten gedullerten Vorschlag, das iiberkom-
mene Periodisierungsschema Reformation — Gegenreformation preiszuge-
ben. Geschieht es nun, wie dies in der zur Erorterung stehenden Abhandlung
der Fall ist, daBl solche Anregungen vom Osteuropaforscher zustimmend
aufgenommen werden, dann weill er sich gehalten, seine Gegenargumente
erneut auf ihre Durchschlagskraft hin zu iiberpriifen.

Ungeachtet seiner wissenschaftlichen Interessen und Leistungen ist
Arthur Rhode doch allezeit in erster Linie ein Mann der kirchlichen Praxis
gewesen. Insofern gliedern sich Artikel, die Kirchenfiihrergestalten oder
Probleme der Kirchenleitung zum Gegenstand haben, harmonisch in das
Gesamtgefiige der Festschrift ein. Hier sind zu nennen der Beitrag von H.
Gefaeller: «<Finanzen in der Kirchenprovinz Ostpreulleny, der sich das Ziel
setzt, vielumstrittene althergebrachte Einrichtungen (Patronat; dingliche
Kirchensteuer) in ihrer Bedeutsamkeit aufzuzeigen und von da her zu
rechtfertigen, zugleich aber die Notwendigkeit selbstverantwortlichen wa-
genden Planens unterstreicht (man mul} eine neue Pfarrstelle ansehen als
eine werbende Investierung), und die beiden packenden Lebensbilder, die



150 Rezensionen

J. Walach: <Ernst Barczewski, der Vater der Masuren» und J. Steffani: <Der
letzte Posener Konsistorialpriasident (Erich Nehring 1877—1947)» gestaltet
haben. Barczewski, eine tatkriftige, schlicht-fromme Perstnlichkeit, konnte
als Abgeordneter zum Sejm und Senat noch unbehindert die Belange seiner
Kirche vertreten; iiber der spiteren Phase der Amtswirksamkeit Nehrings
— der, nebenbei bemerkt, trotz der hohen Stellung, die er bekleidete, vordem
nie gendtigt worden war, polnischer Staatsbiirger zu werden — lag wie
eine dunkle Wolke das Erleidnis der KampfmafBnahmen des nationalsozia-
listischen Regimes gegen die christliche Gemeinde, jenes Vernichtungswil-
lens, der, dem tiefer Blickenden schon friihzeitig erkennbar, bereits in den
ersten Anfingen des Dritten Reiches in Erscheinung getreten war (vgl. den
mit dem eigentlichen Thema des Buches nur in losem Zusammenhang
stehenden Aufsatz von O.Sohngen: «<Wie es anfing. Die Kinsetzung des
Staatskommissars und die Usurpierung des Evangelischen Oberkirchenrates
in Berlin im Juni 1933»). Einer Bedrohung, unvergleichlich griofler, als sie
selbst aus der Eingliederung in den Rechtskirper einer einzigen evangeli-
schen Kirche Polens, gegen die man sich beharrlich zur Wehr setzte, je
hiitte erwachsen konnen. '

Eine Predigt A.Kdéberles iiber Hebr. 12, 1—3, «Ein Gang durch die
evangelischen Kirchen der Stadt Posen», auf dem C. Brummack den Leser
geleitet, voll wehmiitiger Erinnerungen, die gleichwohl frei sind von Bitter-
keit, und eine solid gearbeitete Arthur Rhode-Bibliographie Ch. Bergers
bilden die wiirdige Umrahmung des wertvollen Buches.

Wien. Wilhelm Kiihnert.

Eberhard Wilfel, Luther und die Skepsis. Eine Studie zur Kohelet-Exegese
Luthers. = Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus,
12. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1958. 288 S.

In der vorliegenden Arbeit, einer von der Theologischen Fakultit Er-
langen angenommenen Inauguraldissertation, analysiert der Verfasser Lu-
thers Auslegung des «Prediger Salomonis», besonders Luthers Kohelet-
Vorlesungen vom Sommer 1526. Die Untersuchung ist folgendermafen auf-
gebaut. Im ersten Teil (S.15—94) werden vom Stande der modernen exege-
tischen Forschung her die Grundgedanken Kohelets gezeichnet. Es zeigt
sich, daf} die Auffassung des Predigers von einem anthropozentrischen Welt-
und Lebensverstindnis geprigt ist. In dem zweiten Hauptteil des Buches
(8. 95—240) legt Wolfel dar, daBl Luther aus den Texten des Predigers etwas
ganz anderes entnimmt, dafl «<Luthers Predigerdeutung fiir die moderne Wis-
senschaft als historisch-kritische Exegese nicht zureicht und unnachvoll-
ziehbar isty (S.116). Sie mufl von diesem Aspekt aus als eine «Milldeutung»
betrachtet werden. Luthers Kohelet-Exegese wird von seinem hermeneuti-
schen Grundprinzip bestimmt, dafl der Skopus und die res des Alten Testa-
mentes und seiner einzelnen Biicher Christus ist (S. 104).

Wholfel meint, dal Luthers eigenartige «Theologie der Wunderleute»
einen Schliissel fiir das Verstindnis seiner Kohelet-Exegese bildet. Salomo
war ein vir heroicus, von Gott getrieben. Die Minner des Alten Testamentes
sind fiir Luther Triger des Heiligen Geistes. Wolfel erkliart: «Mit den



Rezensionen 151

beiden herausgestellten Grundkategorien des geschichtsmichtigen Wunder-
mannes und dem im Herzen Heiligen ist nun auch die Gestalt Salomos bei
Luther zu erfassen» (S.108). In anderer Formulierung, die gleichzeitig auf
Luthers besondere Betrachtung hinweist, lautet diese These: «Luther sieht
deshalb nicht den Ursinn des Predigerbuches, weil er dasselbe als Prediger-
buch Salomos sieht und auffallt. Und dieser ist kein Skeptiker, so gut der
Heilige Geist, der in ihm wohnte, kein Skeptiker sein konnte» (S. 115).

In seinen Ausfiihrungen zeigt Wélfel, wie Luthers Auslegung zu einer
Auseinandersetzung mit einer existentiellen Skepsis fiihrt, die <eine letzte
Lebens- und Daseinshaltung» ist. Als Anhang (S.241-257) werden einige
Spezialfragen behandelt, welche die Kontinuitit und Entwicklung in Lu-
thers Kohelet-Auffassung betreffen.

Wolfels Buch bereichert die Luther-Literatur mit einer Untersuchung
iiber ein bisher wenig bearbeitetes Gebiet. Durch zahlreiche Anmerkungen
und Literaturhinweise hat der Verfasser seine Untersuchung in eine Be-
ziehung zu den Resultaten anderer Luther-Forscher gestellt.

Lund (Schweden). Gunnar Hillerdal.

Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik. IV. Die Lehre von der Verséhnung.
3,1—2. Zollikon-Ziirich, Evang. Verlag AG., 1959. IX + 1107 S.

Nahezu elfhundert Seiten hindurch wird der Leser dieser neuen Bénde
der Kirchlichen Dogmatik mit einer einzigen Frage beschiftigt, nimlich
mit der nach der Wahrheit, Wirklichkeit und Reichweite des Munus pro-
pheticum Christi. Selbst derjenige, dessen Aufnahmefiahigkeit sich durch die
epische und rhetorische Breite iiberfordert oder im Blick auf die voran-
gegangenen zehn Binde (wer aber wollte nun fiir die freundlich-nachsich-
tige Unterteilung dieses elften in zwei Hiilften nicht von Herzen dankbar
sein?) sich iiber Gebiihr in Anspruch genommen fiihlen sollte, miiite doch
zugestehen: man wird von diesem einen Thema niemals entlassen, sondern
von ihm festgehalten und gestellt. Von der Problementfaltung des dritten
Aspektes der Versihnungslehre angefangen bis hin zu den letzten Sitzen,
in denen von der «fréhlichen Hoffnung» der Christen gesprochen wird, wird
in unerhérter Konzentration Christus als das <eine Wort Gottes, das wir zu
héren, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen
haben» (S.1), bezeugt, bedacht und so unserem Denken konfrontiert, daB,
wie bunt und vielschichtig die einzelnen Teilfragen, die sich auf der langen
Wanderung erschlieflen, auch sein mogen, es doch nie zu Allotria kommt,
die einen zu eigenméchtigen dogmatischen Spaziergingen verlocken méch-
ten. Diese konzentrierte Aufmerksamkeit auf das Munus propheticum —
man beachte auch die beachtliche Raumzuteilung im Gesamtwerk, da ja
ausdriicklich (S.127) Band I, 1 und 2 miteinzubeziehen sind — ist allein
innerhalb der Geschichte der Theologie so etwas wie ein Markstein. Man
versteht den Anspruch Barths, hier einen Neuansatz der Reformation iiber
Calvin hinaus (S.13 ff.) weiterfiihren und auf neue, tragfihigere Grund-
lagen stellen zu sollen. Das Neue und Bedeutsame diirfte wohl darin be-
stehen, dall die Prophetie Christi in einer inneren Ausséhnung mit seinem



152 Rezensionen

Priester- und Kénigsamt begriffen wird, wie sie so noch kaum jemals
Gestalt gewonnen hat.

Wer dieses dogmatische Ziel Barths, die Verséhnungstat Gottes in
Jesus Christus zugleich als Wort zu verstehen, bejaht, begreift wohl auch,
warum ihm einiges an der formalen Architektonik der d&ufleren Gestaltung
liegt (S. VII). In der Tat ist das duBere und innere Gefiige der nun vor-
liegenden drei Teilbiinde des vierten Bandes nahezu nahtlos; man fiihlt sich
lebhaft an Barths Pliadoyer fiir die Schonheit als eine der Kigenschaften
Gottes erinnert — in solcher Entsprechung begegnet sie hier als dogma-
tisches Epiphdnomen. Das starre, beziehungslose Nebeneinander der Opera
propria trinitatis scheint hier endgiiltig iiberwunden zu sein, die verhing-
nisvolle Auseinanderreilung der Soteriologie in die zwei getrennten Sphii-
ren des Sohnes und des Geistes ist, durchaus gemall dem neutestamentlichen
Zeugnis, vermieden und die problematische Eigengesetzlichkeit des Ordo
salutis scheint gliicklich aufgefangen zu sein und wird durch ihre Um-
gestaltung dem Ganzen organisch eingebaut. Wie in IV, 1 die Rechtferti-
gung dem priesterlichen und in IV, 2 die Heiligung dem kéniglichen, so
wird nun die Berufung dem prophetischen Amte Christi zugeordnet; wie
aber Glaube und Liebe als Uberwinder von Hochmut und Trigheit auf-
gezeigt wurden, so wird nunmehr die Hoffnung als Wirkung des Heiligen
Geistes der Liige des Menschen, als der besonderen Gestalt der Siinde der
Prophetie Christi gegeniiber, siegreich gegeniibergestellt. Wie der Glaube
der Versammlung der Gemeinde und die Liebe ihrer Erbauung, so erscheint
die Hoffnung der Sendung der Gemeinde zugeordnet und mit ihr zuinnerst
verwoben.

Wer wollte leugnen, dal hier wesenhafte Zusammenhinge neu auf-
gedeckt und damit Einsichten gewonnen werden, die als solche nicht mehr
vermiflit werden konnen, so dall Kirche und Theologie diese Binde als ein
wirkliches Geschenk aus den Hénden des Basler Theologen entgegennehmen
diirfen?! Dabei wird der Leser wiederum erfahren, dafl der dogmatischen
Kraft, die ihm begegnet, durchaus ebenbiirtig die seelsorgerliche Weisheit
zur Seite tritt, mit der hier sowohl schonungslos einem religiosen Egoismus
der Kampf angesagt wird, wie auch zu einer dankerfiillten IFreude, die sich
im Kinstehen der Christen fiir die Welt auswirken soll, aufgerufen wird.

Fs ist nun der besondere Vorzug, ja das Bestechende an dieser Neu-
ordnung der Soteriologie, dall sich hier als in einem theologischen Mikro-
kosmos der Makrokosmos der gesamten Gottesgelehrsamkeit widerspiegelt.
Man hat in diesen beiden Binden die gesamte Dogmatik in nuce, nur eben
beleuchtet vom «Licht des Liebensy (S. 40 ff.). Es soll nun hier nicht iiber das
Unbehagen reflektiert werden, die ein solcher ‘Kosmos’ im Bereiche refor-
matorischen Glaubens eigentlich hervorrufen miilite, obgleich einen Barths
unbekiimmerter Umgang mit den Begrifflichkeiten einer ‘Ordnung’ schon
recht nachdenklich stimmen mag. Auch die, trotz aller Versicherung Barths,
er wiillte schon etwas von der List und Gewalt des ‘altbdsen Ieindes’
(S. 287 ff.), nicht zu iibersehende Glitte der Kinbeziehung des ‘Widersetz-
lichen’ in diesen Kosmos soll uns hier nicht unmittelbar beschiftigen. Kri-
tisch fragen méchten wir, ob, entsprechend der Intention, die Prophetie



Rezensionen 153

Christi wirklich zu ihrem Rechte kommt. — Wir setzen damit ein, dafl wir
eine, scheinbare periphere, Fehlanzeige erstatten. In den 230 Seiten viel-
faltigen Bedenkens der Berufung fehlt jeder, auch jeder polemisch ab-
weisende, Seitenblick auf die fiir die Reformation doch so entscheidende
Beziehung der Vocatio zum ‘Beruf’. Es fehlt auch eine Auseinandersetzung
mit der mittelalterlichen Gleichsetzung von Vocatio und dem geistlichen
Dienst, obwohl kein Zweifel dariiber bestehen kann, dall auch fiir Barth
die Berufung entscheidend Berufung in das ministerium Verbi Divini dar-
stellt. Ja, trotz allen gut protestantischen Ernstnehmens des Priestertums
der Gldaubigen gerit Barth an einer Stelle fast in die Nihe einer Unter-
scheidung zweier Stinde in der Christenheit, wenn er (S.894ff.) von
berufenen Menschen in der Gemeinde und von zeitweilig ‘hervortretenden’
und ‘zuriicktretenden’ Christen spricht. Gewill vollzieht sich christliches
Dienen immer in solchem Hervortreten und Zuriicktreten Einzelner in
der Gemeinde, warum aber wird dieses durch das grofle Gewicht der einen
Vocatio begriindet, bzw. nicht von einer besonderen Berufung zum Dienst
gesprochen? Offenbar, weil das Vorhandensein des Dienstes der Christen
fiir die Welt zur Wiirde einer ‘nota ecclesiae’ erhoben wird (S.892)! Wir
stofen damit auf eine bewuflte Umwandlung der Berufungslehre (vgl.
S. 577 ff. 598 ff. 637 {f.), als deren Ergebnis man, etwas zugespitzt, verbuchen
miilite: berufener Christ ist der Mensch nicht schon als der seine Recht-
fertigung Glaubende und in der Heiligung Begriffene, sondern erst als
dienender Zeuge! Als konstitutiv fiir die Vocatio gelten demgemal die ver-
schiedenen Berufungserzihlungen (8. 672 ff.), denen gegeniiber die Aus-
sagen des N.T. von einer Berufung zum Heil in ihrem Gewicht zuriicktreten
miissen (S.657). Die “Wohltat’ der Berufung sei nur eine ‘zugeordnete’ Folge.
Barth beschreibt dann das Ziel der Berufung mit dem ‘iiberkiihnen’ Aus-
druck einer «unio cum Christo» (S.631). Zugleich kritisiert er scharf die
klassische Berufungslehre, wobei er deren Orientierung an den ‘beneficia
Christi’ verantwortlich fiir ein heilsegoistisches GenieBen macht, das den
Dienst der Christen fiir die Welt korrumpiert (S. 644 ff.).

Hier horcht man nun doch auf. Abgesehen davon, dafl die Empfehlung,
die “Wohltat’, um die es im Evangelium nun doch einmal geht, als ‘zugeord-
nete IFolge’ des christlichen Dienstes in Aussicht zu stellen, eine allzu be-
kannte Variante des Themas: Heil und Dienst darstellt, so ist fiiglich nicht
einzusehen, inwiefern durch diese Gewichtsverlagerung der Heilsegoismus
iiberwunden werden soll. Es ist auch nicht einzusehen, warum das Geschenk
der Heilsgewiflheit notwendigerweise den Heilsegoismus nach sich ziehen
mull — die Reformation hat das jedenfalls genau andersherum gemeint.
Offen gesagt: die ironische Kritik (S.645) befriedigt nicht; sie iibersieht
— oder will sie am Ende iibersehen? — den eigentlichen Zusammenhang,
dall nimlich jene korrumpierende Wirkung erst Folge jener, allerdings
sehr friih einsetzenden, Anbahnung und Herausgestaltung des Ordo salutis
war, gemidll welcher der Wunsch nach Heilsgewiflheit zu einem religidsen
Entwicklungsprozell und Forderungsprogramm entartete. Damit war die
Erlangung der beneficia das geheime Ziel der Berufung geworden, und
darum konnte es nicht mehr zu einem frohen Dienst im Zeichen der Hoff-



154 Rezensionen

nung kommen, um den es ja Barth mit Recht geht. M. a. W. war durch diese
Entwicklung die Wohltat zugeordnete Folge eines durch die Berufung eben
nur eingeleiteten ‘religivsen Dienstes’ geworden, wie man um der Ver-
deutlichung willen einmal definieren kénnte, dann ist wirklich zu bezwei-
feln, daB es sich im Hinblick auf den christlichen Dienst fiir die Welt anders
verhilt. Oder ist die entscheidende Einsicht der Reformation, die doch
gerade Barth immer auf den Leuchter gesetzt sehen wollte, dall erst die
Giite Gottes den Menschen zum Gutsein befreit, iiberholt — oder gilt das
nur fiir das Verhiltnis von Rechtfertigung und Heiligung, nicht aber fiir
die Berufung?

Diese Frage aussprechen, erzwingt es, eine weitere Fehlanzeige zu
erstatten. So gewil} die Prophetie Christi mit der ihr verbundenen Berufung
als die dritte Gestalt der Verséhnung von Barth unter anderem auch in
bezug auf die Linie Priestertum Christi—Rechtfertigung gedacht ist, so we-
nig gibt es doch nach der vorliegenden Darstellung eine direkte Begriindung
der Vocatio im rechtfertigenden Wort des Evangeliums. Denn — wiederum
eine Fehlanzeige — es wird auch keine echte Verbundenheit der Berufung
mit Taufe und Predigt sichtbar. Letztere erscheint wohl an der Spitze jener
Reihe von Diensten, die die Kirche der Welt schuldet (S. 987 ff.), Taufe und
Abendmahl werden in ihrer Gemeinschaft stiftenden Funktion gebiihrend
beriicksichtigt (S.1030 ff.), aber als Berufung von Menschen begriindend
und bewirkend werden sie offenbar nicht eingeschiitzt. Statt dessen er-
scheint die Vocatio als ‘pridordiniert und pridisponiert’ (S.554) durch die
Erwihlung; beide sind ‘untrennbar koordiniert’ (S.557). Sollte es sich so
verhalten, dall die Pridordination der Berufung durch die in Christus sich
ereignende ewige Wahl Gottes ihre Verankerung im Rechtfertigungszu-
spruch des verkiindeten Evangeliums eriibrigt? Werden dann aber nicht die
durch die Rechtfertigung geschehene Sammlung (sowie die durch die Heili-
gung sich vollziehende Erbauung) der Gemeinde und die in der Berufung
sich ereignende Sendung zu zwei verschiedenen Stringen des Versohnungs-
geschehens, an deren einem die Gemeinde entlang gefithrt wiirde, wihrend
der andere die erwiithlten Berufenen (vgl. die Exegese von Matth. 22, 14 auf
S.558) bestimmt? Verursacht dann aber gerade die architektonische Ge-
schlossenheit des soteriologischen Entwurfes, gerade durch den Versuch
der Uberwindung der friiheren Isolierung des 3. vom 2. Artikel, nun eine
neue Aufspaltung, infolge deren die beiden Linien: Priestertum—Rechtfer-
tigung—Versammlung—Glaube, und: Koénigtum—Heiligung—Erbauung—
Liebe, zu zwar grundlegenden, aber iiberbietbaren, ja iiberbotenen Durch-
gangsstadien werden? Ist dann aber das eigentliche Dilemma des Ordo
salutis nicht doch wieder zur Stelle, insofern an die Stelle eines religiosen
Entwicklungsschemas sich eine, dynamisch beweglich gehaltene, Rangord-
nung entwickelt?

Wir brechen hier, aus Raumgriinden, nun ab. Es diirfte deutlich ge-
worden sein, daB es sich kaum nur um Einzelheiten handelt, sondern um
aus dem Einzelnen sich ergebende Riickfragen nach der Grundbesinnung
in welchem Sinne die Versthnungstat schon auch Offenbarungswort ist.
Das gilt auch fiir die mancherlei I'ragen, die sich hier noch anschliellen



Rezensionen 155

miiiten. So im Anschlufl an unsere erste Fehlanzeige, ob es denn keine Be-
rufung des Menschen im Rahmen seines welthaften Berufes gibt? Damit
stellt sich freilich die gerade in diesen Béinden wieder so eindrucksvoll dar-
gebotene barthische Bestimmung der Geschichtlichkeit der Versshnung
(S.206 ff.), der Kampfgeschichte und damit auch der Wirklichkeit des Bo-
sen (S. 287 ff.) zur Debatte. Nicht minder bedeutsam wire es, die Frage zu
kldren, mit welchem wirklichen Ergebnis Barth die Frage nach ‘wahren
anderen’ Worten Gottes (122 ff.) aufgreift, um sich dann der Problematik
der Profanitit zuzuwenden. Aus welchem Grunde wohl geht hier die Kirch-
liche Dogmatik einer expliziten Auseinandersetzung mit der Sikularisa-
tionsproblematik Gogartens oder gar den Fragestellungen und Neuansitzen
Bonhoeffers aus dem Wege? Ist dazu wirklich das Entscheidende durch eine
christologisch vertiefte Modifizierung Zwinglischer Gedanken gesagt?
Dieser glinzende Wurf einer dogmatischen Monographie iiber das Mu-
nus propheticum Christi fordert sichtlich unsere theologische Verantwor-
tung in einem besonderen Mafle heraus. Mége es recht verstanden werden,
wenn Dank und kritische Anfrage sich so die Waage halten, dall diese Re-
zension weder zu einer Beurteilung fiihren, noch eine blofle Buchanzeige
bleiben konnte, sondern sich darum bemiiht, das notwendige Gesprich zu
fordern. Die Frage ist durchaus offen: Wird dieser soteriologische Kosmos,
wie er es soll, der Prophetie Christi, also dem Evangelium gerecht?
Wien. Wilhelm Dantine.

Hans Joachim Iwand, Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsdize. Hrsg.
u. eing. von Karl Gerhard Steck. = Theologische Biicherei, 9. Miinchen,
Chr. Kaiser Verlag, 1959. 277 S. DM 12.—.

Es war ein guter Gedanke, Hans Joachim Iwand, jetzt Ordinarius fiir
systematische Theologie an der Universitit Bonn, zum 60. Geburtstag statt
der iiblichen Festschrift mit einer Auswahl seiner eigenen Aufsitze zu
ehren. Denn von Iwand liegen bisher nur ganz wenige groflere Arbeiten vor,
das weitaus meiste, was er geschrieben hat, ist verstreut in Zeitschriften,
Predigtbinden, Festschriften usw. (vgl. die Bibliographie S.269f.) und
kaum noch zugiinglich. Das kénnte dazu verfiihren, seine Bedeutung fiir
Theologie und Kirche zu unterschiitzen, um die jeder weil}, der Iwand kennt,
vor allem aber seine Studenten. Der Kirchenkampf nach 1933 unterbrach,
nach dem Verbot seiner Lehrtitigkeit in Kénigsberg, sich anschliefenden
<«Wanderjahren» und endlich der Ubernahme eines Gemeindepfarramts, die
rein wissenschaftliche Titigkeit und verhinderte wohl manchen litera-
rischen Plan. Er prigte aber auch endgiiltig das Profil eines Mannes aus,
dem sich «das Zusammenbleiben von Verkiindigung und Forschung, von
Dogmatik und Exegese, von Theologie und Kirche iiberhaupt» (Steck im
Vorwort S.8) in der Bew#dhrungsprobe jener Jahre als das schlechthinige
Kriterium substantieller theologischer Arbeit und ebenso substantiellen
kirchlichen Redens und Handelns erwies. Es ist der vorliegenden Auswahl
gelungen, gerade dies als den roten Faden sichtbar zu machen, der die Viel-
falt der Themen durchzieht. Schon deshalb nimmt sie innerhalb der Flut
theologischer Neuerscheinungen einen besonderen Platz ein. Erleben wir



156 Rezensionen

doch z. Zt. eine Uberlagerung zentral theologischer durch historisch-archéo-
logisch-philologische Fragestellungen, die relativ, d. h. in Beziehung zur
theologischen Sache, gewill ihre Bedeutung haben, die aber heute in einer
merkwiirdigen Verselbstindigung eben diese an den Rand zu dréngen und
die eigentliche Relation umzukehren drohen.

Dall Theologie Wissenschaft ist, dall das aber weit mehr beinhaltet als
sog. «Wissenschaftlichkeity, macht Iwand erfrischend deutlich. Er steigt in
diesen Fragenkomplex ein als einer, dem das Problem der vielberufenen
«Begrifflichkeity, iiberhaupt das des Verhiltnisses von Theologie und Phi-
losophie, nicht unbekannt ist (vgl. S.173f.). Um so gewichtiger ist seine
These, «dall Theologie immer einen Auftrag voraussetzt> (8. 78). Sie richtet
sich frontal gegen die, die aus der KEtappe ihrer sturmfreien «Wissenschaft-
lichkeity die armen Toren belicheln, die immer noch meinen, Theologie hiitte
es direkt mit dem Auftrag der Kirche zu tun. Aber auch in die umgekehrte
Richtung, gegen jene «Kirchenminners> — sie spielen auch heute eine oft
verhingnisvolle Rolle —, welche der theologischen Arbeit ohne weiteres
entraten zu konnen meinen, geht der Stol. Beide Gruppen niamlich, gegen die
er sich so abgrenzt, sind sich bei aller Uneinigkeit einig in der «Voraus-
setzungy: ¢«Die Einheit von Wort und Tat, von Glaube und Leben, Wahrheit
und Wirklichkeit darf nicht zustande kommen» (S.84). Um sie aber geht es
Iwand, und so kann es nicht wundernehmen, dall er in eine nicht zu iiber-
sehende Niahe zu Karl Barth riickt, die aber die Distanz der Selbstindigkeit
wahrt (vgl. die «kritische Besprechung» der Kirchlichen Dogmatik /1,
S.871.). — Ob allerdings der spitere Iwand die Einwinde von 1935 und 1936
gegen Barths Lehre vom Wort Gottes so wiederholen wiirde, erscheint mir
zweifelhaft (vgl. etwa S.244). — Denn Iwand ist vor allem Schiiler Luthers.

Seine Aufsiitze zu Luthers Theologie sind einerseits Musterbeispiele
theologiegeschichtlicher Akribie, die hoffentlich einer breiteren Offentlich-
keit die Bedeutung des Verfassers fiir die gegenwirtige Lutherforschung
bewul3t machen. Aber sie sind dariiber hinaus brillante Beispiele dafiir, wie
ein von der reformatorischen Erkenntnis, man darf es wohl so sagen, ergrif-
fener Theologe diese auf eine Weise zu vermitteln versteht, dall auch der
Leser von ihrer brennenden Aktualitit fiir die Gegenwart ergriffen wird.
Es wire reizvoll, einige der aullerordentlich dichten Formulierungen zu
Luthers Lehre «vom unfreien Willens oder zur Frage von «Gesetz und
Evangelium» hier einzufiigen, wenn der Raum es erlaubte. Hier ist lange
vor W. Links beriihmt gewordenem Lutherbuch der Reformator im Zentrum
seines Denkens auf den Leuchter gehoben worden.

Eine dritte Gruppe von Aufsitzen beschiftigt sich mit aktuellen kireh-
lichen und politischen FFragen. Der deutsche Leser zumindest erkennt be-
klommen, wie hier die Fassade kirchlicher und politischer Gegenwart auf
einmal durchsichtig wird und sich zeigt, daf in beiden Bereichen das meiste
verspielt wurde, was einmal als Frucht bitterer Jahre heranzureifen schien.
Von Iwand stammt das Wort von der «organisierten Unbuflifertigkeit des
deutschen Volkesy (S.194). Es macht deutlich, auch in diesen Bereichen sind
Kritik und Fragen in ihrer Wurzel nicht politisch oder kirchenpolitisch,
sondern entstammen dem im politischen oder kirchlichen Raum konkret



Rezensionen 157

gewordenen Ernstnehmen des Wortes Gottes, sind Ausdruck eines an ihm
geschirften wachen Geistes und Gewissens.

Daf nicht alle Aufsétze der Sammlung gleichmédflig durchgeformt sind,
dall manche etwas an fragmentarisch erscheinender Kiirze leiden, vermag
den Gesamteindruck nicht zu storen. Fiir dieses Buch kann man nur dank-
bar sein.

Bonn, Eberhard Hiibner.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 12, 2 (1959/60) : E. Schlink, The Signi-
ficance of the Kastern and Western Traditions for the Christian Church
(133-142) ; C. Konstantinidis, The Significance of the Fastern and Western
Traditions within Christendom (143-153); P. P. Bratsiotis, The Fundamental
Principles and Main Characteristics of the Orthodox Church (154-163); E. R.
Hardy, The Bounds and Pillars of the Church (164-172); C. Westphal, The
Marks of the Church (173-182); G. Florovsky, The Ethos of the Orthodox
Church (183-198); A. F. Carrillo de Albornoz, Roman Catholicism and Reli-
gious Liberty, ITI (206-205). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 6, 4 (1959) : C. Zimara, Das Ineinanderspiel von Gottes Vorwissen
und Wollen nach Augustinus, IT (361-394)); J.-H. Nicolas, L’ceuvre doctri-
nale de S. S. Pie XII (395-419). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz
116, 2 (1960) : H. Diem, Der Sinn des Dialogs (18-22). 3: O. Eggenberger,
Jehovas Zeugen von aullen und von innen gesehen (37-39). 4-5: H. Heimann,
Psychiatrie und Seelsorge (50-54). 69-71). Neue Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft 16, 1 (1960) : W. Biihlmann, Die Bibel in der katholischen Welt-
mission (1-26); R. Boudens, Thémes bibliques dans la littérature catholique
indigéne & Ceylan (27-39). Reformatio 9, 1 (1960): B. Reicke, Herodes der
Grolle (24-34). 2: K. Fehr, Das Bild Ulrich Zwinglis bei Gottfried Keller
(71-87) ; R. Keller, Georges Bernanos und seine Kirche, T (87-95). Schweize-
rische Zeitschrift fiir Geschichte 9, 4 (1959) : H. E. Mayer, Zwei F'ragmente des
Chartulars des Bistums Lausanne (465-488); A. Dufour, e mythe de Genéve
au temps de Calvin (489-518). Verbum caro 53 (1960): I. Stoop, Le christia-
nisme, religion d’amour (3-13); J.-J.von Allmen, L’attitude chrétienne
devant le schisme de I'Eglise (14-28); I'. Guimet, Création et résurrection
(29-38); Ph. Reymond, Un aspect de la liberté dans I’Ancien Testament
(39-48) ; B. Buerki, Pastorale liturgique. L.a confession des péchés dans la
liturgie eucharistique (49-69).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 35, 4 (1959): A. Hermans,
Le Pseudo-Barnabé est-il millénariste? (489-878); G. Philips, L/état actuel
de la pensée théologique au sujet de 'apostolat des laics (877-903). Nouvelle
revue théologique 82, 1 (1960): G. Dejaifve, Orient et Occident chrétien
(8-19); A.-M. Denis, L’adoration des mages vue par S.Matthieu (32-39);



	Rezensionen

