
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 2

Artikel: Bildende Kunst als theologisches Problem

Autor: Lüthi, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bildende Kunst als theologisches Problem.
Probevorlesung, gehalten am 16. Dezember 1959 vor der Evangelisch-

Theologischen Fakultät der Universität Bern.

Es geht hier um den Versuch, ein Sich-Verhalten zwischen
der Welt der bildenden Kunst und der Theologie aufzuzeigen.
Dabei wird es sich zunächst um eine theologische Selbstbesinnung

handeln; diese ist aber ausgerichtet auf ein Ziel, nämlich
auf die Eröffnung eines Gesprächs zwischen unserer Disziplin
und denen, denen das Werk der Kunst aufgetragen ist. Wir sind
uns dabei bewußt, daß wir auf protestantischer Seite nicht von
sorgfältig erarbeiteten Traditionen aus argumentieren können,
weder dort, wo es um die Selbstbesinnung geht, und noch weniger

dort, wo es um die Eröffnung des Gesprächs mit dem andern
Partner in diesen Fragen geht. Wir blicken mit einigem Neid
auf Gesprächsvertreter von römisch-katholischer Seite, die für
die hier zur Diskussion stehenden Fragen wohlausgerüstet
sind. Wir erwähnen nur, daß ihnen z. B. seit ca. 30 Jahren die
Zeitschrift «L'art sacré» zur Verfügung steht, der auf unserer
Seite nichts Entsprechendes gegenübergestellt werden könnte.
Diese Zeitschrift vertritt auf Grund des römisch-katholischen
Analogiedenkens die Auffassung, daß, wenn Kunst in Treue
gegenüber dem innern Auftrag des Künstlers und im Offensein
gegen die Welt und das Leben geübt wird, ihr an sich schon
Sakralcharakter zukommt. Der Künstler steht neben dem
Heiligen oder dem Gläubigen und damit zum vorneherein im
Räume der Kirche. Die alles umfassende und einschließende
Tendenz ist deutlich. So eindrücklich dieses Denken nun immer
wieder ist, so wenig ist es uns erspart, auf unserer Seite den
schlichten Weg biblisch-theologischer Besinnung zu gehen und
damit erste Bausteine zu einer brauchbaren Gesprächsbasis
zusammenzutragen. Darum würde es jetzt gehen.

1. Exegetisches und Ausblick auf Theologiegeschichtliches.

a) Zum zweiten Gebot.

Wesentliche Fragen der hier visierten Thematik sind je und
je aufgebrochen in der Auseinandersetzung mit dem zweiten
Gebot, das das Gottesbild verbietet.



K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem 121

Zwei klärende Vorbemerkungen drängen sich im Blick auf
die Diskussionen auf. Einmal: «Bild» ist hier durchaus nicht
in einem modernistischen Sinn Darstellung, die dem Betrachter
einen Eindruck, einen Vorgang, eine Personbeschreibung oder
eine Gegenstandsaussage vermittelt. Bernhardt hat in einer
Arbeit über das Bilderverbot im Alten Testament gezeigt, daß
das Wesentliche am Gottesbild das göttliche Fluidum ist, das
das Bild erfüllt und es zur Wohnung Gottes werden läßt.1 Dabei
ist die künstlerische Gestaltung und die Gestalt des Bildes von
durchaus nebensächlicher Bedeutung. Das Gottesbild wäre
demnach nicht Illustration des Glaubens, sondern Gegenstand
des Glaubens, und darum ist es, wenn es in Konkurrenz zu
Jahve tritt, dem biblischen Zeugen als so überaus gefährlich
erschienen. Endgültig fallenzulassen ist weiter die Vorstellung,
das Verbot des Gottesbildes stehe im Dienste einer Erziehung

zu einer sog. geistigeren Vorstellung Gottes. Das Alte
Testament kennt diese Aufspaltung zwischen Sinnensphäre
und Geistsphäre nicht; es bezeugt im Gegenteil die Vollendung
des göttlichen Handelns in der Sinnensphäre. Mutatis mutandis
gilt hier das Wort, daß das Ende der Wege Gottes die Leiblichkeit

sei.
Das Selbstverständnis des 2. Gebots, das hier ja nicht als

solches zur Diskussion steht, sondern nur in seinen Bezügen
zu unserer Thematik, kann ganz kurz etwa so umschrieben
werden: Zum Zeugnis vom einen Bundesgott, der die israelitische

Eidgenossenschaft geschaffen hat, gehört das Zeugnis vom
einen kultischen Zentrum. Mehrere Kultstätten bedeuten
Bedrohung des einen Bundes und Abfall vom einen und
eifersüchtigen Bundesgott. Das heißt für das Gottesbild, mit Stamm
formuliert: Errichtung eines neuen willkürlich geschaffenen
Jahvebildes neben der Lade, die dem Glauben Israels als Ort
der Jahveerscheinung ehrwürdig ist, bedeutet Stiftung eines
neuen Kults. Darum ergibt sich das Verbot.2 Mit dem Götterbild

eignet sich ferner der Mensch, wie die Religionsgeschichte
zeigt, Macht über die Gottheit an. Ein solcher Versuch tastet

1 K. H. Bernhardt, Gott und Bild. Ein Beitrag zur Begründung des

Bilderverbots im A.T. (1956), S. 31. 61. 67 f.
2 J. J. Stamm, Der Dekalog im Lichte der neuen Forschung (1958), S. 36.

Auch Bernhardt (A. 1), S. 142 ff.



122 K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem

Jahves Freiheit an, und darum heißt es: Du sollst dir kein
Bildnis machen.

Wichtig sind für uns die Konsequenzen für das Fragmal
der Kunst. Ein exegetischer Konsensus darüber ist allerdings
nicht erreicht. Bernhardt vertritt die Sicht, das Gebot bedeute
keine Infragestellung der Kunst und sei auch nicht als solche
empfunden worden; er denkt z.B. an den Schmuck des salomonischen

Tempels.3 Stamm dagegen vertritt die Meinung, eine
Erweiterung des Gebots zur Form, in der wir es kennen, setze
der Kunst Grenzen, wenn es um religiös-kultische Motive
gehe.1 Wir werden aber mit aller Vorsicht sagen dürfen: ein
Wissen um gewisse Grenzen der Kunst scheint, doch wohl vom
2. Gebot her, vorhanden gewesen zu sein. Es ist — auch mit
Einbezug der archäologischen Forschung — festzustellen, daß
Kunstwerke aus dem Judentum nicht Gott darstellen, sondern
das Wort Gottes, z. B. den Toraschrein, nicht das Gottesbild,
sondern die heilige Geschichte. Andererseits wurde die Radikallösung,

vom 2. Gebot her, die bildende Kunst in Frage zu stellen,

doch wohl nicht getroffen. Wir merken aber an, daß der
archäologischen Forschung nur relativ junges Material zur
Verfügung steht.5 Theologisch eine weitere Sicht eröffnet von
Rad, wenn er darauf aufmerksam macht, daß Israels künstlerisches

Charisma nicht in der bildenden Kunst liege, sondern in
der Kunst des Worts.6 Und hier seien Israels Jahvebilder
durchaus kühn versinnlicht. Wichtig scheinen mir nun weiter
zwei Beiträge, die die Frage in einen gesamtbiblischen
Zusammenhang bringen. Es geht hier u. E. um die ganzheitliche
Betrachtung, die heute die alttestamentliche Theologie so wichtig
macht. Wir nennen zuerst Wilhelm Vischer. Er interpretiert
das Verbot einer religiösen Kunst und die Verweigerung der
Weihe für den Künstler als echte Befreiung zum Spiel der
Kunst.7 Und nach Vischer hat Gott es sich selber vorbehalten,
sein Bild in die Schöpfung hineinzustellen: der Mensch ist «...

3 Bernhardt (A. 1), S. 101. 143 Anm. 3.
4 Stamm (A. 2), S. 36.
6 W.G.Kümmel, Die älteste religiöse Kunst der Juden: Judaica 1

(1946), S. Iff.
• G. von Rad, Theologie des A.T., 1 (1957), S. 362.
7 W. Vischer, Du sollst dir kein Bildnis machen: Antwort. Festschrift

für Karl Barth (1956), S. 764 ff.



K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem 123

die Ikone Gottes im Tempel der Welt».8 Wir nennen sodann
Kurt Marti. Er bestimmt die bildende Kunst alttestamentlich
dahin, daß sie ihr Werk im Räume Gottes, im Tempel, tun darf,
wo Gott nach seiner Freiheit Wohnung nehmen kann.9 Das
Christusereignis sagt, daß Gott nicht mehr in einem Räume
Wohnung nimmt, sondern in einem Menschen, in Jesus von
Nazareth. Kunst ist jetzt nicht mehr Gottesdienst, sondern
Menschendienst. Es geht um die Befreiung der Kunst zur Menschlichkeit

und Profanität: sie schafft jetzt dem Menschen Raum,
Jn dem er menschlich leben kann.10 So stehen, vom Nachdenken
über das 2. Gebot her, heute überaus anregende Thesen zur
Diskussion.

b) Zur hebräischen Ästhetik.

Ein kurzer Hinweis auf einen Aspekt der hebräischen
Ästhetik vermag unser Thema von einer weiteren Seite her
aufzuhellen. Das vor Gott stehende Gottesvolk antwortet auf den
Anruf Gottes mit seinem Lobpreis. Das Loben Israels bedient
sich gestalteter Formen auf dem Gebiet der erzählerischen und
dichterischen Zeugnisse, wo, wie von Rad sagt, das eigentliche
Charisma Israels liegt.11 Somit ergibt sich die wichtige Konsequenz,

daß der Ort der Kunst in der Antwort des Gottesvolkes
auf Offenbarung liegt und daß Kunst jedenfalls nicht selber
Offenbarung ist. Das ist wichtig für unsere Themastellung.
Diese «hebräische» Auffassung von Kunst und vom Ort der
Kunst fordert natürlich u. U. eine gewisse Kritik, z. B. eine
Kritik am Griechentum. Einer theologischen Besinnung auf
unser Thema ist aber die Aufgabe gestellt, ein Kunstverständnis

zu studieren, das sich im Lobpreis derer kundtut, die sich
in ausgezeichneter Weise als Gegenüber zum sich offenbarenden

Bundesgott wissen. Ein undifferenziertes Nein zum
Griechentum kann das deshalb nicht bedeuten, weil das Neue
Testament dann auch eine Indienststellung griechischer
Denkformen kennt.

8 Ebd., S. 767.
9 K. Marti, Das zweite Gebot und die konkrete Kunst : Festschrift für

Max Bill (1958), S. 28 ff.
19 Ebd., S. 29. 30. 32.

» von Rad (A.6), S. 361 ff.



124 K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem

c) Ausblick.

Die Hinweise, die wir hauptsächlich vom Alten Testament
ausgehend gegeben haben, vermögen vielleicht doch schon zu
zeigen, daß eine radikale Infragestellung der bildenden Kunst
durch ein biblisch-theologisches Denken nicht möglich ist.
Nach unserer Meinung ließe sich diese Infragestellung auch
nicht vom Neuen Testament aus postulieren. Die junge
Christenheit ist zwar, infolge ihrer eschatologischen Bestimmtheit,
kulturkritisch eingestellt. Aber sie hat doch auch sofort, wie
die Formgeschichte zeigt, neue Formen geschaffen und alte in
den Dienst ihres Auftrags gestellt, ein Faktum, dem durchaus
auch künstlerische Aspekte abzugewinnen sind. Und wenn z. B.
Kittel zu «eikon» die Bemerkung macht, die junge Christenheit

habe des Bildes nicht bedurft, weil sie ganz aufs Wort
abstellte, so enthält dieser Hinweis wohl zuviel Alternative.12
Das Wort hat auch etwas mit dem Bild zu tun und das Bild mit
dem Wort. Damit bestreiten wir nicht, daß zwischen beiden,
zwischen Wort und Bild, wie zwischen Hören und Sehen, eine
Reihenfolge anzunehmen ist, wie es z. B. Michaelis ausführt.13
Und nun weiter: wenn wir schon vom Antwortcharakter der
biblischen Ästhetik sprachen, so ist der Anfang einer Entwicklung

visiert, die der bildenden Kunst Raum in der christlichen
Gemeinde verschaffte. Ausblickend auf die Theologiegeschichte
darf folgende Alternative zur Diskussion gestellt werden: Man
steht dort in Gefahr, sich gegen biblisch-theologische Kriterien
zu vergehen, wo man, einem platonisierenden Schema verhaftet,
durch das Abbild sich des Urbildes vergegenwärtigen will.
Dagegen steht man dort biblischer Einsicht nahe, wo man um die
Antwortsituation des Menschen vor dem ihn anredenden Gott
weiß und hier die Kunst einordnet.

2. Systematisches.

a) Konsequenzen des 2. Gebots.

Solche Konsequenzen sind, wie wir gezeigt haben, bei
Vischer und Marti gezogen. Es geht um Befreiung der Kunst

12 G. Kittel, Theol. Wort. z. N.T., 2 (1935), S. 384.
13 W. Michaelis, Theol. Wort. z. N.T., 5 (1954), S. 346. 348 etc.



K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem 125

zum Spiel der Kunst und es geht um Befreiung der Kunst zur
Menschlichkeit und Profanität. Solche Überlegungen sind nur
möglich in einer theologiegeschichtlichen Situation, die sehr
stark von Bonhoeffer bestimmt ist. In der Tat fragt Bonhoeffer:
«... ob vielleicht. der Begriff der Kirche es ist, von dem aus
alles Verständnis für den Spielraum der Freiheit (Kunst,
Bildung, Freundschaft, Spiel) wiederzugewinnen ist?, also die
,aesthetische Existenz' (Kierkegaard) gerade nicht aus dem
Bereich der Kirche zu verweisen, sondern in ihr gerade neu zu
begründen wäre.» 14 Auch Walter Bernet bespricht in einem
Aufsatz Konsequenzen des 2. Gebots.15 Nach ihm zielt die
Radikalität des Verbots auf alle Versuche, Weltanschauung in
Griff zu bekommen; darum kann das Gebot nicht gesetzlich
eine Aussage, eben die künstlerische, treffen. Der Radikalismus
des Gebots trifft alle Aussagen und schafft Freiheit, im Räume
der Kirche Aussagen mit dem Ereignis echter Wirklichkeit zu
konfrontieren. Kunst vermag so zwar nicht abschließend
Wirklichkeit darzustellen, ein solcher Versuch trifft das 2. Gebot;
sie vermag aber auf Wirklichkeit hin zu prädisponieren und
so zu Entscheiden aufzurufen. Das ist ihr Dienst im Räume der
Kirche.

b) Äußerungen der systematischen Theologie zum Thema.

Hier mag nun der Ort sein, auf einige Stimmen aus der
systematischen Theologie hinzuweisen, die sich unserem Thema
stellen. Van Oyen hat in einem Vortrag u. a. auch von der
biblischen Ästhetik und Gestaltgebung des Erlebnisses des
sündigen Menschen gegenüber dem lebendigen Gott gesprochen.16
Auch er betont, daß das Wort verbildlicht und versinnlicht
und, wie das Bild, Zeichen und Hinweis ist. Buess vertritt
in einem Aufsatz «Zu einem theologischen Begriff des Schönen»

17 die folgende Dialektik: weil einerseits Gottes Schönheit

14 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (1951), S. 136.
15 W. Bernet, Bildende Kunst im Räume der Kirche: Werk, August 1959,

S. 279 f.
16 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst: Theol. Zeitschr. 7

(1951), S. 423 ff.
17 E. Buess, Zu einem theologischen Begriff des Schönen: Theol. Zeitschr.

7 (1951), S. 365 ff.



126 K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem

uns verschlossen ist, ist eine christliche Kunst in Frage
gestellt. Weil andererseits Gottes Herrlichkeit sich offenbart, ist
mit dem Ereignis zu rechnen, daß auch in der Kunst
Gottesschönheit zeichenhaft aufleuchtet. Van der Leeuw weist auf
die Lehre von der Inkarnation als dem Schnittpunkt seiner
Überlegungen hin: sie gibt dem künstlerischen Werk seinen
Sinn.18 Nach van der Leeuw gibt es keine sog. christliche
Kunst: «Es gibt nur Kunst, die vor dem Heiligen gestanden hat,
und diese ist wie eine Dienende unter Menschen.» 19 Relativ
zahlreich sind Äußerungen, die einem mehr neuprotestantischen

Denktypus verhaftet sind. Joachim Konrad analysiert die
Analogien zwischen beiden Bereichen, die sich in ihrer
Verschiedenheit darin eins sind, daß sie sinnschöpferisch wirken.

20 Tillich definiert Religion als Betroffenheit, die versucht,
die Frage nach Sein oder Nichtsein auf den Sinn der eigenen
Existenz zu beziehen. In diesem Versuch schafft sie hilfreiche
Symbole; Malerei und Kunst ringt um die genau gleiche
hilfreiche Symbolik.21 Nigg setzt sich in einem Artikel mit dem

Begriff der künstlerischen Intuition auseinander, die im
religiösen Gefühl der Künstlerpersönlichkeit verankert ist.22 So

wird Kunst zur «kündenden Kunst».23 Das sind einige
Hinweise auf Verfasser, die sich um die hier gestellte Aufgabe
mühen.

3. Kriterien und Perspektiven.

Wir haben jetzt zu zeigen, was es bedeutet, wenn unsere
Besinnung der bildenden Kunst und dem Werk des Künstlers
einen ganz bestimmten Ort zuweist und einen ebenso bestimmten

Charakter der Kunst postuliert, nämlich den Ort der
Menschlichkeit und den Antwortcharakter der Kunst. Einerseits

ist der Kunst die Freiheit gegeben, sich im Bereich des

18 G. van der Leeuw, Vom Heiligen in der Kunst, deutsche Üb. (1957),
bes. S. 345.

19 Ebd., S. 284.
20 J. Konrad, Religion und Kunst (1929), S. 141.
21 P. Tillich, Religion und bildende Kunst: Reformatio (1957), S. 264 ff.
22 W. Nigg, Kunst und Evangelium: Du, April 1957, S. 21 ff.
23 Ebd., S. 40 ff.



K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem 127

Humanen zu betätigen und mitzuwirken, daß dieser Bereich
wirklich human werde; andererseits ist die Kunst aufgerufen,
damit zu rechnen, daß wahrer Humanität ein Antwortcharakter
eignet: Humanität wird Ereignis vor dem sich offenbarenden
Gott. In diesem Sinn lebt Kunst nicht sich selber, sondern ist
in Dienst genommen und ist Zeichen und Hinweis. Das hat
zunächst einmal Konsequenzen für den Begriff einer sog. «christlichen»

Kunst und erlaubt sodann die Formulierung einiger
Kriterien, die von der Theologie her mit Vertretern der Welt
der Kunst geltend zu machen wären.

a) Zum Begriff der «christlichen» Kunst.

Wenn der Bereich des Humanen Ort der Kunst ist, kann es
nicht mehr um die Aufspaltung zwischen einer besonderen,
sakralen «christlichen» Sphäre gegenüber einer Profansphäre
gehen. Theologische Besinnung befreit die Kunst zu echter,
humaner, mündiger Weltlichkeit und ruft die Kunst auf, sich
human und darin weltlich und mündig zu betätigen. Über die
sog. Christlichkeit einer Kunst wird daher nicht mehr vom
Sujet her entschieden. Die Darstellung von biblischen oder
christlichen Themen, bzw. der Verzicht auf solche Darstellung
vermag primär überhaupt nichts zur Wertung einer solchen
Kunst beizutragen. Über die sog. Christlichkeit der Kunst ist
auch nicht vom Glauben des Künstlers her zu entscheiden. Die
Forderung, der Künstler müsse gläubiger Künstler sein,
erweist sich von unserer Besinnung her als unsachlich. Der
Künstler stehe nur in echter Verantwortung in seinem
weltlichen Werk des Dienstes am Menschen! Damit wird seine
Kunst theologisch wichtig, denn sie ereignet sich an dem Ort,
den ihr biblisch-theologische Überlegungen zugewiesen haben.
Die Versuche, Kunst und Christlichkeit in Beziehung zu
setzen, die von einem Analogiedenken ausgehen 5 stehen schließlich

von unserer Sicht aus auch unter einer Kritik. Ist das
künstlerische Tun Analogie zur Heiligkeit, zur mystischen
Inspiration, zum Glauben und damit schon zum vorneherein in
den Raum der Christlichkeit hineingenommen? Wir denken
natürlich vor allem an das klassische Beispiel des
römischkatholischen Analogiedenkens. Wir geben gerne zu, daß es von



128 K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem

hervorragenden Traditionen aus sich um die gleiche Sache

müht wie wir, nämlich um Beziehung und um Distanz in der
Beziehung. Die Diskussion um den Begriff der «Analogie» ist
heute durchaus offen und wir können hier nicht dazu Stellung
nehmen. Wir meinen aber, entscheidende Momente in der so

wichtigen Verhältnisbestimmung besser mit dem Begriff der
«Antwort» zu umschreiben als mit dem der Analogie. Das
Werk des Künstlers als Antwort im Bereich des Humanen und
in Verantwortung für das Menschliche scheint uns die Mündigkeit

und Freiheit der Welt der Kunst besser zu wahren, als es

die Postulate eines Analogiedenkens erlauben, die u. E. unter
Umständen Mündigkeit und Freiheit der Kunst auch bedrohen
können.

Als Resultat unserer Überlegungen halten wir fest: Wir
würden die Auffassung zur Diskussion stellen, daß der Begriff
einer «Christlichkeit» der Kunst in sich so problematisch ist,
daß er fallenzulassen wäre.

b) Kriterien.

Wir versuchen nun einige Kriterien zu umschreiben, die
von theologischer Seite her geltend zu machen wären, wenn
wir auf ein Gespräch mit der Welt der Kunst hintendieren.

1. Ort der Kunst sei der Bereich des Humanen, so sagten
wir. Der Künstler ist so aufgerufen, im Ringen um den
Menschen mitzutun und mitzukämpfen, daß der Mensch Mensch
sei und Mensch werde. Der Theologe begrüßt es, wenn die
Welt der Kunst zur Kenntnis nimmt, was die Theologie unter
Menschlichkeit des Menschen versteht. Theologische Sachlichkeit

verpflichtet, darauf hinzuweisen, daß diese Menschlichkeit
nur zu umschreiben ist auf Grund der Menschlichkeit Jesu von
Nazareth. Wir folgen hier den Einsichten Karl Barths.24 In
Jesus von Nazareth wird in einem urbildlichen Sinn Menschlichkeit

Ereignis, und dazu steht die Menschlichkeit des
Menschen im allgemeinen in einer bestimmten Entsprechung. Was
sagt uns die Menschlichkeit Jesu zunächst und grundlegend?
Das, daß Humanität nie Sein für sich, sondern immer Sein für

24 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. 242 ff., bes. 264 ff.



K. Lûthi, Bildende Kunst als theologisches Problem 129

den andern ist. Humanität ist nie einsames, sondern immer
dialogisches Sein.26

Das erlaubt die Formulierung eines Kriteriums für das
Werk des Künstlers: Dieses müßte im Dienste einer so verstandenen

Humanität stehen. Und es wäre zu kritisieren, wenn es

in irgendeinem Sinn adialogisch ist oder wirkt.
Damit ist der grundlegende Aspekt einer theologisch

verstandenen Humanität visiert, der erarbeitet wurde durch die
Inbeziehungsetzung christologischer Einsichten mit der Ich-
Du-Philosophie, wie sie besonders ein Martin Buber vertritt.26
Dieser grundlegende Aspekt ist nach vier Seiten hin zu entfalten.

27 a) Humanes und damit dialogisches Sein ist Sein in der
Offenheit des Einen zum Andern hin. Humanität wird Ereignis
im Rechnen mit einem Gegenüber; es wäre Inhumanität, wenn
ich bei der Betrachtung des Bildes, das ich von mir selber
mache, stehenbliebe. Echte Kunst nun helfe mit in der
Einübung von Begegnung, helfe mit zur Bereitschaft, von sich
selber wegzusehen auf ein Gegenüber, das für die Sinngebung
meiner Existenz nötig ist. Und wenn Kunst verschließt und
auffordert, egoistisch und narzistisch bei sich selber zu bleiben,

ist sie inhuman, b) Humanes Sein führt nicht nur zur
Betrachtung des Gegenübers, sondern zum Dialog. Es kommt
zur Selbstkundgabe und zum Ansprechen des Andern;
Verweigerung des Gesprächs, Selbstgespräch ist Inhumanität.
Wiederum: echte Kunst leitet an zum Dialogischen. In der
Einübung des Dialogischen wird der Mensch zum Menschen.
Kunst, die ein Monolog ist oder zu einem Monolog auffordert,
ist inhuman, c) Humanes Sein führt zur Bereitschaft, mit dem

Gegenüber zu leben und für dieses Gegenüber zu handeln.
Jede Autarkie ist Inhumanität. Also: echte Kunst befreit zur
Bereitschaft, mit einem Gegenüber zu leben, und ruft auf zur
Tat für ein Gegenüber. Wenn uns ein Kunstwerk diese Freiheit

nimmt, ist es inhuman und abzulehnen, d) Humanes und
dialogisches Sein ist ein Sein, das vom Menschen gerne
verwirklicht wird. Humanität steht im Zeichen dieser Freiheit
zur Freude. Darum noch einmal: echte Kunst macht frei zu

25 Ebd., S. 270 ff.
28 Z. B. Martin Buber, Die Schriften über das dialogische Prinzip (1954).
27 Barth (A.24), S. 299 ff.

9



130 K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem

einem Leben im Zeichen der Freude. Ist diese Freiheit bedroht,
ist das Werk der Kunst nicht Hilfe zur Humanität, sondern
Gefährdung der Humanität.

2. Wir haben den Antwortcharakter der bildenden Kunst
postuliert. Humanität wird also Ereignis im Gegenüber zum
sich offenbarenden Gott. Das ewige Du leitet an zur Begegnung
mit dem zeitlichen Du. Es ist die Unterscheidung zwischen
Gottes Offenbarung und der Antwort des Menschen auf
Offenbarung durchzuhalten und festzuhalten.

Damit ist die Umschreibung eines zweiten Kriteriums möglich:

Die Welt der Kunst ist dem Bereich des auf Offenbarung
antwortenden Menschen zuzuordnen. Kunst ist damit nicht und
nie selber Offenbarung, wie eine romantische Kunstauffassung
meint.

3. Als Kriterium für unser Gespräch bietet sich u. U. auch
der Begriff der Zeichenhaftigkeit an. Die Kunst als Zeichen,
d. h. die Bestimmung der Kunst liegt nicht in ihr selber, etwa
nach dem Grundsatz «l'art pour l'art», sondern in ihrem
sprechenden Hinweis, im Engagement für den Menschen. Das gibt
solcher Kunstaussage einen gebrochenen, unabgeschlossenen
Charakter. Sie verzichtet auf abschließendes Definieren und
auf ein Sichbemächtigen des Gegenstandes.

Wir meinen nun, mit diesen drei Kriterien wäre ein
Gespräch mit den Vertretern der bildenden Kunst einzuleiten.

c) Perspektiven.

Das visierte Gespräch wäre zugleich kritisch und offen zu
führen. Trotz allem Kritischen wäre die echte Freiheit der
Kunst in keiner Weise zu bedrohen oder in Frage zu stellen.
Der Künstler müßte spüren, daß es auch das Anliegen der
Theologie ist, daß er in freier Luft atmen kann, wie er es
möchte.

Abschließend geben wir nun ein paar Stichworte, die einerseits

die kritische, andererseits vor allem die offene Seite unseres

Gesprächs andeuten sollen. Wir möchten zugleich zeigen,
daß unsere Postulate der bildenden Kunst durchaus nicht
einfach fremd sind.

Unsere Sicht bedeutet eine Kritik an einem platonisierenden



K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem 131

Schema, für das Kunst Darstellung von Ideellem im Sichtbaren
ist. Dieses Schema spielt in der Frage der Kunst seine große
Rolle von Plotin bis zum Spätidealismus. Für Schelling und
Hegel z. B. ist Kunst Darstellung des Unendlichen im
Endlichen. Unser Postulat des Antwortcharakters der Kunst
versucht hier schärfer zu unterscheiden.

AVenn im Nachdenken über die Kunst der Begriff der
Nachahmung seit Aristoteles eine wichtige Rolle spielt und erst in
der Gegenwart von dem des Ausdrucks abgelöst wird, um zu
einer ganzheitlichen Sicht vorzustoßen, und wenn damit
zugleich Kunst nicht mehr Schmuck sein will, sondern Sprache,
so wird der Theologe aufhorchen. Er postuliert ja eben Kunst
als Sprache, und er kommt von Traditionen her, in denen Kunst
nie bloße Nachahmung war, sondern immer schon Sprache,
schärfer gesagt, Antwort. Darum ist der Theologe an dieser
Wende interessiert.

Wichtig ist uns der Hinweis, daß unsere Postulate in der
Kunst zu ihrer Geltung kommen, ja offenbar immer mehr
Heimatrecht erringen. Wenn wir z. B. von der Freiheit zur
Weltlichkeit sprachen, die von krampfhaften Bemühungen um den
Begriff der «christlichen» Kunst erlöst, so denken wir an ein
schönes Wort von van Gogh:28 «Wenn ich hier bleibe, werde
ich nicht versuchen, einen Christus im Olivengarten zu machen;
vielmehr die Olivenernte, so wie man sie noch sieht, und wenn
ich darin die wahren Verhältnisse der Menschengestalt
auffinde, so kann man dabei an jenes denken... Wohlverstanden,
bei mir gibt es keine biblischen Geschichten.»

Wir haben auch vom Dialogischen gesprochen. Kandinsky
hat in einem programmatischen Werk den Wortdialog und
seine humanen Aspekte mit dem Dialogischen im Werk des

Künstlers verglichen. Das Bild wird jetzt zum Partner: «In
jedem Bild ist geheimnisvoll ein ganzes Leben eingeschlossen.»

29 Und ein Picasso sagt: wenn das Bild fertig ist,
«verändert es sich immer weiter, entsprechend der... Gemütsverfassung

desjenigen, der es gerade betrachet. Ein Bild lebt sein
eigenes Leben und es unterliegt den gleichen Veränderun-

28 W.Heß, Dokumente zum Verständnis der modernen Malerei (1957),
S. 28.

22 V. Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst (1912), S. 24, auch S. 132.



132 K. Lüthi, Bildende Kunst als theologisches Problem

gen, denen wir im alltäglichen Leben unterworfen sind. Das ist
ganz natürlich, da das Bild nur Leben hat durch den Menschen,
der es betrachtet.» 30 Und wenn wir sagten, die Ich-Du-Bezie-
hung sei sinngebend für eigene Existenz, so treffen wir uns
mit Jean Bazaine, der sagt: «... Kunst ist ein Kommunizieren,
bei dem der Mensch, sooft er in die Welt blickt, sein verwandeltes

Antlitz wiedererkennt. » 31

Im Ringen um den Menschen, im Ringen darum, daß der
Mensch wirklicher Mensch sei und nicht Übermensch und nicht
Untermensch, stehen demnach Theologie und bildende Kunst
nebeneinander. Dabei halten wir es freilich für eine heute
selbstverständlich gewordene Voraussetzung, daß das Engagement

der Theologie für die Sache des Menschen nicht mehr zu
diskutieren ist, sondern feststeht. Der Satz, den Karl Barth
einmal in einem andern Zusammenhang ausgesprochen hat,
zeigt die Bedeutung dieses Engagements: «Nachdem Gott selbst
Mensch geworden ist, ist der Mensch das Maß aller Dinge ...» 32

Von der Sorge um den Menschen herumgetrieben, scheint es

uns nötig, daß die Theologie die Partnerschaft der Welt der
Kunst suche und sie nicht etwa verachte.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Lüthi.

30 P. Picasso, Wort und Bekenntnis (1934), S. 30 f.
31 J. Bazaine, Notizen zur Malerei der Gegenwart (1959), S. 49.
32 K. Barth, Christengemeinde und Bürgergemeinde (1946), S. 23.


	Bildende Kunst als theologisches Problem

