Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 2

Artikel: Bildende Kunst als theologisches Problem
Autor: Luthi, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bildende Kunst als theologisches Problem.

Probevorlesung, gehalten am 16. Dezember 1959 vor der Evangelisch-
Theologischen Fakultit der Universitiat Bern.

Es geht hier um den Versuch, ein Sich-Verhalten zwischen
der Welt der bildenden Kunst und der Theologie aufzuzeigen.
Dabei wird es sich zunéchst um eine theologische Selbstbesin-
nung handeln; diese ist aber ausgerichtet auf ein Ziel, ndmlich
auf die Erofinung eines Gesprichs zwischen unserer Disziplin
und denen, denen das Werk der Kunst aufgetragen ist. Wir sind
uns dabei bewuflt, dall wir auf protestantischer Seite nicht von
sorgfiltig erarbeiteten Traditionen aus argumentieren kénnen,
weder dort, wo es um die Selbstbesinnung geht, und noch weni-
ger dort, wo es um die Er6ffnung des Gesprichs mit dem andern
Partner in diesen Fragen geht. Wir blicken mit einigem Neid
auf Gesprichsvertreter von romisch-katholischer Seite, die fiir
die hier zur Diskussion stehenden Iragen wohlausgeriistet
sind. Wir erwidhnen nur, dall ihnen z. B. seit ca. 30 Jahren die
Zeitschrift «L’art sacré» zur Verfligung steht, der auf unserer
Seite nichts Entsprechendes gegeniibergestellt werden konnte.
Diese Zeitschrift vertritt auf Grund des romisch-katholischen
Analogiedenkens die Auffassung, daB, wenn Kunst in Treue
gegeniiber dem innern Auftrag des Kiinstlers und im Offensein
gegen die Welt und das Leben geiibt wird, ihr an sich schon
Sakralcharakter zukommt. Der Kiinstler steht neben dem Hei-
ligen oder dem Gldubigen und damit zum vorneherein im
Raume der Kirche. Die alles umfassende und einschlieflende
Tendenz ist deutlich. So eindriicklich dieses Denken nun immer
wieder ist, so wenig ist es uns erspart, auf unserer Seite den
schlichten Weg biblisch-theologischer Besinnung zu gehen und
damit erste Bausteine zu einer brauchbaren Gesprichsbasis zu-
sammenzutragen, Darum wiirde es jetzt gehen.

1. Ezegetisches und Ausblick auf Theologiegeschichtliches.

a) Zum zweiten Gebot.

Wesentliche Fragen der hier visierten Thematik sind je und
je aufgebrochen in der Auseinandersetzung mit dem zweiten
Gebot, das das Gottesbild verbietet,



K. Lithi, Bildende Kunst als theologisches Problem 121

Ziwei klirende Vorbemerkungen driéingen sich im Blick auf
die Diskussionen auf. Einmal: «Bildy ist hier durchaus nicht
in einem modernistischen Sinn Darstellung, die dem Betrachter
einen Eindruck, einen Vorgang, eine Personbeschreibung oder
eine Gegenstandsaussage vermittelt. Bernhardt hat in einer
Arbeit iiber das Bilderverbot im Alten Testament gezeigt, dafl
das Wesentliche am Gottesbild das géttliche Fluidum ist, das
das Bild erfiillt und es zur Wohnung Gottes werden lat. * Dabei
ist die kiinstlerische Gestaltung und die Gestalt des Bildes von
durchaus nebenséchlicher Bedeutung. Das Gottesbild wire
demnach nicht Illustration des Glaubens, sondern Gegenstand
des Glaubens, und darum ist es, wenn es in Konkurrenz zu
Jahve tritt, dem biblischen Zeugen als so iiberaus gefihrlich
erschienen. Endgiiltig fallenzulassen ist weiter die Vorstellung,
das Verbot des Gottesbildes stehe im Dienste einer Erzie-
hung zu einer sog. geistigeren Vorstellung Gottes. Das Alte
Testament kennt diese Aufspaltung zwischen Sinnensphiire
und Geistsphére nicht; es bezeugt im Gegenteil die Vollendung
des gottlichen Handelns in der Sinnensphire. Mutatis mutandis
gilt hier das Wort, daBl das Ende der Wege Gottes die Leiblich-
keit sei.

Das Selbstverstindnis des 2. Gebots, das hier ja nicht als
solches zur Diskussion steht, sondern nur in seinen Beziigen
zu unserer Thematik, kann ganz kurz etwa so umschrieben
werden: Zum Zeugnis vom einen Bundesgott, der die israeliti-
sche Eidgenossenschaft geschaffen hat, gehort das Zeugnis vom
einen kultischen Zentrum. Mehrere Kultstitten bedeuten Be-
drohung des einen Bundes und Abfall vom einen und eifer-
siichtigen Bundesgott. Das heifit fiir das Gottesbild, mit Stamm
formuliert: Errichtung eines neuen willkiirlich geschaffenen
Jahvebildes neben der Lade, die dem Glauben Israels als Ort
der Jahveerscheinung ehrwiirdig ist, bedeutet Stiftung eines
neuen Kults. Darum ergibt sich das Verbot. > Mit dem Gétter-
bild eignet sich ferner der Mensch, wie die Religionsgeschichte
zeigt, Macht iiber die Gottheit an. Ein solcher Versuch tastet

1 K. H. Bernhardt, Gott und Bild. Ein Beitrag zur Begriindung des
Bilderverbots im A.T. (1956), S. 31. 61. 67 £.

2 J. J. Stamm, Der Dekalog im Lichte der neuen Forschung (1958), S. 36.
Auch Bernhardt (A.1), S. 142 ff.



122 K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem

Jahves Freiheit an, und darum heilit es: Du sollst dir kein
Bildnis machen.

Wichtig sind fiir uns die Konsequenzen fiir das Fragmal
der Kunst. Ein exegetischer Konsensus dariiber ist allerdings
nicht erreicht. Bernhardt vertritt die Sicht, das Gebot bedeute
keine Infragestellung der Kunst und sei auch nicht als solche
empfunden worden; er denkt z.B. an den Schmuck des salomoni-
schen Tempels. * Stamm dagegen vertritt die Meinung, eine Kr-
weiterung des Gebots zur Form, in der wir es kennen, setze
der Kunst Grenzen, wenn es um religios-kultische Motive
gehe. * Wir werden aber mit aller Vorsicht sagen diirfen: ein
Wissen um gewisse Grenzen der Kunst scheint, doch wohl vom
2. Gebot her, vorhanden gewesen zu sein. Es ist — auch mit
Einbezug der archiologischen Forschung — festzustellen, daf}
Kunstwerke aus dem Judentum nicht Gott darstellen, sondern
das Wort Gottes, z. B. den Toraschrein, nicht das Gottesbild,
sondern die heilige Geschichte. Andererseits wurde die Radikal-
l6sung, vom 2. Gebot her, die bildende Kunst in Frage zu stel-
len, doch wohl nicht getroffen. Wir merken aber an, dal} der
archéiologischen Forschung nur relativ junges Material zur
Verfiigung steht. ® Theologisch eine weitere Sicht erdffnet von
Rad, wenn er darauf aufmerksam macht, dafl Israels kiinstleri-
sches Charisma nicht in der bildenden Kunst liege, sondern in
der Kunst des Worts.® Und hier seien Israels Jahvebilder
durchaus kiithn versinnlicht. Wichtig scheinen mir nun weiter
zwei Beitrige, die die Frage in einen gesamtbiblischen Zusam-
menhang bringen. Es geht hier u. E. um die ganzheitliche Be-
trachtung, die heute die alttestamentliche Theologie so wichtig
macht. Wir nennen zuerst Wilhelm Vischer. Er interpretiert
das Verbot einer religisen Kunst und die Verweigerung der
Weihe fiir den Kiinstler als echte Befreiung zum Spiel der
Kunst. ? Und nach Vischer hat Gott es sich selber vorbehalten,
sein Bild in die Schépfung hineinzustellen: der Mensch ist «. ..

3 Bernhardt (A.1), S.101. 143 Anm. 3.

4+ Stamm (A.2), S. 36.

5 W.G. Kiimmel, Die #lteste religiose Kunst der Juden: Judaica 1
(1946), S. 1 1f.

¢ G. von Rad, Theologie des A.T., 1 (1957), S. 362.

7 W. Vischer, Du sollst dir kein Bildnis machen: Antwort. Festschrift
fiir Karl Barth (1956), S. 764 ff.



K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem 123

die Ikone Gottes im Tempel der Welty.®* Wir nennen sodann
Kurt Marti. Er bestimmt die bildende Kunst alttestamentlich
dahin, daf sie ihr Werk im Raume Gottes, im Tempel, tun darf,
wo Gott nach seiner Freiheit Wohnung nehmen kann.® Das
Christusereignis sagt, dal Gott nicht mehr in einem Raume
Wohnung nimmt, sondern in einem Menschen, in Jesus von
Nazareth. Kunst ist jetzt nicht mehr Gottesdienst, sondern Men-
schendienst. Es geht um die Befreiung der Kunst zur Mensch-
lichkeit und Profanitit: sie schafft jetzt dem Menschen Raum,
‘n dem er menschlich leben kann. ** So stehen, vom Nachdenken
iiber das 2. Gebot her, heute iiberaus anregende Thesen zur
Diskussion.

b) Zur hebrdischen Asthetik.

Ein kurzer Hinweis auf einen Aspekt der hebridischen As-
thetik vermag unser Thema von einer weiteren Seite her auf-
zuhellen. Das vor Gott stehende Gottesvolk antwortet auf den
Anruf Gottes mit seinem Lobpreis. Das Loben Israels bedient
sich gestalteter Formen auf dem Gebiet der erzihlerischen und
dichterischen Zeugnisse, wo, wie von Rad sagt, das eigentliche
Charisma Israels liegt. ** Somit ergibt sich die wichtige Konse-
quenz, daf} der Ort der Kunst in der Antwort des Gottesvolkes
auf Offenbarung liegt und dafl Kunst jedenfalls nicht selber
Offenbarung ist. Das ist wichtig fiir unsere Themastellung.
Diese <«hebridischey Auffassung von Kunst und vom Ort der
Kunst fordert natiirlich u. U. eine gewisse Kritik, z. B. eine
Kritik am Griechentum. Einer theologischen Besinnung auf
unser Thema ist aber die Aufgabe gestellt, ein Kunstverstind-
nis zu studieren, das sich im Lobpreis derer kundtut, die sich
in ausgezeichneter Weise als (Gegeniiber zum sich offenbaren-
den Bundesgott wissen. Ein undifferenziertes Nein zum Grie-
chentum kann das deshalb nicht bedeuten, weil das Neue
Testament dann auch eine Indienststellung griechischer Denk-
formen kennt.

8 Ebd., S. 7617,

? K. Marti, Das zweite Gebot und die konkrete Kunst: Festschrift fiir

Max Bill (1958), S. 28 {f.

10 Ebd., S. 29. 30. 32.
11 yon Rad (A.6), S. 361 {f.



124 K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem

c) Ausblick.

Die Hinweise, die wir hauptséichlich vom Alten Testament
ausgehend gegeben haben, vermégen vielleicht doch schon zu
zeigen, dall eine radikale Infragestellung der bildenden Kunst
durch ein biblisch-theologisches Denken nicht moglich ist.
Nach unserer Meinung liefe sich diese Infragestellung auch
nicht vom Neuen Testament aus postulieren. Die junge Chri-
stenheit ist zwar, infolge ihrer eschatologischen Bestimmtheit,
kulturkritisch eingestellt. Aber sie hat doch auch sofort, wie
die Formgeschichte zeigt, neue Formen geschaffen und alte in
den Dienst ihres Auftrags gestellt, ein Faktum, dem durchaus
auch kiinstlerische Aspekte abzugewinnen sind. Und wenn z. B.
Kittel zu «eikony die Bemerkung macht, die junge Christen-
heit habe des Bildes nicht bedurft, weil sie ganz aufs Wort
abstellte, so enthilt dieser Hinweis wohl zuviel Alternative. *
Das Wort hat auch etwas mit dem Bild zu tun und das Bild mit
dem Wort. Damit bestreiten wir nicht, da} zwischen beiden,
zwischen Wort und Bild, wie zwischen Hoéren und Sehen, eine
Reihenfolge anzunehmen ist, wie es z. B. Michaelis ausfiihrt. **
Und nun weiter: wenn wir schon vom Antwortcharakter der
biblischen Asthetik sprachen, so ist der Anfang einer Entwick-
lung visiert, die der bildenden Kunst Raum in der christlichen
Gemeinde verschaffte. Ausblickend auf die Theologiegeschichte
darf folgende Alternative zur Diskussion gestellt werden: Man
steht dort in Gefahr, sich gegen biblisch-theologische Kriterien
zu vergehen, wo man, einem platonisierenden Schema verhaftet,
durch das Abbild sich des Urbildes vergegenwiirtigen will. Da-
gegen steht man dort biblischer Eingicht nahe, wo man um die
Antwortsituation des Menschen vor dem ihn anredenden Gott
weill und hier die Kunst einordnet.

2. Systematisches.
a) Konsequenzen des 2. Gebots.

Solche Konsequenzen sind, wie wir gezeigt haben, bei
Vischer und Marti gezogen. Es geht um Befreiung der Kunst

12 (3. Kittel, Theol. Wort. z. N.T., 2 (1935), S. 384.
13 'W. Michaelis, Theol. Wort. z. N.T., 5 (1954), S. 346. 348 etc.



K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem 125

zum Spiel der Kunst und es geht um Befreiung der Kunst zur
Menschlichkeit und Profanitit. Solche Uberlegungen sind nur
moglich in einer theologiegeschichtlichen Situation, die sehr
stark von Bonhoeffer bestimmt ist. In der Tat fragt Bonhoeffer:
€...ob vielleicht ... der Begriff der Kirche es ist, von dem aus
alles Verstindnis fiir den Spielraum der Freiheit (Kunst, Bil-
dung, Freundschaft, Spiel) wiederzugewinnen ist?, also die
,aesthetische Existenz’ (Kierkegaard) gerade nicht aus dem
Bereich der Kirche zu verweisen, sondern in ihr gerade neu zu
begriinden wére.» * Auch Walter Bernet bespricht in einem
Aufsatz Konsequenzen des 2. Gebots.? Nach ihm zielt die
Radikalitit des Verbots auf alle Versuche, Weltanschauung in
Griff zu bekommen; darum kann das Gebot nicht gesetzlich
eine Aussage, eben die kiinstlerische, treffen. Der Radikalismus
des Gebots trifft alle Aussagen und schafft Freiheit, im Raume
der Kirche Aussagen mit dem Ereignis echter Wirklichkeit zu
konfrontieren. Kunst vermag so zwar nicht abschliefend Wirk-
lichkeit darzustellen, ein solcher Versuch trifft das 2. Gebot;
sie vermag aber auf Wirklichkeit hin zu préidisponieren und
so zu Entscheiden aufzurufen. Das ist ihr Dienst im Raume der
Kirche.

b) Auflerungen der systematischen Theologie zum Thema.

Hier mag nun der Ort sein, auf einige Stimmen aus der
systematischen Theologie hinzuweisen, die sich unserem Thema
stellen. Van Oyen hat in einem Vortrag u. a. auch von der
biblischen Asthetik und Gestaltgebung des Erlebnisses des siin-
digen Menschen gegeniiber dem lebendigen Gott gesprochen. *
Auch er betont, daB das Wort verbildlicht und versinnlicht
und, wie das Bild, Zeichen und Hinweis ist. Buess vertritt
in einem Aufsatz «Zu einem theologischen Begriff des Scho-
nen» 7 die folgende Dialektik: weil einerseits Gottes Schonheit

14 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (1951), S. 136.

15 'W. Bernet, Bildende Kunst im Raume der Kirche: Werk, August 1959,
S.279 1

16 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst: Theol. Zeitschr. 7
(1951), S. 423 ff.

17 K. Buess, Zu einem theologischen Begriff des Schonen: Theol. Zeit-
schr. 7 (1951), S. 365 ff.



126 K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem

uns verschlossen ist, ist eine christliche Kunst in Frage ge-
stellt. Weil andererseits Gottes Herrlichkeit sich offenbart, ist
mit dem Ereignis zu rechnen, dafl auch in der Kunst Gottes-
schonheit zeichenhaft aufleuchtet. Van der Leeuw weist aufl
die Lehre von der Inkarnation als dem Schnittpunkt seiner
Uberlegungen hin: sie gibt dem Kkiinstlerischen Werk seinen
Sinn. ** Nach van der Leeuw gibt es keine sog. christliche
Kunst: «Es gibt nur Kunst, die vor dem Heiligen gestanden hat,
und diese ist wie eine Dienende unter Menschen.» ** Relativ
zahlreich sind Aulerungen, die einem mehr neuprotestanti-
schen Denktypus verhaftet sind. Joachim Konrad analysiert die
Analogien zwischen beiden Bereichen, die sich in ihrer Ver-
schiedenheit darin eins sind, daBl sie sinnschépferisch wir-
ken. * Tillich definiert Religion als Betroffenheit, die versucht,
die Frage nach Sein oder Nichtsein auf den Sinn der eigenen
Existenz zu beziehen. In diesem Versuch schafft sie hilfreiche
Symbole; Malerei und Kunst ringt um die genau gleiche hilf-
reiche Symbolik. ** Nigg setzt sich in einem Artikel mit dem
Begriff der kiinstlerischen Intuition auseinander, die im reli-
giosen Gefiihl der Kiinstlerpersonlichkeit verankert ist.?* So
wird Kunst zur <kiindenden Kunsty.? Das sind einige Hin-
weise auf Verfasser, die sich um die hier gestellte Aufgabe
miihen.

3. Kriterien und Perspektiven.

Wir haben jetzt zu zeigen, was es bedeutet, wenn unsere
Besinnung der bildenden Kunst und dem Werk des Kiinstlers
einen ganz bestimmten Ort zuweist und einen ebenso bestimm-
ten Charakter der Kunst postuliert, ndmlich den Ort der
Menschlichkeit und den Antwortcharakter der Kunst. Einer-
seits ist der Kunst die Freiheit gegeben, sich im Bereich des

18 G. van der Leeuw, Vom Heiligen in der Kunst, deutsche Ub. (1957),
bes. S. 345.

19 Ehd., S. 284.

20 J. Konrad, Religion und Kunst (1929), S. 141.

2t P, Tillich, Religion und bildende Kunst: Reformatio (1957), S. 264 ff.

22 W. Nigg, Kunst und Evangelium: Du, April 1957, S. 21 ff.

23 Ebd., S. 40 ff.



K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem 127

Humanen zu betitigen und mitzuwirken, dafl dieser Bereich
wirklich human werde; andererseits ist die Kunst aufgerufen,
damit zu rechnen, dall wahrer Humanitéit ein Antwortcharakter
eignet: Humanitét wird Ereignis vor dem sich offenbarenden
Gott. In diesem Sinn lebt Kunst nicht sich selber, sondern ist
in Dienst genommen und ist Zeichen und Hinweis. Das hat zu-
nichst einmal Konsequenzen fiir den Begriff einer sog. «christ-
licheny Kunst und erlaubt sodann die FFormulierung einiger
Kriterien, die von der Theologie her mit Vertretern der Welt
der Kunst geltend zu machen wiren.

a) Zum Begriff der «christlichen> Kunst.

Wenn der Bereich des Humanen Ort der Kunst ist, kann es
nicht mehr um die Aufspaltung zwischen einer besonderen,
sakralen «christlichen» Sphére gegeniiber einer Profansphire
gehen. Theologische Besinnung befreit die Kunst zu echter,
humaner, miindiger Weltlichkeit und ruft die Kunst auf, sich
human und darin weltlich und miindig zu betéitigen. Uber die
sog. Christlichkeit einer Kunst wird daher nicht mehr vom
Sujet her entschieden. Die Darstellung von biblischen oder
christlichen Themen, bzw. der Verzicht auf solche Darstellung
vermag primér iiberhaupt nichts zur Wertung einer solchen
Kunst beizutragen. Uber die sog. Christlichkeit der Kunst ist
auch nicht vom Glauben des Kiinstlers her zu entscheiden. Die
Forderung, der Kiinstler miisse gldubiger Kiinstler sein, er-
weist sich von unserer Besinnung her als unsachlich. Der
Kiinstler stehe nur in echter Verantwortung in seinem welt-
lichen Werk des Dienstes am Menschen! Damit wird seine
Kunst theologisch wichtig, denn sie ereignet sich an dem Ort,
den ihr biblisch-theologische Uberlegungen zugewiesen haben.
Die Versuche, Kunst und Christlichkeit in Beziehung zu set-
zen, die von einem Analogiedenken ausgehen, stehen schliel-
lich von unserer Sicht aus auch unter einer Kritik. Ist das
kiinstlerische Tun Analogie zur Heiligkeit, zur mystischen
Inspiration, zum Glauben und damit schon zum vorneherein in
den Raum der Christlichkeit hineingenommen? Wir denken
natiirlich vor allem an das klassische Beispiel des romisch-
katholischen Analogiedenkens. Wir geben gerne zu, daf} es von



128 K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem

hervorragenden Traditionen aus sich um die gleiche Sache
miiht wie wir, nimlich um Beziehung und um Distanz in der
Beziehung. Die Diskussion um den Begriff der <Analogie» ist
heute durchaus offen und wir kénnen hier nicht dazu Stellung
nehmen. Wir meinen aber, entscheidende Momente in der so
wichtigen Verhéltnisbestimmung besser mit dem Begriff der
«Antworty zu umschreiben als mit dem der Analogie. Das
Werk des Kiinstlers als Antwort im Bereich des Humanen und
in Verantwortung fiir das Menschliche scheint uns die Miindig-
keit und Freiheit der Welt der Kunst besser zu wahren, als es
die Postulate eines Analogiedenkens erlauben, die u. E. unter
Umstidnden Miindigkeit und Freiheit der Kunst auch bedrohen
konnen.

Als Resultat unserer Uberlegungen halten wir fest: Wir
wiirden die Auffassung zur Diskussion stellen, dafl der Begriff
einer «Christlichkeity der Kunst in sich so problematisch ist,
daB er fallenzulassen wéire.

b) Kriterien.

Wir versuchen nun einige Kriterien zu umschreiben, die
von theologischer Seite her geltend zu machen wiren, wenn
wir auf ein Gespréch mit der Welt der Kunst hintendieren.

1. Ort der Kunst sei der Bereich des Humanen, so sagten
wir. Der Kiinstler ist so aufgerufen, im Ringen um den Men-
schen mitzutun und mitzukdmpfen, dall der Mensch Mensch
sei und Mensch werde. Der Theologe begriillit es, wenn die
Welt der Kunst zur Kenntnis nimmt, was die Theologie unter
Menschlichkeit des Menschen versteht. Theologische Sachlich-
keit verpflichtet, darauf hinzuweisen, dall diese Menschlichkeit
nur zu umschreiben ist auf Grund der Menschlichkeit Jesu von
Nazareth. Wir folgen hier den Einsichten Karl Barths.** In
Jesus von Nazareth wird in einem urbildlichen Sinn Mensch-
lichkeit Ereignis, und dazu steht die Menschlichkeit des Men-
schen im allgemeinen in einer bestimmten Entsprechung. Was
sagt uns die Menschlichkeit Jesu zunichst und grundlegend?
Das, dali Humanitéit nie Sein fiir sich, sondern immer Sein fiir

24 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, ITI, 2 (1948), S. 242 ff., bes. 264 ff.



K. Lithi, Bildende Kunst als theologisches Problem 129

den andern ist. Humanitit ist nie einsames, sondern immer dia-
logisches Sein. *

Das erlaubt die Formulierung eines Kriteriums fiir das
Werk des Kiinstlers: Dieses miilite im Dienste einer so verstan-
denen Humanitit stehen. Und es wire zu kritisieren, wenn es
in irgendeinem Sinn adialogisch ist oder wirkt.

Damit ist der grundlegende Aspekt einer theologisch ver-
standenen Humanitit visiert, der erarbeitet wurde durch die
Inbeziehungsetzung christologischer Einsichten mit der Ich-
Du-Philosophie, wie sie besonders ein Martin Buber vertritt. ¢
Dieser grundlegende Aspekt ist nach vier Seiten hin zu entfal-
ten. *” a) Humanes und damit dialogisches Sein ist Sein in der
Offenheit des Einen zum Andern hin. Humanitét wird Ereignis
im Rechnen mit einem Gegeniiber; es wire Inhumanitit, wenn
ich bei der Betrachtung des Bildes, das ich von mir selber
mache, stehenbliebe. Echte Kunst nun helfe mit in der Ein-
iibung von Begegnung, helfe mit zur Bereitschaft, von sich
selber wegzusehen auf ein Gegeniiber, das fiir die Sinngebung
meiner Existenz nétig ist. Und wenn Kunst verschliefit und
auffordert, egoistisch und narzistisch bei sich selber zu blei-
ben, ist sie inhuman. b) Humanes Sein fiihrt nicht nur zur
Betrachtung des Gegeniibers, sondern zum Dialog. Es kommt
zur Selbstkundgabe und zum Ansprechen des Andern; Ver-
weigerung des Gesprichs, Selbstgesprich ist Inhumanitit.
Wiederum: echte Kunst leitet an zum Dialogischen. In der
Kiniibung des Dialogischen wird der Mensch zum Menschen.
Kunst, die ein Monolog ist oder zu einem Monolog auffordert,
ist inhuman. ¢) Humanes Sein fiihrt zur Bereitschaft, mit dem
Gegeniiber zu leben und fiir dieses Gegeniiber zu handeln.
Jede Autarkie ist Inhumanitéit. Also: echte Kunst befreit zur
Bereitschaft, mit einem Gegeniiber zu leben, und ruft auf zur
Tat fiir ein Gegeniiber. Wenn uns ein Kunstwerk diese Frei-
heit nimmt, ist es inhuman und abzulehnen. d) Humanes und
dialogisches Sein ist ein Sein, das vom Menschen gerne ver-
wirklicht wird. Humanitit steht im Zeichen dieser Ireiheit
zur Freude. Darum noch einmal: echte Kunst macht frei zu

2 Ebd., S. 270 ff.
26 7. B. Martin Buber, Die Schriften iiber das dialogische Prinzip (1954).
27 Barth (A.24), S.299 ff.

9



130 K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem

einem Leben im Zeichen der Freude. Ist diese Freiheit bedroht,
ist das Werk der Kunst nicht Hilfe zur Humanitit, sondern
Gefidhrdung der Humanitit.

2. Wir haben den Antwortcharakter der bildenden Kunst
postuliert. Humanitit wird also Ereignis im Gegeniiber zum
sich offenbarenden Gott. Das ewige Du leitet an zur Begegnung
mit dem zeitlichen Du. Es ist die Unterscheidung zwischen
Gottes Offenbarung und der Antwort des Menschen auf Offen-
barung durchzuhalten und festzuhalten.

Damit ist die Umschreibung eines zweiten Kriteriums mog-
lich: Die Welt der Kunst ist dem Bereich des auf Offenbarung
antwortenden Menschen zuzuordnen. Kunst ist damit nicht und
nie selber Offenbarung, wie eine romantische Kunstauffassung
meint.

3. Als Kriterium fiir unser Gespréach bietet sich u. U. auch
der Begriff der Zeichenhaftigkeit an. Die Kunst als Zeichen,
d. h. die Bestimmung der Kunst liegt nicht in ihr selber, etwa
nach dem Grundsatz «l’art pour 'arty, sondern in ihrem spre-
chenden Hinweis, im Engagement fiir den Menschen. Das gibt
solcher Kunstaussage einen gebrochenen, unabgeschlossenen
Charakter. Sie verzichtet auf abschlieBendes Definieren und
auf ein Sichbeméchtigen des Gegenstandes.

Wir meinen nun, mit diesen drei Kriterien wire ein Ge-
spriach mit den Vertretern der bildenden Kunst einzuleiten.

¢) Perspektiven.

Das visierte Gesprich wire zugleich kritisch und offen zu
fiihren. Trotz allem Kritischen wire die echte Freiheit der
Kunst in keiner Weise zu bedrohen oder in Frage zu stellen.
Der Kiinstler miilite spiiren, dal es auch das Anliegen der
Theologie ist, daB er in freier Luft atmen kann, wie er es
mochte,

Abschliefiend geben wir nun ein paar Stichworte, die einer-
seits die kritische, andererseits vor allem die offene Seite unse-
res Gesprichs andeuten sollen. Wir méchten zugleich zeigen,
daf unsere Postulate der bildenden Kunst durchaus nicht ein-
fach fremd sind.

Unsere Sicht bedeutet eine Kritik an einem platonisierenden



K. Lithi, Bildende Kunst als theologisches Problem 131

Schema, fiir das Kunst Darstellung von Ideellem im Sichtbaren
ist. Dieses Schema spielt in der Frage der Kunst seine grofle
Rolle von Plotin bis zum Spitidealismus. Fiir Schelling und
Hegel z.B. ist Kunst Darstellung des Unendlichen im End-
lichen. Unser Postulat des Antwortcharakters der Kunst ver-
sucht hier schirfer zu unterscheiden.

Wenn im Nachdenken iiber die Kunst der Begriff der Nach-
ahmung seit Aristoteles eine wichtige Rolle spielt und erst in
der Gegenwart von dem des Ausdrucks abgelost wird, um zu
einer ganzheitlichen Sicht vorzustoflen, und wenn damit zu-
gleich Kunst nicht mehr Schmuck sein will, sondern Sprache,
so wird der Theologe aufhorchen. Er postuliert ja eben Kunst
als Sprache, und er kommt von Traditionen her, in denen Kunst
nie blofe Nachahmung war, sondern immer schon Sprache,
schirfer gesagt, Antwort. Darum ist der Theologe an dieser
Wende interessiert.

Wichtig ist uns der Hinweis, dafll unsere Postulate in der
Kunst zu ihrer Geltung kommen, ja offenbar immer mehr Hei-
matrecht erringen. Wenn wir z. B. von der Freiheit zur Welt-
lichkeit sprachen, die von krampfhaften Bemiihungen um den
Begriff der «christlichen» Kunst erlést, so denken wir an ein
schones Wort von van Gogh: 2 «Wenn ich hier bleibe, werde
ich nicht versuchen, einen Christus im Olivengarten zu machen;
vielmehr die Olivenernte, so wie man sie noch sieht, und wenn
ich darin die wahren Verhiltnisse der Menschengestalt auf-
finde, so kann man dabei an jenes denken ... Wohlverstanden,
bei mir gibt es keine biblischen Geschichten.»

Wir haben auch vom Dialogischen gesprochen. Kandinsky
hat in einem programmatischen Werk den Wortdialog und
seine humanen Aspekte mit dem Dialogischen im Werk des
Kiinstlers verglichen. Das Bild wird jetzt zum Partner: «In
jedem Bild ist geheimnisvoll ein ganzes Leben eingeschlos-
sen.» 2 Und ein Picasso sagt: wenn das Bild fertig ist, «ver-
andert es sich immer weiter, entsprechend der ... Gemiitsver-
fassung desjenigen, der es gerade betrachet. Ein Bild lebt sein
eigenes Leben ... und es unterliegt den gleichen Verdnderun-

28 'W. Hel}, Dokumente zum Verstindnis der modernen Malerei (1957),

S. 28.
2 V. Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst (1912), S.24, auch S.132.



132 K. Liithi, Bildende Kunst als theologisches Problem

gen, denen wir im alltiglichen Leben unterworfen sind. Das ist
ganz natiirlich, da das Bild nur Leben hat durch den Menschen,
der es betrachtet.» * Und wenn wir sagten, die Ich-Du-Bezie-
hung sei sinngebend fiir eigene Existenz, so treffen wir uns
mit Jean Bazaine, der sagt: <. .. Kunst ist ein Kommunizieren,
bei dem der Mensch, sooft er in die Welt blickt, sein verwan-
deltes Antlitz wiedererkennt. » *

Im Ringen um den Menschen, im Ringen darum, dafl der
Mensch wirklicher Mensch sei und nicht Ubermensch und nicht
Untermensch, stehen demnach Theologie und bildende Kunst
nebeneinander. Dabei halten wir es freilich fiir eine heute
selbstverstindlich gewordene Voraussetzung, dafl das Engage-
ment der Theologie fiir die Sache des Menschen nicht mehr zu
diskutieren ist, sondern feststeht. Der Satz, den Karl Barth
einmal in einem andern Zusammenhang ausgesprochen hat,
zeigt die Bedeutung dieses Engagements: «Nachdem Gott selbst
Mensch geworden ist, ist der Mensch das Mal} aller Dinge .. .» *
Von der Sorge um den Menschen herumgetrieben, scheint es
uns noétig, dall die Theologie die Partnerschaft der Welt der
Kunst suche und sie nicht etwa verachte.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Liiths,

30 P. Picasso, Wort und Bekenntnis (1934), S. 30 {.
3t J. Bazaine, Notizen zur Malerei der Gegenwart (1959), S. 49.
32 K. Barth, Christengemeinde und Biirgergemeinde (1946), S. 23.



	Bildende Kunst als theologisches Problem

