
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 2

Artikel: Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versuch einer Einführung in das areopagitische
Denken.

Das Werk des Dionysius Areopagita galt immer als besonders

schwierig. Seit der Reformation geriet es zusehends
deutlicher in Vergessenheit. Ab und an weckte es noch das historische

Interesse. In der Sache jedoch ging es lange niemanden
mehr an. Der Grund dazu liegt vermutlich in der Eigenart dieser

Sache selbst, der wir hier nachzudenken versuchen.
Der Heilige hat seinen Hauptschriften zur erläuternden

Einführung einige Hirtenbriefe beigegeben. Damit es uns gelingt,
vielleicht in das zu finden, was sein Denken auszeichnet,
bescheiden wir uns vorläufig, den ersten dieser Briefe zu lesen.

Der erste Brief des Dionysius Areopagita ist einem Mönche
Gaios zugedacht und beginnt mit einem Wort über die Erkenntnis.

Es lautet: tö ukôtoç àqpavèç yiverai tûj cpcuri Kai pâXXov tûj ttoXXw

cpuuTi Tpv crfvijucxîav àcpavîZouarv ai 'fvâioeiç, Kai pâXXov ai TroXXai

•fvdjoeiç — «Das Schattige, unscheinbar kommt's dem Licht
vor, und mehr der Lichtfülle. Die Kenntnisse, und noch mehr
das Vielwissen, machen unscheinbar das Unwissen.»

1.

Es ist die Rede von cpôiç, Licht, und von ukôtoç. Wir geben
für dieses Wort der etymologischen Entsprechung «Schatten»
den Vorzug vor der gewohnten und richtigen Übersetzung
Finsternis. Warum? Der Gegensatz Licht—Finsternis spricht aus
einem Dualismus heraus, dessen Grund verborgen und
unbedacht bleibt. So drängen sich Vorstellungen ein, deren Herkunft
wir nicht kennen. Wir verfangen uns in den üblichen
Bestimmungen des Dualismus als eines metaphysischen oder kosmo-
logischen oder heilsgeschichtlichen oder was dergleichen mehr
ist — und täuschen uns darüber hinweg, daß wir diese Namen
kaum je gefragt nach ihren tragenden Voraussetzungen. Sie
sind nichtssagende Ordnungsbegriffe geworden. Haben wir die
Ungeklärtheit dieser Lage durchschaut und bilden wir uns
nicht ein, daß es sich hierbei um bloß nachzuholende Versäumnisse

handle, sondern geben wir zu, daß diese Namen aus dem
Geschick der Metaphysik sich auflösen müssen — dann enthal-



92 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

ten wir uns des Geredes von den Dualismen und ihrem
Unterschied. Wir geben uns frei in die schlichte Erfahrung, daß, wo
Licht ist, Schatten geworfen wird. Sofort wollen wir wissen,
woher das kommt. Offenbar liegt das Schattige im Eigenen des

Lichtes selbst. So müßten wir also nach diesem Eigenen des
Lichtes fragen, welches das Schattige je schon birgt? Wir müssen

fragen nach dem Wechselspiel von Licht und Schatten. Das
Wechselspiel ist nicht dergleichen wie ein Dualismus. Dieser
ist ein Gegensatz; jenes nennt das Auf-einander-angewiesen-sein
von tanzend Verschlungenen. Worin beruht dieses Wechselspiel
von Licht und Schatten? Das Wort gibt einen Hinweis: «Das
Schattige, unscheinbar kommt's dem Licht vor.» Licht und
Schatten beruhen in der Weise ihres cpcdveu&ai, ihres Scheinens.
«Das Licht scheint» besagt «Das Licht kommt zum Vorschein».
Indem das Licht zum Vorschein kommt, deckt es das Schattige
auf. Das Schattige wird vom Licht aufgedeckt als das Schattige,
weil dieses vom Scheinen des Lichtes nicht angegangen wird.
Aber dieses Nicht-angegangen-sein ist keine Trägheit; denn das

Schattige erscheint mit dem Licht als ein Gleichursprüngliches,
jedoch in dieser seiner Gleichursprünglichkeit vom Scheinen
her anders bestimmt als das Licht. Das Licht kommt zum
Vorschein in seinem Scheinen. Diesem Scheinen erscheint das Schattige

als das Unscheinbare, als das, was vom Scheinen nicht
angegangen wird. Das Unscheinbare aber ist nicht nichts. Es ist
das Geheimnis des Scheinens selbst, der verborgene Ort, der,
selbst unscheinbar, den lichtvollen Schein entläßt. Das Licht und
das Dunkel sind mithin im Scheinen zwar nicht das Gleiche,
aber das Selbe. Darum kann von Gott sowohl gesagt werden, daß

er im Dunkel wohne (z. B. Ex. 20, 21), wie auch, daß er im Licht
wohne (z. B. 1. Tim. 6, 10). Gott wohnt in einem dunkeln Licht.
Wir dürfen dies durchaus im Sinne des Dionysius selbst
dergestalt sagen, wenn wir im 5. Abschnitt des IX. Hirtenbriefes
verstanden haben, was der Heilige dort die nüchterne Trunkenheit

Gottes nennt.
Gehen die Gedanken vom dunkeln Licht und von der

nüchternen Trunkenheit aber dieselbe Sache an, so ist bereits
hingewiesen auf eine bestimmte Weise des Zusammenstimmens des

Licht-Gedankens mit dem der Erkenntnis. Wir fragen jetzt: In
welcher Weise stimmen die beiden im ersten Brief des Dionysius



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 93

zusammen? xpv a-fvuuaiav àtpavtéoucriv ai ïvwcreiç— lesen wir. fvujffeiç
sind die durch Erkenntnis erworbenen Kenntnisse, gleichgültig
vorerst, wie im einzelnen das Erkennen vorgestellt werde.
Indessen enthält das Wort vermutlich eine Aussage über die Eigenart

der Kenntnisse, gesetzt nämlich, wir überhören den Unterschied

nicht, der zwischen âqpavèç Y'vecr&ai und âqpavtéeiv waltet.
Jenes nannte das Erscheinen selbst des Unscheinbaren, dieses
bezeichnet das Unscheinharmachen. Eine Bezeichnung ist àqpa-

viZUv geworden, weil die fvujoeiç, wir übersetzen jetzt erläuternd:
die gesicherten und handfesten Kenntnisse, es nicht vermögen,
die crfvwaia als den unscheinbaren Grund ihrer selbst zu erfahren,

sondern vielmehr das Unwissen unscheinbar, heißt jetzt:
klein machen in ihrem, nämlich der Kenntnisse, eingegrenzten
Sinn und Verstände. Dieses Klein-machen erfahren wir erst
heute in seiner weittragenden Bedeutung. Und zwar erfahren
wir es an einem Ort, da wir es gar nicht suchen: im Betrieb der
Wissenschaften, denen Unwissen das Verächtliche schlichthin
ist und die doch aus dieser noch kaum bedachten Verachtung
heraus immer merk-würdiger das Unterschiedslose fördern müssen.

So erfindet man kräftige Heilmittel unmittelbar neben
fürchterlichen Waffen und rast über das Unscheinbare des Unwis-
sens hinweg in das Besinnungslose der Kenntnisse und damit
auch schon der Vielwisserei. Dennoch bleibt es nach dem Wort
des Areopagiten dabei, daß sogar das Vielwissen in seinem
Gewußten dem Unwissen verschuldet bleibt. Darum muß jetzt dieses

Unwissen eigens und in eigener Weise bedacht werden,
damit seine Unscheinbarkeit als das zum Vorschein kommen kann,
was sie von ihr selber her ist, und damit zugleich der Schein
ihres Zum-vorschein-kommens ein Licht werfe auf die
herkömmliche Art des Wissens, in der sich die Sterblichen alle je
schon halten, wenn ihnen vielleicht zu gesegneter Stunde etwas
aufgeht vom Unwissen.

Der Brief fährt fort: Taûxa fmepoxiKtJùç, àXXà gr) xaxà oxéprimv

äiAaßaiv, cnrôcpricTov UTrepaXf|&u)ç, öxi Xavbdvei xoùç ëxovTaÇ ov cpuùç Kai

övxujv pvujaiv f] Kaxà beov dpvwcrîa' Kai xè tmepmpevov aùxoû ctkôxoç Kai

KaXÜTTxexaiTtavxicpujxi,KaidTTOKpuTrxexanTäö'avTvü)0iv.Wir gehen bei
diesem Satz Schritt vor Schritt in das Gewebe seines Textes
hinein, so zwar, daß wir sein Gefüge in drei Teile auflösen.
Bisher hörten wir: «Das Schattige, unscheinbar kommt's dem



94 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

Licht vor, und mehr der Lichtfülle. Die Kenntnisse, und noch
mehr das Vielwissen, machen unscheinbar das Unwissen.» Darauf

antwortet nun der erste Teil des jetzt vorzunehmenden
Satzes, dessen Übersetzung heißt: «Das Gesagte verstehe wrepoxiKwç,
will sagen: über das herkömmliche sicherstellende Feststellen
hinaus, ja nicht im Sinne einer Beraubung (und damit natürlich
eines Mangels).» Wir haben, auf diese Mahnung vorblickend,
versucht, den Eingang des Briefes in dieser Weise auszulegen,
die der Verfasser nunmehr eigens verlangt und kennzeichnet.
Es ist gut, wenn wir jetzt eine Weile innehalten, um uns auf
unsern Weg zu besinnen. Das Wort von Schatten und Licht,
von Kenntnis und Unwissen, soll in einer Weise verstanden
werden, die über das herkömmliche sicherstellende Feststellen
hinausgeht. Damit wir dieser Forderung Folge zu leisten
vermögen, müssen wir wissen, wie denn dieses herkömmliche
sicherstellende Feststellen das Gesagte verstehen muß. Der Areo-
pagite gibt uns dazu einen Wink, indem er die äußerste
Möglichkeit des herkömmlichen Verstehens aufweist als jene Weise,
die das Schattige nur noch zu sehen vermag als ein Fehlen von
Licht, das Unwissen nur noch veranschlagen kann als einen
Mangel an Kenntnis. Warum hat sich, so müssen wir fragen,
diese Weise des Verstehens mit einer solchen Macht durchzusetzen

vermocht, daß sie bis zur Stunde die maßgebende Weise
des Verstehens geworden ist? Antwort: Weil das Denken lang-
her ein Rechnen geworden ist! Das Wort «Rechnen» nennt nicht
das bloße Umgehen mit Zahlen, sondern es spricht sich uns zu
als die Übersetzung der lateinischen ratio. Nur weil das Denken

langher einzig in der Weise der ratio sein darf und diese
ratio Rechnen ist, kann in unserer heutigen Welt alles in
unabsehbarer Weise rationalisiert, rationell bewirtschaftet und
statistisch verrechnet werden. Gerade solcher Rationalisierung aber
kann ein Unwissen nur noch als ein Mangel erscheinen, den die
Wissenschaft zu beseitigen hat. In gleichem Sinne ist sie dem
Schatten und dem Dunkel feind, dessen Undurchdringliches sie
in unliebsamer Weise an die Schranken und damit zugleich an
die Beschränktheit des Berechenbaren mahnt. So entgeht der
ratio, was eigentlich das Schattige und was das Unwissen sei;
denn die ratio vermag beide nicht nach ihrem eigenen Sein zu
befragen. Ihr stellen sich Dunkel und Unwissen, gemessen an



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 95

der Rationalität und Rentabilität der Leistungen von Licht und
Kenntnissen, immer nur als etwas Minderwertiges dar. So

verstellt sie sich selbst den Zugang zum Geheimnis des Verborgenen,

darin das Dunkle und das Unwissen wohnen. In dem Maße
sie aber von früh an für die Geschichte des Abendlandes das
Bestimmende geworden ist, muß Dionysius Areopagita, indem
er ein Andenken an das Verborgene stiften will, sich eigens
verwahren gegenüber der ratio, deren Rechnen allenthalben nur
auf Sicherung und Festigung drängt und derwege unvermögend
bleibt vor den eigentlichen Geheimnissen. Sofern wir also im
Bedenken des einleitenden Wortes aufmerksam geworden sind
auf das Merk-würdige von Schatten und Unwissen, bewegten
wir uns schon auf dem jetzt vom Autor aufgezeigten Weg. Dieser

Weg möchte das die Wissenschaften grundlegende Denken
der ratio verwinden, dem beides, Schatten wie Unwissen, als
Mangelerscheinungen vorkommen müssen. In diesem möglichen
Verwinden der ratio aber führt der Denkweg des Dionysius
Areopagita über das herkömmliche sicherstellende Feststellen
hinaus.

Auf diesem Wege fährt der Text fort: «Du wirst aussagen
können in einer Weise, die über die bloße Richtigkeit hinausgeht,

daß denen, die das seiende Licht und die Kenntnis des
Seienden besitzen, das Gott gemäße Unwissen verborgen bleibt.»
Wer in der Weise der ratio denkt, besitzt ein seiendes Licht und
Kenntnis des Seienden. Er besitzt beides in einer handgreiflichen
Art. Dieser handgreifliche Besitz von Licht und Kenntnis ist
nur möglich, weil beide im Seienden als dem Zuhandenen
verweilen. Das Seiende muß sich der ratio notwendig als ein Zu-
handenes zeigen, weil die ratio nur mit Seiendem rechnet und
das Sein, welches allererst Seiendes gewährt, als das schlicht-
hin Unberechenbare übergeht. Bewegen wir uns aber immer
nur im Seienden, dann wird auch Wahrheit nur noch vorgestellt
als die Ubereinstimmung eines Seienden von der Art des
Daseins oder des Vorhandenen mit einem andern Seienden von der
Art des Aussagesatzes. Wahrheit als diese Übereinstimmung
ist aber nicht Wahrheit, sondern Richtigkeit. Über diese bloße
Richtigkeit hinaus jedoch findet jenes Denken, das sich nicht
beim Seienden aufhält, sondern dem Sein ein Andenken bereitet.
Diesem Andenken ist Wahrheit die Entbergung des Seins im



96 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

Sinne des Anwesens von allem Anwesenden. Gelingt uns eine
Aussage aus solcher Wahrheit des Seins, dann erschließt sich
uns erst, inwiefern das Gott gemäße Unwissen der ratio verborgen

bleibt. Dies zu erfahren ist von auszeichnendem Belang;
denn nun zeigt sich uns im Hinblick auf Gespräche, oder (was
heute fast ausschließlich der Fall ist) auf Diskussionen das

folgende: Wer in der Weise der ratio denkt, dem.bleibt das Gott
gemäße Unwissen verborgen. Weil es ihm verborgen bleibt, darum

kann er es auch nicht angreifen oder widerlegen. Er ebnet
das Gott gemäße Unwissen sofort ein auf einen der für ihn
gängigen -ismen (heiße er nun Neuplatonismus, Mystizismus,
Agnostizismus oder sonst irgendwie), und eben damit schlägt
er dem erfragten Unwissen gegenüber in die Luft; denn, wie
aufgewiesen, gehört das Gott gemäße Unwissen nicht mehr in
den Bereich der ratio und damit der -ismen; es entzieht sich dem
Wißbaren ihres Wissens, es ist nicht von der Art ihres Wissens,
es ist Un-wissen! Jetzt ahnen wir, daß Un-wissen durchaus
nicht dergleichen ist wie Unkenntnis oder Kurzsicht, natürlich
schon gar nicht Dummheit, sondern die Weise eines Denkens,
die sich allem Wißbaren des Wissens und seiner Wissenschaften

(die Theologie nicht ausgenommen!) entzieht. Denken wir
in der Weise des Unwissens, werden die sogenannten interessanten

Diskussionen und ihre Vollendung in Kongressen —
aussichtslos. Dies hat schon der Areopagite im VI. Brief und
im 1. Abschnitt des VII. Briefes gesagt.

Nun sind wir soweit vorbereitet, daß wir nach dem Eigenen
des Unwissens selbst fragen dürfen. Wir vernehmen das Wort:
«Sein überragendes Wesen ist Dunkel, bleibt jeglichem Licht
verborgen und entzieht sich aller Erkenntnis.» Das Gott gemäße
Unwissen empfängt sich offenbar aus der Eigenart des
göttlichen Geheimnisses. Darum liegt alles daran, ob wir dieses
Geheimnis als Geheimnis bedenken, oder ob wir bloß die
Offenbarung als etwas Geheimnisvolles, vielleicht sogar als das
Geheimnis überhaupt, vorstellen. Genügt es also nicht, mit der
herkömmlichen Theologie festzustellen, daß Gott, indem er sich
offenbart, im Geheimnis bleibe, so zwar, daß das Geheimnis
gewahrt werde im Ich, in der Gestalt und im Vollzug der
Offenbarung? Gesetzt, es ist uns nicht ein leichthin Geworfenes,
daß die herkömmliche Theologie vom Vorstellen herkommt und



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 97

sich seit der ersten Theologie, nämlich derjenigen der Apologeten,

darin bewegt, werden wir diese Frage sogar dann
verneinen, wenn wir einen neuen Weg zum schlichten Sagen des
Glaubens noch nicht gefunden haben. Denn diesen Weg werden
wir erst finden, wenn wir die Notwendigkeit des Suchens
zugeben. Soll aber ein Suchen glücken, dann gilt allererst der
bescheidene Verzicht auf das System mit seinen Lehrsätzen. Es
ist nicht zu zweifeln, daß die Lehrsätze des Systems richtig sind.
Aber deswegen sind sie noch lange nicht wahr. Die Wahrheit
achtet auf das Verborgene. Dieses Verborgene wird nun zwar
von der herkömmlichen Theologie eigens und ausdrücklich
angegangen. Dabei wird das Geheimnis des Verborgenen allererst
als dieses Geheimnis dieses Verborgenen festgestellt und vor
zudringlichem und neugierigem Fragen sichergestellt. Aber ein
fest- und sichergestelltes Geheimnis ist gar kein Geheimnis
mehr. Das zeigt sich im weitern Verlauf der herkömmlichen
Theologie, mithin dort, wo im Anschluß an die Lehre vom
Geheimnis von der Offenbarung gehandelt wird. Diese wird so
dargestellt, daß ob dem offenbaren Gott der verborgene in
Vergessenheit gerät. Denn dieser verborgene Gott ist es, der von
der Theologie als Geheimnis ein für allemal fest- und sichergestellt

worden ist, so daß er in der Lehre von der Offenbarung,
gesetzt dieser deutsche Name ist nicht schon an sich ein
Mißverständnis, je neu genannt oder gar gedacht zu werden braucht.
Somit genügt es nicht und ist ein untrügliches Anzeichen der
metaphysischen Grundstellung aller Theologie, wenn gesagt
wird: Gott ist verborgen. Er hat sich aber offenbart. Also halten
wir uns an die Offenbarung. Daß wir jedoch ausnahmslos der-

wege vorgehen in der Theologie, zeigt sich darin, daß wir keine
Ahnung haben vom Gott gemäßen Unwissen und ihm im
vorhinein in einer offen ausgesprochenen Weise mißtrauen. Eben
dieses Unwissen bietet man sich eifrig von Hand zu Hand als
den stichhaltigen Einwand gegen die Ketzerei der Mystik, die
nicht Ernst mache mit der Offenbarung. Wir täten aber gut,
wenn wir uns von dergleichen befreiten, so zwar, daß wir nicht
bloß Vorurteile unterdrückten, sondern den metaphysischen Ort
der Herkunft der herkömmlichen Anschauungen von Mystik
erfahren und so in das Fragwürdige der eigenen Voraussetzungen

gelangen.

7



98 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

Darum fragen wir nach dem Ursprung des Gott gemäßen
Unwissens im göttlichen Geheimnis. Dieses nennt der Areopa-
gite ein darüberhinaus liegendes und so überragendes Dunkel.
Worüber hinaus liegt dieses göttliche Dunkel? Es liegt über
dasjenige Dunkel hinaus, das wir an Hand des Textes bisher zu
bedenken suchten. Dieses Dunkel beruhte darin, daß es das
Unscheinbare ist, welches selbst den Schein des Lichten entläßt.
Gottes Dunkel aber ist nicht derartiges wie das Unscheinbare;
denn es bleibt jeglichem Licht verborgen und liegt somit über
all das hinaus, was im Scheinen und damit in der Erscheinung
west. Wie sollen wir demnach dieses Dunkel zu denken suchen?
Das Schattige zeigt sich uns als das Unscheinbare. Das
Unscheinbare ist das Abwesen des Scheinenden, das als das
Abwesende allererst das Anwesende entläßt. Abwesen und
Anwesen stimmen derwege schon zusammen im Wesenden eines
Wesens. Aber wer stimmt und bestimmt eigentlich das Ab- und
Anwesen des Wesens? Offenbar etwas, das von ihm selber her
nicht mehr von der Art des Wesens ist. Denn das Wesen west
und waltet in der Weise von Seiendem. Was nicht von der Art
des Wesens ist, nennen wir Unwesen. Das göttliche Dunkel
üeißt mithin ein überragendes, über das gewöhnliche und
gewohnte, erfahrbare Dunkel hinausliegendes Dunkel, weil es über
das Abwesen des Lichtes hinaus, hinaus auch über das
Unscheinbare, das Unwesen schlichthin ist. Maßen nun das
Unwesen des göttlichen Dunkels jedem Licht verborgen bleibt —
steht ihm, sofern dies nicht schon mißverständlich ist, das
Abwesen des Lichten im Unscheinbaren näher; massen es sich
aller Erkenntnis entzieht, entspricht seinem unerhörten
Anspruch eher das Unwissen. Dieses nämlich ist das Erfahren des
Unwesens des göttlichen Dunkels.

Vielleicht weigern wir uns jetzt, Gott, den Vater Jesu Christi,

als Unwesen zu denken. Dieses Weigern kann mehrere
Gründe haben, deren sorgfältiges Bedenken uns vielleicht helfen
mag, den Gedanken des Unwesens noch zureichender zu
denken. Der nächstliegende Grund ist der, daß wir im abgeflachten
Sprachgehrauch des landläufigen Daherredens nur die spätere
schlimme Bedeutung kennen. Unwesen nennt hier das
Ungeheure. Diese doppelte Bedeutung ist nun allerdings nichts
Willkürliches, sondern ein höchster Zufall. Er fällt uns aus dem



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 99

wesentlich gedachten Unwesen selbst zu; denn das Un-wesen ist
das, was jenseits alles Wesens und das heißt jenseits des Seienden

und das heißt jenseits des uns als Seiendes Vertrauten und
so Geheuren liegt. Das Unwesen bleibt das Un-geheure als das,
was nicht aufgeht in unserer vertrauten Welt des Geheuren. Das
landläufige Verstehen des Unwesens begafft entgeistert und
sinnlos im Ungeheuren ein Noch-nie-dagewesenes und ebnet es

so im vorhinein schon wieder ein auf die eine öde Fläche alles
Seienden als eines unterschiedlos Seienden und ahnt nicht, daß
das Ungeheure nur so lange ungeheuer sein kann, als es nicht
aufgeht im Seienden als dem Geheuren; daß das Ungeheure nur
ungeheuer bleibt vom Sein her als die Bedrohung des Geheuren,
da das Vorhandene und Vertraute je neu frag-würdig zu werden

vermag. So ist denn auch das Un-wesen das, was alles
seiende Wesen in die beängstigende Frage seines eigenen Seins
hält. Damit verwenden wir aber den alten Namen Unwesen
gerade nicht in beliebiger Weise, sondern wir versuchen dem zu
entsprechen, was sich in ihm erstmals jenem Mönch der Basler
Predigerkirche zugesprochen hat, in dessen Werk «Unwesen»
erstmals vorkommt im deutschen Sprachhereich. Dieser Mönch
war der Eckhart-Schüler Johannes Tauler, der als Geselle
seines Meisters in der geschichtlichen Überlieferung des areopagi-
tischen Denkens heimisch war.

Zum andern aber wird der Gedanke Gottes als des Unwesens
von unseren herkömmlichen, wie man behauptet: biblisch
begründeten Aussagen von Gott fraglich gemacht. Mit Bedacht
sagen wir: fraglich gemacht. Denn das Fragliche erfährt noch
nicht die Angst des Fragwürdigen, sondern entläuft dieser in
eine voreilige und darum trügerische Sicherheit. So liegt uns
ob, auch in dieser Hinsicht die nötige Klärung zu versuchen. —
Wir beginnen mit dem Aufweis einer vermeintlich belanglosen
Gewohnheit. Aber keine Gewohnheit ist belanglos; denn alle
Gewohnheit kommt, aus dem Wohnen als der den Sterblichen
eigenen Weise des Weilens auf dieser Erde und unter dem Dach
jenes Himmels. So haben wir die Gewohnheit, beim Wort «Gott»
unmittelbar an den Vater zu denken. Woher kommt diese
Gewohnheit, die keineswegs nur die kirchlichen Christen, sondern
in je eigener Art jeden abendländischen Menschen angeht?
Anders gefragt: Warum erscheint sogar denen, die an die Gottheit



100 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

des Sohnes und des Heiligen Geistes glauben, bei dem Namen
Gott — der Vater? Es zeigt sich darin vermutlich, daß das, was
als Trinität in der Geschichte der abendländischen Theologie
lange Zeit das Fragen in Atem hielt — aus dem geschicklichen
Vorstellen des abendländischen Denkens heraus noch nicht auf
seinen Grund bedacht werden konnte, nicht aus Nachlässigkeit
der Theologen, sondern weil sich dieser Grund erst durch die
Erschütterungen des technischen Zeitalters zu lichten anhebt.

So stellen wir denn unentwegt unter dem Namen Gott, trotz
Gottheit des Sohnes und Geistes, den Vater vor; und ihn pflegt
man sich wiederum beim Reden vom verborgenen Gott zuerst zu
vergegenwärtigen. Doch wie? Ist nicht die Lehre, wenn wir
überhaupt so sprechen dürfen, daß gerade der Vater offenbar
geworden durch den Sohn? Der durch den Sohn offenbare soll
zugleich der verborgene sein? Allerdings! Aber wie ist zu
denken, daß der verborgene und der offenbare Gott der nämlich
Selbe ist? Doch wohl nur, indem wir den Offenbaren selbst
je neu bedenken aus dem Verborgenen, dessen Heimlichkeit
allererst das Geheimnis der Dreieinigkeit zu entfalten vermag.
Denn woher sind die Drei ein einzig Einer, wenn nicht in der
Kraft des Einen, das die Drei einigt in die Einfalt ihrer
Gottheit? Das unablässige Andenken an das Rätsel dieses Einen —
das ist das Denken des Heiligen Dionysius Areopagita, welches
bis zur Stunde wartet, daß diese entscheidende und doch vergessene

Frage neu gefragt werde, diese Frage, zu deren Andrang
das Unwissen gehört, dessen Weg wir suchen! Nennen wir Gott
— Unwesen, so denken wir vor in das Rätsel des Einen, das vor
allem Wesen verborgen bleibt und doch als ein geborgener
Schatz in allem Wesenhaften sich finden läßt; so denken wir
vor in das Gebirg der höchsten Gefahr, da sich uns das Geheime
entsichert und entsetzt zuspricht als die Unruhe nach der Ruhe.
Unwesen ist dann der Name, der uns in der Heiligen Schrift
daraufhin anspricht: ob wir es wagen mit dem Glauben, dessen
Geglaubtes sich nie verbuchen läßt.

Mag uns nun derwege der Name Gottes als des Unwesens
sprechender geworden sein, so zeigt sich doch vermutlich erst
jetzt der triftige Einwand von vorhin. Wie nämlich läßt sich das
kurz Umrissene vereinbaren mit dem, was man heute als das
biblische Denken ausgibt? Muß nicht der Gedanke Gottes als



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 101

des Unwesens diesem «biblischen Denken» gegenüber als eine
Spekulation erscheinen? Es ist unumwunden zuzugeben, daß
sich dieser Gedanke mit jenem Denken niemals vertragen kann.
Aber es ist zu fragen: Was denn eigentlich das für ein Denken
sei, welches man das biblische heißt? Offenbar doch ein Denken,
das man als dieses Denken erst entdecken kann, indem man die
Schrift auslegt. Das Auslegen der Schrift aher geschieht wiederum

auf dem Wege eines bestimmten Denkens. Dieses auslegende
Denken, das uns je am nächsten steht, pflegen wir unbesehen
zu übernehmen. Es ist die stillschweigende Voraussetzung, mit
der man an die Heilige Schrift herangeht. Jede Voraussetzung
aber lenkt das ihr folgende in die Bahnen bestimmter Gesetze.
Darum liegt alles daran, ob wir einige Klarheit zu gewinnen
vermögen über die Art unserer Voraussetzungen. Fragen wir
nun aber auf die Voraussetzungen hin, welche der heute geltenden

Schriftauslegung die Gesetze geben, so finden wir, daß die
alleingültige und selbst durch die Schule Bultmanns nicht
überwundene philologisch-historische Exegese ihre Berechtigung
nur so lange hat, als ihre peripatetischen Voraussetzungen
uneingeschränkt im Umlauf sind. Ist aber einmal die durch und
durch philosophische, also metaphysische Grundstellung der
heute sich die Alleinherrschaft anmaßenden philologisch-historischen

Exegese in Frage gestellt — dann ist zugleich die Frage
gestellt, ob ihren Ergebnissen jene Verbindlichkeit eigne, welche
man für sie sofort beansprucht, indem man bisher weniger beachtete

Gedanken kurz und bündig nach ihnen aburteilt. Der zuletzt
vorgebrachte Einwand gegen den Gedanken Gottes als des
Unwesens lautet: er verträgt sich nicht mit dem biblischen Denken.
Nun ist aber dieser Einwand so lange überhaupt kein Einwand,
sondern er spricht eher für das Gesagte, als das sogenannte
biblische Denken sich in seinen Voraussetzungen nicht
ausgewiesen hat. Bringen wir es dazu, Voraussetzungen nicht
gedankenlos zu übernehmen, so zeigt sich, daß das sogenannte
biblische Denken nichts anderes ist als eine Abart des gängigen
Vorstellens der Metaphysik. Eine solche Denkart zum Maßstab
für die Schriftauslegung und darüber hinaus überhaupt zum
Maßstab für Rechtgläubigkeit und Ketzerei zu machen — das
heißt doch wohl: Eine Vermessenheit! Der zuletzt vorgebrachte
Einwand ist, sofern wir den Weg zum schlichten Sagen des



102 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

Glaubens suchen, gar kein Einwand, weil er sich im
Machtbereich der Metaphysik hält, den wir zu verlassen streben. Es
müßte jedoch seltsam zugehen, wenn vom Ort her, von dem wir
weggehen möchten, keine Einwände im vorgebrachten Sinn
gemacht würden; denn selbstverständlich findet jeder, der im Haus
der Metaphysik wohnt und bisher nicht erfahren hat, wer eigentlich

in jenem Hause Meister sei — dieses Haus einen schönen
Wohnort, so daß ihm uneinsichtig bleibt, wieso «man» auf den
bösartigen Gedanken kommen kann, es zu verlassen und vorerst

mit dem wechselnden und doch stets gleichen Dach des Himmels

vorlieb zu nehmen. Jedoch merke, was uns in Matth. 8, 20

gesagt ist!
Darum gilt vielmehr zu erläutern, was für den vorgebrachten
Gedanken Gottes als des Unwesens spricht. Bisher wurde

er zwar aus dem areopagitischen Brief heraus so entfaltet, daß

er an ihm selber sinnvoll erscheinen konnte. Aber es muß, so

zeigt der letzte Einwand, doch auch aufgewiesen werden,
welchen Sinn sein Sinnvolles im Bereiche der Heiligen Schrift
abträgt. Erst und nur, wenn sich hierbei ein echter Zusammenhang

lichten dürfte, gewinnt auch das bisherige Abweisen des

Einwandes die notwendende Klarheit und Offenheit. So müssen
wir nochmals, soweit dies zu tun vergönnt ist, den Gedanken
Gottes als des Unwesens und das heißt als des Einen zu denken
suchen, jedoch in diesem Gedankengang so, daß wir die
herkömmliche trinitätstheologische Auslegung der Schrift ständig
im Auge behalten. Diese trinitätstheologische Auslegung bleibt
bisher die maßgebende, weil auf ihrer Gegenseite jede Art der
Auslegung im Gegen zur Trinitätstheologie verharrt und so an
ihr orientiert bleibt ohne sie zu überwinden. Die Trinitätstheologie

überwinden, was das nämlich Selbe ist wie: die Dogmatik
überwinden, das heißt ja gerade nicht: gegen Trinitätstheologie
und Dogmatik Front machen, sondern es heißt: die Fragen von
Trinitätstheologie und Dogmatik ursprünglicher bedenken.

Wir setzen auch diesmal bei einer «Selbstverständlichkeit»
ein. Man sagt allgemein: die Heilige Schrift spricht vom Vater,
vom Sohn und vom Heiligen Geist noch nicht in der Weise des

Trinitätsdogmas. Dieses ist vielmehr ein Eigenes, obgleich als
dieses Eigene nur auf dem Grund der Schrift verständlich. Doch
unbeachtet bleibt die Frage, warum denn eigentlich das in der



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 103

Schrift Vorliegende auf dem bestimmten Weg der bekannten
Trinitätstheologie hat entfaltet werden müssen, da doch das
Ergebnis dieser Entfaltung offensichtlich so nicht in der Schrift
sich treffen läßt? Sollte das Denken, das diese Entwicklung
verlangt hat, das metaphysische Vorstellen sein? Hier entscheidet
sich das Geschick der Theologie. Aber, wenn wir uns nichts
vormachen, müssen wir zugeben, daß wir noch kaum vorbereitet

sind, diese Frage zureichend auszuarbeiten. Darum schlagen
wir fürs erste einen andern Weg ein. Wir nehmen die
Trinitätstheologie, wie sie sich gibt, als die ordentliche Entfaltung der
biblischen Aussagen und setzen, daß das Eigene des Trinitäts-
dogmas nur verstanden werden kann auf Grund der Schrift.
Damit haben wir freilich auch schon zugegeben, daß zwischen
Schrift und Dogma ein Weg sich hinzieht. Dieser Weg wurde
gegangen in der Richtung von der Schrift zum Dogma. Nun
fragen wir, was geschehen möge, wenn wir den Weg in der
umgekehrten Richtung, will sagen: vom Dogma zur Schrift verfolgen?

Das Naheliegende scheint dies: Wenn der Weg von Schrift
zu Dogma eine Entfaltung ist, muß offenbar der umgekehrte
Weg immer strenger in das Einfache und Eine führen, so zwar,
daß dieses sich zeigende Eine das entfaltete des Trinitätsdogmas
in sich beschließt und es zugleich begründet. So müssen wir
denn fragen, ob der Gedanke Gottes als des Unwesens den
Trinitätsgedanken ursprünglicher zu fassen vermöchte. Die
Antwort weist in das Folgende: Insofern der Gedanke des
Unwesens ein Versuch ist, den Gedanken des Einen zu denken,
beschließt er in sich die Einheit der einigen Drei, welche, wie
schon angedeutet, als die Drei je schon offenbar sind. Verborgen
jedoch sind die Drei darin, daß sie als die Drei der eine Gott
sind, ohne daß dieser eine Gott ein vierter neben den Dreien
würde. Der Meister Eckhart hat dieses verborgene Eine zu denken

versucht in den Namen «Ungrund oder Wüste der Gottheit».
Damit hat dieser Meister des Denkens freilich nicht gelehrt, wie
es ihm schon bald und bis heute die vorstellende Wissenschaft
vorwirft, es sei da eine Art Urgottheit, der die Trinität
entstamme. Vielmehr hat er versucht die Einheit der einigen Drei
zu denken, was allerdings im Bereiche der herkömmlichen Theologie

das schlichthin Fragwürdige, weil stets nur Behauptete
bleibt. Von dieser Behauptung der ungedachten Einheit der Drei



104 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

leitet es sich vermutlich her, daß bei dem Namen Gott der Vater
vorgestellt wird und daß er zugleich zum Inbegriff des verborgenen

Gottes geworden ist. Deutlicher als sonstwo zeigt sich
eben darin, daß Trinitätstheologie immer nur Theologie der
Offenbarung ist und als Theologie der so verstandenen Offenbarung

das Andenken an den verborgenen Gott nicht vermag. Es
scheint aber, daß die Schrift, indem sie von dem verborgenen
Gott spricht, diese Heimlichkeit des Einen angeht, welches Alles
ist.

2.

Dies mag uns alsbald deutlicher werden, wenn wir nun den
zweiten Teil des ersten Briefes des Dionysius Areopagita
aufnehmen.

Es heißt: Kai ei tiç ibàiv beöv cruvrjKev ö eîbev oük aùxov ewpaxev, àXXà

Ti Tujv auToû övtujv Kai Yivuj(TKopévu)v • aÙTÔç bè îmèp voûv Kai îmèp oùcrtav

ÙTtepibpupévoç aîixûi xû> KabôXou pf| YivwcrKebai, ppbè eîvai, Kai ëcriiv ûttou-

aiaiç Kai fmèp voûv YivdiöKeTai. «Und wenn einer Gott schaut, so zwar,
daß er erfahren hat, was er schaute — so hat er nicht ihn
erschaut, sondern etwas von dem ihm zugehörigen Seienden und
Erkennbaren; er selbst nämlich ist über Vernehmen und Wesen
hinaus gegründet, ihm ist als dem All-gemäßen (eigen) weder
erkannt zu werden, noch gar zu sein — die Weise seines Seins
ist überwesentlich und in einer über das Vernehmen hinausführenden

Weise wird er erkannt.» Unzulänglich bleibt des
Menschen Versuch, den Gedanken Gottes zu denken. Aber der Sterbliche

vermag zu fragen, wie weit er im Unzulänglichen langt.
Dies gelingt unter der einen Voraussetzung: daß der Mensch
seiner Schranken eingedenk bleibt, wenn ihm eine überirdische
Gottesschau zuteil wird. Dieses Eingedenk-bleiben gehört mit
zu dem Versuch eines ursprünglicheren Denkens, und zwar
deshalb, weil in ihm der Mensch sich erfährt als der, der in all
seinem Tun und Lassen angewiesen bleibt auf das Dies und
Das, das Dort und Hier und weil er in diesem Angewiesen-sein
durch das Kommen und Gehen des Einen und des Andern je
schon in der Bestimmung seines Todes weilt. Aus dem Vermögen

des Todes kommt das wahre Denken, weil im Tod der Sterbliche

an seine Schranken stößt. Diese Schranken aber schränken
ihn ein in das ihm eigene Erfahren und in das ihm übereignete



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 105

Unwissen. Nicht daß der Mensch der Schau des fernen und doch
zugleich gnädig sich nahenden Gottes nicht gewürdigt würde!
Aber eben diese Schau Gottes, die man gemeinhin als unio my-
stica bezeichnet und gewöhnlich als Urbild einer Ketzerei
verurteilt, weil sie angeblich den Menschen vergotte, diese Schau
bleibt notwendig ein schlichter Hinweis, weil sie um des
Menschen willen im Bereich des Seienden verbleiben muß. Das sich
dem Schauenden Zeigende gehört freilich jenem Seienden zu,
welches dieser Welt entrückt — Gott gehört, will sagen: auf ihn
allein hört und so in der reinen Bestimmung des Gott-gemäßen
verbleibt. Aber dennoch zeigt sich das in seiner Gott-Gehörig-
keit gottgemäß Seiende nur deshalb als ein Erkennbares, weil
es überhaupt und immer noch ein Seiendes und das heißt: ein
Wesen ist. Gott aber ist über alles Wesen hinaus und darum
auch jedem menschlichen Vernehmen schlichthin verborgen.
Die Weise dieses Verborgen-seins nennt der Areopagite ein
Gegründet-sein. Dieses Gegründet-sein aber kann von Gott
ausgesagt werden, weil er, indem er über Wesen und Vernehmen
hinaus ist, an ihm selber als Grundartig erscheint und in seinem
Grundartigen sich bekundet als der All-gemäße. Wir müssen
dieses Wort eigens aus seiner griechischen Nennkraft bedenken,

wenn wir jetzt nicht dem landläufigen Einwand des
Pantheismus das W'ort reden wollen. All-gemäß versucht das KodlôXou

des Urtextes entsprechender zu überliefern, als dies der üblichen
Wiedergabe mit «allgemein» möglich ist. Die Vorstellung des

Allgemeinen besagt nämlich, daß etwas sich allem gemein macht
und alsdann zufolge dieser Weise des Sich-mitteilens erscheinen
kann als das Gemeinsame von allem. Unterschiede im Gedanken
des Allgemeinen sind hernach nur noch tunlich in der verschiedenen

Bestimmung des Teilhabe-Verhältnisses, welches das sich
mitteilende Gemeinsame gewährt. Unverändert aber bleibt, daß
das Gemeinsame im Allgemeinen sich immer in irgend einer
Weise fest vorfindet. Demgegenüber erfahren wir in dem
griechischen Gedanken des KaööXou das, was allem entlang (Kara) sich
als das Maß des Gemäßen (wiederum Kara) legt, aber eben in
diesem maßgebenden Entlang-liegen auch schon, und zwar
notwendig von ihm selber her sich zeigt als das außerhalb und so
darüber Liegende. Ist Gott gedacht als Grundartig, so ist das

Grundartige als das Allgemäße nicht dergleichen wie ein Welt-



106 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

grund, sondern eher der Abgrund, aus dem Welt je weitet nach
dem Maße ihres Eingelassen-seins in die Gründlichkeit des

Abgrundes. Solches Eingelassen-sein in die Gründlichkeit des

Abgrundes aber ist die ursprüngliche Erfahrung dessen, daß Gott
sich der weltenden Welt nicht gemein macht, sondern nur insofern

das Maß ihrer Maßnahmen bleibt, als die Sterblichen je an
den Abgrund als an ihren Tod reichen. Derwege bleibt Gott als
der Abgrund dem Erkennen der Sterblichen verborgen, und es

reift das Unwissen, daß ihm nicht eigen ist zu sein. Dies Wort
besagt nicht, was die Toren in ihrem Herzen sprechen: «Es ist
kein Gott» — es besagt, daß Gott nicht ist in der Weise des
Seienden, daß er allerdings im Sinne des Seienden sich entbirgt als
das Nichts, welches allererst den Gedanken des Nicht des Seienden

entlassen kann.
Gott — der Abgrund! Gott — das Nichts! dies nennt das

Wunder, daß Gott im Seienden als der je andere sich entzieht in
jene Verborgenheit, da nicht mehr zählt, was noch Wesen ist,
da vielmehr das Un-wesentliche sich jenem Un-wissen zuspricht,
welches eine Erkenntnis über jede am Seienden haftende Weise
des Vernehmens hinaus ist, wie denn der Schlußsatz unseres
Briefes sagt:

Kai f] Kara to Kpeîxxov Ttavxe\f|ç crfvuucna fvûkxîç ètmtoö urcèp navra xà

TTrvuuOKÔpeva. «Derwege ist das aufs Machtvollere sich beziehende
vollkommene Un-wissen eine Erkenntnis dessen, was über alles
Erkennbare hinaus liegt.» Wir vernehmen in diesem Wort noch
einmal den gedichteten Grundzug des von Dionysius Areopagita
versuchten Denkens. Dieses Denken ist, wie wir hörten, nicht
von der Art des Wissens, das in den Wissenschaften betrieben
wird. Es ist Un-wissen. Da jedoch der Mensch Unwissen
zumeist nur als einen Mangel vorzustellen vermag, nennt der Areo-
pagite das von ihm versuchte Unwissen zur Abgrenzung gegen
den gemeinen Wissensmangel ein vollkommenes Unwissen.
Nicht als ob damit dergleichen wie eine Stufung im Bereiche des

Unwissens selbst errichtet wäre, so nämlich, daß das Unwissen
bald mehr, bald weniger vollkommen sein könnte! Unwissen ist
als das dem herkömmlichen Wissen je ganz und gar entzogene
immer schon in seiner Vollkommenheit, sofern es überhaupt ist.
Dieser einzigartige und ausgezeichnete Zug des Unwissens hat
seine Herkunft aus dem, welchem das Unwissen in seinem Ur-



IV. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 107

sprung zugehört. Diesen verborgenen Grund geht der Verfasser

jetzt in dem Namen das Machtvollere an. Noch einmal lenkt
er damit den Sinn dessen, den er in das mystische Denken
einführen möchte, darauf hin, daß das vollkommene Unwissen sich
weder im Handgreiflichen hält, noch beliebigen Absonderlichkeiten

nachhängt, sondern eingelassen ist in die Welt des
Machtvolleren, als welches sich die Welt des verborgenen Gottes kundgibt.

Vollkommen ist demnach das Unwissen, wo es dem
Menschen geschenkt wird, als das Geschenk aus dem verborgenen
Bereich des Machtvolleren. Nur weil das Unwissen je schon
eingelassen ist in diese Erfahrung des wirkenden Gottes, heißt es
eine Erkenntnis dessen, das über alle Erkenntnis hinausliegt.
In dem Unwissen und in ihm allein begegnet so der Mensch
einer Welt, die nicht mehr die ihn umgehende Welt des täglich
Vollzogenen, sondern die Welt Gottes ist.

3.

Damit sind wir nun wenigstens bis zu jenem vorläufigen
Abschluß gelangt, da uns die entscheidenden Fragen neu
aufbrechen könnten. Eine dieser Fragen heißt: ist denn orfvuicria nicht
geradehin ttîcttiç'? Diese erste Frage wird ergänzt durch die
zugleich sich mitaufgebende weitere Frage: gesetzt, äyvuucda sei von
der Art der hmxtiç, warum nennt nicht schon der Heilige selbst
das von ihm angegangene Unwissen kurz den Glauben? Indem
wir uns abschließend darauf besinnen, mag uns vielleicht durch
erneute Erhellung manches vom Gesagten noch ursprünglicher
ansprechen.

Dionysius Areopagita nennt die Erkenntnis, welche dem
Bereich Gottes entspricht — Unwissen. Dieser Name weist auf,
daß die Erkenntnis Gottes niemals von der Art des Wissens sei.
Heißt dies, da Wissen in der ratio gründet, die areopagitische
Gotteserkenntnis sei irrational? Dann bliebe sie immer noch,
wenngleich gegenwendig bestimmt, im Machthereich der ratio!
Zugleich mündete sie durch diese Gegnerschaft ein in die bloße
Willkür des Gegenstrebigen, dem eine Strenge von der Art des

areopagitischen Denkens etwas völlig Fremdes bleibt. Unwissen

entrât der ratio demnach nicht in der Abart des Irrationalen.

Es ist von grundsätzlich anderer Art. So entsteht der An-



108 W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

schein, Unwissen sei bei Dionysius der Name für das, was
herkömmlicherweise Glaube heißt, von welchem die Theologen ja
Rationales wie Irrationales, wie es scheint, in gleicher Weise
fernzuhalten sich bemüht zeigen. Aber nun ist der Begriff des

Glaubens von der herkömmlichen Theologie bestimmt, und zwar
in der Weise der maßgebenden Grundbestimmung, als das Für-
wahr-halten der göttlichen Heilstatsachen. Was ist in dieser
Grundbestimmung gesagt? Damit ich etwas für wahr halten
kann, muß ich es schon vorgängig, wenn auch nicht vollkommen,

so doch in einem eingegrenzten Maße kennen. Welcher Art
aber gehört dieses Kennen zu? Es gehört jener Art zu, die sich
fassen läßt in die klaren und eindeutigen Sätze eines Bekenntnisses.

Kennen und Bekennen sind im Glauben als dem Für-
wahr-halten immer schon das nämlich Selbe. Um zu erfahren,
was eigentlich das erfragte Kennen sei, müssen wir demnach
auf die Art der Sätze des Bekenntnisses achten. Offenkundig
sprechen sie Ergebnisse aus. Diese Ergehnisse sind zwar nicht,
wie die der Wissenschaften, errechnete Erkenntnisse, sondern
sie sind gegeben in der Weise von Gaben. Geschenkweise soll
sie deshalb der Mensch auch empfangen. Es ist möglich, daß
sich dergleichen hier und dort ereignet. Aber Sätze empfängt
der Mensch sonst nicht wie ein Geschenk; denn sie sind ihm von
ihnen selber her je schon vorgesetzt als etwas Greifbares, das

zur Verwendung drängt. Das kommt daher, daß alle derartigen
Sätze und zumal die Glaubenssätze — Feststellungen sind.
Feststellung aber gründet in jenem Denken, welches von früh an
als Vorstellen abendländisches Geschick geworden ist. Vorstellen

und Wissen gehören in denselben Ursprung. Sätze, die ein
Wissen aussprechen oder die Kenntnisse vermitteln, gründen
mithin im nämlich seihen Grund. Das Kennen, das im Bereiche
der Theologie zum Bekenntnis führen mußte auf Grund des

Logos, der auch aller Theo-logie Kenntnis und Wissenschaft
zustellt — ist in seinem Wesen ein Wissen. Der Glaube, grundlegend

bestimmt als das Für-wahr-halten, kann niemals des Wissens

entraten. Es ist aber die Frage, und zwar nicht erst heute,
sondern schon bei Dionysius Areopagita, ob der Glaube
zulänglich erfaßt werden kann unter dem herkömmlichen Begriff
des Für-wahr-haltens und den dadurch nötig werdenden und
so in ihm gründenden Ergänzungen oder selbst Neubestimmun-



W. Frei, Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken 109

gen. Und weil dies frag-würdig ist, darum nennt der Areopagite
ayvijuffianie mit dem NamenIttûttiç;denn jene bleibt Unwissen —
diese schließt ein bestimmtes Wissen immer mit ein, gesetzt,
wir folgen der beherrschenden Überlieferung. So scheint, daß
Dionysius zwar mit dem Namen Unwissen in das vordenken
möchte, was einen ursprünglichen Glauben ausmacht. Doch
nennt er das Unwissen niemals mit dem Namen mcrnç, weil dieser

in der Überlieferung schon für die Grundbestimmung des
Für-wahr-haltens aufbehalten ist. Darum holen wir jetzt den
Gedankengang des versuchten Weges ein in die bleibende
Frage: Was ist das — der Glaube? 1

Basel und Bern. Walter Frei.

1 Die Frage, ob Dionysius Areopagitas Versuch einer Verwindung der
herkömmlichen metaphysisch durchstimmten Theologie geglückt sei, mußte
im vorliegenden Aufsatz unerörtert bleiben. Es ist zu vermuten, daß
seinem geschichtlichen Weg zwar die Aussicht auf dieses Entscheidende
freigegeben war. Aber es scheint, daß es seiner Sprache noch ver-sagt blieb, das
Not-wendende auszusprechen. Dieser Zwiespalt, der im Abendland nur das
wesenhafte Nachdenken der großen Gottesgelehrten auszeichnet, während
sich alles übrige cTheologisieren» völlig fragelos in der Metaphysik hält,
ist der Grund unserer fehlenden Erörterung.


	Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

