Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 2

Artikel: Versuch einer Einfihrung in das areopagitische Denken
Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878726

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische
Denken.

Das Werk des Dionysius Areopagita galt immer als beson-
ders schwierig. Seit der Reformation geriet es zusehends deut-
licher in Vergessenheit. Ab und an weckte es noch das histori-
sche Interesse. In der Sache jedoch ging es lange niemanden
mehr an. Der Grund dazu liegt vermutlich in der Eigenart die-
ser Sache selbst, der wir hier nachzudenken versuchen.

Der Heilige hat seinen Hauptschriften zur erlduternden Ein-
fiihrung einige Hirtenbriefe beigegeben. Damit es uns gelingt,
vielleicht in das zu finden, was sein Denken auszeichnet, be-
scheiden wir uns vorlidufig, den ersten dieser Briefe zu lesen.

Der erste Brief des Dionysius Areopagita ist einem Monche
Gaios zugedacht und beginnt mit einem Wort iiber die Erkennt-
nis. Es lautet: 10 ox6tog d@oaveg yiveron T® @uwTti ki pGANOV TM TOMD
Qwti: ™v dyvwoiav deavilovowv ai yvwoeg, kai pudMov ai molai
yvwoeg — <«Das Schattige, unscheinbar kommt’s dem Licht
vor, und mehr der Lichtfiille. Die Kenntnisse, und noch mehr
das Vielwissen, machen unscheinbar das Unwissen.»

1.

Es ist die Rede von @ug, Licht, und von okétog. Wir geben
fiir dieses Wort der etymologischen Entsprechung «Schatten»
den Vorzug vor der gewohnten und richtigen Ubersetzung Fin-
sternis. Warum? Der Gegensatz Licht—Finsternis spricht aus
einem Dualismus heraus, dessen Grund verborgen und unbe-
dacht bleibt. So dringen sich Vorstellungen ein, deren Herkunft
wir nicht kennen. Wir verfangen uns in den {iiblichen Bestim-
mungen des Dualismus als eines metaphysischen oder kosmo-
logischen oder heilsgeschichtlichen oder was dergleichen mehr
ist — und tduschen uns dariiber hinweg, dal wir diese Namen
kaum je gefragt nach ihren tragenden Voraussetzungen. Sie
sind nichtssagende Ordnungsbegriffe geworden. Haben wir die
Ungekliartheit dieser Lage durchschaut und bilden wir uns
nicht ein, dafl es sich hierbei um blof} nachzuholende Versdum-
nisse handle, sondern geben wir zu, dall diese Namen aus dem
Geschick der Metaphysik sich auflésen miissen — dann enthal-



92 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

ten wir uns des Geredes von den Dualismen und ihrem Unter-
schied. Wir geben uns frei in die schlichte Erfahrung, dal, wo
Licht ist, Schatten geworfen wird. Sofort wollen wir wissen,
woher das kommt. Offenbar liegt das Schattige im Eigenen des
Lichtes selbst. So miilliten wir also nach diesem Eigenen des
Lichtes fragen, welches das Schattige je schon birgt? Wir miis-
sen fragen nach dem Wechselspiel von Licht und Schatten. Das
Wechselspiel ist nicht dergleichen wie ein Dualismus. Dieser
ist ein Gegensatz; jenes nennt das Auf-einander-angewiesen-sein
von tanzend Verschlungenen. Worin beruht dieses Wechselspiel
von Licht und Schatten? Das Wort gibt einen Hinweis: «Das
Schattige, unscheinbar kommt’s dem Licht vor.s» Licht und
Schatten beruhen in der Weise ihres @aiveodai, ihres Scheinens.
«Das Licht scheinty besagt «Das Licht kommt zum Vorscheiny.
Indem das Licht zum Vorschein kommt, deckt es das Schattige
auf. Das Schattige wird vom Licht aufgedeckt als das Schattige,
weil dieses vom Scheinen des Lichtes nicht angegangen wird.
Aber dieses Nicht-angegangen-sein ist keine Tréagheit; denn das
Schattige erscheint mit dem Licht als ein Gleichurspriingliches,
jedoch in dieser seiner Gleichurspriinglichkeit vom Scheinen
her anders bestimmt als das Licht. Das Licht kommt zum Vor-
schein in seinem Scheinen. Diesem Scheinen erscheint das Schat-
tige als das Unscheinbare, als das, was vom Scheinen nicht an-
gegangen wird. Das Unscheinbare aber ist nicht nichts. Es ist
das Geheimnis des Scheinens selbst, der verborgene Ort, der,
selbst unscheinbar, den lichtvollen Schein entlifit. Das Licht und
das Dunkel sind mithin im Scheinen zwar nicht das Gleiche,
aber das Selbe. Darum kann von Gott sowohl gesagt werden, daf}
er im Dunkel wohne (z. B. Ex. 20, 21), wie auch, dal} er im Licht
wohne (z. B. 1. Tim. 6, 10). Gott wohnt in einem dunkeln Licht.
Wir diirfen dies durchaus im Sinne des Dionysius selbst der-
gestalt sagen, wenn wir im 5. Abschnitt des IX. Hirtenbriefes
verstanden haben, was der Heilige dort die niichterne Trunken-
heit Gottes nennt.

Gehen die Gedanken vom dunkeln Licht und von der niich-
ternen Trunkenheit aber dieselbe Sache an, so ist bereits hin-
gewiesen auf eine bestimmte Weise des Zusammenstimmens des
Licht-Gedankens mit dem der Erkenntnis. Wir fragen jetzt: In
welcher Weise stimmen die beiden im ersten Brief des Dionysius



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 93

zusammen? myv dyvwoiov deovilovow ai Yviboec— lesen wir. yvioeg
sind die durch Erkenntnis erworbenen Kenntnisse, gleichgiiltig
vorerst, wie im einzelnen das Erkennen vorgestellt werde. In-
dessen enthiilt das Wort vermutlich eine Aussage iiber die Eigen-
art der Kenntnisse, gesetzt nidmlich, wir iiberh6éren den Unter-
schied nicht, der zwischen dpavic yiveoSor und aqaviZetv waltet.
Jenes nannte das Erscheinen selbst des Unscheinbaren, dieses
bezeichnet das Unscheinbarmachen. Eine Bezeichnung ist dpo-
viZewv geworden, weil die yviboeg, wir iibersetzen jetzt erliuternd:
die gesicherten und handfesten Kenntnisse, es nicht vermdogen,
die dyvwoia als den unscheinbaren Grund ihrer selbst zu erfah-
ren, sondern vielmehr das Unwissen unscheinbar, heilit jetzt:
klein machen in ihrem, ndmlich der Kenntnisse, eingegrenzten
Sinn und Verstande. Dieses Klein-machen erfahren wir erst
heute in seiner weittragenden Bedeutung. Und zwar erfahren
wir es an einem Ort, da wir es gar nicht suchen: im Betrieb der
Wissenschaften, denen Unwissen das Verédchtliche schlichthin
ist und die doch aus dieser noch kaum bedachten Verachtung
heraus immer merk-wiirdiger das Unterschiedslose f6rdern miis-
sen. So erfindet man kréaftige Heilmittel unmittelbar neben fiirch-
terlichen Waffen und rast iiber das Unscheinbare des Unwis-
sens hinweg in das Besinnungslose der Kenntnisse und damit
auch schon der Vielwisserei. Dennoch bleibt es nach dem Wort
des Areopagiten dabei, dall sogar das Vielwissen in seinem Ge-
wullten dem Unwissen verschuldet bleibt. Darum mub jetzt die-
ses Unwissen eigens und in eigener Weise bedacht werden, da-
mit seine Unscheinbarkeit als das zum Vorschein kommen kann,
was sie von ihr selber her ist, und damit zugleich der Schein
ihres Zum-vorschein-kommens ein Licht werfe auf die her-
kémmliche Art des Wissens, in der sich die Sterblichen alle je
schon halten, wenn ihnen vielleicht zu gesegneter Stunde etwas
aufgeht vom Unwissen.

Der Brief fiahrt fort: Taldta Omepoyikdg, GAa un kata oTépnoiv
¢xhafv, andopnoov Umeparidwg, 6Tt Aavddver Toug Exovtag 6v QWG Kai
Svtwy Yvoiy 1 kotd Seov Gyvwoic - kai 10 Umepkeiyevoy auTol okOTOG Kai
KOAUTITETON TTAVTE QWTL, Ko dmokpimTetan mdoay Yvow. Wir gehen bei
diesem Satz Schritt vor Schritt in das Gewebe seines Textes
hinein, so zwar, dall wir sein Gefiige in drei Teile auflosen.
Bisher hérten wir: «Das Schattige, unscheinbar kommt’s dem



94 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

Licht vor, und mehr der Lichtfiille. Die Kenntnisse, und noch
mehr das Vielwissen, machen unscheinbar das Unwissen.» Dar-
auf antwortet nun der erste Teil des jetzt vorzunehmenden Sat-
zes, dessen Ubersetzung heilit: «<Das Gesagte verstehe imepoyixde,
will sagen: iiber das herkémmliche sicherstellende Feststellen
hinaus, ja nicht im Sinne einer Beraubung (und damit natiirlich
eines Mangels).» Wir haben, auf diese Mahnung vorblickend,
versucht, den Eingang des Briefes in dieser Weise auszulegen,
die der Verfasser nunmehr eigens verlangt und kennzeichnet.
Es ist gut, wenn wir jetzt eine Weile innehalten, um uns auf
unsern Weg zu besinnen. Das Wort von Schatten und Licht,
von Kenntnis und Unwissen, soll in einer Weise verstanden
werden, die iiber das herkdmmliche sicherstellende Feststellen
hinausgeht. Damit wir dieser Forderung Folge zu leisten ver-
mogen, miissen wir wissen, wie denn dieses herkémmliche si-
cherstellende Feststellen das Gesagte verstehen mull. Der Areo-
pagite gibt uns dazu einen Wink, indem er die dullerste Mog-
lichkeit des herkommlichen Verstehens aufweist als jene Weise,
die das Schattige nur noch zu sehen vermag als ein Fehlen von
Licht, das Unwissen nur noch veranschlagen kann als einen
Mangel an Kenntnis, Warum hat sich, so miissen wir fragen,
diese Weise des Verstehens mit einer solchen Macht durchzu-
setzen vermocht, daf} sie bis zur Stunde die maligebende Weise
des Verstehens geworden ist? Antwort: Weil das Denken lang-
her ein Rechnen geworden ist! Das Wort «Rechnen» nennt nicht
das blofe Umgehen mit Zahlen, sondern es spricht sich uns zu
als die Ubersetzung der lateinischen ratio. Nur weil das Den-
ken langher einzig in der Weise der ratio sein darf und diese
ratio Rechnen ist, kann in unserer heutigen Welt alles in unab-
sehbarer Weise rationalisiert, rationell bewirtschaftet und stati-
stisch verrechnet werden. Gerade solcher Rationalisierung aber
kann ein Unwissen nur noch als ein Mangel erscheinen, den die
Wissenschaft zu beseitigen hat. In gleichem Sinne ist sie dem
Schatten und dem Dunkel feind, dessen Undurchdringliches sie
in unliebsamer Weise an die Schranken und damit zugleich an
die Beschrénktheit des Berechenbaren mahnt. So entgeht der
ratio, was eigentlich das Schattige und was das Unwissen sei;
denn die ratio vermag beide nicht nach ihrem eigenen Sein zu
befragen. Ihr stellen sich Dunkel und Unwissen, gemessen an



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 95

der Rationalitit und Rentabilitdt der Leistungen von Licht und
Kenntnissen, immer nur als etwas Minderwertiges dar. So ver-
stellt sie sich selbst den Zugang zum Geheimnis des Verborge-
nen, darin das Dunkle und das Unwissen wohnen. In dem Mafle
sie aber von friih an fiir die Geschichte des Abendlandes das
Bestimmende geworden ist, mull Dionysius Areopagita, indem
er ein Andenken an das Verborgene stiften will, sich eigens ver-
wahren gegeniiber der ratio, deren Rechnen allenthalben nur
auf Sicherung und Festigung dringt und derwege unvermégend
bleibt vor den eigentlichen Geheimnissen. Sofern wir also im
Bedenken des einleitenden Wortes aufmerksam geworden sind
auf das Merk-wiirdige von Schatten und Unwissen, bewegten
wir uns schon auf dem jetzt vom Autor aufgezeigten Weg. Die-
ser Weg mochte das die Wissenschaften grundlegende Denken
der ratio verwinden, dem beides, Schatten wie Unwissen, als
Mangelerscheinungen vorkommen miissen. In diesem moglichen
Verwinden der ratio aber fiihrt der Denkweg des Dionysius
Areopagita iiber das herkémmliche sicherstellende Feststellen
hinaus.

Auf diesem Wege fihrt der Text fort: «Du wirst aussagen
konnen in einer Weise, die iiber die blofle Richtigkeit hinaus-
geht, daBl denen, die das seiende Licht und die Kenntnis des
Seienden besitzen, das Gott geméfle Unwissen verborgen bleibt.»
Wer in der Weise der ratio denkt, besitzt ein seiendes Licht und
Kenntnis des Seienden. Er besitzt beides in einer handgreiflichen
Art. Dieser handgreifliche Besitz von Licht und Kenntnis ist
nur moglich, weil beide im Seienden als dem Zuhandenen ver-
weilen, Das Seiende muf} sich der ratio notwendig als ein Zu-
handenes zeigen, weil die ratio nur mit Seiendem rechnet und
das Sein, welches allererst Seiendes gewihrt, als das schlicht-
hin Unberechenbare iibergeht. Bewegen wir uns aber immer
nur im Seienden, dann wird auch Wahrheit nur noch vorgestellt
als die Ubereinstimmung eines Seienden von der Art des Da-
seins oder des Vorhandenen mit einem andern Seienden von der
Art des Aussagesatzes. Wahrheit als diese Ubereinstimmung
ist aber nicht Wahrheit, sondern Richtigkeit. Uber diese blofle
Richtigkeit hinaus jedoch findet jenes Denken, das sich nicht
beim Seienden aufhélt, sondern dem Sein ein Andenken bereitet.
Diesem Andenken ist Wahrheit die Entbergung des Seins im



96 W. Frei, Versuch einer Einfihrung in das areopagitische Denken

Sinne des Anwesens von allem Anwesenden. Gelingt uns eine
Aussage aus solcher Wahrheit des Seins, dann erschliefit sich
uns erst, inwiefern das Gott gemédfle Unwissen der ratio verbor-
gen bleibt. Dies zu erfahren ist von auszeichnendem Belang;
denn nun zeigt sich uns im Hinblick auf Gespriche, oder (was
heute fast ausschliefilich der Fall ist) auf Diskussionen das
folgende: Wer in der Weise der ratio denkt, dem.bleibt das Gott
gemiBe Unwissen verborgen. Weil es ihm verborgen bleibt, dar-
um kann er es auch nicht angreifen oder widerlegen. Er ebnet
das Gott gemédle Unwissen sofort ein auf einen der fiir ihn
gingigen -ismen (heille er nun Neuplatonismus, Mystizismus,
Agnostizismus oder sonst irgendwie), und eben damit schligt
er dem erfragten Unwissen gegeniiber in die Luft; denn, wie
aufgewiesen, gehort das Gott gemifle Unwissen nicht mehr in
den Bereich der ratio und damit der -ismen; es entzieht sich dem
Willbaren ihres Wissens, es ist nicht von der Art ihres Wissens,
es ist Un-wissen! Jetzt ahnen wir, dafl Un-wissen durchaus
nicht dergleichen ist wie Unkenntnis oder Kurzsicht, natiirlich
schon gar nicht Dummheit, sondern die Weise eines Denkens,
die sich allem Wilbaren des Wissens und seiner Wissenschaf-
ten (die Theologie nicht ausgenommen!) entzieht. Denken wir
in der Weise des Unwissens, werden die sogenannten interes-
santen Diskussionen und ihre Vollendung in Kongressen —
aussichtslos. Dies hat schon der Areopagite im VI. Brief und
im 1. Abschnitt des VII. Briefes gesagt.

Nun sind wir soweit vorbereitet, daff wir nach dem Eigenen
des Unwissens selbst fragen diirfen. Wir vernehmen das Wort:
«Sein iiberragendes Wesen ist Dunkel, bleibt jeglichem Licht
verborgen und entzieht sich aller Erkenntnis.» Das Gott gemifie
Unwissen empfiingt sich offenbar aus der Eigenart des gott-
lichen Geheimnisses. Darum liegt alles daran, ob wir dieses Ge-
heimnis als Geheimnis bedenken, oder ob wir blofl die Offen-
barung als etwas Geheimnisvolles, vielleicht sogar als das Ge-
heimnis {iberhaupt, vorstellen. Geniigt es also nicht, mit der
herkémmlichen Theologie festzustellen, dal Gott, indem er sich
offenbart, im Geheimnis bleibe, so zwar, dafl das Geheimnis
gewahrt werde im Ich, in der Gestalt und im Vollzug der Of-
fenbarung? Gesetzt, es ist uns nicht ein leichthin Geworfenes,
daf} die herkbmmliche Theologie vom Vorstellen herkommt und



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 97

sich seit der ersten Theologie, ndmlich derjenigen der Apolo-
geten, darin bewegt, werden wir diese Frage sogar dann ver-
neinen, wenn wir einen neuen Weg zum schlichten Sagen des
Glaubens noch nicht gefunden haben. Denn diesen Weg werden
wir erst finden, wenn wir die Notwendigkeit des Suchens zu-
geben. Soll aber ein Suchen gliicken, dann gilt allererst der be-
scheidene Verzicht auf das System mit seinen Lehrsitzen. Es
ist nicht zu zweifeln, daf} die Lehrsitze des Systems richtig sind.
Aber deswegen sind sie noch lange nicht wahr. Die Wahrheit
achtet auf das Verborgene. Dieses Verborgene wird nun zwar
von der herkémmlichen Theologie eigens und ausdriicklich an-
gegangen. Dabei wird das Geheimnis des Verborgenen allererst
als dieses Geheimnis dieses Verborgenen festgestellt und vor
zudringlichem und neugierigem Fragen sichergestellt. Aber ein
fest- und sichergestelltes Geheimnis ist gar kein Geheimnis
mehr. Das zeigt sich im weitern Verlauf der herkémmlichen
Theologie, mithin dort, wo im Anschluf} an die Lehre vom Ge-
heimnis von der Offenbarung gehandelt wird. Diese wird so
dargestellt, dal ob dem offenbaren Gott der verborgene in Ver-
gessenheit gerit. Denn dieser verborgene Gott ist es, der von
der Theologie als Geheimnis ein fiir allemal fest- und sicherge-
stellt worden ist, so dafl er in der Lehre von der Offenbarung,
gesetzt dieser deutsche Name ist nicht schon an sich ein MiB-
verstédndnis, je neu genannt oder gar gedacht zu werden braucht.
Somit geniigt es nicht und ist ein untriigliches Anzeichen der
metaphysischen Grundstellung aller Theologie, wenn gesagt
wird: Gott ist verborgen. Er hat sich aber offenbart. Also halten
wir uns an die Offenbarung. Dafl wir jedoch ausnahmslos der-
wege vorgehen in der Theologie, zeigt sich darin, daBl wir keine
Ahnung haben vom Gott gemédflen Unwissen und ihm im vor-
hinein in einer offen ausgesprochenen Weise militrauen. Eben
dieses Unwissen bietet man sich eifrig von Hand zu Hand als
den stichhaltigen Einwand gegen die Ketzerei der Mystik, die
nicht Ernst mache mit der Offenbarung. Wir tdten aber gut,
wenn wir uns von dergleichen befreiten, so zwar, dall wir nicht
bloB Vorurteile unterdriickten, sondern den metaphysischen Ort
der Herkunft der herkémmlichen Anschauungen von Mystik
erfahren und so in das Fragwiirdige der eigenen Voraussetzun-
gen gelangen,

7



98 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

Darum fragen wir nach dem Ursprung des Gott geméflen
Unwissens im gottlichen Geheimnis. Dieses nennt der Areopa-
gite ein dariiberhinaus liegendes und so iiberragendes Dunkel.
Woriiber hinaus liegt dieses gottliche Dunkel? Es liegt iiber
dasjenige Dunkel hinaus, das wir an Hand des Textes bisher zu
bedenken suchten. Dieses Dunkel beruhte darin, dafl es das Un-
scheinbare ist, welches selbst den Schein des Lichten entlift.
Gottes Dunkel aber ist nicht derartiges wie das Unscheinbare;
denn es bleibt jeglichem Licht verborgen und liegt somit iiber
all das hinaus, was im Scheinen und damit in der Erscheinung
west. Wie sollen wir demnach dieses Dunkel zu denken suchen?
Dag Schattige zeigt sich uns als das Unscheinbare. Das Un-
scheinbare ist das Abwesen des Scheinenden, das als das Ab-
wesende allererst das Anwesende entlift. Abwesen und An-
wesen stimmen derwege schon zusammen im Wesenden eines
Wesens. Aber wer stimmt und bestimmt eigentlich das Ab- und
Anwesen des Wesens? Offenbar etwas, das von ihm selber her
nicht mehr von der Art des Wesens ist. Denn das Wesen west
und waltet in der Weise von Seiendem. Was nicht von der ArA
des Wesens ist, nennen wir Unwesen. Das gottliche Dunkel
neillit mithin ein iiberragendes, iiber das gewdhnliche und ge-
wohnte, erfahrbare Dunkel hinausliegendes Dunkel, weil es iiber
das Abwesen des Lichtes hinaus, hinaus auch iiber das Un-
scheinbare, das Unwesen schlichthin ist. Malen nun das Un-
wesen des gottlichen Dunkels jedem Licht verborgen bleibt —
steht ihm, sofern dies nicht schon millverstéindlich ist, das Ab-
wesen des Lichten im Unscheinbaren néher; massen es sich
aller Erkenntnis entzieht, entspricht seinem unerhérten An-
spruch eher das Unwissen. Dieses nédmlich ist das Erfahren des
Unwesens des gottlichen Dunkels.

Vielleicht weigern wir uns jetzt, Gott, den Vater Jesu Chri-
sti, als Unwesen zu denken, Dieses Weigern kann mehrere
Griinde haben, deren sorgfiiltiges Bedenken uns vielleicht helfen
mag, den Gedanken des Unwesens noch zureichender zu den-
ken. Der néchstliegende Grund ist der, dafl wir im abgeflachten
Sprachgebrauch des landldufigen Daherredens nur die spétere
schlimme Bedeutung kennen. Unwesen nennt hier das Unge-
heure. Diese doppelte Bedeutung ist nun allerdings nichts Will-
kiirliches, sondern ein hochster Zufall. Er fillt uns aus dem



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 99

wesentlich gedachten Unwesen selbst zu; denn das Un-wesen ist
das, was jenseits alles Wesens und das heilit jenseits des Seien-
den und das heilit jenseits des uns als Seiendes Vertrauten und
so Geheuren liegt. Das Unwesen bleibt das Un-geheure als das,
was nicht aufgeht in unserer vertrauten Welt des Geheuren. Das
landldufige Verstehen des Unwesens begafft entgeistert und
sinnlos im Ungeheuren ein Noch-nie-dagewesenes und ebnet es
so im vorhinein schon wieder ein auf die eine 6de Fliche alles
Seienden als eines unterschiedlos Seienden und ahnt nicht, daB
das Ungeheure nur so lange ungeheuer sein kann, als es nicht
aufgeht im Seienden als dem Geheuren; dall das Ungeheure nur
ungeheuer bleibt vom Sein her als die Bedrohung des (Geheuren,
da das Vorhandene und Vertraute je neu frag-wiirdig zu wer-
den vermag. So ist denn auch das Un-wesen das, was alles sei-
ende Wesen in die bedngstigende Frage seines eigenen Seins
hidlt, Damit verwenden wir aber den alten Namen Unwesen ge-
rade nicht in beliebiger Weise, sondern wir versuchen dem zu
entsprechen, was sich in ihm erstmals jenem Ménch der Basler
Predigerkirche zugesprochen hat, in dessen Werk «Unwesen>
erstmals vorkommt im deutschen Sprachbereich. Dieser Mdnch
war der Eckhart-Schiiler Johannes Tauler, der als Geselle sei-
nes Meisters in der geschichtlichen Uberlieferung des areopagi-
tischen Denkens heimisch war.

Zum andern aber wird der Gedanke Gottes als des Unwesens
von unseren herkémmlichen, wie man behauptet: biblisch be-
griindeten Aussagen von Gott fraglich gemacht. Mit Bedacht
sagen wir: fraglich gemacht. Denn das Fragliche erfiihrt noch
nicht die Angst des Fragwiirdigen, sondern entlduft dieser in
eine voreilige und darum triigerische Sicherheit. So liegt uns
ob, auch in dieser Hinsicht die nitige Klarung zu versuchen, —
Wir beginnen mit dem Aufweis einer vermeintlich belanglosen
Gewohnheit. Aber keine Gewohnheit ist belanglos; denn alle
Gewohnheit kommt aus dem Wohnen als der den Sterblichen
eigenen Weise des Weilens auf dieser Erde und unter dem Dach
jenes Himmels. So haben wir die Gewohnheit, beim Wort «Gott»
unmittelbar an den Vater zu denken. Woher kommt diese Ge-
wohnheit, die keineswegs nur die kirchlichen Christen, sondern
in je eigener Art jeden abendléndischen Menschen angeht? An-
ders gefragt: Warum erscheint sogar denen, die an die Gottheit



100 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

des Sohnes und des Heiligen Geistes glauben, bei dem Namen
Gott — der Vater? Es zeigt sich darin vermutlich, daff das, was
als Trinitit in der Geschichte der abendliéindischen Theologie
lange Zeit das Fragen in Atem hielt — aus dem geschicklichen
Vorstellen des abendldndischen Denkens heraus noch nicht auf
seinen Grund bedacht werden konnte, nicht aus Nachlissigkeit
der Theologen, sondern weil sich dieser Grund erst durch die
Erschiitterungen des technischen Zeitalters zu lichten anhebt.

So stellen wir denn unentwegt unter dem Namen Gott, trotz
Gottheit des Sohnes und Geistes, den Vater vor; und ihn pflegt
man sich wiederum beim Reden vom verborgenen Gott zuerst zu
vergegenwirtigen. Doch wie? Ist nicht die Lehre, wenn wir
iiberhaupt so sprechen diirfen, dall gerade der Vater offenbar
geworden durch den Sohn? Der durch den Sohn offenbare soll
zugleich der verborgene sein? Allerdings! Aber wie ist zu den-
ken, dall der verborgene und der offenbare Gott der n&mlich
Selbe ist? Doch wohl nur, indem wir den Offenbaren selbst
je neu bedenken aus dem Verborgenen, dessen Heimlichkeit al-
lererst das Geheimnis der Dreieinigkeit zu entfalten vermag.
Denn woher sind die Drei ein einzig Einer, wenn nicht in der
Kraft des Einen, das die Drei einigt in die Einfalt ihrer Gott-
heit? Das unablédssige Andenken an das Riitsel dieses Einen —
das ist das Denken des Heiligen Dionysius Areopagita, welches
bis zur Stunde wartet, dafl diese entscheidende und doch verges-
sene I'rage neu gefragt werde, diese Frage, zu deren Andrang
das Unwissen gehort, dessen Weg wir suchen! Nennen wir Gott
— Unwesen, so denken wir vor in das Riéitsel des Einen, das vor
allem Wesen verborgen bleibt und doch als ein geborgener
Schatz in allem Wesenhaften sich finden li6t; so denken wir
vor in das Gebirg der hochsten Gefahr, da sich uns das Geheime
entsichert und entsetzt zuspricht als die Unruhe nach der Ruhe.
Unwesen ist dann der Name, der uns in der Heiligen Schrift dar-
aufhin anspricht: ob wir es wagen mit dem Glauben, dessen Ge-
glaubtes sich nie verbuchen la0t.

Mag uns nun derwege der Name Gottes als des Unwesens
sprechender geworden sein, so zeigt sich doch vermutlich erst
jetzt der triftige Einwand von vorhin. Wie nédmlich 148t sich das
kurz Umrissene vereinbaren mit dem, was man heute als das
biblische Denken ausgibt? Mull nicht der Gedanke Gottes als



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 101

des Unwesens diesem <«biblischen Denken» gegeniiber als eine
Spekulation erscheinen? Es ist unumwunden zuzugeben, daf}
sich dieser Gedanke mit jenem Denken niemals vertragen kann.
Aber es ist zu fragen: Was denn eigentlich das fiir ein Denken
sei, welches man das biblische hei}t? Offenbar doch ein Denken,
das man als dieses Denken erst entdecken kann, indem man die
Schrift auslegt. Das Auslegen der Schrift aber geschieht wieder-
um auf dem Wege eines bestimmten Denkens. Dieses auslegende
Denken, das uns je am niichsten steht, pflegen wir unbesehen
zu iibernehmen. Es ist die stillschweigende Voraussetzung, mit
der man an die Heilige Schrift herangeht. Jede Voraussetzung
aber lenkt das ihr folgende in die Bahnen bestimmter Gesetze.
Darum liegt alles daran, ob wir einige Klarheit zu gewinnen
vermégen iiber die Art unserer Voraussetzungen. Fragen wir
nun aber auf die Voraussetzungen hin, welche der heute gelten-
den Schriftauslegung die Gesetze geben, so finden wir, daB} die
alleingiiltige und selbst durch die Schule Bultmanns nicht iiber-
wundene philologisch-historische KExegese ihre Berechtigung
nur so lange hat, als ihre peripatetischen Voraussetzungen un-
eingeschrinkt im Umlauf sind. Ist aber einmal die durch und
durch philosophische, also metaphysische Grundstellung der
heute sich die Alleinherrschaft anmaflenden philologisch-histo-
rischen Exegese in F'rage gestellt — dann ist zugleich die Frage
gestellt, ob ihren Ergebnissen jene Verbindlichkeit eigne, welche
man fiir sie sofort beansprucht,indem man bisher weniger beach-
tete Gedanken kurz und biindig nach ihnen aburteilt. Der zuletzt
vorgebrachte Einwand gegen den Gedanken Gottes als des Un-
wesens lautet: er vertragt sich nicht mit dem biblischen Denken.
Nun ist aber dieser Einwand so lange iiberhaupt kein Einwand,
sondern er spricht eher fiir das Gesagte, als das sogenannte
biblische Denken sich in seinen Voraussetzungen nicht aus-
gewiesen hat. Bringen wir es dazu, Voraussetzungen nicht ge-
dankenlos zu iibernehmen, so zeigt sich, dafl das sogenannte
biblische Denken nichts anderes ist als eine Abart des gingigen
Vorstellens der Metaphysik. Eine solche Denkart zum Malstab
fiir die Schriftauslegung und dariiber hinaus iiberhaupt zum
Malfstab fiir Rechtgliubigkeit und Ketzerei zu machen — das
heillit doch wohl: Eine Vermessenheit! Der zuletzt vorgebrachte
Einwand ist, sofern wir den Weg zum schlichten Sagen des



102 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

Glaubens suchen, gar kein Einwand, weil er sich im Macht-
bereich der Metaphysik hilt, den wir zu verlassen streben. Es
miillite jedoch seltsam zugehen, wenn vom Ort her, von dem wir
weggehen moéchten, keine Einwénde im vorgebrachten Sinn ge-
macht wiirden; denn selbstverstindlich findet jeder, der im Haus
der Metaphysik wohnt und bisher nicht erfahren hat, wer eigent-
lich in jenem Hause Meister sei — dieses Haus einen schonen
Wohnort, so dafl ihm uneinsichtig bleibt, wieso «many auf den
bosartigen Gedanken kommen kann, es zu verlassen und vor-
erst mit dem wechselnden und doch stets gleichen Dach des Him-
mels vorlieb zu nehmen. Jedoch merke, was uns in Matth. 8, 20
gesagt ist!

Darum gilt vielmehr zu erldutern, was fir den vorgebrach-
ten Gedanken Gottes als des Unwesens spricht. Bisher wurde
er zwar aus dem areopagitischen Brief heraus so entfaltet, dal
er an ihm selber sinnvoll erscheinen konnte. Aber es mul}, so
zeigt der letzte Kinwand, doch auch aufgewiesen werden, wel-
chen Sinn sein Sinnvolles im Bereiche der Heiligen Schrift ab-
trigt. Erst und nur, wenn sich hierbei ein echter Zusammen-
hang lichten diirfte, gewinnt auch das bisherige Abweisen des
Einwandes die notwendende Klarheit und Offenheit. So miissen
wir nochmals, soweit dies zu tun vergdnnt ist, den Gedanken
Gottes als des Unwesens und das heilit als des Einen zu denken
suchen, jedoch in diesem Gedankengang so, dall wir die her-
kémmliche trinititstheologische Auslegung der Schrift stindig
im Auge behalten. Diese trinititstheologische Auslegung bleibt
bisher die maflgebende, weil auf ihrer Gegenseite jede Art der
Auslegung im Gegen zur Trinititstheologie verharrt und so an
ihr orientiert bleibt ohne sie zu iiberwinden. Die Trinitdtstheo-
logie iiberwinden, was das ndmlich Selbe ist wie: die Dogmatik
iiberwinden, das heil}it ja gerade nicht: gegen Trinititstheologie
und Dogmatik Front machen, sondern es heillt: die Fragen von
Trinitdtstheologie und Dogmatik urspriinglicher bedenken.

Wir setzen auch diesmal bei einer «Selbstverstindlichkeit»
ein, Man sagt allgemein: die Heilige Schrift spricht vom Vater,
vom Sohn und vom Heiligen Geist noch nicht in der Weise des
Trinitdtsdogmas. Dieses ist vielmehr ein Eigenes, obgleich als
dieses Eigene nur auf dem Grund der Schrift verstindlich. Doch
unbeachtet bleibt die Frage, warum denn eigentlich das in der



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 103

Schrift Vorliegende auf dem bestimmten Weg der bekannten
Trinitétstheologie hat entfaltet werden miissen, da doch das Er-
gebnis dieser Entfaltung offensichtlich so nicht in der Schrift
sich treffen 1408t? Sollte das Denken, das diese Entwicklung ver-
langt hat, das metaphysische Vorstellen sein? Hier entscheidet
sich das Geschick der Theologie. Aber, wenn wir uns nichts
vormachen, miissen wir zugeben, dafl wir noch kaum vorberei-
tet sind, diese Frage zureichend auszuarbeiten. Darum schlagen
wir fiirs erste einen andern Weg ein. Wir nehmen die Trinitéts-
theologie, wie sie sich gibt, als die ordentliche Entfaltung der
biblischen Aussagen und setzen, dafl das Kigene des Trinitéits-
dogmas nur verstanden werden kann auf Grund der Schrift.
Damit haben wir freilich auch schon zugegeben, dafl zwischen
Schrift und Dogma ein Weg sich hinzieht. Dieser Weg wurde
gegangen in der Richtung von der Schrift zum Dogma. Nun
fragen wir, was geschehen mége, wenn wir den Weg in der um-
gekehrten Richtung, will sagen: vom Dogma zur Schrift verfol-
gen? Das Naheliegende scheint dies: Wenn der Weg von Schrift
zu Dogma eine Entfaltung ist, mufl offenbar der umgekehrte
Weg immer strenger in das Einfache und Eine fithren, so zwar,
daf dieses sich zeigende Eine das entfaltete des Trinititsdogmas
in sich beschlieft und es zugleich begriindet. So miissen wir
denn fragen, ob der Gedanke Gottes als des Unwesens den
Trinititsgedanken urspriinglicher zu fassen vermochte. Die
Antwort weist in das Folgende: Insofern der Gedanke des Un-
wesens ein Versuch ist, den Gedanken des Einen zu denken, be-
schliefit er in sich die Einheit der einigen Drei, welche, wie
schon angedeutet, als die Drei je schon offenbar sind. Verborgen
jedoch sind die Drei darin, daB sie als die Drei der eine Gott
sind, ohne dafl dieser eine Gott ein vierter neben den Dreien
wiirde. Der Meister Eckhart hat dieses verborgene Eine zu den-
ken versucht in den Namen «Ungrund oder Wiiste der Gottheity.
Damit hat dieser Meister des Denkens freilich nicht gelehrt, wie
es ihm schon bald und bis heute die vorstellende Wissenschaft
vorwirft, es sei da eine Art Urgottheit, der die Trinitit ent-
stamme. Vielmehr hat er versucht die Einheit der einigen Drei
zu denken, was allerdings im Bereiche der herkémmlichen Theo-
logie das schlichthin Fragwiirdige, weil stets nur Behauptete
bleibt. Von dieser Behauptung der ungedachten Einheit der Drei



104 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

leitet es sich vermutlich her, daf} bei dem Namen Gott der Vater
vorgestellt wird und daf} er zugleich zum Inbegriff des verbor-
genen Gottes geworden ist. Deutlicher als sonstwo zeigt sich
eben darin, daBl Trinitidtstheologie immer nur Theologie der Of-
fenbarung ist und als Theologie der so verstandenen Offenba-
rung das Andenken an den verborgenen Gott nicht vermag. Es
scheint aber, dafl die Schrift, indem sie von dem verborgenen
Gott spricht, diese Heimlichkeit des Einen angeht, welches Alles
ist.

2.

Dies mag uns alsbald deutlicher werden, wenn wir nun den
zweiten Teil des ersten Briefes des Dionysius Areopagita auf-
nehmen.

Es heillt: Koi el Tig idwv Sedv ouviikev © eldev olk adTov Elpakev, GANG
TL TV o0To0 vTwy Kl Yivwokopévwy: adTog d¢ Umeép volv kai Umép ovoiav
Umeprdpupévog adtd T kad6Aou un Yivibokedar, unde elvan, kai EoTiv ou-
giwg koi Omep voov Tiviboketor. «Und wenn einer Gott schaut, so zwar,
dafl er erfahren hat, was er schaute — so hat er nicht ihn er-
schaut, sondern etwas von dem ihm zugehorigen Seienden und
Erkennbaren; er selbst ndmlich ist iiber Vernehmen und Wesen
hinaus gegriindet, ihm ist als dem All-geméfen (eigen) weder
erkannt zu werden, noch gar zu sein — die Weise seines Seins
ist iiberwesentlich und in einer iiber das Vernehmen hinausfiih-
renden Weise wird er erkannt.» Unzuldnglich bleibt des Men-
schen Versuch, den Gedanken Gottes zu denken. Aber der Sterb-
liche vermag zu fragen, wie weit er im Unzuldnglichen langt.
Dies gelingt unter der einen Voraussetzung: dal der Mensch
seiner Schranken eingedenk bleibt, wenn ihm eine iiberirdische
Gottesschau zuteil wird. Dieses Eingedenk-bleiben gehort mit
zu dem Versuch eines urspriinglicheren Denkens, und zwar
deshalb, weil in ihm der Mensch sich erfihrt als der, der in all
seinem Tun und Lassen angewiesen bleibt auf das Dies und
Das, das Dort und Hier und weil er in diesem Angewiesen-sein
durch das Kommen und Gehen des Einen und des Andern je
schon in der Bestimmung seines Todes weilt. Aus dem Vermo-
gen des T'odes kommt das wahre Denken, weil im Tod der Sterb-
liche an seine Schranken st6ft. Diese Schranken aber schrénken
ihn ein in das ihm eigene Erfahren und in das ihm iibereignete



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 105

Unwissen. Nicht dafl der Mensch der Schau des fernen und doch
zugleich gnédig sich nahenden Gottes nicht gewiirdigt wiirde!
Aber eben diese Schau Gottes, die man gemeinhin als unio my-
stica bezeichnet und gewdhnlich als Urbild einer Ketzerei ver-
urteilt, weil sie angeblich den Menschen vergotte, diese Schau
bleibt notwendig ein schlichter Hinweis, weil sie um des Men-
schen willen im Bereich des Seienden verbleiben mufl. Das sich
dem Schauenden Zeigende gehort freilich jenem Seienden zu,
welches dieser Welt entriickt — Gott gehort, will sagen: auf ihn
allein hort und so in der reinen Bestimmung des Gott-geméfen
verbleibt. Aber dennoch zeigt sich das in seiner Gott-Gehorig-
keit gottgemall Seiende nur deshalb als ein Erkennbares, weil
es liberhaupt und immer noch ein Seiendes und das heilit: ein
Wesen ist. Gott aber ist iiber alles Wesen hinaus und darum
auch jedem menschlichen Vernehmen schlichthin verborgen.
Die Weise dieses Verborgen-seins nennt der Areopagite ein
Gegriindet-sein. Dieses Gegriindet-sein aber kann von Gott aus-
gesagt werden, weil er, indem er iiber Wesen und Vernehmen
hinaus ist, an ihm selber als Grundartig erscheint und in seinem
Grundartigen sich bekundet als der All-gemife. Wir miissen
dieses Wort eigens aus seiner griechischen Nennkraft beden-
ken, wenn wir jetzt nicht dem landldufigen Einwand des Pan-
theismus das Wort reden wollen. All-geméf versucht das xad6éiov
des Urtextes entsprechender zu iiberliefern, als dies der iiblichen
Wiedergabe mit «allgemeiny» moglich ist. Die Vorstellung des
Allgemeinen besagt néimlich, dafl etwas sich allem gemein macht
und alsdann zufolge dieser Weise des Sich-mitteilens erscheinen
kann als das Gemeinsame von allem. Unterschiede im Gedanken
des Allgemeinen sind hernach nur noch tunlich in der verschie-
denen Bestimmung des Teilhabe-Verhéltnisses, welches das sich
mitteilende Gemeinsame gewédhrt. Unverdndert aber bleibt, daf
das Gemeinsame im Allgemeinen sich immer in irgend einer
Weise fest vorfindet. Demgegeniiber erfahren wir in dem grie-
chischen Gedanken des kad6\ov das, was allem entlang (katd) sich
als das Mall des Gemélen (wiederum xatd) legt, aber eben in
diesem malligebenden Entlang-liegen auch schon, und zwar not-
wendig von ihm selber her sich zeigt als das aullerhalb und so
dariiber Liegende. Ist Gott gedacht als Grundartig, so ist das
Grundartige als das Allgeméfle nicht dergleichen wie ein Welt-



106 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

grund, sondern eher der Abgrund, aus dem Welt je weltet nach
dem Malfle ihres Eingelassen-seins in die Griindlichkeit des Ab-
grundes. Solches Eingelassen-sein in die Griindlichkeit des Ab-
grundes aber ist die urspriingliche Erfahrung dessen, dafl Gott
sich der weltenden Welt nicht gemein macht, sondern nur inso-
fern das Mal ihrer Mallnahmen bleibt, als die Sterblichen je an
den Abgrund als an ihren Tod reichen. Derwege bleibt Gott als
der Abgrund dem Erkennen der Sterblichen verborgen, und es
reift das Unwissen, dafl ihm nicht eigen ist zu sein. Dies Wort
besagt nicht, was die Toren in ihrem Herzen sprechen: «Es ist
kein Gotty — es besagt, dafl Gott nicht ist in der Weise des Sei-
enden, daB er allerdings im Sinne des Seienden sich entbirgt als
das Nichts, welches allererst den Gedanken des Nicht des Seien-
den entlassen kann.

Gott — der Abgrund! Gott — das Nichts! dies nennt das
Wunder, daBl Gott im Seienden als der je andere sich entzieht in
iene Verborgenheit, da nicht mehr zihlt, was noch Wesen ist,
da vielmehr das Un-wesentliche sich jenem Un-wissen zuspricht,
welches eine Erkenntnis iiber jede am Seienden haftende Weise
des Vernehmens hinaus ist, wie denn der Schlullsatz unseres
Briefes sagt:

Kai fj kata 10 KpelTToV mavTeAN G dyvwaoia YvWoig éoTi Tol UTép VTR TG
yirvwokdueva. «Derwege ist das aufs Machtvollere sich beziehende
vollkommene Un-wissen eine Erkenntnis dessen, was iiber alles
Erkennbare hinaus liegt.» Wir vernehmen in diesem Wort noch
einmal den gedichteten Grundzug des von Dionysius Areopagita
versuchten Denkens. Dieses Denken ist, wie wir hérten, nicht
von der Art des Wissens, das in den Wissenschaften betrieben
wird. Es ist Un-wissen., Da jedoch der Mensch Unwissen zu-
meist nur als einen Mangel vorzustellen vermag, nennt der Areo-
pagite das von ihm versuchte Unwissen zur Abgrenzung gegen
den gemeinen Wissensmangel ein vollkommenes Unwissen.
Nicht als ob damit dergleichen wie eine Stufung im Bereiche des
Unwissens selbst errichtet wire, so nimlich, dafl das Unwissen
bald mehr, bald weniger vollkommen sein kénnte! Unwissen ist
als das dem herkémmlichen Wissen je ganz und gar entzogene
immer schon in seiner Vollkommenheit, sofern es iiberhaupt ist.
Dieser einzigartige und ausgezeichnete Zug des Unwissens hat
seine Herkunft aus dem, welchem das Unwissen in seinem Ur-



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 107

sprung zugehort. Diesen verborgenen Grund geht der Verfas-
ser jetzt in dem Namen das Machtvollere an. Noch einmal lenkt
er damit den Sinn dessen, den er in das mystische Denken ein-
fithren mdéchte, darauf hin, dal das vollkommene Unwissen sich
weder im Handgreiflichen hilt, noch beliebigen Absonderlich-
keiten nachhéngt, sondern eingelassen ist in die Welt des Macht-
volleren, als welches sich die Welt des verborgenen Gottes kund-
gibt. Vollkommen ist demnach das Unwissen, wo es dem Men-
schen geschenkt wird, als das Geschenk aus dem verborgenen
Bereich des Machtvolleren. Nur weil das Unwissen je schon ein-
gelassen ist in diese Erfahrung des wirkenden Gottes, heilit es
eine Krkenntnis dessen, das iiber alle Erkenntnis hinausliegt.
In dem Unwissen und in ihm allein begegnet so der Mensch
einer Welt, die nicht mehr die ihn umgehende Welt des tiglich
Vollzogenen, sondern die Welt Gottes ist.

3.

Damit sind wir nun wenigstens bis zu jenem vorldufigen
Abschlull gelangt, da uns die entscheidenden Fragen neu auf-
brechen konnten. Eine dieser 'ragen heilt: ist denn dyvwoia nicht
geradehin mionig? Diese erste Frage wird ergénzt durch die zu-
gleich sich mitaufgebende weitere Frage: gesetzt, dyvwoia sei von
der Art der wionig, warum nennt nicht schon der Heilige selbst
das von ihm angegangene Unwissen kurz den Glauben? Indem
wir uns abschliefend darauf besinnen, mag uns vielleicht durch
erneute irhellung manches vom Gesagten noch urspriinglicher
ansprechen.

Dionysius Areopagita nennt die Erkenntnis, welche dem Be-
reich Gottes entspricht — Unwissen. Dieser Name weist auf,
daf die Erkenntnis Gottes niemals von der Art des Wissens sei.
Heifit dies, da Wissen in der ratio griindet, die areopagitische
Gotteserkenntnis sei irrational? Dann bliebe sie immer noch,
wenngleich gegenwendig bestimmt, im Machtbereich der ratio!
Zugleich miindete sie durch diese Gegnerschaft ein in die blofe
Willkiir des Gegenstrebigen, dem eine Strenge von der Art des
areopagitischen Denkens etwas véllig Fremdes bleibt. Unwis-
sen entrit der ratio demnach nicht in der Abart des Irrationa-
len. Es ist von grundsitzlich anderer Art. So entsteht der An-



108 W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken

schein, Unwissen sei bei Dionysius der Name fiir das, was her-
kémmlicherweise Glaube heifit, von welchem die Theologen ja
Rationales wie Irrationales, wie es scheint, in gleicher Weise
fernzuhalten sich bemiiht zeigen. Aber nun ist der Begriff des
Glaubens von der herkémmlichen Theologie bestimmt, und zwar
in der Weise der mafigebenden Grundbestimmung, als das Fiir-
wahr-halten der gottlichen Heilstatsachen. Was ist in dieser
Grundbestimmung gesagt? Damit ich etwas fiir wahr halten
kann, mufl ich es schon vorgéngig, wenn auch nicht vollkom-
men, so doch in einem eingegrenzten Mafle kennen. Welcher Art
aber gehort dieses Kennen zu? Es gehort jener Art zu, die sich
fassen 148t in die klaren und eindeutigen Sétze eines Bekennt-
nisses. Kennen und Bekennen sind im Glauben als dem Fiir-
wahr-halten immer schon das nédmlich Selbe. Um zu erfahren,
was eigentlich das erfragte Kennen sei, miissen wir demnach
auf die Art der Sitze des Bekenntnisses achten. Offenkundig
sprechen sie Ergebnisse aus. Diese Ergebnisse sind zwar nicht,
wie die der Wissenschaften, errechnete Erkenntnisse, sondern
sie sind gegeben in der Weise von Gaben. Geschenkweise soll
sie deshalb der Mensch auch empfangen. Es ist mdglich, daB
sich dergleichen hier und dort ereignet. Aber Sitze empfingt
der Mensch sonst nicht wie ein Geschenk; denn sie sind ihm von
ihnen selber her je schon vorgesetzt als etwas Greifbares, das
zur Verwendung dringt. Das kommt daher, dafB alle derartigen
Sitze und zumal die Glaubenssiitze — Feststellungen sind. Fest-
stellung aber griindet in jenem Denken, welches von friih an
als Vorstellen abendléindisches Geschick geworden ist. Vorstel-
len und Wissen gehéren in denselben Ursprung. Siitze, die ein
Wissen aussprechen oder die Kenntnisse vermitteln, griinden
mithin im ndmlich selben Grund. Das Kennen, das im Bereiche
der Theologie zum Bekenntnis fiihren mulite auf Grund des
Logos, der auch aller Theo-logie Kenntnis und Wissenschaft
zustellt — ist in seinem Wesen ein Wissen. Der Glaube, grund-
legend bestimmt als das Fiir-wahr-halten, kann niemals des Wis-
sens entraten. Es ist aber die Frage, und zwar nicht erst heute,
sondern schon bei Dionysius Areopagita, ob der Glaube zu-
langlich erfal’it werden kann unter dem herkdmmlichen Begriff
des Fiir-wahr-haltens und den dadurch nétig werdenden und
so in ihm griindenden Ergidnzungen oder selbst Neubestimmun-



W. Frei, Versuch einer Einfiihrung in das areopagitische Denken 109

gen. Und weil dies frag-wiirdig ist, darum nennt der Areopagite
éyvwoia nie mit dem Namen|riotig;denn jene bleibt Unwissen —
diese schliefit ein bestimmtes Wissen immer mit ein, gesetzt,
wir folgen der beherrschenden Uberlieferung. So scheint, daf}
Dionysius zwar mit dem Namen Unwissen in das vordenken
mochte, was einen urspriinglichen Glauben ausmacht. Doch
nennt er das Unwissen niemals mit dem Namen miong, weil die-
ser in der Uberlieferung schon fiir die Grundbestimmung des
Fiir-wahr-haltens aufbehalten ist. Darum holen wir jetzt den
Gedankengang des versuchten Weges ein in die bleibende
Frage: Was ist das — der Glaube? *

Basel und Bern. Walter Frei.

1 Die Frage, ob Dionysius Areopagitas Versuch einer Verwindung der
herkdmmlichen metaphysisch durchstimmten Theologie gegliickt sei, mufite
im vorliegenden Aufsatz unerértert bleiben. Es ist zu vermuten, dal} sei-
nem geschichtlichen Weg zwar die Aussicht auf dieses Entscheidende frei-
gegeben war. Aber es scheint, dall es seiner Sprache noch ver-sagt blieb, das
Not-wendende auszusprechen. Dieser Zwiespalt, der im Abendland nur das
wesenhafte Nachdenken der groBen Gottesgelehrten auszeichnet, wiahrend
sich alles iibrige «Theologisieren» vollig fragelos in der Metaphysik hilt,
ist der Grund unserer fehlenden Erérterung.



	Versuch einer Einführung in das areopagitische Denken

