
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 2

Artikel: Evangelist und Tradition im Johannesevangelium

Autor: Wilkens, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrgang 16

Theologische Zeitschrift
Heft 2 März-April 1960

Evangelist
und Tradition im Johannesevangelium.

l.
Unter dem Titel «Johanneische Probleme» hat kürzlich E.

Haenchen einen Aufsatz veröffentlicht1, dem ein wenig nachzugehen

sich wohl lohnt. In diesem Aufsatz setzt sich Haenchen
mit der von P. Gardner-Smith 2 und B. Noack 3 vertretenen These
auseinander, daß das 4. Evangelium nicht nur von den Synoptikern

völlig unabhängig ist, sondern auch auf ausschließlich
mündlicher Überlieferung beruht und daß sein historischer
Wert darum möglicherweise viel höher ist, als man bisher
zugegeben habe. Haenchen prüft diese These anhand einer Analyse

von Joh. 4, 46—54; 6, 1—21; 2, 13—22 und 5, 1—14 und
gelangt zu dem Ergebnis, daß der 4. Evangelist in der Tat die
Synoptiker nicht benutzt hat. «Die Berührungen mit den
synoptischen Evangelien sind gering und betreffen nur gewisse
Geschichten und Motive. Längere wörtliche Übereinstimmungen

fehlen völlig. Oft klingen nur einzelne Wendungen an. Dieser

Befund deutet nicht auf eine Benutzung der synoptischen
Evangelien hin, sondern auf die Verwertung einer Tradition,
die sich mit der von den synoptischen Evangelisten aufgenommenen

berührte.» 4

Bis zu diesem Punkt wird man Haenchen gern folgen.
Problematisch erscheinen uns aber seine Analysen da, wo es sich
um die nähere Bestimmung des Verhältnisses des Evangelisten
zu der ihm vorgegebenen Tradition handelt. Nach Haenchen
setzt nämlich das 4. Evangelium eine «bereits fest gewordene,
ja schon ,zersagte' Überlieferung voraus».5 So lautet z. B. sein

1 E. Haenchen, Johanneische Probleme: Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 56

(1959), S. 19 ff.
2 P. Gardner-Smith, St. John and the Synoptic Gospels (1938).
3 B. Noack, Zur johanneischen Tradition. Beiträge zur Kritik der lite-

rarkritischen Analyse des 4. Evangeliums (Kopenhagen 1954).
4 Haenchen (A. 1), S. 51. 5 Ebd., S. 52,

6



82 W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium

Urteil über Joh. 4,46—54: «Diese Geschichte hat also nicht nur
schon eine erhebliche Entwicklung durchgemacht, bevor sie den

Evangelisten erreichte, sondern sie hatte auch schon eine feste
Form gefunden, die er nicht zerschlagen hat.» 6 Zu 6,1—21 heißt
es: Der vom Evangelisten benutzte Text «zeigt ein Stadium, in
dem die Wunder wachsen und einen ,reinen' Wundercharakter
annehmen».7 Und die johanneische Vorlage der Tempelreinigung

«ist farbiger und mehr ausgeführt als die flüchtige Skizze,
welche die Synoptiker bieten» 8; «... der gesamte Zustand des

Erzählungsstoffes, z. B. die ,novellistische' Verschmelzung von
Personen der heiligen Geschichte (Lazarus, Maria und Martha,
die Sünderin in Simons Haus)» bezeugt, «daß uns hier eine
nichtsynoptische Überlieferung im Spätstadium begegnet».9
Haenchen gibt der Vermutung Ausdruck 10, daß der 4. Evangelist

ein Evangelium von nichtsynoptischem Typ als Grundlage
für sein eigenes Werk benutzt hat. Begegnet uns aber im
Erzählungsstoff des 4. Evangeliums eine nichtsynoptische
Überlieferung im Spätstadium, so wird es damit selbstredend
unmöglich, den historischen Wert des 4. Evangeliums höher
einzuschätzen als den der Synoptiker. Die einzelnen Erzählungseinheiten

waren in ihrer Überlieferung den Gesetzen volkstümlicher

Tradition unterworfen, wie man das an der synoptischen
Tradition studieren kann.

2.

Wir wollen nun diese These prüfen, indem wir willkürlich
eine der von Haenchen behandelten Erzählungen herausgreifen
und noch einmal einer genaueren Analyse unterwerfen. Wir
wählen die Speisungsgeschichte Joh. 6,1—15.

Ausgangspunkt einer Analyse der Speisungsgeschichte muß
das unbezweifelbar johanneische Gut dieser Perikope sein. Nun
gehen nach Bultmann 11 die Verse 4. 6.14.15 auf den Evangelisten

zurück. An diesen Stellen müßte demnach sein Verständnis
der Speisungsgeschichte greifbar werden.

Auf die Hand des Evangelisten stoßen wir zunächst mit gro-
« Ebd., S. 30. 7 Ebd., S. 34. 8 Ebd., S. 43.
» Ebd., S. 53. 19 Ebd., S. 53 f.

11 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1952), S. 155.



W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium 83

ßer Wahrscheinlichkeit in V. 4. Diese Zeitangabe — «Es war
aber das Passa nahe, das Fest der Juden» — bereitet nun freilich

keineswegs nur 5,1 vor 12, wie Bultmann behauptet.13
Vielmehr gilt: «Diese Angabe dient nicht nur der Chronologie,
sondern bringt das, was Jesus jetzt tut, in Verbindung mit dem,

was beim Pascha geschah. »14 Durch V. 4 wird also die
Speisungsgeschichte mitsamt der folgenden Lebensbrotrede unter
den Gesichtspunkt des Passa bzw. der Eucharistie gestellt.15
Das ergibt sich aus der Tatsache, daß die Passafestbemerkung
ebenso in 2,13 und 11, 55 begegnet und neben der Angabe 7, 2

(Laubhüttenfest) und 10, 22 (Tempelweihfest) offenbar als
Gliederungsformel des 4. Evangeliums gedacht ist. Und diese

Passagliederungsformel steht in einem inneren Zusammenhang
mit der Passionsgeschichte: Jesus stirbt nach dem Zeugnis des
4. Evangeliums am 14. Nisan als das wahre Passalamm, dem
kein Bein zerbrochen wird (19, 31 ff.). Und ausgerechnet in der
engeren Nachbarschaft der drei Passagliederungsformeln
begegnen im 4. Evangelium Perikopen, die wir nach Analogie der
synoptischen Tradition am Eingang der Passionsgeschichte
erwarten, nämlich die Tempelreinigung (2,13 ff.), das johannei-
sche Ahendmahlszeugnis (6, 51c ff.) 16 und die Salbungsgeschichte

(12, 1 ff.). Das ist kein Zufall. So muß die Speisungsgeschichte

im Sinne des Evangelisten unter Beachtung dieses
inneren Bezuges zur Passionsgeschichte interpretiert werden:
Die Gabe des Brotes in der Speisung ist nichts anderes als ein
«Zeichen», ein Hinweis auf den, der sich selber in seinem Kreu-

12 Es ist eine anerkannte Tatsache und hier nicht weiter zu begründen,
daß Kap. 5 und 6 ursprünglich in umgekehrter Reihenfolge gelesen wurden;
vgl. Bultmann (A. 11), S. 154 f.

13 Bultmann, S. 156.
14 A. Schlatter, Der Evangelist Johannes (1930), S. 164.
15 Gegen Bultmann, S. 156, 6.
13 Die Frage, ob die eucharistische Rede auf den Evangelisten oder eine

kirchliche Redaktion zurückgeht, ist lange umstritten gewesen. Zur Diskussion

der letzten Jahre vgl. Bultmann, S. 161 f.; E. Schweizer, Evang. Theol.
12 (1952/53), S. 341 ff.; E. Ruckstuhl, Die literarische Einheit des
Johannesevangeliums (1951), S. 220 ff.; G. Bornkamm, Zeitschr. f. lieut. Wissensch.
47 (1956), S. 161 ff.; W. Wilkens, Evang. Theol. 18 (1958), S. 354ff.; H. Schürmann,

Trierer Theol. Zeitschr. 68 (1959), S. 30 ff. Das Ergebnis dieser
Diskussion ist nun doch wohl, daß Joh. 6, 51c ff. auf den Evangelisten zurückzuführen

sind.



84 W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium

zestod für das Leben der Welt (6, 51c) gibt. Er und nochmals
Er als der Geber des wahren Lebensbrotes steht also im Mittelpunkt

der Speisungsgeschichte und nicht ein Mirakel. Die Wunder

sind ja bei Johannes nichts anderes als ein Hinweis auf den,
der diese Wunder tut und der darin seiner Gemeinde Leben
und Seligkeit schenkt.

Die Frage ist nun aber, ob der Jünger Jesu diesem
Paradoxon des Wunders Jesu gewachsen sein wird, ob er also das
Wunder in dem Wunder Jesu verstehen wird. Und so stellt
Jesus dem Philippus die Frage: «Wo sollen wir Brot kaufen?» Er
stellt diese Frage, wie der Evangelist in V. 6 bemerkt, «um ihn
auf die Probe zu stellen», ob er also erkennen wird, daß Er,
Jesus, die Speise des Lebens ist. Und ausdrücklich bemerkt der
Evangelist bei dieser Gelegenheit: «Denn er selbst wußte wohl,
was er tun wollte.» Der auf den Evangelisten zurückzuführende
V. 6 17 stellt also die Überlegenheit Jesu stark heraus. Jesus ist
für den Evangelisten der in dieser Geschichte majestätisch
Handelnde, aber nun nicht im Sinne eines deîoç dvrip, sondern als der,
der sich selbst zum Leben der Welt am Kreuz hingeben wird.
Das zu V. 4 Gesagte ist ja stets im Blick zu behalten!

Die «Menschen» (V. 14) verstehen das Handeln Jesu in der
Speisung der 5000 im Sinne eines nur allzu menschlichen Mes-
sianismus. Ihr an sich richtiges Urteil: «Dieser ist in Wahrheit
der Prophet, der in die Welt kommen soll» erweist sich tatsächlich

als ein recht vorläufiges Urteil, indem sie nämlich Jesus
gewaltsam hinwegführen und zu ihrem König machen wollen

(V. 15).18 Jesus entzieht sich dem Zugriff des Volkes,
indem er wiederum auf «den Berg» entweicht. Das stark betonte
currèç gôvoç bringt die letzte Einsamkeit seines Handelns zum
Ausdruck: Er allein ist gleichsam der von der Höhe des Kreuzes

herab speisende Herr.19

17 Bultmann, S. 157, 1.
18 Bultmann, S. 158: Die Menge des Volkes versteht «insofern richtig,

als sie den Wundertäter für den eschatologischen Heilbringer hält; aber sie
versteht das eschatologische Heil falsch». Man müßte nur hinzusetzen :

Insofern versteht sie hinwiederum auch den eschatologischen Heilbringer
falsch. Denn das Heil ist ja von seiner Person nicht zu trennen.

19 Der Begriff myuudf|vai findet hier seine geschichtliche Veranschaulichung.

Passion und Erhöhung liegen für den Evangelisten ineinander. Die
Erhöhung Jesu vollzieht sich nirgendwo anders als im Kreuzesgeschehen.



W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium 85

Die Frage ist nun, ob man die Hand des Evangelisten nur
in V. 4. 6.14.15 sehen darf und alles andere im großen und ganzen

auf eine (schriftliche) Vorlage zurückzuführen hat, die dieser

lediglich an den bezeichneten Stellen durch seine Einschübe
interpretiert hätte. Wir meinen, daß diese Frage unbedingt
negativ beantwortet werden muß. Denn es spricht vieles dafür,
daß der Evangelist die ganze Speisungsperikope in stärkstem
Maße gestaltet hat. So liegt doch etwa V. 5 ganz auf der Linie
des oben Gesagten: Auch hier erscheint Jesus als der königlich
Handelnde. Er erhebt seine Augen und sieht, daß viel Volks zu
ihm kommt. Er stellt an Philippus die Frage: Wo sollen wir
Brot kaufen? Und auf der anderen Seite, im Kontrast hierzu,
wird die Verlegenheit der Jünger herausgestellt: 200 Denare
reichen nicht aus (V. 7), was sind 5 Gerstenbrote und 2 Fische
auf so viele? (V. 9). Die Anmerkung des Evangelisten steht also
in organischem Zusammenhang mit dem Kontext und hebt sich
von diesem in keiner Weise ab. Und wenn in V. 3 gesagt wird,
daß Jesus auf «den Berg» hinaufsteigt und sich dort mit seinen
Jüngern setzt, so steht diese Bemerkung, die sich in der
synoptischen Überlieferung der Speisungsgeschichte an dieser
Stelle nicht findet20 und auch für die Speisung selber keine weitere

Bedeutung hat, in ganz derselben Linie: Sie soll das königliche

Plandeln Jesu offenbar machen. Er handelt von «dem
Berge» herab. Und dieser Berg ist nicht irgendein Berg,
sondern im Sinne des Evangelisten der Berg der «Erhöhung», der
Königsherrschaft Jesu.21 — Wir gelangen somit zu dem Ergebnis,

daß die Speisungsgeschichte in starkem Maße theologisch
vom 4. Evangelisten geprägt ist.

Ehe wir dazu übergehen, unsere These auch in stilistischer
Hinsicht zu unterbauen, sei noch folgender Hinweis gestattet:
Für den 4. Evangelisten bezeichnend ist die Einführung des

20 Nach Mark. 6, 46 steigt Jesus nach der Speisung, nachdem er Volk und
Jünger entlassen hat, auf «den Berg», um zu beten (vgl. Joh. 6, 15). Auch
sonst spielt «der Berg» bei den Synoptikern eine bedeutende Rolle: Matth.
5,1; 8,1; 14, 23; 15, 29; Luk. 6,12; 9, 28. Der 4. Evangelist benutzt also in V. 2

offensichtlich ein traditionelles Motiv. Im übrigen sieht V. 3 sehr nachgetragen

aus. V. 5 schließt unmittelbar an V. 2 an. Wenn der Evangelist diesen
Vers nachträgt, so geschieht das gewiß um eines besonderen theologischen
Motivs willen.

21 Vgl. oben Anm. 19.



86 W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium

Jüngerpaares Philippus und Andreas. Wir finden es ebenso
miteinander verbunden in 12, 21 f. Die Personen spielen im 4.

Evangelium eine ganz andere und viel bedeutendere Rolle als
in den synoptischen Evangelien. An ihnen veranschaulicht der
4. Evangelist die verschiedensten Möglichkeiten des Menschen,
sich zu Jesus zu verhalten, ihm gegenüberzutreten.22 Darüber
hinaus darf gefragt werden, ob nicht die einzelnen Personen
vom Evangelisten «als einheitliche Gestalten geschaut und
dargestellt sind, ob nicht jede von ihnen eine bestimmte Haltung
dem Offenbarer gegenüber verkörpern soll».23 Zumindest
ansatzweise dürfte dies bei einzelnen Personen im 4. Evangelium
der Fall sein.

Wir wenden uns nunmehr der stilistischen Analyse zu. Finden

sich in unserem Text gewisse stilistische Eigentümlichkeiten,
die für den 4. Evangelisten charakteristisch sind oder bei

ihm sich häufiger finden? Lassen sich für bestimmte Formulierungen

Parallelen im Evangelium feststellen, die zeigen, daß
eine solche Formulierung dem 4. Evangelisten eigentümlich ist?
Wir zählen im folgenden das Wichtigste auf:

1. Das oöv historicum darf als charakteristisches Stilmerkmal des
Evangelisten angesprochen werden. Es begegnet in V. 5. 10. 11. 13. 14. 15.24

2. Ebenso charakteristisch ist korrespondierendes mjvaydYTe... auvfiya-
yov oöv (V. 12 f.), iroif|Oaxe àvaireoeîv...àvércecrav oöv (V.10). Bei der
Wiederaufnahme setzt der Evangelist stets ouv.25

22 E. Krafft, Evang. Theol. 16 (1956), S. 18 ff.
23 Krafft (A. 22), S. 18.
24 Seit E. Schweizer's Arbeit, Ego Eimi. Die religionsgeschichtliche

Herkunft und theologische Bedeutung der johanneischen Bildreden, zugleich ein
Beitrag zur Quellenfrage des 4. Evangeliums (1939), gilt oöv historicum als
charakteristisches Stilmerkmal des Evangelisten. Vgl. auch die kritische
Nachprüfung durch Ruckstuhl (A. 16), S. 193 f. Haenchen (A. 1), S. 44 f.,
bestreitet, daß man aus dem Vorkommen von oöv Schlüsse ziehen könne: «Es

* ist ebenso Koine-Griechisch wie das angeblich urjohanneische ^keîvoç. »

Wenn man den Stil einer bestimmten Schrift untersuche, bleibe immer die
Frage, «ob ein solches 'Merkmal' dem einzelnen Schriftsteller zugehört oder
der Tradition, aus der er schöpft, oder der literarischen (oder unliterarischen)

Schicht, welcher er entstammt». Diese Argumentation verfängt
freilich angesichts der Analysen Schweizers und Ruckstuhls nicht.

25 Wir haben es hiermit einer durchlaufenden individuellen sprachlichen
Gewöhnung zu tun, die niemals auf eine anonyme Quelle zurückgeführt
werden kann. Nach Bultmann's Quellenscheidung entfallen auf den Bereich
derarpaeîa-Quellen Joh. 1, 39; 4, 5; 6,10; 6, 13; 9, 7; 9,11; 11, 41; in den Bereich



W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium 87

3. Die Formel direxpiOri aùxw ô (V. 7) findet sich bei den Synoptikern
relativ selten und ist für den 4. Evangelisten durchaus bezeichnend. 28

4. Partitives éx statt eines einfachen partitiven Genetivs findet sich im
4. Evangelium besonders häufig und begegnet in V. 8. 11. 13. 27 Besonders
nach elç steht im 4. Evangelium überwiegend àx statt des einfachen partitiven

Genetivs. 28

5. Temporales ibç (V. 12) findet sich im N.T. fast nur bei Lukas (Ev.
+ Act. knapp 50X) und Johannes (16X).

6. Anmerkendes, erklärendes, bestimmte Orts- und Zeitverhältnisse
beschreibendes und Personen bezeichnendes f|v bé (V. 10) findet sich zwar
auch sonst im N.T. (knapp 40X), ist aber dem 4. Evangelisten besonders
geläufig (knapp 30X).

7. Oeuupeiv (bzw. öpctv) (V. 2), Oeäoüai (V. 5) und irödev (V. 5) werden
vom Evangelisten gern verwendet. Die trööev-Frage (V. 5) zieht außerdem
die im 4. Evangelium beliebte ïva-Konstruktion nach sich.

8. ôti édeiiipouv29 xà arpaeia ä èiroiei éiri xiûv àaOevoùvxwv vgl. mit der ganz
verwandten Formulierung in 2, 23: Ocwpoûvxeç aùxoù xà oppeia ä àuoiei;
vgl. weiter 3, 2; 6, 14; 6, 30; 7, 31; 9, 16; 10, 41; 11, 47; 12, 18, 12, 37, 20, 30.

9. àirdpaç oöv xoùç ôcpdaXpoùç ô 'Ipcouç kcù Oeaaapevoç (V. 5) vgl. mit 4, 35

als nächster Parallele : èirapaxe xoùç ôipOaXuoùç ûpûiv xai ôeâoaaSe xàç xdipaç.30

10. Die Jüngerfrage iröüev dyopdouipev âpxouç i'va cpayaiaiv ouxoi (Y. 5) vgl.
mit der Frage der Samariterin 4, 11 : Ttàdev oùv ë'xeiç xô öbuup xô Zûiv.

11. Zu dXXd xaùxa xi ëaxiv eiç xoooùxouç (V. 9) vgl. 16,17: xi éaxiv xoôxo ô

Xéyei bzw. 16, 18: xoOxo xi éaxiv S Xéyti. Die Adversativkonjunktion ùXXd

wird vom 4. Evangelisten außerordentlich häufig gebraucht.
12. ôpoiiuç xai éx xûjv àipapiuiv V. 11) vgl. mit 21, 13: Kai xà ôipâpiov ôpoimç.31

ôipoipiov sonst nur noch in 21, 9. 10. 13.

einer anderen Quelle gehörten 13, 30; 19, 16; 19, 38; dem Evangelisten
gehörte 19, 5. Man sieht an diesem Beispiel, wie problematisch die
Quellenscheidungen bleiben.

28 Vgl. Ruckstuhl (A. 16), S. 201.
27 Vgl. A. Debrunner, F. Blaß' Grammatik des neutestamentlichen

Griechisch (1954), § 212.
28 Vgl. Debrunner (A. 27), § 164. Von 13 in Frage stehenden Stellen

haben nur zwei oder drei einfachen partitiven Genetiv.
29 éôedjpouv ist wohl tibpuuv vorzuziehen.
30 Bezeichnend ist hier die Zusammenstellung mit ôeâcrôai. éiraipeiv xoùç

ôcpûaXpoùçist sonst durchaus auch bei den Synoptikern geläufig: Matth. 17,
8; Luk. 6, 20; 16, 23; 18,13; aber auch Joh. 17,1.

31 Immerhin darf nicht verschwiegen werden, daß es umstritten ist, ob

Kapitel 21 dem 4. Evangelisten zugehört. Dies scheint mir jedoch der Fall
zu sein. Zu den johanneischen Stilcharakteristika in diesem Kapitel vgl.
Ruckstuhl (A. 16), S. 218. Durchschlagend vor allem das bei Schlatter (A. 14),
5. 364 ff., zusammengestellte Material. Der Nachtragscharakter des Kapitels
kann nicht gegen den Evangelisten ins Feld geführt werden; vgl. W.
Wilkens, Die Entstehungsgeschichte des 4. Evangeliums (1958), S. 158 ff.



88 W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium

13. 'Avbp&xç ô àbelqpôç Xipiuvoç TTérpou wie 1, 40. Das 4. Evangelium nennt
den Felsenapostel nur ausnahmsweise Xipwv32, in der Regel dagegen Xiptuv
TTérpoç bzw. einfach TTérpoç. Die häufige Zusammenstellung Hpuuv TTéxpoç

ist für das 4. Evangelium bezeichnend.33

Das Ergebnis unserer Analyse muß also lauten: Der 4. Evangelist

hat die Perikope von der Speisung der 5000 in stärkstem
Maße gestaltet. Völlig ausgeschlossen ist die Theorie, daß er
eine (schriftliche) Vorlage lediglich mit einigen wenigen Inter-
pretamenten versehen hätte. Er hat vielmehr die Geschichte in
eine völlig neue Form gegossen, so daß es äußerst schwierig
wird, zwischen der ihm zur Verfügung stehenden Tradition und
seiner Gestaltung präzise zu scheiden. Eines ist jedenfalls völlig

deutlich geworden: Die Tradition ist nicht derart sekundär
entfaltet, wie Haenchen glauben machen will. Sie hat durchaus
ursprünglichen Charakter. Die zweifellos traditionellen
Elemente seien in Kürze zusammengestellt:

1. Der Ort der Handlung ist der Galiläische See V. 1.

2. Jesus folgt viel Volks V. 2. 5.

3. Die Frage (der Jünger?), wo man Brot kaufen solle, um das Volk zu
speisen V. 5.

4. Der Verweis der Jünger auf die Möglichkeit, für 200 Denare Brot zu
kaufen V. 7.

5. Die Feststellung, daß man (ein Knabe?) 5 Gerstenbrote und 2 Fische
bei sich hat V. 9.

6. Der Lagerbefehl Jesu, das grüne Gras, und die Feststellung, daß es

sich etwa um 5000 Mann handelt V. 10.

7. Jesus nimmt die Brote, dankt und gibt den Lagernden, desgleichen
von den zwei Fischen V. 11.

8. Der Auftrag an die Jünger, die übriggebliebenen Brocken in Körben
zu sammeln V. 12.

9. Das Ergebnis der Sammlung: 12 Körbe voll V. 13.

10. Jesus entweicht für sich allein auf den Berg V. 15.

Die tiefe Um- und Ausgestaltung der Speisungsgeschichte
ist nicht das Ergebnis einer sich nach bestimmten Gesetzmäßigkeiten

entfaltenden Tradition, sondern das ureigenste Werk des

4. Evangelisten.34

32 Diese Ausnahmen sind begründet: in Joh. 1, 41 f. steht die Berufung
zum Felsenapostel bevor, in 21, 15 ff. wird dieselbe durch den Auferstandenen

erneuert. 33 Ruckstuhl (A. 16), S. 200.
34 Vgl. meine Analyse der Lazarusperikope in der Theol. Zeitschr. 15

(1959), S. 22 ff.



VV. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium 89

3.

Die Frage ist aber, nach welchen Gesichtspunkten der Evangelist

die traditionelle Erzählung so tiefgreifend umgestaltet
hat. Man könnte einen Augenblick versucht sein zu antworten:
Aus der besseren Kenntnis der Dinge heraus; denn er war ja
ein Augen- und Ohrenzeuge des Geschehens. Doch ist diese
Antwort nicht gut möglich. Und zwar nicht deshalb, weil
bestritten werden müßte, daß das 4. Evangelium apostolischen
Ursprungs ist35, sondern weil es durch und durch unhistorischen
Charakters ist. Unhistorisch ist sein Aufriß im ganzen;
unhistorisch ist die Gestaltung der Einzelperikope. Das ergibt sich
nicht nur aus einem kritischen Vergleich mit den Synoptikern,
das ergibt sich auch aus der literarkritischen Analyse des
Evangeliums und der ganzen Gestelltheit seiner Szenerie.36 Die
tiefgreifende Aus- und Umgestaltung der traditionellen Erzählung
durch den Evangelisten ist deshalb aber keine Willkür. Sie
vollzieht sich vielmehr unter kerygmatischem Aspekt. So will der
Evangelist in der Speisungsgeschichte das königliche Handeln
Jesu bezeugen. Darum rückt er ihn als den Herrn so ganz in
den Mittelpunkt der Perikope. Darum wird auch die Speisung
zu einer einzigen «Demonstration der göttlichen Macht Jesu».37
Und in ihrem demonstrativen Charakter werden die johannei-
schen Wunder zu einem Zeugnis für das Fleisch gewordene
Wort Gottes (1, 14). Und es kann kaum einem Zweifel
unterliegen, daß dieser demonstrative Charakter der Wunder Jesu
vom 4. Evangelisten in antidoketischer Einstellung so
hervorgekehrt wird.38 Es ist also nicht so, daß der Evangelist eine Zei-

35 Die Lieblingsjüngerperikopen des 4. Evangeliums scheinen mir doch
auf den Zebedaiden Johannes zu weisen. Nur so wird die merkwürdige
Konkurrenz zwischen Petrus und dem Lieblingsjünger verständlich, die
nicht symbolisch, sondern nur kirchenpolitisch gedeutet werden kann.

36 Man denke etwa an die Erzählung von der Samariterin.
37 Haenchen (A. 1), S. 33.
38 Der antidoketische Charakter des 4. Evangeliums ist bisher gar nicht

oder aber zu wenig beachtet worden. So bestreitet mir Haenchen (A. 1),
S. 21, 1, daß der Schwerpunkt der Aussagen des 4. Evangeliums auf dem
Tode Jesu liege: «Es ist kein Evangelium der Passion, sondern — wenn wir
es einmal überspitzt formulieren dürfen — der (vom Tode freilich nicht zu
trennenden) Verherrlichung Jesu.» Aber damit nimmt Haenchen eine
unerlaubte Akzentverschiebung vor. Das für einen gnostischen Leser des



90 W. Wilkens, Evangelist und Tradition im Johannesevangelium

chenquelle als Vorlage benutzt, die ins Mirakulöse gesteigerte
Wundergeschichten erzählt hat, die der Evangelist dann seinerseits

symbolisch interpretiert und damit zugleich spiritualisiert
hätte. Vielmehr ist ganz im Gegenteil der Wundercharakter der
Zeichen Jesu das ureigenste Werk des 4. Evangelisten. Nicht als
ob er damit sagen wollte, daß die Wunder als solche, ihr Glanz
und ihre Größe, zum Beweis dafür werden könnten, daß Jesus
der Christus ist. So können die Wunder Jesu nur mißverstanden
werden, und so sind sie nach dem Zeugnis des 4. Evangelisten
immer wieder mißverstanden worden (6, 14 f.). Aber, so wahr
das Wort Gottes Fleisch geworden ist, darf der Glaube in dem
Wunder Jesu dem Christus selber begegnen. Denn Er gibt sich
im Wunder der Fleischwerdung den Seinen zu eigen.

Im 4. Evangelium läßt sich nicht so sehr das Wachstum der
Tradition studieren, sondern die gestaltende Kraft des Evangelisten,

der der Tradition in souveräner Freiheit gegenübertritt
und sich dennoch gebunden weiß an das Heilsgeschehen damals
und dort und dasselbe zur Bezeugung bringt im Jetzt und Hier.

Lienen, Kr. Tecklenburg, Westfalen. Wilhelm Wilkens. >

Evangeliums Neue und Erregende ist doch gerade, daß der Evangelist die
Erhöhung und Verherrlichung Jesu so sehr an das Kreuzesgeschehen bindet,

daß der erhöhte Christus nur noch bezeugt werden kann als der
gekreuzigte: Im Kreuz vollzieht sich die Verherrlichung Jesu. In diesem
Sinne ist das 4. Evangelium ein Passionsevangelium und charakteristisch
unterschieden von den Synoptikern, wofür schon seine Komposition Zeugnis

ablegt.


	Evangelist und Tradition im Johannesevangelium

