
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle 61

reichte. Riegg gelangte zum Ziel. In seinem von Hoffmann verarbeiteten
Bericht klingt der Triumph hindurch, daß ihm die schwere Aufgabe
gelang. Riegg erwähnte ganz besonders das oben berührte Schriftchen «Über
die Thunlichkeit». Riegg berichtet, daß er einen Widerruf durch Baader
erreichte, ferner, daß Baader auch in die Veröffentlichung dieses Widerrufs
einwilligte, was auch durch den behandelnden Arzt bestätigt wurde.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Rezensionen.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und
Religionswissenschaft. 3., völlig neu bearb. Aufl. In Gemeinschaft mit
H. v. Campenhausen, E. Dinkier, G. Gloege und K. Logstrup hrsg. von
Kurt Galling. Bd. 2 (D-G) — 3 (H-Kon). Redaktion: Wilfrid Werbeck.
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1958—59. XXXI S. + 1924 Sp.;
XXXII S. + 1806 Sp. Subskr.-Preis pro Doppellieferung (Nr. 22—63)
DM 8.40—9.10.

Das große Werk, dessen erster Band vor zwei Jahren hier besprochen
wurde, geht mit bewundernswerter Präzision weiter. Im jetzt vorliegenden

zweiten und dritten Band findet man auch höchste Qualität und
Aktualität der Beiträge, so wie die ersten Lieferungen erwarten ließen. Es
ist ein Vergnügen, den unendlichen Stoff von verschiedenen Gesichtspunkten

durchzustreifen, etwa von Dänemark bis Kolumbien, von Simon Dach
bis Konstantinus Africanus, von Dämonen bis Konvertiten. Auch sind
Hauptartikel wie Erlösung, Gott, Jesus Christus hier zu verzeichnen, wobei

die besondere Einstellung der Verfasser unvermeidlich eine Rolle spielt.
Ein paar Randbemerkungen seien erlaubt. Die einseitige Konzentration

der Darstellung auf deutsche Beiträge zur Theologie, die im ersten Bande
bisweilen auffiel, ist nicht ganz aufgehoben. So beschäftigt sich der Artikel
Jesusbild der Gegenwart eingehend mit bekannten Volksbüchern deutscher
Exegeten, führt aber bei Angelsachsen nur ein paar Namen und bei Romanen
und Katholiken nicht einmal Namen an. Mit dem Königtum im A.T. und in
seiner Umgebung setzen sich zwei Alttestamentler und ein Assyriologe in
acht Spalten auseinander, aber vom Königtum in anderen Ländern und Zeiten

erfährt man nur in ein paar Zeilen, daß es verschiedene Ausprägungen
hat. Eier hätte man eine positive Darstellung vor allem über Europa im
Mittelalter und in der Neuzeit erwartet. Vielleicht kann dieser Mangel
unter dem Stichwort Monarchie behoben werden.

Basel. Bo Reiche.

The Holy Land. New Light on the Prehistory and Early History of Israel.
Published in cooperation with the Hebrew University, Department of



62 Rezensionen

Antiquities, Israel Exploration Society. Antiquity and Survival, II,
2—3. The Hague und Jerusalem (zu beziehen durch die Buchhandlung
Paul Haupt, Bern), 1957. S. 79—317.

Dieses Doppelheft vereinigt 15 reich und gut illustrierte Aufsätze
jüdischer Gelehrter, Fachmänner des betreffenden Gebietes. Den Eingang
macht eine instruktive tabellarische Übersicht über die im Lande gemachten
Funde von der älteren Steinzeit bis in die byzantinische Zeit, für die älteren
Perioden mit Angabe der Fundstelle, des damaligen Klimas, der Tierwelt
und der Lebensweise. Die folgenden Aufsätze behandeln: eine mesolithische
Station (nicht in Höhle, sondern im Freien) im oberen Jordantal, Palästina
als Heimat der ältesten Ackerbaukultur, das religiöse Leben um 1500 v. Chr.,
die Eroberung des Landes im Licht der neuen Entdeckungen (die Probleme
der literarischen Überlieferung sind wenigstens eben noch gesehen), das

Philisterproblem, die kanaanäische Kultur Galiläas nach den Ausgrabungen

in Hazor, die Geschichte der palästinischen Keramik, die Geschichte des
Glases, die Katakomben der Totenstadt von Beth Schearim, Kultstätten der
römischen und byzantinischen Zeit. Von besonderem Interesse sind die
beiden letzten Beiträge. N. Glueck, der Erforscher von Transjordanien,
berichtet über nicht weniger ertragreiche fünfjährige Arbeit im Negeb, wo er
400 bisher unbekannte Stätten untersucht hat mit dem Ergebnis, daß der
Negeb zu keiner Zeit unbewohnte und unbewohnbare Wüste war, sondern seit
ca. 20 000 v. Chr. von Hirten und Nomaden, später von ackerbauender
Bevölkerung bewohnt. Und durch Aharoni und Avi-Yonah erfährt man
erstmals Näheres über die Forschungsarbeit im ganzen Bereich der Sinaihalbinsel

während der militärischen Besetzung im Spätherbst 1956, die gleichfalls

wichtige Ergebnisse zeitigte. — Ein Anhang gibt den Inhalt der
einzelnen Artikel auszugsweise in französischer, deutscher, spanischer,
italienischer und holländischer Sprache wieder. Die vorzügliche Orientierung
über die in Israel geleistete archäologische Arbeit kann allen Interessenten
nur lebhaft empfohlen werden.

Basel. Walter Baumgartner.

A. Dupont-Sommcr, Les écrits esséniens découverts près de la Mer Morte.
(Bibliothèque historique.) Paris, Editions Payot, 1959. 446 pp. Frs. fr.
3000.

L'ouvrage que le professeur Dupont-Sommer livre au public vient bien
à son heure ; il est appelé à rester pour longtemps l'étude classique sur les
manuscrits de Qumrân. On se rappelle que l'auteur avait, dès 1950, soutenu
la thèse de l'origine essénienne des textes de Qumrân. Ayant depuis écrit
deux livres et de très nombreux articles, il peut reprendre aujourd'hui
l'ensemble de ses vues : tous les textes publiés depuis sont venus enrichir sa
thèse.

Comment l'auteur construit-il sa démonstration Il prouve tout d'abord
que tous les renseignements donnés par les auteurs anciens sur la secte
essénienne, recoupent, pour l'essentiel, les indications que nous livrent les



Rezensionen 63

textes de Qoumrân. Les notices de Philon, Josèphe, Pline et Dion Chry-
sostome sont reproduites in extenso et accompagnées de notes. Des
comparaisons entre les uns et les autres examinent successivement la vie
communautaire, les rites, les doctrines et les mœurs de la secte. La seconde

preuve est d'ordre archéologique. Les fouilleurs ont mis à jour, dans le site
de Qoumrân, l'ensemble des constructions qui composaient l'établissement
essénien. Le lecteur en trouvera le plan. Bains, citernes, scriptorium, salle
de réunion, et jusqu'au cimetière, tous ces vestiges archéologiques s'expliquent

seulement, et au mieux, dans le cadre de l'hypothèse essénienne.
C'est donc bien la bibliothèque essénienne que le hasard nous a restituée.

Tout ce qui est édité de cette bibliothèque à ce jour, l'auteur l'a traduit
et commenté dans son ouvrage. Les courts fragments de commentaires
bibliques, d'apocalypses, d'écrits exégétiques divers, y ont leur place. La
majeure partie du livre est constituée par les textes, rassemblés pour la
première fois en un seul volume. La traduction serre le texte d'extrêmement
près tout en lui gardant sa saveur littéraire. En ce domaine, la science et
l'art du professeur Dupont-Sommer sont bien connus des spécialistes. Les
mêmes qualités qui ont fait tant admirer la récente traduction du Livre
des Hymnes se retrouvent dans la traduction du moindre fragment, dans la
concision des textes juridiques, dans le souffle épique des prophéties, dans
le lyrisme de la poésie. Dans un chapitre spécial qui contient maintes vues
perspicaces, l'auteur prend nettement position sur l'origine des principaux
pseudépigraphes ; Jubilés, Hénoch, Testament des Douze Patriarches
appartiennent au même milieu que la littérature de Qoumrân. Tout au long
des textes, d'abondantes notes justifient la traduction proposée, expliquent
les faits mentionnés, soulignent les parallèles. Dans leur brièveté, elles
constituent comme un commentaire, à tout le moins en fournissent-elles la
matière. L'interprétation de plusieurs passages (par ex. Apocryphe de la
Genèse, p. 300, n. 2, et Prière de Nabonide, p. 337, n. 3) est tout à fait
renouvelée. Sur de nombreux textes, encore difficiles ou obscurs, des

interprétations différentes sont possibles. Elles devront se faire légitimement
connaître et discuter les traductions proposées dans cet ouvrage.

A partir de ces textes, l'auteur tente une synthèse. Décrivant d'abord
l'arrière-plan historique, il s'attache à la datation des événements qui
marquèrent l'existence de la secte. Le ministère de son fondateur, le Maître de

Justice, commence vers la fin du second siècle a. C. Le Maître lui-même
meurt vers 65-63 a. C. La secte quitte le désert de Juda et s'exile à Damas ;

vers 40 a. C. elle revient dans le site de Qoumrân où elle demeurera jusqu'au
temps de la grande guerre juive. Les Kittim du Commentaire d'Habacuc,
ainsi que l'auteur l'a toujours soutenu, sont les Romains ; la thèse nous
parait indiscutable. Le Prêtre impie, persécuteur de la secte, est Hyrcan II,
le grand prêtre asmonéen ; les arguments appuyant cette identification sont
nombreux et entraînent l'adhésion.

L'auteur consacre un chapitre au personnage central de la secte, le
Maître de Justice, qui n'est pas identifié. Le sera-t-il jamais Qu'importe.
Car, si nous savons peu de choses de sa carrière terrestre — prêtre,
réformateur, fondateur de la secte, persécuté, maltraité, mis à mort —, les textes



64 Rezensionen

de Qoumrân, les Hymnes en particulier, permettent de retrouver la
personnalité mystique du Maître de Justice, « l'une des plus hautes figures de

l'humanité religieuse >, selon l'auteur. Quelques pages, aussi denses que
mesurées, l'envisagent sous un triple aspect : le Prophète, l'Homme de douleur,
le Chef de l'Eglise. L'extraordinaire personnalité de ce chef religieux, la foi
et la vénération de ses disciples, expliquent assez le processus de messiani-
sation dont les divers textes nous rendent témoins : le Maître de Justice
finira par réunir sur sa personne tous les attributs messianiques. II sera
à la fois le Prophète, le Messie-Roi et le Messie-Prêtre.

Cette constatation suffirait à nous orienter vers la dernière conséquence
— et non la moindre — des découvertes de Qoumrân. Depuis dix ans, le
professeur Dupont-Sommer a affirmé l'importance des rapports entre essénisme
et christianisme. On peut bien se réjouir aujourd'hui de l'intérêt que portent
à cette question les spécialistes du N.T. Le christianisme à sa naissance,
solidement enraciné en terrain juif, ne présente d'affinités réelles qu'avec
l'essénisme. Pharisiens et Saducéens sont presque toujours des adversaires.
Ils n'expliquent Jean-Baptiste, Jésus, l'église primitive que par opposition.
Au contraire la secte du désert de Juda, par ses pratiques comme par ses

doctrines, jette une nouvelle lumière sur l'apparition du christianisme. On a

beaucoup exagéré les thèses de l'auteur et l'on s'est trop souvent contenté
de citer une ou deux formules frappantes, toujours privées de leur contexte.
L'auteur est pourtant le premier à souligner tout ce qui distingue Jésus du
messie essénien et l'église chrétienne de l'église essénienne. Qu'on lise
attentivement ces pages prudentes ; tous les termes en sont pesés. L'évidence
historique que constituent les attaches esséniennes du christianisme n'en est

que plus nette.
Certains regretteront que l'auteur n'ait pas réfuté point par point les

opinions adverses, dans chacun des chapitres et pour chacun des textes.
Outre qu'il y eut fallu plusieurs volumes, cette méthode n'est guère dans
l'esprit de la collection qui vise aussi le grand public, ni, dans la manière
de l'auteur dont le style extrêmement clair, soigné, très littéraire, aurait été
alourdi par de continuelles interruptions. Il faut même considérer comme
une réussite d'avoir rendu aussi accessibles des textes et des problèmes
d'une telle complexité. D'un bout à l'autre de l'ouvrage pourtant, on sent que
l'auteur est au fait de toutes les polémiques et de toutes les discussions
scientifiques. Bien des notes ne sont qu'une réponse à des objections faites
ici ou là. Quant aux quelques grandes thèses adverses qu'il fallait quand
même aborder de front (rejet de la thèse essénienne), l'auteur les réfute de

façon tout à fait nette dans des appendices.
Bien sûr, et comme le souligne l'auteur lui-même dans son avant-propos,

nous sommes encore à bien des égards dans le provisoire. Il ne s'agit que
d'une étape, certaines traductions et certaines hypothèses peuvent et doivent
être discutées. On ne peut pas les accepter, encore faut-il les examiner
soigneusement. Il était bon de faire le point ainsi que le fait ce livre. Toute
contribution à venir sur le sujet devra en tenir le plus grand compte.

Strasbourg. Pierre Geoltrain.



Rezensionen 65

Clemens Kopp, Die heiligen Stätten der Evangelien. Regensburg, Friedrich
Pustet, 1959. 504 S., 20 Tal. mit Abb. DM 35.—.

Weit über zehn Jahre hat der Verfasser des hier anzuzeigenden Buches
mit Forschungsarbeiten in Palästina zugebracht. So bescheiden sie im
Hintergrunde bleibt, überall steht ihm seine Ortskenntnis helfend oder
warnend zur Seite. Kopp ist mit mehreren Arbeiten zur Topographie und
Überlieferung der christlichen «heiligen Orte» in Palästina bereits hervorgetreten
(über Kana, Nazareth, den See Genezareth, auch über den Karmel). Wenn
er nun, von 0. Kuß angeregt, eine umfassende Behandlung sämtlicher heiligen

Stätten der Evangelien vorlegt, so darf man sie mit Recht voller Erwartung

zur Hand nehmen. Schon die Ausstattung des Bandes, dem in einem
Bildanhang 66 vorzügliche Photographien, und nicht nur die bekannteren,
sowie im Text neun von F. P. Rehor (Schwyz) gezeichnete Grundrisse und
Kartenskizzen beigegeben sind, verdient Anerkennung. Schlägt man ihn auf,
so findet man ein erstaunliches Material ausgebreitet, hauptsächlich
geordnet — wie es kaum anders sein kann — nach den Orten der Evangelien:
Bethlehem, Nazareth, Wirkungsstätten des Täufers, Kana und Jakobsbrunnen,

See Genezareth, Wanderungen vom See Genezareth, letzte Wanderung
nach Jerusalem, Jerusalem. Da jede Anordnung irgendwelche Abweichung
von ihrem System in Kauf nehmen müßte, wird man um Kompromisse nicht
ganz herumkommen. Aber daß der Ort der Versuchung Jesu im Kapitel
«Johannes der Täufer» behandelt wird, erwartet der Leser schwerlich. Zum
Glück sorgt ein Sachregister dafür, daß man nicht zu lange zu suchen
braucht.

In jedem Einzelabschnitt seiner Untersuchungen geht Kopp von den
biblischen Berichten aus. Im Anschluß daran versucht er, jeweils ein Bild
des Werdens, Wanderns und Wechseins der Traditionen zu gewinnen, auf
die sich die einzelnen Stätten heute berufen. Eine kritische Haltung gegenüber

den Angaben des N.T. und den Traditionen, die bereits dahinter liegen,
wird nicht sichtbar. Sie liegt dem katholischen Standpunkt des Verfassers
nicht eben nahe und ist in einem Buche wie dem seinigen auch nicht von
grundlegender Bedeutung. Jedenfalls stehen am Anfang aller dieser
Ortsüberlieferungen die Aussagen der Evangelien oder bereits legendäre
Weiterbildungen dazu. Was aber im Anschluß an die Evangelienberichte
vorgelegt wird, beeindruckt ebenso sehr durch die Fülle und die Beherrschung
des verarbeiteten Stoffes wie durch die saubere Kritik, mit der die einzelnen
Traditionen geprüft werden. Als Zeugen für die zu verschiedenen Zeiten
herrschenden Ortsüberlieferungen werden aus der ältesten Zeit die Väter, dann
aber auch die ganze lange Reihe der Pilgerberichte von den Anfängen über
die Zeit der Kreuzfahrer bis hin zu den Nachrichten des ausgehenden Mittelalters

und der beginnenden Neuzeit aufgeführt. Damit werden aus
gründlichster Einzelkenntnis die Ergebnisse der Ausgrabungen konfrontiert.
Zu allem wird eine erstaunliche Literatur, einschließlich der protestantischen,

verarbeitet. Dies alles dient dem Verfasser dazu, das Werden der
heute bestehenden Überlieferungen zu verstehen und sie kritisch zu sichten.
Oft genug wird festgestellt, daß keine sicheren Fundamente für eine
Tradition vorhanden sind. Man lernt mit Hilfe Kopps verstehen, daß den Über-

5



66 Rezensionen

lieferungen selbst ein eigentümliches Leben innewohnt, das sie wandern,
das sie miteinander wetteifern oder voreinander zurücktreten läßt. Sie können

eine Heimat verlieren und an anderen Orten seßhaft werden. Dieses
reichbewegte, vielfältige Leben ist es, das Kopp mindestens ebenso
interessiert wie die geschichtliche Zuverlässigkeit. Aber auch diese wird
gewissenhaft geprüft und — wo es nötig ist — mit allem Freimut verneint.

Wenn man von Bekannten des Verfassers erfährt, er habe sich eines
Tages von seinem palästinischen Standort aufgemacht und den Weg zum
Sinai zu Fuß zurückgelegt wie einst der Prophet Elia, so erkennt man etwas
vom Geiste des Forschens wieder, der aus Kopps Buch spricht. Er möchte
auf allen Wegen gegangen sein, alles so genau wie möglich wissen. Sein
Buch ist daher ein zuverlässiger Ratgeber, bei dem man umfassende Belehrung

findet, kritisch gesichtet und anschaulich dargeboten.
Kiel. Heinrich Greeven.

Ethelbert Stauffer, Die Botschaft Jesu damals und heute. Dalp Taschenbücher

333. Bern, A. Francke, 1959. 215 pp. Fr. 3.80.

In the last of his three studies of Jesus, Professor Stauffer turns his
attention to the teaching.1 As before, the author continually delights the
reader with interesting sidelights and illustrations from classical, rabbinic
and even contemporary literature. Whether it is in showing that the
command 'love your enemies' is directed not against Judaism but against Qum-

ran, or in demonstrating the true significance of 'render to Caesar what is
Caesar's...', Stauffer never bores. His general position is that Jesus
preached a morality without demanding unquestioning obedience or a'super-
piety' and without proposing a new Law. The only 'absolute command' is
that of love for one's neighbour.

With this, few will wish to disagree. But the broad sweeps of the pen
sometimes conceal a somewhat cavalier attitude to texts which do not fit
into the scheme. We must confine ourselves to two of the most interesting
chapters.

Chapter nine, entitled 'Man and Wife', describes the injustices and

inequalities of Jewish and Roman marriage and divorce customs, and then
argues that the one authentic word of Jesus, uninfluenced by Jewish or
Hellenistic casuistry, is 'What God hath joined let not man put asunder'. This
saying refers us back out of any legalistic consideration of divorce or
polygamy to the metaphysical ground of marriage which is to be found in 'the
biological union between two human beings'. Accordingly, Stauffer
concludes that all the references to disciples forsaking wives, or becoming
eunuchs, or not marrying in heaven, are secondary. The story of the woman
taken in adultery, however, embarassing to the Church as it is, can be taken
as genuine, for it indicates that no law can be made in these matters where
only love and forgiveness must be found. Precisely this could the Church

1 The two earlier volumes, Jesus, Gestalt und Geschichte and Jerusalem
und Rom im Zeitalter Jesu Christi, were reviewed in Theol. Zeitschr. 13 (1957),
pp. 364 ff., and 15 (1959), p. 64.



Rezensionen 67

not maintain, and the word concerning 'adultery in the heart' is another
example of the perversion of Jesus' teaching in the direction of Jewish
'super-piety'. (Here, note 112a has gone astray.) Jesus did not lead men into
such a choice between doubt and impossible obedience. "His yoke is easy and
His burden is light."

Chapter ten, on 'The Battle against Poverty', attempts to show that
Jesus, unlike Qumran, never spoke against riches as such, but always
against poverty, and that the early Church reversed this. "Jesus did not
thunder against the sinful road to riches, but spoke primarily of the terrible
needs of the poor." As a thesis, this is admittedly attractive. But when one
discovers the parable of the rich fool (Lk. 12. 16-20) used in this way, and
that the dominical comment on the difficulty of the rich entering the kingdom

(Lk. 18. 24, Mt. 13. 22) is not even mentioned, one begins to doubt
the theory.

Three questions remain in my mind. First, has the author considered the
possibility that Jesus, like the rabbis and all ancients, employed hyperbole
in His teaching? This in particular might account for some of the extreme
statements concerning the renunciation of marriage which Stauffer takes
literally. Second, can we travel simpliciter from our modern world back to
Jesus' words, and take them as our guide, without first asking ourselves
whether specific items of the teaching were intended for all men, or for the
disciples or only for the twelve? And can we assume, without a good deal
more theological Vorfragen, that the New Testament intends us to stand
where the first disciples stood, particularly as they stood in an eschatolo-
gical situation which cannot without proof be taken to be ours? Third, a

more general question. How far can we say that Stauffer's original claim to
bring us 'new evidence' has been fulfilled? James M. Robinson's criticism is,
I think, unanswerable—that, in fact he has few new sources of information
but merely a revival of the nineteenth-century way of looking at them. 2

Whether the post-Bultmann school will be able to produce anything better
remains to be seen. Until they do, Stauffer will hold the field, and the parson
fishing for sermon illustrations and the student swatting for exams will
continue to pocket the three Jesus books with gratitude and confidence.
English readers will soon be joining them, for a translation of the first
volume has just appeared.

Manchester. John J. Vincent.

Rudolf Schneider, Seele und Sein. Ontologie bei Augustin und Aristoteles.
Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte, N. F. 6. Stuttgart,
Kohlhammer, 1957. 235 S. DM 18.—.

Aus der Feder des 1956 verstorbenen Kieler Theologieprofessors liegt
hier eine Arbeit vor, die volle Aufmerksamkeit verdient. Der Verfasser ist

2 J.M.Robinson, A New Quest of the Historical Jesus (1959), pp. 59-63.

According to Robinson, "What is new in Stauffer is the programmatic
revival of the positivistic understanding of history, in which the Verbum Dei
incarnatum is a nudum factum, and the quaestio prima of all theological



68 Rezensionen

durch voraufgehende Monographien als ein glänzender Kenner Augustins
ausgewiesen. Aus einer souveränen Beherrschung des Stoffes heraus sucht
und zeigt er einen neuen Weg zur Deutung des größten nordafrikanischen
Kirchenvaters.

Hat man Augustin in der bisherigen Diskussion im wesentlichen vom
Piatonismus und dessen Spätformen her interpretiert, so geht Schneider
behutsam jenen Spermata philosophika aristotelischer Herkunft nach, die
sich weitverzweigt im Gesamtwerk des Hippoer Bischofs finden.

Erstaunlich die Akribie der Einzelanalysen, überraschend die Helle, die
sie in manches Dunkel der Augustin-Auslegung werfen. Man legt das Buch,
dem leider eine systematische Abrundung versagt blieb, nicht aus der Hand,
ohne eine wesentliche Bereicherung seines Wissens um Augustin gewonnen
zu haben. Ja noch mehr. Man bekommt bei seiner Lektüre ein konkretes Bild
von jenem altkirchlichen Prozeß, in dem sich griechisch-ontologisches und
lateinisch-christlich-metaphysisches Denken einander begegneten, um zu
einer Synthese heranzureifen, deren Früchte uns in der thomistischen
Scholastik greifbar sind.

Das Werk, aus mehr als zwanzigjähriger Beschäftigung mit Augustin
erwachsen, wird nicht nur den Fachtheologen, sondern überhaupt jeden
interessieren und bereichern, der sich wissenschaftlich mit Augustin
auseinanderzusetzen hat.

Stuttgart. Gotthold Müller.

Denys l'Aréopagite, La hiérarchie céleste. Publ. par R. Roques, G. Heil &
M. de Gandillac. Sources chrétiennes 58. Paris, Editions du Cerf, 1958.

XCV + 225 S.

Der wissenschaftliche Rang der Textausgaben innerhalb der Reihe der
«Sources chrétiennes», die mit dem Eintritt von G. Mondésert eine sichtliche
Förderung erfahren hat, wird durch den vorliegenden Band erneut unter
Beweis gestellt. Die umfangreiche Einleitung schrieb René Roques, der
durch seine verschiedenen Arbeiten zum pseudodionysischen Schriftenkorpus

1 sich als der zurzeit beste Fachkenner erwiesen hat. Die Textgestaltung
liegt in den Händen eines deutschen Philologen, Günter Heil, der durch die
Schule von H. Langerbeck, Frankfurt, gegangen ist. Ihr liegen eigene
handschriftliche Forschungen zugrunde, die z. T. von Langerbeck selbst, z. T. von
andern Gelehrten unterstützt wurden. Ausführlich (S. 1—62) wird hierzu
wie überhaupt den Überlieferungsproblemen Stellung genommen: man wird
dabei Heil zustimmen müssen, wenn er angesichts der zahlreichen, um nicht
zu sagen ungezählten Handschriften sich auf die charakteristischen
Vertreter beschränkt, um so überhaupt zu einer Gruppierung und damit einer
Einsicht in die handschriftliche Überlieferung zu kommen. Ihr kommt sicherlich

höherer Wert zu als der syrischen und gar der lateinischen Überset-

research is the reconstruction of the history of Jesus, which can solve among
other things the problem of the absoluteness of Jesus" (p. 62).

1 Vgl. auch seine ausgezeichnete Einleitung in dem Reallexikon für
Antike und Christentum, 3 (1957), S. 1075 ff.



Rezensionen 69

zung. Zu begrüßen ist auch, daß man die Zeilenlänge der Migne-Ausgabe im
Druck beibehalten hat, um die Hinweise an den Marginalien noch handlicher
zu machen. M. de Gandillac, der bereits früher eine französische Übersetzung
von Pseudo-Dionysius lieferte, hat eine neue Übersetzung gegeben. Von ihm
stammt auch der reichhaltige Kommentar, der nicht nur die spätantiken und
altchristlichen, sondern auch die mittelalterlichen Bezüge, die hier besonders

wichtig sind, berücksichtigt. Ob allerdings das gleiche für die
indologischen Parallelen gilt, ist mir zumindest zweifelhaft, ganz von der
Gefahr eines irrigen Gebrauchs solcher Nachweise zu schweigen. Wenn man
sich vergegenwärtigt, daß bisher die Ausgabe von Migne, welche die
Publikation von Corderius, Antwerpen 1634, abgedruckt hat, die gebräuchliche
Textgrundlage bildet, kann man nicht nur den vorliegenden Band dankbar
begrüßen, sondern den Herausgebern zugleich wünschen, daß sie ihre
Absicht der Veröffentlichung weiterer Teile aus dem pseudodionysischen
Schriftenkorpus in Bälde verwirklichen können.

Marburg. Carl Andresen.

M.-A. van den Oudenrijn, 0. P., Gamaliel. Äthiopische Texte zur Pilatusliteratur.
Spicilegium Friburgense. Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens,

4. Freiburg, Schweiz, Universitätsverlag, 1959. LX + 188 S. Fr. 30.—.

In der 3. Auflage der Neutestamentlichen Apokryphen von E. Hennecke
ist das letzte Stück des ersten Bandes ein Artikel von Professor van den

Oudenrijn über das Evangelium des Gamaliel. Zu diesem verschollenen
Apokryphon hat derselbe Gelehrte im Spicilegium Friburgense einen Text
herausgegeben. Es handelt sich um eine äthiopische Rezension, Lâha
Mâryâm, «Marienklage», genannt, einer ursprünglich koptischen Homilie
des Bischofs Heryâqos von Al-Bahnasä, in der ein Evangelium des Gamaliel
benutzt ist. Von dieser Homilie waren schon einige koptische Fragmente
(Lacau 1904, Revillout 1904) und eine arabische Ausgabe (Mingana 1928)
sowie Bruchstücke der äthiopischen Rezension bekannt.

Auch die vorliegende Ausgabe kann nur einen Teil der Überlieferung
bieten, und das ganze Evangelium des Gamaliel besitzen wir noch nicht.
Aber es handelt sich immerhin um ein ganz beachtliches Stück desselben.
Die Ausgabe benutzt sechs Handschriften (vier aus der Bibliothèque Nationale,

eine aus der Vatikanischen Bibliothek und eine aus dem British
Museum), von denen zwei ins 15. und zwei ins 16. oder 17. Jahrhundert
zurückreichen.

Der zweite Teil der Ausgabe bietet den äthiopischen Text des Martyriums

Pilati, ebenfalls nach einer Homilie des Bischofs Heryâqos, für die
jedoch dem Herausgeber nur ein Manuskript zur Verfügung stand, Reste
eines Synaxars aus dem 15. Jahrhundert.

Vorangestellt ist eine ausführliche Einleitung, die besonders über die
Gamalielüberlieferung und ihr Verhältnis zu den kanonischen Evangelien
Aufschluß gibt. Sowohl hier als auch in den Anmerkungen zu den Texten ist
die Beurteilung im großen und ganzen wohltuend nüchtern. Die Frage nach
dem Wert der überlieferten Namen Anna und Joachim für die Mutter Marias
und ihren Großvater wird in der Schwebe belassen, desgleichen die Identität



70 Rezensionen

des fliehenden Jünglings (Mark. 14, 51—52; nach Lâha Mâryâm I, 38 dem

Herrenbruder Jakobus). Die meisten Benutzer der Ausgabe werden viel
skeptischer sein.

Die Ausgabe gibt den Text, darunter Varianten in einem Apparat und
auf der rechten Seite eine deutsche Übersetzung. Der äthiopische Satz ist
sehr schön und deutlich, auch im Apparat. Druckfehler habe ich nur in
seltenen Fällen gefunden. Die Übersetzung liest sich leicht und ist eine
getreue Wiedergabe. Natürlich mag der eine oder andere in einigen Fällen
einen anderen Ausdruck bevorzugen. Ich möchte z. B. nur basha mit
«gelangen» übersetzen, nicht auch hôra, wie es ab und zu geschieht. In Lâha
Mâryâm VII, 8, S. 57, wäre statt «und Engel, (die) sie behüten» auch die
Übersetzung «und Engel behüten sie» «und welche Engel behüten» möglich

und m. E. vorzuziehen, weil kontextgemäßer. Die Anmerkungen bieten
eine Fülle von Material und Vergleichen. Was noch beigesteuert werden
könnte und von anderen wohl auch beigesteuert werden wird (z. B.,
ausdrücklich mit Fragezeichen, zu Lâha Mâryâm VI, 10: «Jesus, die Auferstehung

zum Leben», Einfluß von Joh. 5, 29, wo gerade tensâ'ê heywat
gebraucht wird?) — das entspringt nicht der Kritik, sondern der Dankbarkeit
für diese Ausgabe.

Kopenhagen. Bent Noack.

Ernst Ludwig Ehrlich, Geschichte der Juden in Deutschland. Geschichtl.
Quellenschriften, hrsg. von Joh. Hartmann. 6. Düsseldorf, Pädagogischer
Verlag Schwann, 1957. 95 S.

Die reichhaltige und vielseitige Sammlung zuverlässigen Quellenmaterials

zur politischen, rechtlichen und sozialen Stellung der Juden beginnt
mit Konstantins Erlaß vom Jahr 315, der für Übertritt der Juden zum
Christentum wie für Ubertritt von Christen zum Judentum Todesstrafe vorsieht,
und endet mit der Rede, die Bundespräsident Heuß 1952 anläßlich der Weihe
eines Mahnmals im ehemaligen Konzentrationslager in Bergen-Belsen hielt.
Man liest von den besonderen Kleidervorschriften für die Juden, von der
Beschuldigung, für das Passalimahl Christenkinder geschlachtet, durch
Brunnenvergiftung die Pest verursacht zu haben, von ihrer Stellung in dem
den Christen verbotenen Handel, vom Aufkommen der «Hofjuden», die den
Fürsten die nötigen Geldmittel zu beschaffen hatten, und von all den
Verfolgungen. Daß es keine erbauliche Lektüre ist, ist nicht Schuld des
Verfassers, der auch die nicht sehr zahlreichen Belege für freundliches Verhalten

und Schutzmaßnahmen ebenso objektiv registriert. Interessant sind die
Angaben über die innerjüdische Bewegung der «Frommen in Deutschland»
(um 1200), über innerjüdische Mahnungen und Reformen. Kann namentlich
Pfarrern und Lehrern nicht genug empfohlen werden.

Basel. Walter Baumgartner.

Kurt Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte. Bern, Paul Haupt, 1958.

810 S. Fr. 25.—.

Genau genommen kann man bis heute nicht von einer Geschichte des

schweizerischen Protestantismus, sondern nur von Geschichten der ein-



Rezensionen 71

zelnen kantonalen Landeskirchen sprechen. Obwohl der Schweizerische
Evangelische Kirchenbund die Anliegen des Protestantismus in der Schweiz
gesamthaft wahrt, liegt der Schwerpunkt des kirchlichen und theologischen
Lebens durchaus noch in der bunten Vielfalt der Kantonalkirchen. Für den
Außenstehenden, der an große, ganze Länder umfassende kirchliche
Organisationen und Bekenntnisgemeinschaften gewöhnt ist, sind die schweizerischen

Verhältnisse deshalb oft unübersichtlich und unbegreiflich
zersplittert. Aber für den Wissenden offenbart sich eben in dieser Vielfalt die
geheime Kraft nicht nur des schweizerischen Staatslebens, sondern auch
des schweizerischen Protestantismus.

Es hat daher nicht nur eine historisch-wissenschaftliche, sondern auch
eine grundsätzliche Bedeutung, wenn die Geschichte einer schweizerischen
Landeskirche geschrieben wird. Wenn sie gleich noch den wichtigsten Stand
der alten Eidgenossenschaft und einen der einflußreichsten Kantone der
gegenwärtigen Schweiz betrifft, so darf sie besondere Aufmerksamkeit
beanspruchen. Als überlegener Kenner des vielseitigen Stoffes hat der
Ordinarius für Kirchengeschichte in Bern, Prof. Dr. Kurt Guggisberg, die
religiösen Verhältnisse im Stande Bern von der Reformation bis zur Gegenwart,

d. h. bis ungefähr 1920, mit hervorragender Gestaltungskraft in einem
stattlichen Band dargestellt.

Einleitend zeichnet er in knappen Zügen das Bild der mittelalterlichen
Religiosität in den Gegenden des alten Standes Bern. Das wachsende
Staatsbewußtsein schafft auch hier wie in andern spätmittelalterlichen
Stadtstaaten eine wichtige Voraussetzung für das spätere reformierte Staats-
kirchentum.

Die Reformation hat sich in Bern nur langsam durchgesetzt. Auf originelle

Weise wurde die Predigt des Evangeliums durch die reformatorisch
wirkenden Fasnachtsspiele des genialen Nikiaus Manuel unterstützt. Die
Berner Reformation hat sich trotz entscheidender Einflüsse von Zwingli
stets ihre Selbständigkeit bewahrt, ja zuzeiten scheute man sich nicht, in
einigen Punkten eher lutherisch zu denken. Zwischen den einzelnen
Richtungen des Protestantismus geht der Stand Bern seinen eigenen Weg.
Gerade diese kraftvolle Eigenständigkeit hat in schweren Zeiten, wie nach
dem zweiten Kappeler Krieg, mitgeholfen, den Bestand des Protestantismus
in der Schweiz zu retten. Auch später bot der in der europäischen Politik
geachtete Stand Bern den evangelischen Kirchen in Genf, in Frankreich, in
Savoyen einen Rückhalt..

Die weitere Entwicklung faßt Guggisberg in die Kapitel über den Kon-
fessionalismus, den Pietismus, die Aufklärung und das 19. Jahrhundert
zusammen. Durch alle Wandlungen der Kirchengeschichte zeichnet sich der
gleichbleibende Grundzug ab: die enge Verbindung des ausgeprägten
bernischen Staatsbewußtseins mit reformierter Überlieferung. Der Nachteil
dieser Haltung tritt in den sehr unerfreulichen Verfolgungen der Täufer
wie auch im Sektenwesen, das im Bernbiet besonders stark verbreitet ist,
deutlich zutage.

Guggisberg bezieht immer alle Teile des religiösen Lebens in die
Darstellung ein, von der Theologie über Kirchenregiment, Pfarrerschaft, Volks-



72 Rezensionen

frömmigkeit bis zu den abergläubischen Unterströmungen. In allen geschilderten

Epochen ersteht ein lebendiges, durch viele treffende Zitate begründetes

Bild des bernischen Kirchentums, das auch der milden Ironie nicht
entbehrt. Da das Werk nicht nur der theologischen Forschung, sondern
einem jeden, der sich für bernische Kirchengeschichte interessiert, dienen
soll, verzichtet es klugerweise auf einen umständlichen Anmerkungsapparat.
Der Literaturnachweis läßt immerhin ermessen, welch riesige Arbeit zu
leisten war, bis dieser Band, der sicher zu den besten Werken schweizerischer

Kirchengeschichtsschreibung zählen wird, überhaupt entstehen
konnte.

Der Verfasser will allen verschiedenen Epochen der kirchlichen
Geistesgeschichte gerecht werden; hervorzuheben ist die positive Würdigung des
konfessionellen Zeitalters, das sonst in seinen Motiven häufig verkannt
wird. Daß Guggisberg selbst auf dem Boden der liberalen Theologie steht,
wird bei der Behandlung des 19. Jahrhunderts, insbesondere des bernischen
Neupietismus, deutlich. Die Akzente scheinen dort doch einseitig gesetzt.
Auch wäre zu fragen, ob die weitgehende Anpassung an den jeweiligen
Zeitgeist wirklich das Kriterium für die Lebendigkeit der Kirche sei. Man
bedauert auch, daß Guggisberg die Entwicklung der letzten dreißig Jahre
nicht mehr berücksichtigt und sie einer kommenden bernischen Kirchenkunde

der Gegenwart vorbehalten will. Aber Kirchengeschichtschreibung
ist etwas anderes als Kirchenkunde; dies beweist eben das Werk selbst.
Gerade gewisse Erscheinungen der bernischen Theologiegeschichte und
Kirchenpolitik der letzten Jahrzehnte würden auch einige frühere Ereignisse

und Entwicklungen in ein neues Licht rücken. Man kann es aber zur
Not verstehen, daß der Berner Kirchenhistoriker sein Buch nicht mit
solchen Aktualitäten belasten wollte und daher das heiße Eisen unberührt läßt.

Das Werk trägt nicht nur zur Kenntnis der bernischen Kirchengeschichte
bei; es vermittelt auch einen guten Teil jenes Geistes, der in den meisten
schweizerischen Volkskirchen lebt. Es wird daher auch in der allgemeinen
schweizerischen Geistesgeschichte einen wichtigen Platz einnehmen.

St. Margrethen, Kt. Sankt Gallen. Ernst Gerhard Riisch.

Heinrich Schmid, Zwingiis Lehre von der göttlichen und menschlichen Gerechtigkeit.

Studien zur Dogmengeschichte und systematischen Theologie,
12. Zürich, Zwingli-Verlag, 1959. 269 S. Fr. 19.—.

Mit der im Sommer 1523 im Druck vervielfältigten Predigt «Von
göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit», die er dem Berner Propst Nikolaus
von Wattenwyl widmete, wollte Zwingli das allgemeine Interesse an dem

großen Thema wachrufen und war sich der Richtigkeit seiner Auffassungen
in Sachen der «Gerechtigkeit» wohl bewußt, einschließlich seiner Antworten

auf verschiedene diffizile Fragen der Theodizee. Heinrich Schmid untersucht

nun, wie nach Meinung des Reformators «das Recht in der
Offenbarung verankert werden kann».

Zwingli schaut die Wirklichkeit des Erdenlebens mit nüchternen Augen
an und liest die Bibel mit gesundem Menschenverstand und etlichen philo-



Rezensionen 73

sophisch-weltanschaulichen Vorurteilen. Er kommt zu dem schlichten
Ergebnis: ecclesia et republica... utraque requirit quod altera (Corp. ref. III,
868, 17). Kirche und Staat beweisen mit ihrem Dasein und Wirken den
einheitlichen Gerechtigkeitswillen Gottes. Dieser erzwingt sich durch den
Staat die äußerliche Gerechtigkeit von Seiten derselben Menschen, die er
innerlich bewegt, über Unrecht nicht nur zu zürnen und es zu rächen,
sondern darüber hinaus den Missetätern auch zu vergeben; d.h. den Nächsten
und den Feind zu liehen; also Gerechtigkeit nicht zu ergänzen, sondern zu
überbieten durch eine ganz andere und größere Tugend! Allerdings habe
nur Christus diese «göttliche Gerechtigkeit» vollkommen bewährt, eben
weil sie zutiefst Gottesliebe ist, die auch das Selbstopfer des Heilands
verfügt hat den Sündern zugut. Und diese sind nun schuldig, ihr Tun und
Lassen mehr und mehr nach Christi Beispiel zu richten. So will und so
bewirkt es der allesbestimmende und allmächtige Gott. — Zwingli ist also
kein optimistischer Naturrechtler; er schätzt vielmehr die natürliche
Gesinnung der Menschen als mörderischen, räuberischen und diebischen Egoismus

ein und alles politische Wesen als «arme und bresthafte Gerechtigkeit».
Dennoch mahnt er: «O Menschen alle, seid der Obrigkeit gehorsam, die uns
die menschliche Gerechtigkeit schützt, damit wir ein friedsam still Leben
führen! Seid auch ihr Oberen des Rechten und Guten beflissen, daß ihr
nichts gebietet, was wider Gott ist!» — Die Kirche aber hat darüber zu
wachen, daß der Staat seine göttliche Sendung nicht vernachlässige,
vielmehr die Predigt des Evangeliums schütze und sie zu praktischer Geltung
bringe. Wenn aber die Obrigkeit Gott nicht gehorcht und zur selbstherrlichen

Tyrannin wird, dann sind die «armen Gerechten» nicht nur berechtigt,

sondern verpflichtet, Widerstand zu leisten. «Hütet euch, ihr Tyrannen!

Das Evangelium wird fromme Leute erziehen. Werdet auch fromm,
so wird man euch auf Händen tragen. Tut ihr das nicht, so werdet ihr mit
Füßen getreten.» Er versteht den Staat also als bloße Notverordnung; denn
er regiert bestenfalls mit Gerechtigkeit, in welcher die Liebe keinen Raum
hat.

Die Grundgedanken dieser streng monistischen Rechtfertigungslehre
und theokratischen Staatsauffassung Zwingiis werden von Schmid in 13

theologischen und anthropologischen Kapiteln aus dem umfangreichen
Schrifttum des Reformators reichlich belegt, z. T. in Auseinandersetzung
mit Paul Wernle, Walther Köhler, Emil Brunner, Arthur Rieh und Oskar
Earner. Und wo der vernünftige Zwingli scheinbar nicht rational genug
verfährt, wird folgerichtig weiter argumentiert, begründet und geschlossen,

so daß manches Paradoxon aufgeht und man den Eindruck gewinnt,
Schmid sei restlos von der Richtigkeit und Triftigkeit der Rechtslehre
Zwingiis überzeugt. Doch wehrt der «Epilog» diese Vermutung ab: Zwingli
habe für seine Zeit auf originelle und fruchtbare Weise gute Arbeit
geleistet; in unserer gegenwärtigen ganz andern politischen Situation aber
werde man das Problem der Beziehung zwischen Evangelium und Recht
wieder ganz neu durchdenken müssen (S. 262). Hätte der Autor über das

hinaus, was er zu Zwingiis Auswertung der Bibel darlegt, auch noch
aufgezeigt, wie sehr die Zwinglische Theologie auch in dieser Frage von der



74 Rezensionen

antiken Philosophie bestimmt ist, so könnte man sein inhalts- und
aufschlußreiches Buch als rechtes Gegenstück zu J. Bohatec' «Calvin und das
Recht» bezeichnen.

Wien. Erwin E. Schneider.

Reinhold Koch, Erbe und Auftrag. Das Abendmahlsgespräch in der Theologie
des 20. Jahrhunderts. Forschungen zur Geschichte und Lehre des

Protestantismus, X, 9. München, Chr. Kaiser, 1957. 163 S. Fr. 11.75.

Der Verfasser bietet in seiner dreiteiligen Arbeit, die seinem Lehrer
Hans Emil Weber gewidmet ist, eine gute Übersicht der gegenwärtigen
Abendmahlsdiskussion. Der erste Teil «Die Voraussetzungen» mit, der
Zusammenfassung der offengebliebenen und drängenden Fragen des
Abendmahlsstreites des 16. Jahrhunderts bleibt sachgemäß unbefriedigend. Keiner
aber sollte sich dadurch von dem zweiten Teil «Das Ringen um das
Reformatorische Erbe in der neueren Abendmahlstheologie» abhalten lassen, den
Koch selber als den Hauptteil bezeichnet und der die gegenwärtige
Diskussion in übersichtliche Gruppen sinnvoll ordnet. Es geht hier um die
Repristination im Luthertum, um die ältere Unionstheologie und um den
neuen Ansatz im Luthertum und der reformierten Theologie.

Im dritten Teil «Grenze und Freiheit des Auftrags» kommt der
Verfasser selber zu Wort, vor allem auch in der Beurteilung der verschiedenen
Gruppen und im Ausblick auf die Zukunft. Begrüßenswerterweise fordert
er eine Neubesinnung in der Abendmahlsfrage, die dem Erbe der Reformation

im neuen Auftrag für die heutige Zeit gerecht wird. Es geht um die
Gleichordnung von Wort und Sakrament, um die reale, personale Gegenwart
des ganzen Christus im Abendmahl, um die Gabe des Abendmahls in der
applicatio und um das Niederreißen der konfessionalistischen Schranken
der Abendmahlsgemeinschaft.

Im ganzen scheint bei der Beurteilung der verschiedenen Parteien die
doch auch positive Bedeutung des Neuprotestantismus auch in der
Abendmahlsfrage unterschätzt zu sein. Hat nicht gerade der Neuprotestantismus
in ehrlicher Absicht die Schwierigkeiten aufgezeigt, um deren Lösung nun
gerungen wird und die die eigentliche Abendmahlsnot in den Gemeinden
ausmachen?

Bei der Schlußbetrachtung drängt sich die Frage auf, ob denn bei einem
zukünftigen gemeinevangelischen Verständnis des Abendmahls nur die
Reformierten von den Lutheranern, nicht aber die Lutheraner auch von
den Reformierten etwas zu lernen hätten. Ist nicht das Abrücken von einem
substantiellen Verständnis des Abendmahls vor allem auch ein Erbe der
Reformierten?

Es bleibt nach der Lektüre der Arbeit nur zu wünschen, daß sich
der Optimismus in bezug auf einen baldigen Konsensus als berechtigt
erweist, wozu der Fortgang der Diskussion Hoffnung gibt. Auf das
ausgezeichnete Literaturverzeichnis am Schlüsse der Arbeit sei noch dankend
hingewiesen.

Bonn. Klaus-Martin Beckmann.



Rezensionen 75

Emil Fuchs, Christliche und marxistische Ethik. Lebenshaltung und
Lebensverantwortung des Christen im Zeitalter des werdenden Sozialismus, 1.

Hamburg-Bergstedt, H.Reich Verlag, 1957. 183 S. DM4.80.

Ein in seiner Weise ehrlicher Versuch, Christentum und Marxismus zu
versöhnen. Das Vorwort erhebt wissenschaftliche Ansprüche, aber ein
wissenschaftlicher Charakter kann dem Buche nicht zugebilligt werden.
Teils hat es den Charakter von Bekenntnissen eines alten, religiösen
Sozialisten, teils besteht es aus höchst allgemeinen Redensarten; die
eigentlichen, schwierigen Probleme werden fast völlig umgangen oder
überspielt. Man konnte erwarten, daß der Verfasser von einer eingehenden
Analyse dessen ausgehen würde, was man unter bestimmten Bedingungen
die «Ethik» des Marxismus nennen kann; hierzu waren genaue Darlegungen

über die marxistische Geschichtslehre, Ökonomie und Gesellschaftsanalyse

erforderlich, aber nichts von alledem, nicht einmal der Begriff
der proletarischen Solidarität wird verhandelt.

Der erste Teil gibt statt dessen auf rund 80 kleinen Seiten eine
Überschau über die geschichtliche Entwicklung des Verhältnisses von Kirche
und Gesellschaft seit Antike und Urchristentum bis zur Gegenwart. Hier
ist zu viel unternommen; infolgedessen kommt der Verfasser über
Allgemeinheiten, die aus jeder Kirchengeschichte bekannt sind, versetzt mit
einigen marxistischen Wendungen über Feudalsystem, Bürgerlichkeit
u. dgl., auch nicht hinaus. Das ist um so bedauerlicher, als die Fragestellung
des Verfassers durchaus berechtigt und heute notwendiger ist denn je.
Wir stehen in der Tat vor der noch völlig ungelösten Aufgabe, die
gesellschaftlichen Voraussetzungen von Kirchen- und Gemeinde-Bildung zu
erfassen und die Einflüsse der Gesellschaft und der gesellschaftlichen
Konventionen auf die Kirche und das christliche Ethos zu untersuchen. Weil
aber die Einzeluntersuchungen weithin fehlen, die Verbindung
theologischer und soziologischer Fragestellungen fast völlig unbekannt ist (zwar
nicht in der evangelischen Soziallehre, wohl aber in der herkömmlichen
Kirchengeschichtsschreibung), so bewegt sich der Verfasser auf schwankendem

Boden, und seine Wendungen werden nur dort etwas präziser, wo
er sich auf Vorarbeiten stützen kann, wie z. B. auf Tawneys bekanntes
Buch über Religion und Kapitalismus.

Mit dem zweiten Teil des Buches «Jesus und die moderne Gesellschaftsordnung»,

wo die Probleme nun systematisch angegangen werden müßten,
steht es nicht viel besser. Die Schau Jesu vom Reiche Gottes überhöht und
überwölbt das Wirklichkeitsverständnis des Marxismus, dessen sich auch
die Christen zu bedienen haben, um zu verstehen, worauf es bei der
notwendigen Neuordnung der Gesellschaft ankommt. Warum es unumgänglich

notwendig ist, diese Aufgabe auf marxistische Weise (und zwar im
Sinne des Kommunismus) in Angriff zu nehmen, wird nicht begründet.
Zutreffend ist zweifellos die Kritik des Verfassers am ideologisierten,
bürgerlichen und konservativen Christentum, an einem «Sündenpessimismus»,

der nicht mehr in der Lage ist, die Verantwortung für den
Mitmenschen wahrzunehmen, begreiflich und berechtigt sein Versuch, das Ja



76 Rezensionen

der christlichen Ethik zur Gesellschaftsgestaltung herauszuarbeiten. Aber
das alles geschieht ohne jede wissenschaftliche Auseinandersetzung mit
der heutigen evangelischen Sozialethik, werde sie nun von de Quervain
oder Thielicke vertreten, ohne jedes Gespräch mit den voraufgegangnen
oder zeitgenössischen Vertretern des religiösen Sozialismus wie L. Ragaz
oder P. Tillich. Dem entspricht das magere Ergebnis. Die Rolle des Atheismus

im Marxismus wird nicht untersucht. Dieser letztere erscheint
überhaupt nur als ethische Forderung der Freiheit und der Gerechtigkeit für
die Unterdrückten, und hierauf beruht denn auch die Synthese, die Fuchs
herstellen möchte. Von der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit
des Kommunismus, von der doch einiges zu sagen wäre — und zwar gerade
für einen alten Sozialisten — und ihren ethischen Problemen ist überhaupt
nicht die Rede. Der Enthusiasmus trägt Fuchs über diese ganze Welt von
Realitäten einfach hinweg. Leichter, als es hier geschehen ist, kann man
sich die Aufgabe wirklich nicht machen, und es wäre zu wünschen, daß

man dies auch in dem SED-Pfarrerbund der russisch besetzten Zone in
Deutschland begriffe. Denn auf diese Weise kann den Christen dort nicht
geholfen werden, weder theologisch noch seelsorgerlich! Glücklicherweise
haben dort Christen wie Hamel u. a. viel Wesentliches zu dem großen,
lastenden Problem gesagt; wir sind nicht auf Fuchs angewiesen.

Doch vor allem eines darf die Kritik an diesem völlig unzureichenden
Buch nicht vergessen machen; Es stellt wieder vor die Frage nach dem

Verhältnis der Kirche und der Theologie zu der überall in der Welt
anstehenden Aufgabe einer Neu-Ordnung der Gesellschaft im ganzen. Dieser
vor allem durch den Kommunismus der ganzen Welt gestellten Frage
können wir nicht ausweichen. Nur muß sie ganz anders, tiefer und
radikaler gestellt werden, als dies E. Fuchs getan. Auch hierfür sind schon
hier und da Wege vorgezeichnet, so von H. Gollwitzer u. a. Aber Fuchs
hat es unterlassen die Erkenntnisse anderer zu verarbeiten.

Münster, Westfalen. Heinz-Dietrich Wendland.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 103, 4 (1959) : C. A. Keller,
Grundsätze der Missionspolitik Gottes (138-142) ; G. Rosenkranz, Hundert
Jahre evangelischer Verkündigung in Japan (142-149) ; E. M. Hoch, Indische

Christen, vom Psychiater gesehen, II (149-158). Internationale kirchliche

Zeitschrift 49, 4 (1959) : B. A. van Kleef, Das Utrechter Provinzial-
konzil vom Jahre 1763 (197-228) ; E. Hammerschmidt, Die philosophische
Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian, II (229-240); A. Johan-
sen, Rumanian Orthodox Theology (241-247). Judaica 15, 4 (1959); O.Mi¬
chel, Polemik und Scheidung (193-212). Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz 115, 23 (1959) : M. Jenny, Die Einordnung des Kirchenchors in un-


	Rezensionen

