Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 16 (1960)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle 61

reichte. Riegg gelangte zum Ziel. In seinem von Hoffmann verarbeiteten
Bericht klingt der Triumph hindurch, dal ihm die schwere Aufgabe ge-
lang. Riegg erwiihnte ganz besonders das oben beriithrte Schriftchen «Uber
die Thunlichkeit». Riegg berichtet, dal er einen Widerruf durch Baader
erreichte, ferner, dafl Baader auch in die Veroffentlichung dieses Widerrufs
einwilligte, was auch durch den behandelnden Arzt bestitigt wurde.

Freiburg i. Br. Wilhelin August Schulze.

Rezensionen.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwérterbuch fiir Theologie und
Religionswissenschaft. 3., viéllig neu bearb. Aufl. In Gemeinschaft mit
H. v. Campenhausen, 1. Dinkler, G. Gloege und K. Legstrup hrsg. von
Kurt Galling. Bd.2 (D-G) — 3 (H-Kon). Redaktion: Wilfrid Werbeck.
Tiitbingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1958—59. XXXI S. + 1924 Sp.;
XXXII 8. + 1806 Sp. Subskr.-Preis pro Doppellieferung (Nr.22—63)
DM 8.40—9.10.

Das grolle Werk, dessen erster Band vor zwei Jahren hier besprochen
wurde, geht mit bewundernswerter Priizision weiter. Im jetzt vorliegen-
den zweiten und dritten Band findet man auch hochste Qualitit und Ak-
tualitit der Beitrdge, so wie die ersten Lieferungen erwarten lieBen. Es
ist ein Vergniigen, den unendlichen Stoff von verschiedenen Gesichtspunk-
ten durchzustreifen, etwa von Déanemark bis Kolumbien, von Simon Dach
bis Konstantinus Africanus, von Diamonen bis Konvertiten. Auch sind
Hauptartikel wie Erlosung, Gott, Jesus Christus hier zu verzeichnen, wo-
bei die besondere Einstellung der Verfasser unvermeidlich eine Rolle spielt.

Ein paar Randbemerkungen seien erlaubt. Die einseitige Konzentration
der Darstellung auf deutsche Beitrige zur Theologie, die im ersten Bande
bisweilen auffiel, ist nicht ganz aufgehoben. So beschaftigt sich der Artikel
Jesusbild der Gegenwart eingehend mit bekannten Volkshiichern deutscher
Exegeten, fiihrt aber bei Angelsachsen nur ein paar Namen und bei Romanen
und Katholiken nicht einmal Namen an. Mit dem Koénigtum im A.T. und in
seiner Umgebung setzen sich zwei Alttestamentler und ein Assyriologe in
acht Spalten auseinander, aber vom Kénigtum in anderen Lidndern und Zei-
ten erfibrt man nur in ein paar Zeilen, dall es verschiedene Auspriigungen
hat. Hier hitte man eine positive Darstellung vor allem iiber Europa im
Mittelaiter und in der Neuzeit erwartet. Vielleicht kann dieser Mangel
unter dem Stichwort Monarchie behoben werden.

Basel. Bo Reicke.

The Holy Land. New Light on the Prehistory and Early History of Israel.
Published in cooperation with the Hebrew University, Department of



62 Rezensionen

Antiquities, Israel Exploration Society. = Antiquity and Survival, II,
2—3. The Hague und Jerusalem (zu beziehen durch die Buchhandlung
Paul Haupt, Bern), 1957. S. 79—317.

Dieses Doppelheft vereinigt 15 reich und gut illustrierte Aufséitze
jidischer Gelehrter, Fachminner des betreffenden Gebietes. Den Eingang
macht eine instruktive tabellarische Ubersicht iiber die im Lande gemachten
Funde von der dlteren Steinzeit bis in die byzantinische Zeit, fiir die dlteren
Perioden mit Angabe der Fundstelle, des damaligen Klimas, der Tierwelt
und der Lebensweise. Die folgenden Aufsitze behandeln: eine mesolithische
Station (nicht in Hohle, sondern im Freien) im oberen Jordantal, Paldstina
als Heimat der #ltesten Ackerbaukultur, das religiése Leben um 1500 v. Chr.,
die Eroberung des Landes im Licht der neuen Entdeckungen (die Probleme
der literarischen Uberlieferung sind wenigstens eben noch gesehen), das
Philisterproblem, die kanaaniische Kultur Galildas nach den Ausgrabun-
gen in Hazor, die Geschichte der paldstinischen Keramik, die Geschichte des
Glases, die Katakomben der Totenstadt von Beth Schearim, Kultstitten der
romischen und byzantinischen Zeit. Von besonderem Interesse sind die
beiden letzten Beitrige. N. Glueck, der Erforscher von Transjordanien, be-
richtet iiber nicht weniger ertragreiche fiinfjihrige Arbeit im Negeb, wo er
400 bisher unbekannte Stédtten untersucht hat mit dem Ergebnis, dall der Ne-
geb zu keiner Zeit unbewohnte und unbewohnbare Wiiste war, sondern seit
ca. 20000 v. Chr. von Hirten und Nomaden, spiter von ackerbauender Be-
vilkerung bewohnt. Und durch Aharoni und Avi-Yonah erfihrt man erst-
mals Niheres iiber die Forschungsarbeit im ganzen Bereich der Sinaihalb-
insel wihrend der militdrischen Besetzung im Spétherbst 1956, die gleich-
falls wichtige Ergebnisse zeitigte. — Ein Anhang gibt den Inhalt der ein-
zelnen Artikel auszugsweise in franzdsischer, deutscher, spanischer, ita-
lienischer und hollédndischer Sprache wieder. Die vorziigliche Orientierung
iiber die in Israel geleistete archéiologische Arbeit kann allen Interessenten
nur lebhaft empfohlen werden.

Basel. Walter Baumgartner.

A. Dupont-Sommer, Les écrits esséniens découverts prés de la Mer Morte.
(Bibliothéque historique.) Paris, Editions Payot, 1959. 446 pp. Frs. fr.
3000.

L’ouvrage que le professeur Dupont-Sommer livre au public vient bien
4 son heure ; il est appelé a rester pour longtemps 1'étude classique sur les
manuscrits de Qumran. On se rappelle que 'auteur avait, dés 1950, soutenu
la thése de l'origine essénienne des textes de Qumran. Ayant depuis écrit
deux livres et de trés nombreux articles, il peut reprendre aujourd’hui I'en-
semble de ses vues : tous les textes publiés depuis sont venus enrichir sa
theése.

Comment I'auteur construit-il sa démonstration ? 11 prouve tout d’abord
que tous les renseignements donnés par les auteurs anciens sur la secte
essénienne, recoupent, pour 'essentiel, les indications que nous livrent les



Rezensionen 63

textes de Qoumréin. Les notices de Philon, Joséphe, Pline et Dion Chry-
sostome sont reproduites in extenso et accompagnées de notes. Des com-
paraisons entre les uns et les autres examinent successivement la vie com-
munautaire, les rites, les doctrines et les mcurs de la secte. La seconde
preuve est d’ordre archéologique. Les fouilleurs ont mis & jour, dans le site
de Qoumréan, 'ensemble des constructions qui composaient I’établissement
essénien. Le lecteur en trouvera le plan. Bains, citernes, scriptorium, salle
de réunion, et jusqu’au cimetiére, tous ces vestiges archéologiques s’expli-
quent seulement, et au mieux, dans le cadre de I'hypothése essénienne.

C’est done bien la bibliothéque essénienne que le hasard nous a resti-
tuée. Tout ce qui est édité de cette bibliothéque & ce jour, I'auteur I'a traduit
et commenté dans son ouvrage. Les courts fragments de commentaires bi-
bliques, d’apocalypses, d’écrits exégétiques divers, y ont leur place. La
majeure partie du livre est constituée par les textes, rassemblés pour la
premiére fois en un seul volume. La traduction serre le texte d’extrémement
prés tout en lui gardant sa saveur littéraire. En ce domaine, la science et
I'art du professeur Dupont-Sommer sont bien connus des spécialistes. Les
mémes qualités qui ont fait tant admirer la récente traduction du Livre
des Hymnes se retrouvent dans la traduction du moindre fragment, dans la
concision des textes juridiques, dans le souffle épique des prophéties, dans
le lyrisme de la poésie. Dans un chapitre spécial qui contient maintes vues
perspicaces, 'auteur prend nettement position sur l'origine des principaux
pseudépigraphes ; Jubilés, Hénoch, Testament des Douze Patriarches ap-
partiennent au méme milieu que la littérature de Qoumran. Tout au long
des textes, d’abondantes notes justifient la traduction proposée, expliquent
les faits mentionnés, soulignent les paralléles. Dans leur briéveté, elles
constituent comme un commentaire, & tout le moins en fournissent-elles la
matiére. I'interprétation de plusieurs passages (par ex. Apocryphe de la
Genése, p. 300, n. 2, et Priére de Nabonide, p. 337, n.3) est tout a fait re-
nouvelée. Sur de nombreux textes, encore difficiles ou obscurs, des inter-
prétations différentes sont possibles. Elles devront se faire légitimement
connaitre et discuter les traductions proposées dans cet ouvrage.

A partir de ces textes, I'auteur tente une synthése. Décrivant d’abord
I'arriére-plan historique, il s’attache & la datation des événements qui mar-
quérent I'existence de la secte. Le ministére de son fondateur, le Maitre de
Justice, commence vers la fin du second siécle a. C. Le Maitre lui-méme
meurt vers 65-63 a. C. La secte quitte le désert de Juda et s’exile 4 Damas ;
vers 40 a. C. elle revient dans le site de Qoumran ou elle demeurera jusqu’au
temps de la grande guerre juive. Les Kittim du Commentaire d’Habacue,
ainsi que l'auteur l'a toujours soutenu, sont les Romains ; la thése nous
parait indiscutable. e Prétre impie, persécuteur de la secte, est Hyrcan 11,
le grand prétre asmonéen ; les arguments appuyant cette identification sont
nombreux et entrainent I’adhésion.

I’auteur consacre un chapitre au personnage central de la secte, le
Maitre de Justice, qui n’est pas identifié. Le sera-t-il jamais ? Qu’importe.
Car, si nous savons peu de choses de sa carriére terrestre — prétre, réfor-
mateur, fondateur de la secte, persécuté, maltraité, mis & mort —, les textes



64 Rezensionen

de Qoumrén, les Hymnes en particulier, permettent de retrouver la per-
sonnalité mystique du Maitre de Justice, « 'une des plus hautes figures de
I’humanité religieuse », selon 'auteur. Quelques pages, aussi denses que me-
surées, I’envisagent sous un triple aspect : le Prophéte, 'Homme de douleur,
le Chef de I'Eglise. L’extraordinaire personnalité de ce chef religieux, la foi
et la vénération de ses disciples, expliquent assez le processus de messiani-
sation dont les divers textes nous rendent témoins : le Maitre de Justice
finira par réunir sur sa personne tous les attributs messianiques. Il sera
a la fois le Prophéte, le Messie-Roi et le Messie-Prétre.

Cette constatation suffirait & nous orienter vers la derniére conséquence
— et non la moindre — des découvertes de Qoumran. Depuis dix ans, le pro-
fesseur Dupont-Sommer a affirmé I'importance des rapports entre essénisme
et christianisme. On peut bien se réjouir aujourd’hui de I'intérét que portent
a cette question les spécialistes du N.T. Le christianisme & sa naissance,
solidement enraciné en terrain juif, ne présente d’affinités réelles qu’avec
I'essénisme. Pharisiens et Saducéens sont presque toujours des adversaires.
Ils n'expliquent Jean-Baptiste, Jésus, 1'église primitive que par opposition.
Au contraire la secte du désert de Juda, par ses pratiques comme par ses
doctrines, jette une nouvelle lumiére sur I'apparition du christianisme. On a
beaucoup exagéré les théses de 'auteur et 'on s’est trop souvent contenté
de citer une ou deux formules frappantes, toujours privées de leur contexte.
L’auteur est pourtant le premier a souligner tout ce qui distingue Jésus du
messie essénien et ’église chrétienne de 1'église essénienne. Qu’on lise atten-
tivement ces pages prudentes ; tous les termes en sont pesés. L’évidence
historique que constituent les attaches esséniennes du christianisme n’en est
que plus nette.

Certains regretteront que l'auteur n’ait pas réfuté point par point les
opinions adverses, dans chacun des chapitres et pour chacun des textes.
Outre qu’il y eut fallu plusieurs volumes, cette méthode n’est guére dans
I'esprit de la collection qui vise aussi le grand publie, ni, dans la maniére
de I'auteur dont le style extrémement clair, soigné, trés littéraire, aurait été
alourdi par de continuelles interruptions. Il faut méme considérer comme
une réussite d’avoir rendu aussi accessibles des textes et des problémes
d'une telle complexité. D’un bout 4 I'autre de 'ouvrage pourtant, on sent que
I'auteur est au fait de toutes les polémiques et de toutes les discussions
scientifiques. Bien des notes ne sont qu'une réponse & des objections faites
ici ou la. Quant aux quelques grandes théses adverses qu’il fallait quand
méme aborder de front (rejet de la thése essénienne), I'auteur les réfute de
fagon tout & fait nette dans des appendices.

Bien str, et comme le souligne 'auteur lui-méme dans son avant-propos,
nous somimes encore a bien des égards dans le provisoire. Il ne s’agit que
d'une étape, certaines traductions et certaines hypothéses peuvent et doivent
étre discutées. On ne peut pas les accepter, encore faut-il les examiner
soigneusement. I1 était bon de faire le point ainsi que le fait ce livre. Toute
contribution a venir sur le sujet devra en tenir le plus grand compte.

Strasbourg. Pierre Geoltrain.



Rezensionen 65

Clemens Kopp, Die heiligen Stditten der Evangelien. Regensburg, Friedrich
Pustet, 1959. 504 S., 20 Taf. mit Abb. DM 35.—.

‘Weit iiber zehn Jahre hat der Verfasser des hier anzuzeigenden Buches
mit Forschungsarbeiten in Paléstina zugebracht. So bescheiden sie im Hin-
tergrunde bleibt, iiberall steht ihm seine Ortskenntnis helfend oder war-
nend zur Seite. Kopp ist mit mehreren Arbeiten zur Topographie und Uber-
lieferung der christlichen «heiligen Orte» in Palidstina bereits hervorgetreten
(itber Kana, Nazareth, den See Genezareth, auch iiber den Karmel). Wenn
er nun, von Q. Kull angeregt, eine umfassende Behandlung sémtlicher heili-
gen Stiitten der Evangelien vorlegt, so darf man sie mit Recht voller Erwar-
tung zur Hand nehmen. Schon die Ausstattung des Bandes, dem in einem
Bildanhang 66 vorziigliche Photographien, und nicht nur die bekannteren,
sowie im Text neun von F. P. Rehor (Schwyz) gezeichnete Grundrisse und
Kartenskizzen beigegeben sind, verdient Anerkennung. Schligt man ihn auf,
so findet man ein erstaunliches Material ausgebreitet, hauptsichlich ge-
ordnet — wie es kaum anders sein kann — nach den Orten der Evangelien:
Bethlehem, Nazareth, Wirkungsstitten des Tdufers, Kana und Jakobsbrun-
nen, See Genezareth, Wanderungen vom See Genezareth, letzte Wanderung
nach Jerusalem, Jerusalem. Da jede Anordnung irgendwelche Abweichung
von ihrem System in Kauf nehmen miiite, wird man um Kompromisse nicht
ganz herumkommen. Aber dafl der Ort der Versuchung Jesu im Kapitel
«Johannes der Tdufer» behandelt wird, erwartet der Leser schwerlich. Zum
Gliick sorgt ein Sachregister dafiir, dal man nicht zu lange zu suchen
braucht.

In jedem Einzelabschnitt seiner Untersuchungen geht Kopp von den
biblischen Berichten aus. Im Anschlull daran versucht er, jeweils ein Bild
des Werdens, Wanderns und Wechselns der Traditionen zu gewinnen, auf
die sich die einzelnen Stétten heute berufen. Eine kritische Haltung gegen-
iiber den Angaben des N.T. und den Traditionen, die bereits dahinter liegen,
wird nicht sichtbar. Sie liegt dem katholischen Standpunkt des Verfassers
nicht eben nahe und ist in einem Buche wie dem seinigen auch nicht von
grundlegender Bedeutung. Jedenfalls stehen am Anfang aller dieser Orts-
iiberlieferungen die Aussagen der Evangelien oder bereits legendire Wei-
terbildungen dazu. Was aber im Anschlufl an die Iivangelienberichte vor-
gelegt wird, beeindruckt ebenso sehr durch die Fiille und die Beherrschung
des verarbeiteten Stoffes wie durch die saubere Kritik, mit der die einzelnen
Traditionen gepriift werden. Als Zeugen fiir die zu verschiedenen Zeiten herr-
schenden Ortsiiberlieferungen werden aus der #ltesten Zeit die Viiter, dann
aber auch die ganze lange Reihe der Pilgerberichte von den Anfingen iiber
die Zeit der Kreuzfahrer bis hin zu den Nachrichten des ausgehenden Mittel-
alters und der beginnenden Neuzeit aufgefithrt. Damit werden aus griind-
lichster Einzelkenntnis die IErgebnisse der Ausgrabungen konfrontiert.
Zu allem wird eine erstaunliche Literatur, einschliel}lich der protestan-
tischen, verarbeitet. Dies alles dient dem Verfasser dazu, das Werden der
heuie bestehenden Uberlieferungen zu verstehen und sie kritisch zu sichten.
Oft genug wird festgestellt, dal keine sicheren FFundamente fiir eine Tra-
dition vorhanden sind. Man lernt mit Hilfe Kopps verstehen, daff den Uber-

5



66 Rezensionen

lieferungen selbst ein eigentiimliches Leben innewohnt, das sie wandern,
das sie miteinander wetteifern oder voreinander zuriicktreten 1iafit. Sie kon-
nen eine Heimat verlieren und an anderen Orten sefhaft werden. Dieses
reichbewegte, vielfiiltige Leben ist es, das Kopp mindestens ebenso inter-
essiert wie die geschichtliche Zuverlassigkeit. Aber auch diese wird gewis-
senhaft gepriift und — wo es nétig ist — mit allem Freimut verneint.

Wenn man von Bekannten des Verfassers erfihrt, er habe sich eines
Tages von seinem palistinischen Standort aufgemacht und den Weg zum
Sinai zu Ful} zuriickgelegt wie einst der Prophet Elia, so erkennt man etwas
vom Geiste des Forschens wieder, der aus Kopps Buch spricht. Er mochte
auf allen Wegen gegangen sein, alles so genau wie méglich wissen. Sein
Buch ist daher ein zuverlissiger Ratgeber, bei dem man umfassende Beleh-
rung findet, kritisch gesichtet und anschaulich dargeboten.

Kiel. Heinrich Greeven.

Ethelbert Stauffer, Die Botschaft Jesu damals und heute. = Dalp Taschen-
biicher 333. Bern, A. Francke, 1959. 215 pp. Fr. 3.80.

In the last of his three studies of Jesus, Professor Stauffer turns his
attention to the teaching.! As before, the author continually delights the
reader with interesting sidelights and illustrations from classical, rabbinic
and even contemporary literature. Whether it is in showing that the com-
mand ‘love your enemies’ is directed not against Judaism but against Qum-
ran, or in demonstrating the true significance of ‘render to Caesar what is
Caesar’s...’, Stauffer never bores. His general position is that Jesus
preached a morality without demanding unquestioning obedience or a ‘super-
piety’ and without proposing a new Law. The only ‘absolute command’ is
that of love for one’s neighbour.

‘With this, few will wish to disagree. But the broad sweeps of the pen
sometimes conceal a somewhat cavalier attitude to texts which do not fit
into the scheme. We must confine ourselves to two of the most interesting
chapters.

Chapter nine, entitled ‘Man and Wife’, describes the injustices and
inequalities of Jewish and Roman marriage and divorce customs, and then
argues that the one authentic word of Jesus, uninfluenced by Jewish or Hel-
lenistic casuistry, is “‘What God hath joined let not man put asunder’. This
saying refers us back out of any legalistic consideration of divorce or poly-
gamy to the metaphysical ground of marriage which is to be found in ‘the
biological union between two human beings’. Accordingly, Stauffer con-
cludes that all the references to disciples forsaking wives, or becoming
eunuchs, or not marrying in heaven, are secondary. The story of the woman
taken in adultery, however, embarassing to the Church as it is, can be taken
as genuine, for it indicates that no law can be made in these matters where
only love and forgiveness must be found. Precisely this could the Church

1 The two earlier volumes, Jesus, Gestalt und Geschichte and Jerusalem
und Rom im Zeitalter Jesu Christi, were reviewed in Theol. Zeitschr. 13 (1957),
pp- 364 1f., and 15 (1959), p. 64.



Rezensionen 67

not maintain, and the word concerning ‘adultery in the heart’ is another
example of the perversion of Jesus’ teaching in the direction of Jewish
‘super-piety’. (Here, note 112a has gone astray.) Jesus did not lead men into
such a choice between doubt and impossible obedience. “His yoke is easy and
His burden is light.”

Chapter ten, on ‘The Battle against Poverty’, attempts to show that
Jesus, unlike Qumran, never spoke against riches as such, but always
against poverty, and that the early Church reversed this. “Jesus did not
thunder against the sinful road to riches, but spoke primarily of the terrible
needs of the poor.” As a thesis, this is admittedly attractive. But when one
discovers the parable of the rich fool (Lk.12. 16-20) used in this way, and
that the dominical comment on the difficulty of the rich entering the king-
dom (Lk.18. 24, Mt. 13. 22) is not even mentioned, one begins to doubt
the theory.

Three questions remain in my mind. First, has the author considered the
possibility that Jesus, like the rabbis and all ancients, employed hyperbole
in 1Iis teaching? This in particular might account for some of the extreme
statements concerning the renunciation of marriage which Stauffer takes
literally. Second, can we travel simpliciter from our modern world back to
Jesus’ words, and take them as our guide, without first asking ourselves
whether specific items of the teaching were intended for all men, or for the
disciples or only for the twelve? And can we assume, without a good deal
more theological Vorfragen, that the New Testament intends us to stand
where the first disciples stood, particularly as they stood in an eschatolo-
gical situation which cannot without proof be taken to be ours? Third, a
more general question. How far can we say that Stauffer’s original claim to
bring us ‘new evidence’ has been fulfilled? James M. Robinson’s criticism is,
I think, unanswerable—that, in fact he has few new sources of information
but merely a revival of the nineteenth-century way of looking at them. 2
Whether the post-Bultmann school will be able to produce anything better
remains to be seen. Until they do, Stauffer will hold the field, and the parson
fishing for sermon illustrations and the student swatting for exams will
continue to pocket the three Jesus books with gratitude and confidence.
English readers will soon be joining them, for a translation of the first
volume has just appeared.

Manchester. John J. Vincent.

Rudolf Schneider, Seele und Sein. Ontologie bei Augustin und Aristoteles. =
Forschungen zur Kirchen- und Geistesgeschichte, N. I'. 6. Stuttgart, Kohl-
hammer, 1957. 235 S. DM 18.—.

Aus der Feder des 1956 verstorbenen Kieler Theologieprofessors liegt
hier eine Arbeit vor, die volle Autmerksamkeit verdient. Der Verfasser ist

2 J. M. Robinson, A New Quest of the Historical Jesus (1959), pp. 59-63.
According to Robinson, “What is new in Stauffer is the programmatic re-
vival of the positivistic understanding of history, in which the Verbum Dei
incarnatum is a nudum factum, and the quaestio prima of all theological



68 Rezensionen

durch voraufgehende Monographien als ein glinzender Kenner Augustins
ausgewiesen. Aus einer souveridnen Beherrschung des Stoffes heraus sucht
und zeigt er einen neuen Weg zur Deutung des gréften nordafrikanischen
Kirchenvaters.

Hat man Augustin in der bisherigen Diskussion im wesentlichen vom
Platonismus und dessen Spitformen her interpretiert, so geht Schneider
behutsam jenen Spermata philosophika aristotelischer Herkunft nach, die
sich weitverzweigt im Gesamtwerk des Hippoer Bischofs finden.

Erstaunlich die Akribie der Einzelanalysen, iiberraschend die Helle, die
sie in manches Dunkel der Augustin-Auslegung werfen. Man legt das Buch,
dem leider eine systematische Abrundung versagt blieb, nicht aus der Hand,
ohne eine wesentliche Bereicherung seines Wissens um Augustin gewonnen
zu haben. Ja noch mehr. Man bekommt bei seiner Lektiire ein konkretes Bild
von jenem altkirchlichen Prozef}, in dem sich griechisch-ontologisches und
lateinisch-christlich-metaphysisches Denken einander begegneten, um zu
einer Synthese heranzureifen, deren I'riichte uns in der thomistischen Scho-
lastik greifbar sind.

Das Werk, aus mehr als zwanzigjihriger Beschiftigung mit Augustin
erwachsen, wird nicht nur den Fachtheologen, sondern iiberhaupt jeden
interessieren und bereichern, der sich wissenschaftlich mit Augustin aus-
einanderzusetzen hat.

Stuttgart. Gotthold Miiller.

Denys I’Aréopagite, La hiérarchie céleste. Publ. par R. Roques, G. Heil &
M. de Gandillac. = Sources chrétiennes 58. Paris, Editions du Cerf, 1958.
XCV + 225 S.

Der wissenschaftliche Rang der Textausgaben innerhalb der Reihe der
«Sources chrétiennesy, die mit dem Eintritt von G. Mondésert eine sichtliche
Forderung erfahren hat, wird durch den vorliegenden Band erneut unter
Beweis gestellt. Die umfangreiche Einleitung schrieb René Roques, der
durch seine verschiedenen Arbeiten zum pseudodionysischen Schriftenkor-
pus ! sich als der zurzeit beste Fachkenner erwiesen hat. Die Textgestaltung
liegt in den Hiinden eines deutschen Philologen, Giinter Heil, der durch die
Schule von H. Langerbeck, Frankfurt, gegangen ist. Ihr liegen eigene hand-
schriftliche Forschungen zugrunde, die z. T. von Langerbeck selbst, z. T. von
andern Gelehrten unterstiitzt wurden. Ausfiihrlich (8.1—62) wird hierzu
wie iiberhaupt den Uberlieferungsproblemen Stellung genommen: man wird
dabei Heil zustimmen miissen, wenn er angesichts der zahlreichen, um nicht
zu sagen ungeziihlten Handschriften sich auf die charakteristischen Ver-
treter beschrinkt, um so iiberhaupt zu einer Gruppierung und damit einer
Einsicht in die handschriftliche Uberlieferung zu kommen. Ihr kommt sicher-
lich héherer Wert zu als der syrischen und gar der lateinischen Uberset-

research is the reconstruction of the history of Jesus, which can solve among
other things the problem of the absoluteness of Jesus” (p. 62).

1 Vgl. auch seine ausgezeichnete Iinleitung in dem Reallexikon fiir
Antike und Christentum, 3 (1957), S. 1075 ff.



Rezensionen 69

zung. Zu begriiflen ist auch, dall man die Zeilenldnge der Migne-Ausgabe im
Druck beibehalten hat, um die Hinweise an den Marginalien noch handlicher
zu machen. M. de Gandillac, der bereits friiher eine franzésische Ubersetzung
von Pseudo-Dionysius lieferte, hat eine neue Ubersetzung gegeben. Von ihm
stammt auch der reichhaltige Kommentar, der nicht nur die spétantiken und
altchristlichen, sondern auch die mittelalterlichen Beziige, die hier beson-
ders wichtig sind, beriicksichtigt. Ob allerdings das gleiche fiir die indo-
logischen Parallelen gilt, ist mir zumindest zweifelhaft, ganz von der
Gefahr eines irrigen Gebrauchs solcher Nachweise zu schweigen. Wenn man
sich vergegenwirtigt, dall bisher die Ausgabe von Migne, welche die Publi-
kation von Corderius, Antwerpen 1634, abgedruckt hat, die gebriuchliche
Textgrundlage bildet, kann man nicht nur den vorliegenden Band dankbar
begriiflen, sondern den Herausgebern zugleich wiinschen, daBl sie ihre Ab-
sicht der Veréffentlichung weiterer Teile aus dem pseudodionysischen
Schriftenkorpus in Biilde verwirklichen kénnen.
Marburg. Carl Andresen.

M.-A. van den Oudenrijn, O. P., Gamaliel, Athiopische Texte zur Pilatusliteratur.
= Spicilegium Friburgense. Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens,
4. Freiburg, Schweiz, Universititsverlag, 1959. LX + 188 S. F'r. 30.—.

In der 3. Auflage der Neutestamentlichen Apokryphen von E. Hennecke
ist das letzte Stiick des ersten Bandes ein Artikel von Professor van den
Oudenrijn iiber das Evangelium des Gamaliel. Zu diesem verschollenen
Apokryphon hat derselbe Gelehrte im Spicilegium Friburgense einen Text
herausgegeben. Es handelt sich um eine ithiopische Rezension, Léaha
Maryam, «Marienklages, genannt, einer urspriinglich koptischen Homilie
des Bischofs Heryidqos von Al-Bahnasé, in der ein Evangelium des Gamaliel
benutzt ist. Von dieser Homilie waren schon einige koptische Fragmente
(Lacau 1904, Revillout 1904) und eine arabische Ausgabe (Mingana 1928)
sowie Bruchstiicke der dthiopischen Rezension bekannt.

Auch die vorliegende Ausgabe kann nur einen Teil der Uberlieferung
bieten, und das ganze Evangelium des Gamaliel besitzen wir noch nicht.
Aber es handelt sich immerhin um ein ganz beachtliches Stiick desselben.
Die Ausgabe benutzt sechs Handschriften (vier aus der Bibliothéque Natio-
nale, eine aus der Vatikanischen Bibliothek und eine aus dem British
Museum), von denen zwei ins 15. und zwei ins 16. oder 17. Jahrhundert zu-
riickreichen.

Der zweite Teil der Ausgabe bietet den dthiopischen Text des Marty-
riums Pilati, ebenfalls nach einer Homilie des Bischofs Heryaqos, fiir die
jedoch dem Herausgeber nur ein Manuskript zur Verfiigung stand, Reste
eines Synaxars aus dem 15. Jahrhundert.

Vorangestellt ist eine ausfithrliche Einleitung, die besonders iiber die
Gamalieliiberlieferung und ihr Verhédltnis zu den kanonischen Evangelien
Aufschlull gibt. Sowohl hier als auch in den Anmerkungen zu den Texten ist
die Beurteilung im groflen und ganzen wohltuend niichtern. Die Frage nach
dem Wert der iiberlieferten Namen Anna und Joachim fiir die Mutter Marias
und ihren Grofivater wird in der Schwebe belassen, desgleichen die Identitiit



70 Rezensionen

des fliehenden Jiinglings (Mark. 14, 51—52; nach Laha Maryam I, 38 = dem
Herrenbruder Jakobus). Die meisten Benutzer der Ausgabe werden viel
skeptischer sein.

Die Ausgabe gibt den Text, darunter Varianten in einem Apparat und
auf der rechten Seite eine deutsche Ubersetzung. Der idthiopische Satz ist
sehr schon und deutlich, auch im Apparat. Druckfehler habe ich nur in
seltenen IFillen gefunden. Die Ubersetzung liest sich leicht und ist eine
getreue Wiedergabe. Natiirlich mag der eine oder andere in einigen Fillen
einen anderen Ausdruck bevorzugen. Ich mdéchte z. B. nur basha mit «ge-
langen» iibersetzen, nicht auch hora, wie es ab und zu geschieht. In Laha
Maryam VII, 8, S.57, wire statt «<und Engel, (die) sie behiiten» auch die
Ubersetzung «und Engel behiiten siey = «und welche Engel behiitens mog-
lich und m. E. vorzuziehen, weil kontextgemifier. Die Anmerkungen bieten
eine Fiille von Material und Vergleichen. Was noch heigesteuert werden
konnte und von anderen wohl auch beigesteuert werden wird (z. B., aus-
driicklich mit Fragezeichen, zu Laha Maryam VI, 10: «Jesus, die Auferste-
hung zum Leben», Einflul von Joh.5, 29, wo gerade ten$d’é heywat ge-
braucht wird?) — das entspringt nicht der Kritik, sondern der Dankbarkeit
fiir diese Ausgabe.

Kopenhagen. Bent Noack.

Ernst Ludwig Ehrlich, Geschichte der Juden in Deutschland. = Geschichtl.
Quellenschriften, hrsg. von Joh. Hartmann. 6. Diisseldorf, Pidagogischer
Verlag Schwann, 1957. 95 S.

Die reichhaltige und vielseitige Sammlung zuverlissigen Quellenmate-
rials zur politischen, rechtlichen und sozialen Stellung der Juden beginnt
mit Konstantins Erlall vom Jahr 315, der fiir Ubertritt der Juden zum Chri-
stentum wie fiir Ubertritt von Christen zum Judentum Todesstrafe vorsieht,
und endet mit der Rede, die Bundesprésident Heull 1952 anléfilich der Weihe
eines Mahnmals im ehemaligen Konzentrationslager in Bergen-Belsen hielt.
Man liest von den besonderen Kleidervorschriften fiir die Juden, von der
Beschuldigung, fir das Passahmahl Christenkinder geschlachtet, durch
Brunnenvergiftung die Pest verursacht zu haben, von ihrer Stellung in dem
den Christen verbotenen Handel, vom Aufkommen der «Hofjudeny, die den
Firsten die nétigen Geldmittel zu beschaffen hatten, und von all den Ver-
folgungen. Dall es keine erbauliche Lektiire ist, ist nicht Schuld des Ver-
fassers, der auch die nicht sehr zahlreichen Belege fiir freundliches Verhal-
ten und Schutzmallnahmen ebenso objektiv registriert. Interessant sind die
Angaben iiber die innerjiidische Bewegung der «Frommen in Deutschland»
(um 1200), iiber innerjiidische Mahnungen und Reformen. Kann namentlich
Pfarrern und L.ehrern nicht genug empfohlen werden.

Basel. Walter Baumgartner.

Kurt Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte. Bern, Paul Haupt, 1958.
810 S. Fr. 25.—.

Genau genommen kann man bis heute nicht von einer Geschichte des
schweizerischen Protestantismus, sondern nur von Geschichten der ein-



Rezensionen 71

zelnen kantonalen Landeskirchen sprechen. Obwohl der Schweizerische
Evangelische Kirchenbund die Anliegen des Protestantismus in der Schweiz
gesamthaft wahrt, liegt der Schwerpunkt des kirchlichen und theologischen
Lebens durchaus noch in der bunten Vielfalt der Kantonalkirchen. Fiir den
AulBenstehenden, der an grofle, ganze Liinder umfassende kirchliche Orga-
nisationen und Bekenntnisgemeinschaften gewéhnt ist, sind die schweize-
rischen Verhiltnisse deshalb oft uniibersichtlich und unbegreiflich zer-
splittert. Aber fiir den Wissenden offenbart sich eben in dieser Vielfalt die
geheime Kraft nicht nur des schweizerischen Staatslebens, sondern auch
des schweizerischen Protestantismus.

Es hat daher nicht nur eine historisch-wissenschaftliche, sondern auch
eine grundsétzliche Bedeutung, wenn die Geschichte einer schweizerischen
Landeskirche geschrieben wird. Wenn sie gleich noch den wichtigsten Stand
der alten Eidgenossenschaft und einen der einflullreichsten Kantone der
gegenwirtigen Schweiz betrifft, so darf sie besondere Aufmerksamkeit be-
anspruchen. Als iiberlegener Kenner des vielseitigen Stoffes hat der Ordi-
narius fiir Kirchengeschichte in Bern, Prof. Dr. Kurt Guggisberg, die reli-
giosen Verhiltnisse im Stande Bern von der Reformation bis zur Gegen-
wart, d. h. bis ungefihr 1920, mit hervorragender Gestaltungskraft in einem
stattlichen Band dargestellt.

Einleitend zeichnet er in knappen Ziigen das Bild der mittelalterlichen
Religiositit in den Gegenden des alten Standes Bern. Das wachsende Staats-
bewulitsein schafft auch hier wie in andern spitmittelalterlichen Stadt-
staaten eine wichtige Voraussetzung fiir das spiitere reformierte Staats-
kirchentum.

Die Reformation hat sich in Bern nur langsam durchgesetzt. Auf origi-
nelle Weise wurde die Predigt des Evangeliums durch die reformatorisch
wirkenden Fasnachtsspiele des genialen Niklaus Manuel unterstiitzt. Die
Berner Reformation hat sich trotz entscheidender Einfliisse von Zwingli
stets ihre Selbstéandigkeit bewahrt, ja zuzeiten scheute man sich nicht, in
einigen Punkten eher lutherisch zu denken. Zwischen den einzelnen Rich-
tungen des Protestantismus geht der Stand Bern seinen eigenen Weg.
Gerade diese kraftvolle Eigenstindigkeit hat in schweren Zeiten, wie nach
dem zweiten Kappeler Krieg, mitgeholfen, den Bestand des Protestantismus
in der Schweiz zu retten. Auch spiter bot der in der europiiischen Politik
geachtete Stand Bern den evangelischen Kirchen in Genf, in Frankreich, in
Savoyen einen Riickhalt..

Die weitere Entwicklung faflit Guggisberg in die Kapitel iiber den Kon-
fessionalismus, den Pietismus, die Aufklirung und das 19. Jahrhundert zu-
sammen. Durch alle Wandlungen der Kirchengeschichte zeichnet sich der
gleichbleibende Grundzug ab: die enge Verbindung des ausgeprégten ber-
nischen StaatsbewufBtseins mit reformierter Uberlieferung. Der Nachteil
dieser Haltung tritt in den sehr unerfreulichen Verfolgungen der Tiufer
wie auch im Sektenwesen, das im Bernbiet besonders stark verbreitet ist,
deutlich zutage.

Guggisberg bezieht immer alle Teile des religidsen Lebens in die Dar-
stellung ein, von der Theologie iiber Kirchenregiment, Pfarrerschaft, Volks-



72 Rezensionen

frommigkeit bis zu den abergliubischen Unterstrémungen. In allen geschil-
derten Epochen ersteht ein lebendiges, durch viele treffende Zitate begriin-
detes Bild des bernischen Kirchentums, das auch der milden Ironie nicht
entbehrt. Da das Werk nicht nur der theologischen Forschung, sondern
einem jeden, der sich fiir bernische Kirchengeschichte interessiert, dienen
soll, verzichtet es klugerweise auf einen umstindlichen Anmerkungsapparat.
Der Literaturnachweis lialt immerhin ermessen, welch riesige Arbeit zu
leisten war, bis dieser Band, der sicher zu den besten Werken schweize-
rischer Kirchengeschichtsschreibung zdhlen wird, iiberhaupt entstehen
konnte.

Der Verfasser will allen verschiedenen Epochen der kirchlichen Geistes-
geschichte gerecht werden; hervorzuheben ist die positive Wiirdigung des
konfessionellen Zeitalters, das sonst in seinen Motiven hiufig verkannt
wird. Dall Guggisberg selbst auf dem Boden der liberalen Theologie steht,
wird bei der Behandlung des 19. Jahrhunderts, inshesondere des bernischen
Neupietismus, deutlich. Die Akzente scheinen dort doch einseitig gesetzt.
Auch wire zu fragen, ob die weitgehende Anpassung an den jeweiligen Zeit-
geist wirklich das Kriterium fiir die Lebendigkeit der Kirche sei. Man be-
dauert auch, dal Guggisberg die Entwicklung der letzten dreillig Jahre
nicht mehr beriicksichtigt und sie einer kommenden bernischen Kirchen-
kunde der Gegenwart vorbehalten will. Aber Kirchengeschichtschreibung
ist etwas anderes als Kirchenkunde; dies beweist eben das Werk selbst.
Gerade gewisse lirscheinungen der bernischen Theologiegeschichte und
Kirchenpolitik der letzten Jahrzehnte wiirden auch einige frithere Ereig-
nisse und Entwicklungen in ein neues Licht riicken. Man kann es aber zur
Not verstehen, dall der Berner Kirchenhistoriker sein Buch nicht mit sol-
chen Aktualititen belasten wollte und daher das heille Eisen unberiihrt 1a6t.

Das Werk triagt nicht nur zur Kenntnis der bernischen Kirchengeschichte
bei; es vermittelt auch einen guten Teil jenes Geistes, der in den meisten
schweizerischen Volkskirchen lebt. Es wird daher auch in der allgemeinen
schweizerischen Geistesgeschichte einen wichtigen Platz einnehmen.

St. Margrethen, Kt. Sankt Gallen. Ernst Gerhard Riisch.

Heinrich Sechmid, Zwinglis Lehre von der géttlichen und menschlichen Gerech-
tigkeit. = Studien zur Dogmengeschichte und systematischen Theologie,
12. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1959. 269 S. Fr. 19.—.

Mit der im Sommer 1523 im Druck vervielfiiltigten Predigt «Von gott-
licher und menschlicher Gerechtigkeity, die er dem Berner Propst Nikolaus
von Wattenwyl widmete, wollte Zwingli das allgemeine Interesse an dem
groflen Thema wachrufen und war sich der Richtigkeit seiner Auffassungen
in Sachen der «Gerechtigkeit> wohl bewul}t, einschlieBlich seiner Antwor-
ten auf verschiedene diffizile Fragen der Theodizee. Heinrich Schmid unter-
sucht nun, wie nach Meinung des Reformators «das Recht in der Offen-
barung verankert werden kanny.

Zwingli schaut die Wirklichkeit des Erdenlebens mit niichternen Augen
an und liest die Bibel mit gesundem Menschenverstand und etlichen philo-



Rezensionen 73

sophisch-weltanschaulichen Vorurteilen. Er kommt zu dem schlichten Er-
gebnis: ecclesia et republica ... utraque requirit quod altera (Corp. ref. I1I,
868, 17). Kirche und Staat beweisen mit ihrem Dasein und Wirken den
einheitlichen Gerechtigkeitswillen Gottes. Dieser erzwingt sich durch den
Staat die #&ulerliche Gerechtigkeit von seiten derselben Menschen, die er
innerlich bewegt, iiber Unrecht nicht nur zu ziirnen und es zu richen, son-
dern dariiber hinaus den Missetéitern auch zu vergeben; d. h. den Nichsten
und den Feind zu lieben; also Gerechtigkeit nicht zu ergéinzen, sondern zu
iiberbieten durch eine ganz andere und groflere Tugend! Allerdings habe
nur Christus diese «gbottliche Gerechtigkeit> vollkommen bewiihrt, eben
weil sie zutiefst Gottesliebe ist, die auch das Selbstopfer des Heilands
verfiigt hat den Siindern zugut. Und diese sind nun schuldig, ihr Tun und
Lassen mehr und mehr nach Christi Beispiel zu richten. So will und so
bewirkt es der allesbestimmende und allméchtige Gott. — Zwingli ist also
kein optimistischer Naturrechtler; er schéitzt vielmehr die mnatiirliche Ge-
sinnung der Menschen als mérderischen, riduberischen und diebischen Egois-
mus ein und alles politische Wesen als «arme und bresthafte Gerechtigkeit».
Dennoch mahnt er: «0 Menschen alle, seid der Obrigkeit gehorsam, die uns
die menschliche Gerechtigkeit schiitzt, damit wir ein friedsam still Leben
fithren! Seid auch ihr Oberen des Rechten und Guten beflissen, dal ihr
nichts gebietet, was wider Gott ist!»y — Die Kirche aber hat dariiber zu
wachen, dafl der Staat seine gdttliche Sendung nicht vernachliissige, viel-
mehr die Predigt des Evangeliums schiitze und sie zu praktischer Geltung
bringe. Wenn aber die Obrigkeit Gott nicht gehorcht und zur selbstherr-
lichen Tyrannin wird, dann sind die «armen Gerechten» nicht nur berech-
tigt, sondern verpflichtet, Widerstand zu leisten. «Hiitet euch, ihr Tyran-
nen! Das Evangelium wird fromme Leute erziehen. Werdet auch fromm,
so wird man euch auf Hénden tragen. Tut ihr das nicht, so werdet ihr mit
Fiflen getreten.» Er versteht den Staat also als blofe Notverordnung; denn
er regiert bestenfalls mit Gerechtigkeit, in welcher die Liebe keinen Raum
hat.

Die Grundgedanken dieser streng monistischen Rechtfertigungslehre
und theokratischen Staatsauffassung Zwinglis werden von Schmid in 13
theologischen und anthropologischen Kapiteln aus dem wumfangreichen
Schrifttum des Reformators reichlich belegt, z. T. in Auseinandersetzung
mit Paul Wernle, Walther Kéhler, Emil Brunner, Arthur Rich und Oskar
IFarner. Und wo der verniinftige Zwingli scheinbar nicht rational genug
verfihrt, wird folgerichtig weiter argumentiert, begriindet und geschlos-
sen, so dall manches Paradoxon aufgeht und man den Eindruck gewinnt,
Schmid sei restlos von der Richtigkeit und Triftigkeit der Rechtslehre
Zwinglis iiberzeugt. Doch wehrt der «Epilog» diese Vermutung ab: Zwingli
habe fiir seine Zeit auf originelle und fruchtbare Weise gute Arbeit ge-
leistet; in unserer gegenwirtigen ganz andern politischen Situation aber
werde man das Problem der Beziehung zwischen Evangelium und Recht
wieder ganz neu durchdenken miissen (S.262). Hatte der Autor iiber das
hinaus, was er zu Zwinglis Auswertung der Bibel darlegt, auch noch auf-
gezeigt, wie sehr die Zwinglische Theologie auch in dieser Frage von der



74 Rezensionen

antiken Philosophie bestimmt ist, so konnte man sein inhalts- und auf-
schlufireiches Buch als rechtes Gegenstiick zu J. Bohatec’ «Calvin und das
Recht» bezeichnen.

Wien. Erwin E. Schneider.

Reinhold Koch, Erbe und Auftrag. Das Abendmahlsgesprdch in der Theologie
des 20. Jahrhunderts. = Forschungen zur Geschichte und Lehre des Pro-
testantismus, X, 9. Miinchen, Chr. Kaiser, 1957. 163 S. Fr. 11.75.

Der Verfasser bietet in seiner dreiteiligen Arbeit, die seinem Lehrer
Hans Emil Weber gewidmet ist, eine gute Ubersicht der gegenwirtigen
Abendmahlsdiskussion. Der erste Teil «Die Voraussetzungen» mit der Zu-
sammenfassung der offengebliebenen und drédngenden I‘ragen des Abend-
mahlsstreites des 16. Jahrhunderts bleibt sachgemif unbefriedigend. Keiner
aber sollte sich dadurch von dem zweiten Teil «Das Ringen um das Refor-
matorische Erbe in der neueren Abendmahlstheologie» abhalten lassen, den
Koch selber als den Hauptteil bezeichnet und der die gegenwirtige Dis-
kussion in iibersichtliche Gruppen sinnvoll ordnet. Es geht hier um die
Repristination im Luthertum, um die #ltere Unionstheologie und um den
neuen Ansatz im Luthertum und der reformierten Theologie.

Im dritten Teil «Grenze und Freiheit des Auftrags» kommt der Ver-
fasser selber zu Wort, vor allem auch in der Beurteilung der verschiedenen
Gruppen und im Ausblick auf die Zukunft. Begriilenswerterweise fordert
er eine Neubesinnung in der Abendmahlsfrage, die dem Iirbe der Reforma-
tion im neuen Auftrag fiir die heutige Zeit gerecht wird. Es geht um die
Gleichordnung von Wort und Sakrament, um die reale, personale Gegenwart
des ganzen Christus im Abendmahl, um die Gahe des Abendmahls in der
applicatio und um das Niederreillen der konfessionalistischen Schranken
der Abendmahlsgemeinschaft.

Im ganzen scheint bei der Beurteilung der verschiedenen Parteien die
doch auch positive Bedeutung des Neuprotestantismus auch in der Abend-
mahlsfrage unterschitzt zu sein. Hat nicht gerade der Neuprotestantismus
in ehrlicher Absicht die Schwierigkeiten aufgezeigt, um deren Ldsung nun
gerungen wird und die die eigentliche Abendmahlsnot in den Gemeinden
ausmachen?

Bei der Schluflbetrachtung dringt sich die Frage auf, ob denn bei einem
zukiinftigen gemeinevangelischen Verstindnis des Abendmahls nur die
Reformierten von den Lutheranern, nicht aber die Lutheraner auch von
den Reformierten etwas zu lernen hiitten. Ist nicht das Abriicken von einem
substantiellen Verstindnis des Abendmahls vor allem auch ein Krbe der
Reformierten?

Es bleibt nach der Lektiire der Arbeit nur zu wiinschen, daf} sich
der Optimismus in bezug auf einen baldigen Konsensus als berechtigt er-
weist, wozu der Fortgang der Diskussion Hoffnung gibt. Auf das ausge-
zeichnete Literaturverzeichnis am Schlusse der Arbeit sei noch dankend
hingewiesen.

Bonn, Klaus-Martin Beckmann.



Rezensionen 75

Emil Fuchs, Christliche und marxistische Ethik. Lebenshaltung und Lebensver-
antwortung des Christen im Zeitalter des werdenden Sozialismus, 1. Ham-

burg-Bergstedt, H. Reich Verlag, 1957. 183 S. DM 4.80.

Ein in seiner Weise ehrlicher Versuch, Christentum und Marxismus zu
versbhnen. Das Vorwort erhebt wissenschaftliche Anspriiche, aber ein
wissenschaftlicher Charakter kann dem Buche nicht zugebilligt werden.
Teils hat es den Charakter von Bekenntnissen eines alten, religitsen
Sozialisten, teils besteht es aus hochst allgemeinen Redensarten; die
eigentlichen, schwierigen Probleme werden fast vollig umgangen oder
iiberspielt. Man konnte erwarten, dafl der Verfasser von einer eingehenden
Analyse dessen ausgehen wiirde, was man unter bestimmten Bedingungen
die «KEthik» des Marxismus nennen kann; hierzu waren genaue Darlegun-
gen iiber die marxistische Geschichtslehre, Okonomie und Gesellschafts-
analyse erforderlich, aber nichts von alledem, nicht einmal der Begriff
der proletarischen Solidaritit wird verhandelt.

Der erste Teil gibt statt dessen auf rund 80 kleinen Seiten eine Uber-
schau iiber die geschichtliche Entwicklung des Verhiiltnisses von Kirche
und Gesellschaft seit Antike und Urchristentum bis zur Gegenwart. Hier
ist zu viel unternommen; infolgedessen kommt der Verfasser iiber All-
gemeinheiten, die aus jeder Kirchengeschichte bekannt sind, versetzt mit
einigen marxistischen Wendungen iiber Feudalsystem, Biirgerlichkeit
u. dgl., auch nicht hinaus. Das ist um so bedauerlicher, als die Fragestellung
des Verfassers durchaus berechtigt und heute notwendiger ist denn je.
Wir stehen in der Tat vor der noch viéllig ungelésten Aufgabe, die gesell-
schaftlichen Voraussetzungen von Kirchen- und Gemeinde-Bildung zu er-
fassen und die Einfliisse der Gesellschaft und der gesellschaftlichen Kon-
ventionen auf die Kirche und das christliche Ethos zu untersuchen. Weil
aber die Einzeluntersuchungen weithin fehlen, die Verbindung theolo-
gischer und soziologischer Fragestellungen fast véllig unbekannt ist (zwar
nicht in der evangelischen Soziallehre, wohl aber in der herkdémmlichen
Kirchengeschichtsschreibung), so bewegt sich der Verfasser auf schwan-
kendem Boden, und seine Wendungen werden nur dort etwas priziser, wo
er sich auf Vorarbeiten stiitzen kann, wie z.B. auf Tawneys bekanntes
Buch iiber Religion und Kapitalismus.

Mit dem zweiten Teil des Buches «Jesus und die moderne Gesellschafts-
ordnung», wo die Probleme nun systematisch angegangen werden miif}ten,
steht es nicht viel besser. Die Schau Jesu vom Reiche Gottes iiberhéht und
iiberwolbt das Wirklichkeitsverstédndnis des Marxismus, dessen sich auch
die Christen zu bedienen haben, um zu verstehen, worauf es bei der not-
wendigen Neuordnung der Gesellschaft ankommt. Warum es unumging-
lich notwendig ist, diese Aufgabe auf marxistische Weise (und zwar im
Sinne des Kommunismus) in Angriff zu nehmen, wird nicht begriindet.
Zutreffend ist zweifellos die Kritik des Verfassers am ideologisierten,
biirgerlichen und konservativen Christentum, an einem <«Siindenpessimis-
mus», der nicht mehr in der Lage ist, die Verantwortung fiir den Mit-
menschen wahrzunehmen, begreiflich und berechtigt sein Versuch, das Ja



76 Rezensionen

der christlichen Ethik zur Gesellschaftsgestaltung herauszuarbeiten. Aber
das alles geschieht ohne jede wissenschaftliche Auseinandersetzung mit
der heutigen evangelischen Sozialethik, werde sie nun von de Quervain
oder Thielicke vertreten, ohne jedes Gesprich mit den voraufgegangnen
oder zeitgendssischen Vertretern des religigsen Sozialismus wie L. Ragaz
oder P. Tillich. Dem entspricht das magere Ergebnis. Die Rolle des Atheis-
mus im Marxismus wird nicht untersucht. Dieser letztere erscheint iiber-
haupt nur als ethische Forderung der Freiheit und der Gerechtigkeit fiir
die Unterdriickten, und hierauf beruht denn auch die Synthese, die Fuchs
herstellen mdchte. Von der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit
des Kommunismus, von der doch einiges zu sagen wire — und zwar gerade
fiir einen alten Sozialisten — und ihren ethischen Problemen ist tiberhaupt
nicht die Rede. Der Enthusiasmus trigt Fuchs iiber diese ganze Welt von
Realititen einfach hinweg. Leichter, als es hier geschehen ist, kann man
sich die Aufgabe wirklich nicht machen, und es wire zu wiinschen, daf}
man dies auch in dem SED-Pfarrerbund der russisch besetzten Zone in
Deutschland begriffe. Denn auf diese Weise kann den Christen dort nicht
geholfen werden, weder theologisch noch seelsorgerlich! Gliicklicherweise
haben dort Christen wie Hamel u.a. viel Wesentliches zu dem groflen,
lastenden Problem gesagt; wir sind nicht auf Fuchs angewiesen.

Doch vor allem eines darf die Kritik an diesem viéllig unzureichenden
Buch nicht vergessen machen: Es stellt wieder vor die Frage nach dem
Verhiiltnis der Kirche und der Theologie zu der iiberall in der Welt an-
stehenden Aufgabe einer Neu-Ordnung der Gesellschaft im ganzen. Dieser
vor allem durch den Kommunismus der ganzen Welt gestellten Frage
kénnen wir nicht ausweichen. Nur muf} sie ganz anders, tiefer und radi-
kaler gestellt werden, als dies E.Fuchs getan. Auch hierfiir sind schon
hier und da Wege vorgezeichnet, so von H. Gollwitzer u.a. Aber I'uchs
hat es unterlassen die Erkenntnisse anderer zu verarbeiten.

Miinster, Westfalen. Heinz-Dietrich Wendland.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 103, 4 (1959): C. A. Keller,
Grundsitze der Missionspolitik Gottes (138-142); G. Rosenkranz, Hundert
Jahre evangelischer Verkiindigung in Japan (142-149); E. M. Hoch, Indi-
sche Christen, vom Psychiater gesehen, IT (149-158). Internationale kirch-
liche Zeitschrift 49, 4 (1959): B. A. van Kleef, Das Utrechter Provinzial-
konzil vom Jahre 1763 (197-228); E. Hammerschmidt, Die philosophische
Begriindung der Gotteserkenntnis bei Tertullian, IT (229-240); A. Johan-
sen, Rumanian Orthodox Theology (241-247). Judaica 15, 4 (1959): O. Mi-
chel, Polemik und Scheidung (193-212). Kirchenblatt fiir die reformierte
Schweiz 115, 23 (1959) : M. Jenny, Die Einordnung des Kirchenchors in un-



	Rezensionen

