Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)
Heft: 1
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle.

Franz von Baader und der pipstliche Primat.

So sehr Franz von Baader (1765—1841) Gegner der Aufklirung und
einer der geistigen Viiter der Restauration und der Heiligen Allianz war,
so sehr bekédmpifte er die réomischen Primatsforderungen, wie sie vor allem
vom wiederhergestellten Jesuitenorden erhoben wurden.

Die christliche Kirche ist nimlich nach Baader ihrem Wesen nach eine
Korporation. Sie ruht in erster Linie in der Gemeinde. Darum ist die Auto-
kratie eines Bischofs ein Widerspruech in sich selber und erst recht die
Autokratie eines Oberbischofs: «Ich meine nidmlich, dab, so wie jedes ein-
zelne Episcopat, sich als autokratisch punktualisierend alle kriftige Basis
in seiner Gemeinde (Kirche) verliert, dasselbe von einem Oberepiskopat
giltsy (Uber das Kirchenvorsteheramt, auf Veranlassung der kirchlichen
Wirren in der preulischen Rheinprovinz, 30. Jan. 1838; Werke, ed. Hoff-
mann, V, 401). Das Papsttum ist ein Wahlreich. Darum darf dem Wort an
Petrus (Matth. 16) kein iiber die Person hinausreichender Sinn beigelegt
werden. Es ist historisch nicht erwiesen, dall Petrus die romische Kirche
begriindet und Linus zu seinem Nachfolger ordiniert habe. Aber selbst fiir
den Fall, daf} das erwiesen werden kinnte, so wiire diese «Filiationy lingst
erloschen. Denn es 1408t sich leicht nachweisen, dafl die folgenden rémischen
Bischife durch die Gemeinde gew#hlt worden sind (S.404). In einem Auf-
satz: «Uber die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papsttums oder des
Primats vom Katholizismus» (in der [N.B.] Evangelischen Kirchenzeitung
1838, Nr. 55 u. 56) wird dann ein eingehender patristischer Beweis dafiir ge-
fithrt, daB Augustin, Ambrosius und selbst Gregor I. keinen Primat an-
erkannt haben. Ganz im Sinne der Reformatoren zitiert er Augustin:
«Neque a Petro petra, sed a petra Petrus, quia non a Christiano Christus,
sed a Christo Christianusy (V, 376). Baader lobt die Ostkirche, weil sie der
primitiven, nédmlich der synodalen Verwaltungsform treu blieb. Luther
habe mit Recht bei der Leipziger Disputation Kck entgegengehalten, dal}
die Ostkirche auch ohne sichtbares Haupt in Einheit bestehe (8S.398).
Baader beanstandet, dal Hegel — und mit ihm viele Nichtkatholiken —
Katholizismus mit Infallibilitit des Papstes gleichsetzte (S.396 Anm.).
Im Gegensatz zu dem befreundeten Joseph Goérres steht Baader im Kolner
Kirchenstreit um Droste-Vischering auf der Seite des preullischen Staates.
Die Kirche solle sich nicht in die Politik einmischen (V, 313). Vor allem
ist ihm eine Verbindung von Ultramontanismus und Volkssouverinitits-
lehre, wie sie die Jesuiten Lainez, Salmeron, Bellarmin und Mariana im
16. u. 17. Jahrhundert anbahnten und Lamennais anldflich der Julirevolu-
tion von 1830 wieder betrieb, ein Greuel. Baader stimmt dem katholisch ge-
wordenen Romantiker F.Schlegel zu, wenn er sagt: Die Kirche ist die
erste Innung und der Innungen Mutter (V, 290). In konzentriertester Form
findet diese Primats- und Infallibilititsgegnerschaft Baaders ihren Nieder-
schlag in der Schrift: «Uber die Thunlichkeit oder Nichtthunlichkeit einer



60 Miszelle

Emanzipation des Katholicismus von der rémischen Dictatur in Bezug auf
die Religionswisschafty (Niirnberg 1839). Dieselbe stellt einen Auszug aus
einem Schreiben an den russischen Kédmmerer Fiirst EElim von Mestschersky
dar. dem natiirlich das Lob der russischen Kirchenverfassung lieblich in
flen Ohren klingen mulfte.

Die Verteidiger der Infallibilitéit, so fithrt Baader aus, berufen sich
auf das homerische «Vielherrschaft taugt nichts», ohne zu bedenken, daf
Christus seinen Jingern (Matth. 20, 25 und 22, 8-12) alles Herrschen, was
immer ein Zwingen, sei es durch Not oder Lust und List, in sich schlief3t,
untersagte, sei dieses nun monokratisch, aristokratisch oder demokratisch
(8. 42). Der Katholizismus mufl vom Romanismus emanzipiert werden. Denn
er bestand schon jahrhundertelang, ehe von einem Papsttum die Rede war
(S.5). Luther sei am Papsttum gescheitert, er sei nur darum akatholisch
geworden, weil er antipapistisch geworden war (S.6). Karl der Grofle
habe den Papst wie seinen Kaplan behandelt (S.7). Aber Napoleon habe
mit dem romischen Stuhl ein Konkordat geschlossen, dadurch den Gallika-
nismus zuriickgedringt und dem Ultramontanismus Auftrieb gegeben. Na-
poleon wollte die Menschen sich «geisteigen und leibeigen zugleich haben,
und nur, weil es mit der Geisteigenheit nicht ging, weil er nicht als Impera-
tor zugleich Pontifex Maximus sein konnte, verstund er sich auf ein Kon-
kordaty (S.41). — Die Parallele mit dem Reichskonkordat von 1933 ergibt
gich von selbst. — In dieser Schrift zitiert Baader mehrmals zustimmend
das Werk von Anton und Augustin Theiner, Die Einfithrung der erzwun-
genen Lhelosigkeit bei den christlichen Geistlichen und ihre Folgen (1828).
Baader ist also ein Vorginger des Altkatholizismus, so gut wie Déllinger,
mit dem er auch befreundet war.

Hinzu kamen dann noch weitere Heterodoxien, die sich aus Baaders
Anlehnung an die Lehren Jakobh Boehmes ergaben. Baader vertrat mit
Vehemenz den Mythus vom Androgynen — er kommt vor allem alg Ver-
mittler fiir die russischen «Sophiologeny Chomjakow, Florenskiy, Berdiajew
in Betracht —, und er bestritt wie Oetinger die L.ehre von der Iwigkeit
der Héollenstrafen, vertrat also die Apokatastasis, zu welcher sich Béhme
nicht verstehen konnte (IV, 361 f., 411, 422 1.).

Als Baader die Sterbesakramente begehrte, bedeutete es fiir den damit
beauftragten Geistlichen ein schweres Problem, ob er die Absolution ge-
wihren durfte. Es war der Beneficiat Riegg, da der zustindige Ordinarius,
der zufillig auch Bader hiel}, krankheitshalber den Versehgang nicht ma-
chen konnte. Der Kooperator erbat sich Verhaltungsmafliregeln von seinem
Chef. Dieser aber verwies ihn auf sein Gewissen, in das ihm als Beichtvater
niemand hineinreden diirfe. Dann wandte sich nach der Darstellung Franz
Hoffmanns (im XV. Band von Baaders Werken) Riegg an den Domkapitular
Dr. Deutinger (wohl einen Bruder Martin Deutingers). Von diesem erhielt
er denselben Bescheid. Es scheint, als ob diese beiden iilteren Geistlichen
hier weit «liberaler» dachten als der einer jiingeren, ultramontaner ein-
gestellten Generation angehorige Riegg, der gewiirtigen mulite, von den
Anhéngern der Infallibilitit heftig getadelt zu werden, wenn er keinen
Widerruf gerade der primatsfeindlichen Lehren des grofen Baader er-



Miszelle 61

reichte. Riegg gelangte zum Ziel. In seinem von Hoffmann verarbeiteten
Bericht klingt der Triumph hindurch, dal ihm die schwere Aufgabe ge-
lang. Riegg erwiihnte ganz besonders das oben beriithrte Schriftchen «Uber
die Thunlichkeit». Riegg berichtet, dal er einen Widerruf durch Baader
erreichte, ferner, dafl Baader auch in die Veroffentlichung dieses Widerrufs
einwilligte, was auch durch den behandelnden Arzt bestitigt wurde.

Freiburg i. Br. Wilhelin August Schulze.

Rezensionen.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwérterbuch fiir Theologie und
Religionswissenschaft. 3., viéllig neu bearb. Aufl. In Gemeinschaft mit
H. v. Campenhausen, 1. Dinkler, G. Gloege und K. Legstrup hrsg. von
Kurt Galling. Bd.2 (D-G) — 3 (H-Kon). Redaktion: Wilfrid Werbeck.
Tiitbingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1958—59. XXXI S. + 1924 Sp.;
XXXII 8. + 1806 Sp. Subskr.-Preis pro Doppellieferung (Nr.22—63)
DM 8.40—9.10.

Das grolle Werk, dessen erster Band vor zwei Jahren hier besprochen
wurde, geht mit bewundernswerter Priizision weiter. Im jetzt vorliegen-
den zweiten und dritten Band findet man auch hochste Qualitit und Ak-
tualitit der Beitrdge, so wie die ersten Lieferungen erwarten lieBen. Es
ist ein Vergniigen, den unendlichen Stoff von verschiedenen Gesichtspunk-
ten durchzustreifen, etwa von Déanemark bis Kolumbien, von Simon Dach
bis Konstantinus Africanus, von Diamonen bis Konvertiten. Auch sind
Hauptartikel wie Erlosung, Gott, Jesus Christus hier zu verzeichnen, wo-
bei die besondere Einstellung der Verfasser unvermeidlich eine Rolle spielt.

Ein paar Randbemerkungen seien erlaubt. Die einseitige Konzentration
der Darstellung auf deutsche Beitrige zur Theologie, die im ersten Bande
bisweilen auffiel, ist nicht ganz aufgehoben. So beschaftigt sich der Artikel
Jesusbild der Gegenwart eingehend mit bekannten Volkshiichern deutscher
Exegeten, fiihrt aber bei Angelsachsen nur ein paar Namen und bei Romanen
und Katholiken nicht einmal Namen an. Mit dem Koénigtum im A.T. und in
seiner Umgebung setzen sich zwei Alttestamentler und ein Assyriologe in
acht Spalten auseinander, aber vom Kénigtum in anderen Lidndern und Zei-
ten erfibrt man nur in ein paar Zeilen, dall es verschiedene Auspriigungen
hat. Hier hitte man eine positive Darstellung vor allem iiber Europa im
Mittelaiter und in der Neuzeit erwartet. Vielleicht kann dieser Mangel
unter dem Stichwort Monarchie behoben werden.

Basel. Bo Reicke.

The Holy Land. New Light on the Prehistory and Early History of Israel.
Published in cooperation with the Hebrew University, Department of



	Miszelle

