
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 1

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle.

Franz von Baader und der päpstliche Primat.

So sehr Franz von Baader (1765—1841) Gegner der Aufklärung und
einer der geistigen Väter der Restauration und der Heiligen Allianz war,
so sehr bekämpfte er die römischen Primatsforderungen, wie sie vor allem
vom wiederhergestellten Jesuitenorden erhoben wurden.

Die christliche Kirche ist nämlich nach Baader ihrem Wesen nach eine
Korporation. Sie ruht in erster Linie in der Gemeinde. Darum ist die
Autokratie eines Bischofs ein Widerspruch in sich selber und erst recht die
Autokratie eines Oberbischofs: «Ich meine nämlich, daß, so wie jedes
einzelne Episcopat, sich als autokratisch punktualisierend alle kräftige Basis
in seiner Gemeinde (Kirche) verliert, dasselbe von einem Oberepiskopat
gilt» (Über das Kirchenvorsteheramt, auf Veranlassung der kirchlichen
Wirren in der preußischen Rheinprovinz, 30. Jan. 1838; Werke, ed.

Hoffmann, V, 401). Das Papsttum ist ein Wahlreich. Darum darf dem Wort an
Petrus (Matth. 16) kein über die Person hinausreichender Sinn beigelegt
werden. Es ist historisch nicht erwiesen, daß Petrus die römische Kirche
begründet und Linus zu seinem Nachfolger ordiniert habe. Aber selbst für
den Fall, daß das erwiesen werden könnte, so wäre diese «Filiation) längst
erloschen. Denn es läßt sich leicht nachweisen, daß die folgenden römischen
Bischöfe durch die Gemeinde gewählt worden sind (S. 404). In einem
Aufsatz: «Über die Trennbarkeit oder Untrennbarkeit des Papsttums oder des
Primats vom Katholizismus) (in der [N.B.] Evangelischen Kirchenzeitung
1838, Nr. 55 u. 56) wird dann ein eingehender patristischer Beweis dafür
geführt, daß Augustin, Ambrosius und selbst Gregor I. keinen Primat
anerkannt haben. Ganz im Sinne der Reformatoren zitiert er Augustin:
«Neque a Petro petra, sed a petra Petrus, quia non a Christiano Christus,
sed a Christo Christianus» (V, 376). Baader lobt die Ostkirche, weil sie der
primitiven, nämlich der synodalen Verwaltungsform treu blieb. Luther
habe mit Recht bei der Leipziger Disputation Eck entgegengehalten, daß

die Ostkirche auch ohne sichtbares Haupt in Einheit bestehe (S. 398).
Baader beanstandet, daß Hegel — und mit ihm viele Nichtkatholiken —
Katholizismus mit Infallibilität des Papstes gleichsetzte (S. 396 Anm.).
Im Gegensatz zu dem befreundeten Joseph Görres steht Baader im Kölner
Kirchenstreit um Droste-Vischering auf der Seite des preußischen Staates.
Die Kirche solle sich nicht in die Politik einmischen (V, 313). Vor allem
ist ihm eine Verbindung von Ultramontanismus und Volkssouveränitätslehre,

wie sie die Jesuiten Lainez, Salmeron, Bellarmin und Mariana im
16. u. 17. Jahrhundert anbahnten und Lamennais anläßlich der Julirevolution

von 1830 wieder betrieb, ein Greuel. Baader stimmt dem katholisch
gewordenen Romantiker F. Schlegel zu, wenn er sagt: Die Kirche ist die
erste Innung und der Innungen Mutter (V, 290). In konzentriertester Form
findet diese Primats- und Infallibilitätsgegnerschaft Baaders ihren Niederschlag

in der Schrift: «Über die Thunlichkeit oder Nichtthunlichkeit einer



60 Miszelle

Emanzipation des Katholicismus von der römischen Dictatur in Bezug auf
die Religionswisschaft» (Nürnberg 1839). Dieselbe stellt einen Auszug aus
einem Schreiben an den russischen Kämmerer Fürst Elim von Mestschersky
dar. dem natürlich das Lob der russischen Kirchenverfassung lieblich in
den Ohre:a klingen mußte.

Die Verteidiger der Infallibilität, so führt Baader aus, berufen sich
auf das homerische «Vielherrschaft taugt nichts», ohne zu bedenken, daß
Christus seinen Jüngern (Matth. 20, 25 und 22, 8-12) alles Herrschen, was
immer ein Zwingen, sei es durch Not oder Lust und List, in sich schließt,
untersagte, sei dieses nun monokratisch, aristokratisch oder demokratisch
(S. 42). Der Katholizismus muß vom Komanismus emanzipiert werden. Denn
er bestand schon jahrhundertelang, ehe von einem Papsttum die Rede war
(S. 5). Luther sei am Papsttum gescheitert, er sei nur darum akatholisch
geworden, weil er antipapistisch geworden war (S. 6). Karl der Große
habe den Papst wie seinen Kaplan behandelt (S. 7). Aber Napoleon habe
mit dem römischen Stuhl ein Konkordat geschlossen, dadurch den Gallika-
nismus zurückgedrängt und dem Ultramontanismus Auftrieb gegeben.
Napoleon wollte die Menschen sich «geisteigen und leibeigen zugleich haben,
und nur, weil es mit der Geisteigenheit nicht ging, weil er nicht als Imperator

zugleich Pontifex Maximus sein konnte, verstund er sich auf ein
Konkordat» (S. 41). — Die Parallele mit dem Reichskonkordat von 1933 ergibt
sich von selbst. — In dieser Schrift zitiert Baader mehrmals zustimmend
das Werk von Anton und Augustin Theiner, Die Einführung der erzwungenen

Ehelosigkeit bei den christlichen Geistlichen und ihre Folgen (1828).
Baader ist also ein Vorgänger des Altkatholizismus, so gut wie Döllinger,
mit dem er auch befreundet war.

Hinzu kamen dann noch weitere Heterodoxien, die sich aus Baaders
Anlehnung an die Lehren Jakob Boehmes ergaben. Baader vertrat mit
Vehemenz den Mythus vom Androgynen — er kommt vor allem als
Vermittler für die russischen «Sophiologen» Chomjakow, Florenskiy, Berdiajew
in Betracht —, und er bestritt wie Oetinger die Lehre von der Ewigkeit
der Höllenstrafen, vertrat also die Apokatastasis, zu welcher sich Böhme
nicht verstehen konnte (IV, 361 f., 411, 422 f.).

Als Baader die Sterbesakramente begehrte, bedeutete es für den damit
beauftragten Geistlichen ein schweres Problem, ob er die Absolution
gewähren durfte. Es war der Bénéficiât Riegg, da der zuständige Ordinarius,
der zufällig auch Bader hieß, krankheitshalber den Versehgang nicht
machen konnte. Der Kooperator erbat sich Verhaltungsmaßregeln von seinem
Chef. Dieser aber verwies ihn auf sein Gewissen, in das ihm als Beichtvater
niemand hineinreden dürfe. Dann wandte sich nach der Darstellung Franz
Hoffmanns (im XV. Band von Baaders Werken) Riegg an den Domkapitular
Dr. Deutinger (wohl einen Bruder Martin Deutingers). Von diesem erhielt
er denselben Bescheid. Es scheint, als ob diese beiden älteren Geistlichen
hier weit «liberaler» dachten als der einer jüngeren, ultramontaner
eingestellten Generation angehörige Riegg, der gewärtigen mußte, von den
Anhängern der Infallibilität heftig getadelt zu werden, wenn er keinen
Widerruf gerade der primatsfeindlichen Lehren des großen Baader er-



Miszelle 61

reichte. Riegg gelangte zum Ziel. In seinem von Hoffmann verarbeiteten
Bericht klingt der Triumph hindurch, daß ihm die schwere Aufgabe
gelang. Riegg erwähnte ganz besonders das oben berührte Schriftchen «Über
die Thunlichkeit». Riegg berichtet, daß er einen Widerruf durch Baader
erreichte, ferner, daß Baader auch in die Veröffentlichung dieses Widerrufs
einwilligte, was auch durch den behandelnden Arzt bestätigt wurde.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Rezensionen.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und
Religionswissenschaft. 3., völlig neu bearb. Aufl. In Gemeinschaft mit
H. v. Campenhausen, E. Dinkier, G. Gloege und K. Logstrup hrsg. von
Kurt Galling. Bd. 2 (D-G) — 3 (H-Kon). Redaktion: Wilfrid Werbeck.
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1958—59. XXXI S. + 1924 Sp.;
XXXII S. + 1806 Sp. Subskr.-Preis pro Doppellieferung (Nr. 22—63)
DM 8.40—9.10.

Das große Werk, dessen erster Band vor zwei Jahren hier besprochen
wurde, geht mit bewundernswerter Präzision weiter. Im jetzt vorliegenden

zweiten und dritten Band findet man auch höchste Qualität und
Aktualität der Beiträge, so wie die ersten Lieferungen erwarten ließen. Es
ist ein Vergnügen, den unendlichen Stoff von verschiedenen Gesichtspunkten

durchzustreifen, etwa von Dänemark bis Kolumbien, von Simon Dach
bis Konstantinus Africanus, von Dämonen bis Konvertiten. Auch sind
Hauptartikel wie Erlösung, Gott, Jesus Christus hier zu verzeichnen, wobei

die besondere Einstellung der Verfasser unvermeidlich eine Rolle spielt.
Ein paar Randbemerkungen seien erlaubt. Die einseitige Konzentration

der Darstellung auf deutsche Beiträge zur Theologie, die im ersten Bande
bisweilen auffiel, ist nicht ganz aufgehoben. So beschäftigt sich der Artikel
Jesusbild der Gegenwart eingehend mit bekannten Volksbüchern deutscher
Exegeten, führt aber bei Angelsachsen nur ein paar Namen und bei Romanen
und Katholiken nicht einmal Namen an. Mit dem Königtum im A.T. und in
seiner Umgebung setzen sich zwei Alttestamentler und ein Assyriologe in
acht Spalten auseinander, aber vom Königtum in anderen Ländern und Zeiten

erfährt man nur in ein paar Zeilen, daß es verschiedene Ausprägungen
hat. Eier hätte man eine positive Darstellung vor allem über Europa im
Mittelalter und in der Neuzeit erwartet. Vielleicht kann dieser Mangel
unter dem Stichwort Monarchie behoben werden.

Basel. Bo Reiche.

The Holy Land. New Light on the Prehistory and Early History of Israel.
Published in cooperation with the Hebrew University, Department of


	Miszelle

